
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Hebräische Maqamendichtung in Spanien (II)

Autor: Dittmann, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEBRÄISCHE MAQAMENDICHTUNG
IN SPANIEN (II)

Von Herbert Dittmann, Köln

2.2.4 Josef ibn Zabarah36

Der Dichter, einer der hervorragendsten seiner Zeit, und
zugleich auch ein bekannter Arzt, wurde um 1140 in der Grafschaft
Barcelona geboren, wahrscheinlich in der Nähe der aragonesischen
Grenze37. Er besaß eine umfassende Bildung und kannte außer
Hebräisch auch Arabisch, Spanisch und etwas Griechisch. Anscheinend

war er irgendwann in seinem Leben von jemandem - einem

gewissen Josef, auch Arzt wie er - zu einer großen, beschwerlichen
Reise überredet worden, die vielleicht in den Süden Spaniens und
in die Provence führte38. Offenbar aber reute ihn später sein
Entschluß zu dieser kleinen Weltreise auf Eselsrücken doch so sehr,
daß er in seinem Mißvergnügen einen Abkömmling des Satans in
seinem Begleiter sah, den Dämonen rÊnan han-Natas39.

Nach der Rückkehr nach Barcelona schrieb ibn Zabarah sein

Maqamenwerk Sefär sa'asû'îm40, dem die Reise als Rahmen dient.

36 Zabara (Sabara) war wahrscheinlich ursprünglich der Name eines

Ortes; vgl. I. Davidson, Sepher Shaashuim, A Book of Mediaeval Lore by
Joseph ben Meir ibn Zabara, New York 1914, S. CXII.

37 Die in den hebräischen Text eingeschobenen kastilischen Glossen geben
zu dieser Vermutung Anlaß; so I. Gonzalez Llubera, Llibre d'ensenyaments
délectables (Biblioteca hebraico-catalana, volum II), Barcelona 1931, in der
Einleitung S. XI, Anm. 5.

38 Die drei Geschichten vom klugen Richter könnten auf Cördoba
hinweisen, die vielen arabischen Sprüche auf ibn Tibbon von Lunel (Provence);
so Davidson in seiner Einleitung S. XXVI.

39 Vgl. Num. 1, 14: 'Ênan, der Vater des Ahirar (Bruder des Bösen);
Natas: das Wort «&atan» von rückwärts gelesen.

40 «Buch des Vergnügens.» - Ausgabe: I. Davidson, Sefär sa'asû'îm
lerabbî Josef bän Me'ir bän Zaba'räh, New York 1914 (mit englischer Ein-

90



Er widmete es dem Oberhaupt der dortigen Juden, Seset Benvenist
(gest. 1194). Eingangs rühmt er ihn in 55 Versen im Wäfir, darauf
folgen die 13 Kapitel des Buches41: 1. Eines Nachts träumt ibn
Zabarah von einem riesenhaften Menschen, der in sein
Schlafgemach eindringt, ihn aufweckt und einfach zum Essen und Trinken
auffordert, ohne Gebet vorher! Es entspinnt sich eine Diskussion
über die Vorschriften für Beten, Essen und Trinken42. 2. Ibn
Zabarah erfährt den schauerlichen Namen des Fremden und
argumentiert gegen dessen Einladung zu einer großen Reise mit der
Geschichte vom betrogenen Leoparden, der statt auf den Fuchs
besser auf den Rat seiner Frau (Geschichte vom Fuchs und Löwen)
gehört hätte und in seinem Heimatland geblieben wäre. Hiergegen
setzt ' Knau gleich vier Geschichten - der Silberschmied von Babylon,

der Holzschnitzer von Damaskus, die treulose Ehefrau und
die Witwe von Rom - und ein ganzes Bündel von Anekdoten, die
sich wenig galant geradewegs gegen die Frauen richten. 3. Es gelingt
ihm, ibn Zabarah zur Reise zu überreden. Unterwegs erzählt 'Enan
von einem König, dem träumte, ein Affe springe seinen Haremsfrauen

auf dem Nacken herum. Die Deutung erfolgt in der Geschichte

vom klugen Mädchen, in der jedoch im Gegensatz zur indischen
Vorlage der König den armen Schelm, der sich verkleidet in den
Harem eingeschlichen hatte, mitsamt den Frauen über die Klinge
springen läßt. 4. 'Enan und ibn Zabarah erreichen ein ärmliches
Dorf. Das Essen ist so knapp, daß ihnen nichts anderes übrig

eitung); 2., verbesserte Ausgabe Berlin 1925 (mit hebräischer Einleitung). -
Übersetzungen: A. Sulzbach, Dichterklänge aus Spaniens besseren Tagen.
Frankfurt a. M. 19032, S. 49-120; M. J. bin Gorion, Der Born Judas, Band 1,

Leipzig 1916, S. 37-45; Band 2. Leipzig 19192, S. 240-242; Band 4, Leipzig
1919, S. 96-114. I. Gonzalez Llubera, Llibre d'ensenyaments delectables,
Barcelona 1931 ; M. Hadas, The Book of Delight by Joseph ben Meir Zabara;
translated by M. Hadas with an Introduction by M. Sherwood, New York
I9602.

41 Diese Kapiteleinteilung hat I. Davidson in seiner Ausgabe eingeführt ;

vgl. S. XCI.
42 Solchen Spuren von Halakah geht I. Ta-Shmah nach in seinem Artikel:

Rimzô-halakah bassefär-sa'asüüm le'ibn Zaba'räh, in: Sinai 67, 5/6, Jerusalem
1970, S. 277-282.

91



bleibt, als sich in Weisheiten über Diät und Fasten zu ergehen.
5. Sie reiten an einer Stadt (Cordoba?) vorbei, in der ein kluger
Richter wohnt, von dem 'Ênan einige Fälle erzählt. (Der unredliche
Kantor; Ja'aqob von Cördoba und der Edelmann; Der echte und
der falsche Sohn.) 6. In Tobah43 nimmt ein alter Mann sie sehr gut
auf, bewirtet sie reichlich und unterhält sie mit erstaunlichen
Geschichten (eine sonst unbekannte Version des Buches Tobit und
die Wundergeschichte vom Gelähmten). 7. Nach beschwerlicher
Reise erreichen sie eine Stadt, in der 'Ênan neun Freunde hat, u. a.
Rabbi Jehudah. Der nimmt sie gastfreundlich auf, setzt ihnen
reichlich zu Essen und zu Trinken vor und unterhält sie mit 99

Proben arabischer Lebensweisheit, darunter aber auch etwas
eigenwilligen, wie z. B. Spruch 38: Welches ist das entzückendste Tier?
Die Frau44! 8. Die beiden Bildungsreisenden erreichen nach langer
Fahrt zu Wasser und zu Lande 'Ênans Heimatstadt und kehren in
sein Haus ein. 'Ênan versucht, seinem Gefährten mit medizinischen
Weisheiten über Essen und Trinken und den Geschichten von der
Prinzessin und den Winterblumen und vom Fuchs im Weinberg
den Appetit zu verderben, aber der läßt sich nicht mehr bremsen
und greift unverdrossen zu. 9. Zur Strafe für seine Unmäßigkeit
muß er 32 Fragen aus Anatomie, Physiologie, Medizin, Physik und
ähnlichen Gebieten beantworten. Kein Problem nach dieser
Stärkung! 10. 'Ênan dagegen weiß auf alle Fragen ibn Zabarahs aus
Astronomie, Geometrie, Musik, Logik und Zeitberechnung nur
darauf hinzuweisen, daß schon Aristoteles lehrte: «Wer sagt <Ich
weiß es nicht), hat schon die Hälfte des Wissens erlangt.» 11. Sie

geraten sich so sehr in die Haare, daß 'Ênan zornentbrannt seinen
schrecklichen Ahnherrn Asmodaj anruft. Da erst gehen ibn Zabarah
die Augen ganz auf, und Furcht befällt ihn; aber 'Ênan lenkt ein

43 Davidson, S. XXVI, vermutet dahinter die Stadt Baena (Provinz
Cördoba), da der Name sehr an Buena Tobah anklingt.

44 Der arabische Spruch, der neckischerweise Sokrates in den Mund
gelegt ist, spezifiziert das gemeinte Tier näher als «Raubtier». Er findet sich
in Bahä' ad-din al-'Amihs (1546-1622) Kaskul, einer Anthologie, die altes
Gut enthält. Vgl. zu diesem und anderen Sprüchen die Untersuchung von
J. Ratzahbi, Meqôrôt h'pitgämim bassefär sa'asû'îm, in: Sefär Hajjim
Schirmann, hrsg. von Sh. Abramson und A. Mirsky, Jerusalem 1970, S. 371-392.

92



und beruhigt ihn wieder. 12. 'Ênans Stadt wimmelt von Hexern,
Zauberern, Spitzbuben und Schwachköpfen - alle riesengroß -, und
gerade der schlimmste Tölpel ist 'Ênans Busenfreund, weil er seiner
schönen Tochter mächtig anhängt; aber ibn Zabarah gelingt es,
ihn so sehr vom Unglück einer Verbindung mit solchem Volk zu
überzeugen, daß er sich anders entschließt, gar noch bekräftigend
die Geschichte von der schändlichen Wäscherin und dem Teufel
erzählt und eine Frau nach ibn Zabarahs Ratschlag wählt. 13. Dieser,

des Lebens in der rohen und ungesitteten Stadt überdrüssig,
macht sich nach seiner Heimat auf und freut sich, unter der milden
Sonne des Fürsten Seset Benvenist leben zu können.

190 Sprichwörter und ungefähr 50 Anekdoten sind in das Buch
eingestreut, die auf alle möglichen Quellen zurückgehen45, ein
Großteil davon auf Hunain ibn Jishaqs «Sinnsprüche der
Philosophen» und Slomoh ibn Gabirols «Perlenlese». Die Erzählungen46,
15 an der Zahl, nehmen fast ein Drittel des Gesamtwerkes ein;
sechs davon sind ibn Zabarah in den Mund gelegt, sieben 'Lnan
und die zwei restlichen zwei Leuten, die sie auf der Reise treffen.
Auch die mittelalterliche Wissenschaft kommt in zahlreichen,
gelehrten Erörterungen zu Ehren. Und schließlich enthält das Werk
neben den vier Eingangsgedichten noch 22 andere, die aber samt
und sonders nicht sehr umfangreich sind.

Ibn Zabarah war der erste, der ein ganzes Buch in Reimprosa
schrieb. Wie schon der Titel zeigt, ist dieser frühe «Roman»
hauptsächlich auf Unterhaltung angelegt; aber damit verbindet sich

zugleich das Bestreben zu belehren. So wird das Ganze auch zu
einem eindrucksvollen Zeugnis für die Hingabe an das weltliche
Studium bei den Juden im Mittelalter.

2.2.5 Tsha'q

Ein gewisser Tsha'q, der anscheinend in der 2. Hälfte des 12.

oder am Anfang des 13. Jahrhunderts lebte, ist der Verfasser bzw.

45 Als neuere Untersuchung dazu sei neben der in der vorigen Anmerkung
erwähnten noch genannt: M. Pleßner, Maqbîlôt "!1râbijjôt lassefär sa'asû'îm
lerabbî Josef Zaba'räh, in: Tarbiz XXXIII, Jerusalem 1963, S. 167-180.

40 Für Parallelen dazu in anderen Literaturen vgl. auch die Einleitungen
der in Anm. 40 genannten Werke.

93



Übersetzer der Mislê 'arâb47. Die Sammlung - fünf Teile, 50 Kapitel

- umfaßt die ganze Skala des Lebens von Gottvertrauen (Kap. 6)

bis Frauenwahl (Kap. 45) in Liedern und Sprüchen, sowie dazwi-
schengeschalteten Erzählungen in Reimprosa, denen manchmal
allerdings auch der Reim ausgeht. Das Buch wurde am Anfang der

sog. Übersetzerperiode zusammengestellt; seine arabische Vorlage
ist bisher jedoch noch nicht gefunden worden. In allen
Handschriften wird es mislê 'aräfe genannt, was nicht auf eine Identität
mit dem Sefär ham-müsär von Jishaq ben Crespin schließen läßt48.

Im Falle einer Übersetzung hätte al-Harizi in seiner Notiz über
ben Crespin wahrscheinlich auch eine Andeutung davon gemacht.
Zudem besteht Grund anzunehmen, daß damals noch nicht so

große Werke übertragen wurden.

2.2.6 Jehudah ibn Sabbetaj

Wie viele seiner Dichterkollegen war auch er Arzt und Dichter
zugleich. Er wurde 1168 in Molina49 geboren, lehrte in Cuenca49

und hielt sich, wie aus den Widmungen seiner Werke zu schließen

ist, längere Zeit in Toledo, Burgos und Zaragoza auf. Als Parodist
war er einer der schärfsten und geistreichsten der spanischen

47 «Sprüche Arabiens.» - Ausgabe in der Zeitschrift «Libanon» (hrsg. von
.T. Brill), Jahrgänge II, Jerusalem 1865; III; IV; VI, Paris 1866-1869. -
Übersetzung: Einige Stücke bei M. J. bin Gorion, Der Born Judas, Band 4,

Leipzig 1919, S. 159-168; 263-265.
48 Vgl. M. Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen des Mittelalters

und die Juden als Dolmetscher, Berlin 1893 (Nachdruck Graz 1956),
S. 884-887 ; im Anschluß an ihn Schirmann in seinem Verzeichnis der hebräischen

Maqamen-Dichter, Nr. 3; Millâs, La poesia sagrada S. 107;
Diez, La novelistica S. 23. Anders jedoch jetzt Schirmann, Has-siräh
hä-'ibrit II/l, S. 60-66.

49 So Jonah ibn Bahalul in der Einleitung (in Reimprosa) zu seinem 1258
in Molina abgefaßten Buch Minhat qenä'öt (Eifergabe) - Ms. Oxford Nr. 618

-, das im Streit für und wider Mose ben Maimon zu dessen Verteidigung
geschrieben war. Vgl. N. Wieder, Sifrô han-nisraf säl Jehüdäh 'ibn Sabbetaj,
in: Metsudah 2, London 1943, S. 122-131. - Bei Molina handelt es sich
wahrscheinlich um Molina de Aragon (Provinz Guadalajara).

94



Epoche. Von ihm sind drei Maqamenwerke bekannt, von denen
das erste das weitaus bedeutendste ist.

2.2.6.1 Minhat Jehüdäh oder Sône' han-nâsîm50. Geläufiger ist
das Werk unter seinem zweiten Titel. Vermutlich hat es drei
Redaktionen erfahren: 1188, 1208 und 1225. Im Nachwort von
1225 wendet sich ibn Sabbetaj gegen einen gewissen Hajjim ben

Samhun, der den Vorwurf des Plagiats erhoben hatte, und verweist
darauf, daß er die Maqame schon in seiner Jugend gedichtet habe51.

Sie war dem Mäzen Abraham al-Fahar aus Toledo gewidmet und
leitete eine so fruchtbare Entwicklung ein, daß bis ins 17. Jahrhundert

eine umfangreiche, poetische Polemik für und wider die Frau
ihre Blüten trieb52. Im Gegensatz zu ibn Zabarah, der nur am
Anfang und Ende seines Werkes dieses Thema behandelt, widmet
ihm ibn Sabbetaj hier die ganze Schrift. Allerdings haben schon
die Zeitgenossen sich vom Untertitel «Der Weiberfeind» dazu
verleiten lassen, ibn Sabbetaj ganz in diese mißliche Kategorie
einzureihen, obwohl er doch in Wirklichkeit ebensosehr wie die Frauen
den Weiberfeind selbst im Laufe der Handlung aufs Korn nimmt.

Die Welt ist aus den Fugen geraten, und Tahkemoni53, ein

50 «Gabe Jehudahs» oder «Der Weiberfeind». - Text bei M. J. Bin Gorion,
Mimmeqôr Jisrä'el, Band 5, Tel Aviv 1945, S. 102-119. - Übersetzung:
L. Stein, Der Misogyn; in der Zeitschrift «Der Freitagabend», Frankfurt
a. M. 1859, Nr. 41-49, S. 645ff.

51 Vgl. I. Davidson, Parody in Jewish Literature, New York 1907, S. 8,

Anm. 33.
52 Vgl. A. Neubauer, Zur Frauenliteratur, in: Israelietische Letterbode X,

Amsterdam 1884-1885, S. 97-105, 113-133, 139-147; XI (1885-1886), S. 62
bis 68, 88-92; und M. Steinschneider, Zur Frauenliteratur, in: Israelietische
Letterbode XII, Amsterdam 1886-1887, S. 49-82, 94. Noch im 17.

Jahrhundert behandelt ein deutscher Pädagoge allen Ernstes die Frage, ob
Frauen Menschen seien; vgl. M. Steinschneider, Rangstreit-Literatur, in:
Sitzungsberichte der philosophisch-historischen Klasse der Kaiserlichen
Akademie der Wissenschaften, 150. Band, Wien 1908, S. 10, Anm. 2. - Auch
in Deutschland war der Weiberfeind verbreitet. Die Münchener Handschrift
Nr. 326 enthält eine Abschrift vom Ende des 13. oder Anfang des 14.

Jahrhunderts. Spätere Kopien werden in noch vielen Bibliotheken aufbewahrt.
53 «Weisheitsjünger». Das Buch wird manchmal auch Tahkemônî genannt.

95



weiser, alter Mann, aber anscheinend mit üblen Eheerfahrungen,
erkennt: die Frauen sind schuld daran! Auf dem Totenbett bittet
er deshalb seinen Sohn Zerah54, den Helden der Erzählung, nicht
zu heiraten, da die Frauen, wie ja auch aus der Geschichte leicht
zu beweisen, Ursprung allen Übels, auch des persönlichen Leids
seien. «Wie mancher starke Mann, - Erhaben wie eine Tann', -
Ward, ach, durch Frauenstreich' - Verachtetem Gesträuche
gleich55!» - Drum empfiehlt Tahkemoni: «Wer klug ist, wird gerne
ledig sein - Nur Ochs und Esel spannt man ein56!» - Der Sohn,
dem Versprechen treu, bleibt nicht nur selbst ledig, sondern gründet

gleich eine ganze Zunft von Zölibatären und eröffnet einen

Kreuzzug gegen die Ehe. «Bleibt fern von den Puppen im Pracht-
geschmeid, - Und lebet zufrieden in Ewigkeit57 » - Alarmiert durch
seine Erfolge, beschließt das in seiner Ehre gekränkte schöne

Geschlecht, einen Präventivschlag zu führen. Die strategische
Planung übernimmt die listige Kupplerin Kozbi (Trug), die
taktischen Kampfhandlungen die liebliche Ajjalah (Gazelle). Wie nicht
anders zu erwarten, hält Zerah dem vereinten Ansturm von List
und Schönheit nicht stand. «O wende deine Augen weg, die jetzt
mich stolz erheben; - Da drücken deine Wimpern ab, ein Pfeil
durchbohrt mein Leben58!» - Er verliebt sich Hals über Kopf und
unterschreibt seine bedingungslose Kapitulation, die ketübbäh, den

Heiratsvertrag. Am Hochzeitstag, an dem er dem Wein stark
zuspricht, wird ihm, alter Sitte gemäß, die Braut verschleiert
zugeführt; aber im Brautgemach muß er entdecken, daß er nicht die
reizende Ajjalah, sondern einen häßlichen, dunklen Drachen,
«Schwarzkohle» genannt, heimgeführt hat. «Wie Serach nun, der

Bräutigam, - Allein mit Schwarzkohle zusammenkam, - Und er
wie ein hinkender Bot', - Am Ziel erkennt die große Noth, - Und
statt Ajalah, der holden Braut, - Mit lieblichen Locken die Stirn'
umbaut, - Schwarzkohle mit dem Kahlkopf schaut: - Da zerreißt

64 «Der Strahlende». Bisweilen kommt für das Buch auch der Name
«Sefär Zärah» vor.

55 L. Stein, Misogyn, S. 651.
56 L. Stein, Misogyn, S. 663.
57 L. Stein, Misogyn, S. 677.
58 L. Stein, Misogyn, S. 733.

96



er sein Kleid, läuft verzweifelt umher, - Streut Asche auf's Haupt
und klaget sehr59!» Wie einst Ijjob trösten auch ihn seine drei
Freunde in seinem namenlosen Leid und raten ihm als Ausweg aus
der Falle zur Scheidung; aber die Frauen sind auf der Hut, treten
dazwischen, und der Fall kommt vor den König Abraham (al-
Fahar). Ihre Verteidigung setzt Zerah hart zu, und die Waage neigt
sich auf ihre Seite. Bevor jedoch der König seinen Spruch fällen
kann, springt der Dichter aus den Kulissen und versichert schalkhaft,

das Ganze sei nur ein Scherz, denn eine Geschichte wie diese
könne natürlich nur frei erfunden sein.

Dies alles ist in elegantem, anmutigem Stil geschrieben, weder
prüde noch zimperlich, und mit Witz und Humor in Szene gesetzt.
Dazu kommen noch gelungene Parodien. Als z. B. Kozbi sich zu
ihrem Rachefeldzug aufmacht, schickt sie ein Gebet, das in gutem
liturgischem Stil abgefaßt ist, zu dem empor, «der die brennende
Leidenschaft in die Herzen der Evastöchter pflanzte»60; und als
die Ehe geschlossen werden soll, erfolgt eine einzigartige Parodie
auf die ketübbäh: Auf jeden Originalsatz folgen ein oder mehrere
Sätze, die sich mit ihm reimen und in grotesken, lachhaften
Ausdrücken die ganze mißliche Lage noch weiter ausspinnen. Andererseits

klingt in einer Reihe von kurzen Gedichten, die in feurigen
Versen die Liebe von Zerah und Ajjalah feiern, der Stil der
mittelalterlichen Romanzen an.

Die Hauptmotive List und Bosheit der Frau, Ablehnung der
Heirat, Versuch der Alten und der Jungen, den Helden in ihre
Netze zu verstricken, die vertauschte Braut in der Hochzeitsnacht,
und schließlich Eröffnung, daß alles erfunden sei, gehen wahrscheinlich

auf arabische Vorbilder zurück61 und treten auch noch in
späteren, ähnlichen Erzählungen auf.

59 L. Stein, Misogyn, S. 744, in der etwas erweiterten Fassung, wie sie
G. Karpoles, Die Zionsharfe, Frankfurt a. M. o. J. (1888), S. 218, und A.
Sulzbach, Die poetische Literatur, in : J. Winter/A. Wünsche, Die Jüdische Literatur

seit Abschluß des Kanons, Band III, Trier 1896 (Nachdruck Hildesheim
1965), S. 152, bringen.

60 Vgl. Davidson, Parody S. lOf.
61 Vgl. J. Dishon, Limqôrôtâhâ säl ham-mahbärät «Minhat Jehüdäh»

lîhûdâh 'ibn Sabbctaj wehaspä'atäh 'al meqä'mat han-nissû'în lîhûdâh
'al-Harîzî, in: 'Oçar jehûdê Sefârâd 11/12, Jerusalem 1969/70, S. 57-75.

97



2.2.6.2 Milhämät ha-hakmäh wehä-'ösär62. Diesen Dialog63
schrieb ihn Sabbetaj im Jahre 1214 und widmete ihn Todros hal-
Lewi Abu'h'Afiah aus Burgos. Es handelt sich dabei um eines der
frühesten didaktischen Werke der ganzen Periode, im Stil amüsant
und unterhaltsam, voller Wortspiele und Parodien.

Die Zwillingsbrüder Peleg und Joqtan (vgl. Gen. 10, 25) streiten
sich um eine wertvolle Krone, die ihnen ihr Vater hinterlassen hat.
Peleg erklärt den Reichtum zum Wichtigsten und Mächtigsten in
der Welt, weshalb die Krone ihm zustehe. Joqtan versucht zu
zeigen, daß Weisheit die Welt regiert und er deshalb der rechtmäßige
Anwärter auf die Krone sei. Beide ziehen Bibel, Talmud und jüdische

Geschichte zum Zeugnis heran, und gerade in diesen Passagen
offenbart sich der Humor des Werkes. Sie legen ihre Sache Todros
Abu'l-'Afiah zur Entscheidung vor, und jeder fügt noch ein altes
Dokument bei: Peleg eines, das von Jarob'am ben Nebat und
Elisa' ben Abujah, bekannten Apostaten, unterzeichnet ist und
sich für den Reichtum einsetzt ; Joqtan eines, das vom Patriarchen
Josef und vom König Salomo stammt und die Weisheit zur Quelle
des Lebens erklärt. Das Urteil, daß beide, Reichtum und Weisheit,
notwendig zum Leben des einzelnen und der Gesellschaft gehören,
ergeht in der parodierten Form eines offiziellen Gerichtsentscheids.

- Die Bedeutung des Werkes liegt weniger im Inhalt als in seiner
brillanten und witzigen Form.

2.2.6.3 Dibrê hä-'äläh wehan-niddûî64. Eine scharfe, polemische
Abrechnung mit fünf angesehenen Juden von Zaragoza, die ihn
Sabbetaj denunziert und sein Buch über die großen Männer seiner

62 «Kampf der Weisheit und des Reichtums». - Ausgabe: A. M. Habermann,

Milhämät ha-hâkmah wehä-'ösär limsôrer Jehûdâh hal-Lewî Sabbetaj,
Tel Aviv 1952. - Übersetzung von Einleitung und Schluß bei A. Geiger,
Jüdische Dichtungen der spanischen und italienischen Schule, Leipzig 1856,
S. 39.

63 Solche längeren Dialoge schließt Steinschneider, Rangstreit-Literatur,
S. 18, aus.

64 «Fluch- und Bannworte.» - Ausgabe: I. Davidson, Dibrê hä-'äläh
wehan-niddûî, in der Zeitschrift «HaEschkol», Band VI, Krakau 1909,
S. 165-175.

98



Zeit - Juden wie Christen - öffentlich verbrannt hatten65! Er eröffnet

das Gefecht mit der Aufzählung seiner Beschwerden gegen diese

fünf Männer und ihre Komplizen und läßt dann eine temperamentvolle

Beschreibung ihrer Charaktere folgen, die mit schimpflichen
und anzüglichen Attributen (Hahnrei!) nicht sparsam umgeht.
Dem Hauptübeltäter, dessen bloßes Dabeisein schon eine Heirat
zum Unglück werden lasse, dessen Gebet für einen Kranken diesen

umbringe, für Regen in der Dürre das Land vor Trockenheit
bersten lasse, für einen Verstorbenen diesen einem strengen Gericht
unterwerfe, diesem Finsterling also wirft er Fälschung, Bestechung
und Erpressung vor. Mit den anderen geht er nicht ganz so scharf
ins Gericht, schleudert aber gegen sie alle den Bannfluch und singt
ihnen ein Requiem, das ihre Seelen der ewigen Verdammnis
überantwortet! - Treffsicherer Ausdruck, eleganter Stil und schöner
Reim gleichen die mitverpackten Grobheiten wieder aus. Die Parodien

von Exkommunikation und Sterbegebeten sind die ersten und
zugleich treffendsten ihrer Art.

2.2.7 Jishaq

Die Entgegnung auf ibn Sabbetajs «Weiberfeind» ließ im ritterlichen

Mittelalter nicht lange auf sich warten. Gegen ihn schrieb
ein gewisser Jishaq aus Kastilien um 1210 als Jüngling die Satire
"Azrat han-nâsîm66. Schon im Alter von 10 Jahren, so bekennt er,
habe der «Weiberfeind » seinen Unwillen erregt ; aber nicht von sich

aus, sondern auf Bitten des schönen Geschlechtes selbst sei er als

Verteidiger in die Schranken getreten67. - Im ganzen ahmt er die

65 Vgl. den in Anm. 49 erwähnten Aufsatz von N. Wieder, sowie Davidson,

Parody S. 12, Anm. 51.
66 «Frauenhilfe.» Ausgabe: S. Halberstam, Sefär 'äzrat näsim, in J.

Kobaks Zeitschrift « Jeschurun», Band VII, Bamberg 1871, im hebräischen
Teil S. 33-61. - Übersetzung: Eine gekürzte Fassung bei M. J. bin Gorion,
Der Born Judas, Band 1, Leipzig 1916, S. 277-286.

67 Um so verwunderlicher, daß er nicht in aller Munde war, ja, im Gegenteil

sein Name gar noch in Vergessenheit geraten konnte! Dazu hatte er
noch, wenn Steinschneiders Vermutung (Zur Frauenliteratur, S. 64, Anm. 30)

99



Handlung des «Weiberfeindes» nach, natürlich mit umgekehrten
Vorzeichen: Wie bei ibn Sabbetaj gibt es da einen alten Herrn, der
aber bis zum Sterbebett das Lob der Frauen singt und seinen Sohn
Hobab bedrängt, nur ja zu heiraten. Bei Gesprächen und Betrachtungen

bietet sich reichlich Gelegenheit, die guten weiblichen Seiten

hervorzuheben und gebührend zu preisen. Überall fehlen dabei

jedoch das Spritzige im Stil, der treffende Ausdruck und vor allem
die humoristische Note. Einzig die romantische Geschichte des

sehnsüchtigen Jünglings, der ein Mädchen sucht und findet, und
die Abenteuer der beiden nach ihrer Hochzeit sind als gelungen zu
bezeichnen. - Gewidmet ist die Maqame dem schon erwähnten
Todros hal-Lewi Abu'h'Afiah aus Burgos.

2.2.8 Jehudah al-Harizi

Geb. um 1170, Toledo (?); gest. vor 1235, Provence; der letzte
der ganz großen Dichter Spaniens und der erste, der Dichten und
Übersetzen zu seinem Beruf machte. Bis 1190 lebte er in Spanien,
arbeitete dann bis 1205 für verschiedene Gemeinden in der Provence,
danach bis 1216 wieder in Spanien, hauptsächlich in Toledo;
anschließend hielt er sich bis ungefähr 1230 in den Ländern des
Vorderen Orients auf und lebte nach seiner Rückkehr noch einige Zeit
in der Provence. Weniger seine sonstigen Dichtungen und
Übersetzungen, wie z. B. Einleitung und ein Teil des Misnah-Kommen-
tars von Mose ben Maimon sowie dessen «Führer der Verirrten»,
machten ihn bekannt als vielmehr seine beiden Maqamenwerke,
die zu Meilensteinen in der Geschichte der weltlichen, hebräischen
Literatur wurden.

2.2.8.1 Mahberôt 'ftî'el88. Hier gelang eine kongeniale

Überzutrifft, eine durchaus ehrenwerte Gemeindefunktion: er war nämlich
Schächter.

6S «Maqamen Ittels.» - Ausgabe: J. Peretz, Mahberôt 'Îtî'el, Tel Aviv
1951. - Übersetzung: die 8. Maqame (im Vergleich mit al-Harlris 8. Maqame)
bei A. Percikowitsch, Al-Harîzî als Übersetzer der Makamen al-Hariris,
München 1932, S. 42-50. (Außerdem kann auf F. Rückert, Die Verwandlungen

des Abu Seid von Serug, verwiesen werden.)

100



tragung der maqämät al-Hariris, die mit spielerischer Leichtigkeit
die enormen sprachlichen Schwierigkeiten dieser formal so kunstvollen

und verschlungenen Dichtung überwindet69. Das Buch, teils
Übersetzung, teils Nachdichtung, entstand in den Jahren 1213-1216
in Toledo im Auftrag jüdischer Mäzene. Gespickt mit Wortspielen,
Rätseln und Bibelzitaten (anstelle des Qorans), macht es in seiner
lockeren, fließenden Art den Eindruck eines Originalwerkes. Nur
einem Autor, der die Feinheiten der fremden Sprache und des

fremden Geistes erfassen, sie sprachlich wiedergeben und zu seinem

geistigen Eigentum machen konnte, war dies möglich. Al-Hariris
Hauptfiguren Abu Zaid und al-Härit ibn Hammäm sind in Heber
haq-Qênî (Ri. 4, 11), den Helden, und Itiel (Spr. 30, 1), den Erzähler,

verwandelt. Von ihren Abenteuern zeugen noch 27 Maqamen,
von denen Nr. 2-26 im wesentlichen ganz erhalten, von Nr. 1 und 27

jedoch nur Fragmente übrig sind. Damit ist - angesichts der noch
erhaltenen Haririschen Maqamen - ungefähr die Hälfte von al-
Harizis Übertragung verlorengegangen. - Neben ihrer sprachlichen
Eleganz und Meisterschaft liegt ihre Bedeutung auch darin, daß
hier ein ganzes Buch der arabischen Rhetorik in die Sprache der
Torah übertragen und damit bei den Juden zum ersten Mal ein
Werk der reinen Unterhaltungsliteratur geschaffen wurde.

2.2.8.2 Sefär Tahkemônî70. Schon während der Arbeit an den

69 Vgl. J. Schirmann, Die hebräische Übersetzung der Maqamen des

Hariri, Frankfurt a. M. 1930; und Pereikowitsch, Al-Hàrîzî
70 «Tahkemoni» ; vgl. 2. Sam. 23, 8. - Ausgabe: J. Toporovsky, Rabbi

Jehûdâh 'al-H>rîzî, Tahkemônî, Tel Aviv 1952 (mit Einleitung von J. Za-
mora). - Übersetzung: L. Dukes, Ehrensäulen und Denksteine, Wien 1837:

Maqamen Nr. 14, 19 (teilweise), 20, 21, 23, 32 (teilweise), 40, 50 (teilweise);
ders., Moses ben Esra aus Granada, Altona 1839: Nr. 49; C. Krafft in:
Allgemeine Zeitung des Judenthums I, Leipzig 1837, S. 322-323, 342-344:
Nr. 1 ; ders., Jüdische Sagen und Dichtungen nebst einigen Makamen aus
dem Divan des Alcharisi, Ansbach 1839: Nr. 2, 4, 5, 7; ders. in: Literaturblatt

des Orients, Leipzig 1840, Sp. 137, 165-169, 184-186, 195-198, 213-215:
Nr. 14, 21, 40; J. Zedner, Auswahl historischer Stücke aus hebräischen
Schriftstellern vom zweiten Jahrhundert bis auf die Gegenwart, Berlin 1840:
Nr. 18 (teilweise); ders. in: Literaturblatt des Orients, Leipzig 1842, Sp. 316
bis 318: Nr. 37; M. Steinschneider, Manna, Berlin 1847: Nr. 36, 39, 44,
Gedichte aus 50; S. I. Kaempf, Die ersten Makamen aus dem Tachkemoni

101



Mahberôt 'Îtî'el und erst recht angesichts der formlosen, dichterischen

Produkte der Juden des Orients reifte in al-Harizi der
Entschluß zu einem eigenen, beispielhaften Werke. Er führt aus:
«Und da begann ich einzusehen, - Wie unverzeihlich mein
Vergehen, - Daß ich statt eines kühnen Selbstversuches, - Gewählt
die Übertragung eines fremden Buches. - Als wären des Herrn
lebendige Worte - Nicht mehr zu finden an unserem Orte. - Der
Fremden Weinberg eilte ich zu wahren, - Doch meinen eigenen
ließ ich fahren71 » - Das Buch, größtenteils nach und nach während
der langen Reisejahre im Orient (1216-1230) entstanden und
verschiedenen Personen dort gewidmet72, sollte zeigen, wie leicht und
elastisch, geschmeidig und elegant auch die hebräische Sprache
jedes Thema meistern konnte.

Es besteht aus der Vorrede und 50 Abschnitten, se'ärim «Pforten»

genannt, von denen al-Harizi sagt: «So hab' ich aus der Dichtung

Purpurstreifen - Gefertigt fünfzig Schleifen, - Und sie an
mein Gebäud' gehangen, - Und durchgezogen gold'ne Spangen73.» -
Jede einzelne Maqame dieser bunten Sammlung, die Hêman, der
Ezrahiter (Ps. 88, 1), vorträgt, ist in sich abgeschlossen; nur der

oder Divan des Charisi nebst dessen Vorrede, Berlin, 1845: Vorrede, Nr. 1, 2;
ders., Nichtandalusische Poesie andalusischer Dichter aus dem elften, zwölften

und dreizehnten Jahrhundert, Prag 1858: Nr. 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 17,
18 (teilweise); A. Geiger, Jüdische Dichtungen der spanischen und italienischen

Schule, Leipzig 1856: Nr. 46 (teilweise); ders., Nachgelassene Schriften,

Dritter Band, Berlin 1876: Nr. 18 (teilweise); A. Lewin, Geschichte,
Geographie und Reiseliteratur, in: J. Winter/A. Wünsche, Die Jüdische
Literatur seit Abschluß des Kanons, Band III, Trier 1896 (Nachdruck
Hildesheim 1965), S. 330-331 : Nr. 46 (teilweise); A. Sulzbach. Dichterklänge
aus Spaniens besseren Tagen, Frankfurt a. M. 19032: Epigramme aus Nr. 50;
H. Groß, Die Satire in der jüdischen Literatur, Augsburg 1908: Nr. 48
(teilweise). - V. E. Reichert, The Tahkemoni of Judah Al-Harizi, Vol. I, Jerusalem

1965: Vorrede und Nr. 1-15 (Übersetzung des ganzen Werkes
angekündigt).

71 Übersetzung von Kaempf, Die ersten Makamen S. 93; Text bei

Lagarde 0, 9, 61-63. Der letzte Teil des Zitates ist Hl. 1, 6c entnommen.
72 Vgl. dazu z. B. A. M. Habermann, Ha-haqdâsôt lassefär «Tahkemônî»

weresîmat tökän meqa'môtâw, in: Mahberôt Psifrût 5, mahbärät 2/3, Tel
Aviv 1953, S. 39-46, wo auch die im Tahkemoni nicht enthaltene Widmung
('iggärät lesôn haz-zähäb) an Smuel ben Nissim gedruckt ist.

73 Kaempf, Die ersten Makamen S. 141 ; Text bei Lagarde 1, 15, 5.

102



vagabundierende und abenteuernde «Held», Heber, der Qeniter,
schafft als verbindende Zentralfigur eine lose Verknüpfung. Er ist
der Leitfaden, an dem sich das Geschehen orientiert, und doch
kommt es weniger auf ihn selbst als auf die Erlebnisse an, die ihm
zustoßen. Dabei stellt er sich beileibe nicht als Tugendbold oder

gar als Held dar; aber elegant und schwungvoll spielt er jede seiner
Rollen, sei es als Prediger (2) oder Scharlatan (48), Spiritual (14)
oder Quacksalber (30), Dogmatiker (17) oder Wunderdoktor (37),
Weisheitslehrer (19) oder Weiberheld (20), Dichter (32) oder
Zechpreller (21) und ähnliche Gestalten mehr - immer strahlt er von
Witz, Literaturkenntnissen und spitzbübischer Durchtriebenheit.
Entsprechend ist das ganze Buch ein wahres Potpourri von
heiteren und ernsten Dingen. Da streiten Seele mit Leib und Intellekt
(13), Ketzer und Gläubiger (17), Tag und Nacht (39), Schwert und
Feder (40), Mann und Frau (41), Freigebigkeit und Geiz (12/42)
und Meer und Land (43) um ihren Rang74; da treten Dichter zum
edlen Wettstreit an (4/5/9/16) und vollbringen virtuose
Kabinettstückchen (8/11) ; da bestürmen fromme Beter inbrünstig den Himmel

(14/15); da springen liebliche «Gazellen» und entflammen
«Junghirsche» (20/48); da grollen Weiberfeinde (6) und pokulieren
Becherfürsten (5/27); da krähen weise Hähne (10) und beißen
freche Flöhe (4); nett heißt es von so einem zutraulichen kleinen
Frechling75: «Wie oft verbirgt er sich nicht in der Mädchen gewirkten

Gewänden, - und zwickt die Kleinen bald in die Waden, bald
in die Lenden, - ja, selbst an ihrem Busen sucht er einen Zufluchtsort

- und schlägt vermessen auf sein Lager dort. - Er scheut und
schont nicht Jungfrau, nicht bemanntes Weib, - an schmiegt er sich

an ihren Leib, - bis sie ob seinem bösen Getreib' - erhebet ein
Geschrei: - <Es schreit die Maid, doch Niemand steht ihr bei.) -
Und fragt man sie : warum sind Deine Augen naß - ohn' Unterlaß

74 Vgl. Steinschneider, Rangstreit-Literatur, S. 31-33. Ergänzend sind
noch heranzuziehen: W. Bacher, Zur Rangstreit-Literatur. Aus der
arabischen Poesie der Juden Jemens; in: Mélanges Hartwig Derenbourg, Paris
1909, S. 131-147; C. Brockelmann, Miscellen zur arabischen
Literaturgeschichte, in: Mélanges Derenbourg, S. 231-235.

76 Übersetzung von Kaempf, Nichtandalusische Poesie S. 26f. Text
bei Lagarde 4, 5, 11-17.

103



- so spricht sie: <ach! mich überfiel der schwarze Geselle - und
nahm an meinem Busen seine Lagerstelle, - als stände da sein

Häuschen, - als wäre er mein Myrrhen-Sträußchen! - Die ganze
Nacht - hab' ich durch ihn gewacht - und übel zugebracht, - indem
er mich geplagt - und meinen Leib benagt. - Schenkel, Arm und
Brust - scheinen seine Lust; - sich die feisten Theile auslies't er, -
als wäre er ein Priester!)76.» - Aber neben solch verwegener tour
de force stehen auch noch die wichtigen Abschnitte über die
Geschichte der hebräischen Dichtkunst (3/18), über fremde Länder
und Kulturen (46/47) und über die Weisheiten des Lebens (33/36/
44/45) als kundige und lehrreiche tour d'horizon.

Wie bei ähnlich reichhaltigen Werken dieser Art war vieles von
dem verarbeiteten Stoff schon im Umlauf. So erinnern z. B.
Abschnitt 2 (Der Bußprediger) an al-Hamadäms77 27. Maqame; Nr. 3

(Die Dichter Spaniens) an al-Hamadäms 1. und 15. Maqame; Nr. 6

(Die unglückliche Heirat) an ibn Sabbetajs «Weiberfeind»78; Nr. 10

(Die Klagerede des Hahnes) an eine Maqame ibn Su h aids79; Nr. 17

(Der Glaubensstreit) an al-Hamadäms 25. Maqame; Nr. 20 (Die
List der sieben Mädchen) an ibn Saqbels «Weiberheld»80; Nr. 21

76 Der letzte Teil ist eine Anspielung auf Lev. 7, 34 und Dt. 18, 3, wonach
von einem Friedensopfer Brust, Schenkel usw. den Priestern als Opfergabe
zufallen sollen. Das Zitat «Es schreit die Maid ...» ist Dt. 22, 27 entnommen;
ein kleines Beispiel für den Musivstil!

77 Zu den Angaben über al-Hamadäms Werk vgl. auch H. Schirmann,
Leheqär meqôrôtâw säl sefär Tahkemônî lîhûdâh 'al-Harîzî, in: Tarbiz
XXIII, Jerusalem 1952, S. 198-202.

78 Vgl. dazu den in Anm. 61 genannten Aufsatz von J. Dishon, wo besonders

die gemeinsamen Motive Einfangen des Helden, Vertauschung der
Braut und Erfindung der ganzen Geschichte untersucht werden.

79 Ibn Bassäm (gest. 1147) stellte mit seinem Kitäb ad-dahîrah eine

Anthologie der arabischen Dichtung des 11. Jahrhunderts in Spanien zusammen.

In ihr erwähnt er unter den Dichtern Almerias Abu Hafs 'Umar ibn
Suhaid, der am Hofe des Herrschers al-Mu'tasim aus dem Geschlechte
Sumädih (1051-1091) lebte. Der dritte Abschnitt der Anthologie bringt
einen Teil der Maqame ibn Suhaids, die al-Harizi als Vorlage gedient haben
könnte. Vgl. S. M. Stern, Meqôrâh hä-"aräbi säl «meqa'mat hat-tarnegôl», in:
Tarbiz XVII, Jerusalem 1946, S. 87-100.

80 So Schirmann, Ham-mesôrerîm in: J'-'dî'ôt II, S. 153.

104



(Der Zechpreller) an al-Hamadäms 12. Maqame81; Nr. 29 (Klage von
Vater und Sohn) an al-Hamadäms 17. Maqame; Nr. 31 (Ein
Reiterstückchen) an al-Hamadäms 6. Maqame; Nr. 34 (Der prahlende
Kaufmann) an al-Hamadäms 22. Maqame; Nr. 38 (Der Sturm) an
al-Hamadäms 24. Maqame; und Nr. 44/45 (Sprichwörter und
Anekdoten) an arabische Adab-Werke82, besonders die von al-Gähiz
(gest. 869), ibn Qutaibah (gest. 889) und ibn cAbd Rabbih (gest.
940). Da jedoch bei der Maqame im klassischen Stil weniger der
Inhalt als vielmehr das sprachliche Gewand die eigentliche Leistung
des Dichters ausmacht, sind solchen Anklängen in al-Harizis Werk
nicht allzu große Bedeutung beizumessen.

In der Reimprosa ist er in seiner flüssigen und eleganten Schreibweise

unübertroffen. Durch die Arbeit an den Mahberôt 'Îtî'el hat
sich sein Musivstil so weit entwickelt, daß er nicht nur in die Reimprosa

selbst, sondern auch in das metrische Gedicht (vgl. im 9.

Abschnitt den Wettkampf der Dichter) die ihn kennzeichnenden
geistvollen Kombinationen und doppelsinnigen Andeutungen
einarbeiten kann. Eine Fülle von Wortspielen, Bildern, Gleichnissen
und Sprichwörtern durchzieht das Buch, die noch ergänzt werden
durch kunstvolle Buchstaben-, Wort- und Satzkombinationen:
z. B. ganze Partien mit und ohne R im 11. Abschnitt; Homonyme
und Akrostichon im 33. Abschnitt; dreisprachiges Gedicht im 11.

und doppeldeutiger Brief im 8. Abschnitt. Dieser Brief, der, vor-
oder rückwärts gelesen, jeweils das glatte Gegenteil der anderen
Lesart behauptet, ist zugleich das erste Beispiel einer Palinodie,
einer literarischen Form, die der Parodie sehr nahe steht. Parodien
selbst enthält das Werk ebenfalls, sogar schon im Vorwort83, und

81 Diese beiden Maqamen sind in dem in Anm. 77 genannten Aufsatz von
Schirmann näher miteinander verglichen.

82 Die Adab-Literatur - profane Belletristik im Dienst einer umfassenden

Bildung - geht auf al-öäliiz (der Glotzäugige) zurück. Das größte Meisterwerk

von angewandtem adab sind al-Hariris Maqämät, von denen ebenfalls
einige Stücke zu al-Harizis Vorlagen zählen. Vgl. J. Batzahbi, Limqôrôtâw
säl «Tahkemônî», in: Tarbiz XXVI, Jerusalem 1957, S. 424-439.

83 Gen. 24, 42-47, ein Teil der Rede von Abrahams Knecht an Laban und
Betuel, ist hier bei der Erklärung, warum der Tahkemoni geschrieben wurde,
parodiert. Text: Lagarde 0, 7, 3-13; Übersetzung: Kaempf, Die ersten
Makamen S. 75-77. Vgl. Davidson, Parody S. 7.

105



an treffenden, mit prägnanten Strichen gezeichneten Satiren, wie
z. B. im Abschnitt 4 (Ameise und Floh), Abschnitt 10 (Prophetische
Scheltrede des Hahns) und Abschnitt 24 (Der dummstolze
Vorbeter) fehlt es gleichfalls nicht.

Allerdings läßt sich aber auch nicht übersehen, daß manche
Teile81 des Werkes sowie die Reihenfolge85 der Abschnitte einer
letzten Überarbeitung entbehren, zu der der reisende Dichter
vermutlich später weder Zeit noch Gelegenheit gefunden hat. - Gleichwohl

ist das Buch in seinem Reichtum an literarischen Formen,
seiner Virtuosität im Stil und seiner Mannigfaltigkeit im Inhalt
das brillanteste Maqamenwerk der spanischen Epoche und ein
nachhaltiges Zeugnis für die Lebendigkeit der hebräischen Sprache.

2.2.9 Ja'aqob ben Efazar

lebte in der 2. Hälfte des 12. und der 1. Hälfte des 13.

Jahrhunderts in Spanien und der Provence und war einer der begabtesten

Schriftsteller seiner Zeit. Allem Anschein nach ist der Name
ben Efazar nicht Vater-, sondern Familienname. In Toledo, wo
eine Familie dieses Namens ansässig war, verbrachte ben EFazar
längere Zeit seines Lebens und vermutlich stammte er auch aus
dieser Stadt. Wie damals bei Dichtern üblich, pflegte er Beziehungen

zu verschiedenen Mäzenen und Kunstliebhabern, wie die

Widmungen seiner Bücher zeigen. Drei Werke im Maqamenstil86 sind
von ihm noch erhalten.

84 Vgl. K. Albrecht. Die im Tahkemônî vorkommenden Angaben über
Harîzîs Leben, Studien und Reisen, Göttingen 1890, S. 32; sowie S. M.
Stern, An Unpublished Maqama by Al-Harizi, in: Papers of the Institute
of Jewish Studies London, Vol. I, ed. by J. G. Weiß, Jerusalem 1964, S. 186

bis 210.
85 Da Form und Charakter des Werkes von den klassischen Maqamen

al-Hariris beeinflußt sind, ist durchaus anzunehmen, daß wenigstens in
etwa auch ein gewisser Aufbau des Gesamtwerkes geplant war ; vgl. Kaempf,
Die ersten Makamen S. 12 f. ; Stern, An Unpublished Maqama
S. 193.

86 M. Steinschneider, Zu Kaiila we-Dimma, in: ZDMG 27, Leipzig 1873,
S. 553-565, zählt auch (vgl. S. 557-559) die bisher noch nicht edierte,
ethischphilosophische Schrift Sefär gan te'ûdôt wa'arûgat huqôt hamûdôt dazu,

106



2.2.9.1 Sefär pardes rimmônê ha-hakmäh wa'arûgat bösäm
ham-mezimmäh87. Hinter diesem blumigen Titel verbirgt sich eine

ethisch-philosophische Abhandlung, teils in gewöhnlicher Prosa,
teils in Reimprosa geschrieben. Sie enthält im ganzen 23 Abschnitte,
von denen bisher aher nur die letzten 10 veröffentlicht sind88.

2.2.9.2 Käliläh weDimnäh89. Das Buch, das auf den Inder
Bidpai zurückgeht, enthält buddhistische Tierfabeln, die
Lebensweisheit, besonders politisch kluges Handeln, vermitteln wollen
und daher auch reichlich mit Lehrsprüchen durchsetzt sind. Seinen
Namen hat es von den beiden in der ersten, sehr langen Erzählung
vorkommenden Schakalen Kaliiah und Dimnah. Am Anfang des

4. Jahrhunderts tauchte es in Kaschmir zum ersten Mal in einer
schriftlichen Fassung auf, die aber schon früh verloren ging. Im
Pancatantra jedoch traten die Erzählungen eine weltweite
Wanderung an. So wurden sie in der 1. Hälfte des 6. Jahrhunderts von
dem persischen Arzt Barzujeh aus dem Sanskrit ins Pahlavi, um
760 von ibn al-Muqaffa' aus dem Pahlavi ins Arabische und im
Mittelalter schließlich aus dem Arabischen auch zweimal ins
Hebräische übertragen90.

Die erste dieser beiden Fassungen, deren Verfasser und
Abfassungszeit (wohl um 1200) bis jetzt noch nicht mit Sicherheit fest-

die in Pforten eingeteilt und deren Text gereimt sei. Nicht so jedoch
Schirmann, Sippûrê hä-'ahabäh säl Ja'aqob bän 'ÄTäzär, in: Jedî'ôt V,
Berlin/Jerusalem 1939, S. 209-266, auf S. 212; ders., Les contes rimes de Jacob
ben Eléazar de Tolède, in : Etudes d'orientalisme dédiées à la mémoire de

Lévi-Provençal, Tome I, Paris 1962, S. 285-297, auf S. 286.
87 «Granatapfelgarten der Weisheit und Gewürzbeet der Einsicht». -

Teilausgabe (13-23): I. Davidson, &ärid missefär fîlôsôfî, in: Has-çôfâh
hhâkmat Jisrä'el X, Budapest 1926, S. 94-105; XI, 1927, S. 96.

88 Nach der Handschrift Taylor-Schechter 18 K 8/7. Vollständige Hss.
des Werkes befinden sich im Britischen Museum (Ms. 1100), im Vatikan
und im Escorial.

89 «Kalilah und Dimnah.» - Ausgabe: J. Derenbourg, Deux versions
hébraïques du livre de Kalîlâh et Dimnâh, Paris 1881, S. 311-388, 392-395.

- Ubersetzung: Einige Stücke bei M. J. bin Gorion, Der Born Judas, Band 4,

Leipzig 1919, S. 61-66.
90 Das Buch ist in alle Kultursprachen übersetzt, 1251 sogar schon ins

Kastilische.

107



gestellt werden konnten, geht auf ibn al-Muqaff'a* zurück und ist in
einfacher Prosa gehalten. Die zweite Version, die eine vom Text
des ibn al-Muqaffar abweichende Vorlage hatte, stammt von Ja'aqob
ben EFazar. Sie ist in eleganter, musivischer Reimprosa, jedoch
ohne Gedichte, geschrieben. Von diesem Buch sind nur noch die
vier Einleitungen, die die Erzählungen im Laufe ihrer Wanderungen

bekommen hatten, und vier Kapitel erhalten. Ben Efazar
bemerkt, er habe manches verändert, um die Darstellung, wie es

Pflicht eines Schriftstellers sei, angenehm und gut lesbar zu machen.
Im ganzen scheint sein Buch ursprünglich aus 13 Kapiteln bestanden

zn haben, wie aus seinem Kapitelverzeichnis hervorgeht.
Gewidmet war das Werk dem Arzt Benvenist ben Hijja' al-Dajjan.

2.2.9.3 Sefär ham-mesälim91. Das Werk stammt möglicherweise
aus dem Jahre 123392 und ist ben Ebazars bedeutendste Maqamen-
dichtung. Es ist jedoch nur noch in einer einzigen Handschrift
erhalten, die zudem fehlerhaft und in schlechtem Zustand ist93.

Im ganzen besteht es aus der Einleitung und 10 Kapiteln91.
In der Einleitung legt der Autor seinen Einsatz für die hebräische

Sprache dar und stellt den Erzähler der folgenden Geschichten,

Lemuel ben Itiel aus Qabseel (Jos. 15, 21 ; Spr. 30, 1 ; 31, 1), vor.

91 «Buch der Gleichnisse» - einer der traditionellen und wenig aussagenden

Titel, wie sie in der jüdischen Literatur, nicht nur des Mittelalters,
häufig vorkommen. Vielleicht sollte man mesâlîm hier besser mit «Erzählungen»

wiedergeben. - Teilausgabe von Schirmann, Sippûrê hä-'ahabäh säl
Ja'aqob bän 'ÄLäzär, in: Jedî'ôt V, Berlin/Jerusalem 1939, S. 209-266
(Einleitung, Nr. 5, 6, 7, 9). Neue, verbesserte Ausgabe von Nr. 7 bei H.
Schirmann, Has-siräh hä-'ibrit II/1, S. 207-233. — Übersetzung: J.
Schirmann, Der Neger und die Negerin, in: MGWJ 83, Berlin 1939, S. 481-492:
auf S. 490-491 Nr. 8 teilweise; A. Diez Macho, La novelistica S. 39-45:
Nr. 6.

92 Vgl. Schirmann, Les contes rimes S. 285, Amn. 2.
93 Es handelt sich um die Münchener Handschrift Nr. 207, eine Abschrift

aus dem Jahre 1268. Viele Buchstaben darin sind mehrdeutig, Gedichte
irrtümlich als Prosa geschrieben, die Einteilung der Halbverse und Abteilung

der Reimprosa oft falsch. Schirmann hat diese Irrtümer in seiner
Teilausgabe verbessert, ohne immer eigens darauf hinzuweisen.

94 In «Les contes rimes ...» gibt Schirmann eine ausführliche
Inhaltsübersicht.

108



1. Seele und Herz. Lemuel erzählt eine Art Liebesgeschichte, in
der er, die Seele und das Herz die Hauptrollen spielen. Die Seele

erweist sich als Kennerin der Weisheit und ihrer Ursprünge.
2. Poesie und Prosa. Die Liebhaber der schönen Künste diskutieren

über die bessere Form, sich auszudrücken, wobei der
Vertreter der Poesie den Sieg davonträgt.

3. Wettkampf der Dichter. Ein Dichter trägt ein Gedicht vor,
bei dem in einem einzigen Vers fünf verschiedene Vergleiche
vorkommen. Ein anderer übertrumpft ihn mit sechs und gar noch mit
sieben Vergleichen.

4. Feder und Schwert. Einer der Gesprächspartner trägt ein
Schwert, der andere ein Schilfrohr - gleichsam eine Feder im
Urzustand -, und jeder behauptet die Vorrangigkeit seines Instruments.

Der Schwertträger muß schließlich einsehen, daß beide
Gott untergeordnet sind, worauf sich der Schilfträger zu einem
philosophischen Gedicht über Gott aufschwingt95.

5. Die Jünglinge Sappîr und Sappîr und der alte Birsab Sappîr,
als «Hirsch» bezeichnet, ist in Liebe zu Sappir entbrannt, wird
aber von dem unredlichen, alten Birsa' entführt96. In seiner
wahnsinnigen Sehnsucht und Verzweiflung über diesen Verlust schließt
Sappir sich einer «Herde» anderer «Hirsche» an. Nachdem seine

besorgten Verwandten und Freunde beide wieder zusammenführen
konnten, kann selbst der bestechliche Richter Arjôk, vor dem
Birsac behauptet, Sappir sei sein Sohn, ihn nicht vor der Todesstrafe

retten.
6. Maskil und Penninnah und der Kampf mit dem Negerriesen.

Der Prinz Maskil, ein dreizehnjähriger Knabe von erlesener Schönheit,

führt auf einer Expedition ins Land der Araber, die gerade
das «Fest der Liebe»97 feiern, eine große Anzahl von Jungen und
Mädchen mit sich hinweg98, unter ihnen die entzückende, kleine

95 Alle diese Rangstreitdichtungen sind bei Steinschneider, Rangstreit-
Literatur, nicht aufgeführt.

96 Über die persisch-arabische Kultur - vgl. dazu Mez, Renaissance
S. 337-340 - und Literatur drang das Thema der Knabenliebe auch in die
hebräische ein.

97 Zu den Festen allgemein vgl. Mez, Renaissance S. 394-404.
98 Man möchte fast an den Kinderkreuzzug 1212 denken, der jedoch

weitaus weniger glücklich als die vorliegende Geschichte endete.

109



Peninnah. Ihre junge Liebe gerät durch die Ankunft eines schwarzen

Ritters von riesenhafter Statur in Gefahr, der mit stolzen Worten

und furchterregendem Waffengeklirr das Mädchen für sich
fordert. Der Anblick Peninnahs gibt aber dem zitternden Maskil
Mut und Stärke. Nach einem heftigen Wortwechsel und mehreren
Waffengängen durchbohrt er schließlich den finsteren Recken

Kûsan-Ris'ataj jîm mit der Lanze.
7. Jaspeh und seine beiden Verehrerinnen. Auf einem «Markt

der jungen Mädchen» in Kairo verliebt sich der junge Jaspeh, der
aus Weltüberdruß ein liederliches Leben führt, auf der Stelle in die
schöne Jefêfîjjah. Die Liebe verwandelt den Herumtreiber und
Nachtschwärmer in einen Märchenprinzen, der auch noch das

nötige Geld findet, das Mädchen und einen prächtigen Palast dazu

zu erwerben. Jemimah, eine andere Schöne von demselben Markt,
beneidet ihre glückliche Rivalin, kann sich loskaufen und auch
noch Pferd und Waffen sich verschaffen. Mitten in der Nacht dringt
sie in den Palast ein und entführt den schlafenden Jaspeh auf
ihrem Pferd, wird aber bei Sonnenaufgang von einem anderen
Ritter eingeholt; beim Duell gelingt es Jemimah, Jefêfîjjah - denn
niemand anderes als sie ist dieser neue Ritter - aus dem Sattel zu
heben. Im Fallen zeigen sich dem verblüfften Jaspeh ihr Gesicht
und ihre Haare. Mit ihrem Pferd und ihren Waffen besiegt er
wutentbrannt den anderen Ritter; aber beim Stürzen des Gegners
erkennt der junge Held endlich die wahre und für ihn so schmachvolle

Lage. Er löst die verwickelte Situation salomonisch:
angesichts der beachtlichen Eigenschaften von Jemimah will er diese

sich erhalten, ohne jedoch auf Jefêfîjjah zu verzichten.
8. Der scheinheilige 'Akbôr. Auf seinen zahlreichen Wanderungen

kommt Lemuel in eine Stadt, in der sich besonders viele Gauner
und Spitzbuben herumtreiben. Ein verehrungswürdiger Alter mit
prachtvollem, weißem Bart predigt in einer großen Versammlung
unter freiem Himmel Frömmigkeit, Gerechtigkeit und Freigebigkeit

und erzielt daraufhin mit einer Kollekte ein hervorragendes
Ergebnis. Neugierig folgt Lemuel dem alten 'Akbôr unbemerkt in
seinen prunkvollen Palast, wo dieser sich an einem fürstlichen
Mahle mit gutem Wein labt und vier schöne Dienerinnen Trink-
und Liebeslieder vortragen läßt. Danach zieht er sich zurück, ruft

110



leise, und eine feurige, schwarze Sklavin gleitet herein. Daß der
alte Wüstling Beziehungen mit einer Negerin pflegt, erscheint dem
Erzähler als Gipfel der Unzucht. Er stürmt aus seinem Versteck
hervor und stellt den Alten heftig zur Rede, der noch die Frechheit
besitzt, ihn vom Vorzug der «dunklen Feigen» überzeugen zu wollen.
Auf sein Geschrei hin eilen die vier hellen Mädchen herbei, stürzen
sich empört auf " Akbôr, reißen ihm ohne Erbarmen seinen ehrwürdigen

Bart aus und überhäufen ihn so mit Schlägen, daß er unter
diesen Mißhandlungen sein Leben beendet.

9. Sahar und Kimah. Dem jungen Sahar, der von zu Hause
weggelaufen und vor Aleppo einem Schiffbruch entronnen war, wirft
die Prinzessin Kimah, hingerissen von seiner Schönheit, aus dem

Frauenpalast einen Apfel mit einem Liebesgedicht zu". Der kurze
Anblick der Prinzessin schlägt bei Sahar wie der Blitz ein ; aber ein
Eunuch verbietet ihm, sich dem Palast auch nur zu nähern. Aus
seiner Traurigkeit wird er erst durch eine Botin der Prinzessin
erlöst, die ihn auf die Probe stellt und dann in den Palast einlädt.
Nach langem Suchen und zahlreichen Prüfungen findet er endlich
die Herrin seines Herzens, die aber wünscht, daß ihre Liebe geistiger

Art bleibt. Die Ankunft des Königs beendet die Zeit eines
unbeschwerten Vergnügens in dem herrlichen Palast. Es gelingt
jedoch Kimah, ihres Vaters Zorn über den Eindringling100 zu
besänftigen und seine Einwilligung zur Hochzeit zu erreichen.

10. Das Wolfskind und der Knabe. Lemuel zieht in Qedes in
Galiläa (Jos. 20, 7) einen verwaisten Jungen und einen jungen Wolf
groß. Als er jedoch den jungen Mann als Hausverwalter und den
Wolf als Wächter einsetzt, erlebt er bei beiden eine tiefe
Enttäuschung. Vier Weise raten ihm, die Gesellschaft der Ungeratenen
zu meiden, aber er findet auch nirgends anständige Menschen.
Verbittert rezitiert er mehrere Gedichte über die Schlechtigkeit der
Welt.

Gegenüber den früheren Maqamen fällt auf, daß hier zwar ein
Erzähler auftritt, die Figur eines gemeinsamen Helden aber fehlt.

99 Dieser Zug dürfte eine Parallele in ibn Saqbels Maqame haben.
100 Die Geschichte erinnert ein wenig an ibn Zabarahs Erzählung (in

Kap. 3) vom klugen Mädchen, wo aber der ungebetene Gast nicht so gut
wegkommt.

111



Außer der Sprache und den Bildern, die der Bibel entnommen sind,
tragen die Erzählungen einen durchaus nichtjüdischen Charakter.
Die Themen der ersten vier Kapitel sind ausschließlich arabischen
Ursprungs und auch die folgenden weisen einzelne Züge dieser Art
auf (z. B. der Typ des Liebenden, der sich fast zum Wahnsinn
steigert ; die Orte der Handlungen im arabischen Orient ; der
Mädchenmarkt; der Frauenpalast usw.).

Daneben müssen jedoch auch noch christliche Einflüsse auf den
Dichter gewirkt haben: Die Distanzierung von dem Neger (Nr. 6)
und der Negerin (Nr. 8) sprechen dafür; das Alter der Liebenden
in Nr. 6 erinnert an die Geschichte von Aucassin et Nicolette, die

geistige Liebe in Nr. 9 an die Poesie der Troubadours u. ä. m.
Vermutlich gäbe es in der romanischen und lateinischen Literatur,
von der vieles noch nicht ediert ist, weitere Parallelen, die für die

Erforschung des Buches von Bedeutung wären.

2.2.10 Abraham ihn Hasdaj

geboren um 1180, gest. 1240, entstammte einer angesehenen
Familie aus Barcelona. Im Maimonides-Streit, der um 1232/33

Spanien und die Provence erschütterte und jede Persönlichkeit
des öffentlichen Lebens zur Stellungnahme herausforderte, wurde
er durch sein besonnenes Eintreten für Mose ben Maimons Werk
bekannt. Ibn Hasdaj war Dichter und Übersetzer philosophischer
Schriften; jeweils eine seiner Dichtungen und Übersetzungen im
Stil der Maqamen sind erhalten.

2.2.10.1 Bän ham-mäläk wehan-näzir101. Der altindische Roman
Barlaam und Josaphat102, der die Bekehrungsgeschichte Buddhas
behandelt, fand ebenso wie Kaliiah und Dimnah eine weltweite

101 «Prinz und Derwisch.» - Ausgabe: A. M. Habermann, 'Abraham bän
Hasda'j, Bän ham-mäläk wehan-nâzîr, Tel Aviv 1951. - Übersetzung: W. A.
Meisel, Prinz und Derwisch oder die Makamen Ibn-Chisdais, Pest I8602.

102 Beide Namen weisen auf Buddha selbst: Bodhisattva (künftiger
Buddha) wird im Pahlavi zu Budasaph, dieses im Arabischen zu Jodasaph,
dieses im Griechischen zu Joasaph und schließlich unter biblischem Einfluß
zu Josaphat. - Baghavan («der Herr», ein Titel Buddhas) wird im Pahlavi
zu Balahvar/Balavhar, dieses im Syrischen zu Barlähä und unter biblischem

112



Verbreitung103 und wurde zur beliebten Lektüre bei Juden, Christen

und Muslimen. Sein Stammbaum bis zuibn Hasdajs hebräischer

Bearbeitung «Bän ham-mäläk wehan-näzir» dürfte sich ungefähr
folgendermaßen entwickelt haben: aus der Lebensgeschichte Buddhas

im Lalita-vistara (Sanskrit), Buddha-earita (Sanskrit) oder
Jätaka (Pali) leiten sich zwischen dem 3. und 6. Jahrhundert
verschiedene Pahlavi-Versionen - darunter auch manichäischer Richtung

- ab. Von dieser Vielheit zeugen die darauf folgenden syrischen
und arabischen Bearbeitungen zwischen dem 6. und 8. Jahrhund-
dert104. Die arabische Version, die ibn Hasdaj dann als Vorlage für
seine Bearbeitung diente, ist bis jetzt nicht bekannt, denn der
«Auszug»105 und ar-Räzis Rezension106 sind eher Parallelversionen
dazu. Dadurch entfällt aber auch die Möglichkeit, ibn Hasdajs
Leistung auf dem Hintergrund seiner Vorlage zu würdigen.

Der Inhalt des Werkes ist moral-pliilosophischer Art. Ein
indischer Prinz, dem eine große Zukunft vorausgesagt wird, wächst
auf Anordnung seines Vaters auf einer Insel auf, um so von Religion
und Asketentum ferngehalten werden zu können. Dennoch gelingt
es einem Asketen, ihn angesichts des Leids der Menschen mit
sinnreichen Fabeln und Gleichnissen von der Nichtigkeit der Wèlt und
dem höheren Glück einer anderen Welt zu überzeugen.
Einfluß zu Barlaam. Vgl. H. Peri (Pflaum), Der Religionsdisput der Barlaam-
Legende, ein Motiv abendländischer Dichtung (Acta Salmanticensia, Filo-
sofia y Letras, Tomo XIV, nüm. 3), Salamanca 1959, S. 18, Anm. 21; N.
Weisslovits, Prinz und Derwisch. Mit einem Anhang von F. Hommel, München

1890, in Hümmels Anhang S. 130; 137f. ; 143, Anm. 2; 145; 178.
103 Vgl. hierzu die «Bibliographie der Logende» bei Peri, Religionsdisput

S. 223-262 und 272.
104 Die komplizierten Fragen der alten christlichen Versionen (syrisch,

georgisch, griechich), aus denen sich die Hauptmasse der Barlaam-Bear-
beitungen herleitet, können bei der vereinfachten Darstellung hier
übergangen werden; jedoch sei noch erwähnt, daß auch der Alexis-Roman in
den Kreis der Jugendgeschichten Buddhas gehört, vgl. Hommel bei Weisslovits,

S. 145.
105 Gemeint ist ein arabisches Manuskript aus Halle, das einen Auszug

aus einer älteren Version darstellt. Vgl. F. Hommel, Die älteste arabische
Barlaamversion, in: Verhandlungen des VII. Internationalen Orientalisten-
Congresses (Wien), Semitische Studien, Wien 1888, S. 115-165.

106 Hommel berichtet darüber ausführlich in seinem Anhang zu Weisslovits.

113



Das Buch besteht aus der Vorrede, in der sich ihn Hasdaj wie
schon vor ihm 'Isha'q, al-Harizi und Ja'aqob ben Ehazar für den

Vorrang der hebräischen vor der arabischen Sprache einsetzt, und
35 Abschnitten, von denen die vier letzten keine Reimprosa und
Gedichte mehr aufweisen. Es ersetzt den ursprünglich asketischen
Ton durch weisheitliche Züge und flicht gegenüber den anderen
Versionen neue Erzählungen, durchsetzt von Sinnsprüchen und
Gedichten, ein. Dazu geben ihm noch biblische und talmudische
Zitate und Ansichten fast den Charakter eines eigenständigen
Werkes der hebräischen Literatur107.

2.2.10.2 Mahbärät Temimäh108. Eine von zwei Maqamen aus
vier Fragmenten109 der alten Sammlung Taylor-Schechter in
Cambridge scheint von Abraham ibn Hasdaj zu stammen110. Sie trägt
am Anfang den Namen Abraham hal-Lewi bar Sinuc], und in einem
der Gedichte findet er sich ebenfalls.

Es handelt sich um eine Allegorie im Stil einer weltlichen
Liebesgeschichte. Ein junger Mann verliebt sich in Temimah, ein schönes

Mädchen, deren Zukunft aber schon Zakkaj, einem ehrenwerten
Mann, versprochen ist. Auf ihre gemeinsame Bitte hin verzichtet
dieser großzügig und gibt das Mädchen frei. - Was genau damit
gesagt werden soll (z. B. Temimah als Sinnbild für die Torah oder
Hakrnah u. ä.), mag einer tieferen Deutung überlassen bleiben.

2.2.11 Sem Tob Falaquera

Ca. 1225 bis ca. 1295, ein bedeutender Dichter, Philosoph und
Übersetzer, der wahrscheinlich aus Nordspanien, vielleicht aus

Navarra, stammte. Sein ganzes Leben durchzieht die Einsicht von
107 Daß das Buch auch in breiten Volkskreisen sehr geschätzt wurde,

zeigt u. a. eine Übersetzung aus dem 16. Jahrhundert ins Jiddische (München

Ms. hebr. 345).
108 «Temimah.» - Ausgabe von I. Davidson in: Sefär zikkärön Ljôbel

has-sib'îm säl A. S. Rabinovitz, Tel Aviv 1924. S. 83-93.
WS T.-S. 8 K 15/7; 8 K 14/9-10; 13 K 5/6.
no YgjÉ Davidsons Einleitung zu seiner Ausgabe. Zur anderen der beiden

Maqamen (Mahbärät Jemimäh) vgl. H. Schirmann, Sîrîm hadäsim min
hag-Genizäh, Jerusalem 1965, S. 385-391.

114



der Notwendigkeit wissenschaftlicher Erkenntnis für den gläubigen
Juden und der Versuch, Religion und aristotelische Philosophie
miteinander zu vereinbaren. Von seinen 18 Schriften sind zwei im
Maqamenstil abgefaßt.

2.2.11.1 'Iggärät ham-müsär111 ist eines seiner Jugendwerke
und besteht aus Prosa, Reimprosa und Gedichten. Es führt als

Zentralfigur den jungen Kalkal vor, der von einem alten Gelehrten
und je einem Weisen aus Arabien und Indien die sieben Weisheiten
lernt. Die Abhandlung bringt Epigramme, Sprichwörter,
Lehrgespräche, einen Rückblick auf die Medizin und die verschiedenen
ethischen Theorien. Zwar ist ihr literarischer Wert nicht allzu groß,
aber wegen ihrer vielen Sprüche und Anekdoten ist sie für die
vergleichende Forschung doch interessant112. Möglicherweise handelt
es sich um die Überarbeitung eines arabischen Originals.

2.2.11.2 Ha-mebaqqes113. 1263/64 griff Falaquera nochmals
den in seinem früheren Werk Re'sit häkmäh behandelten Stoff
erweitert und zum Teil in Maqamenform auf. Im mebaqqes führt
er einen wissensdurstigen Studenten ein, der die Besitzer moralischer

und intellektueller Vorzüge, sowie die Meister der Weisheit
und Frömmigkeit der Reihe nach aufsucht und so schließlich mit
16 Fachleuten verschiedenster Bereiche diskutiert und ihnen schwierige

Fragen vorlegt. Das Gespräch mit dem Philosophen und Freund
der Weisheit ist das letzte in der Reihe und zugleich auch der
Höhepunkt. Der Philosoph beantwortet keine Fragen, sondern verweist

111 «Brief über die Ethik.» - Ausgabe: A. M. Habermann, 'Iggärät ham-
müsär lerabbî Sem Tôb Fâlâqêrâh, in: Kobez al yad I (XI), Jerusalem 1936,
S. 45-90; II (XII), Jerusalem 1937, S. 231-236.

112 S. Aschkenazi, Qesät maqbîlôt wetîqqûnê nôsah Kiggärät ham-müsär
säl rabbî Sem-Tôb Fâlâqêrâh, in: Sefär haj-jôbel likbôd S. K. Mirski, New
York 1958, S. 94-106; vgl. auch D. Jarden, Tjjûnîm be'iggärät ham-musär
säl rabbî Sem-Tôb Fâlâqêrâh, ebenfalls in Festschrift Mirski, S. 76-93.

113 «Der Forscher.» Ausgabe: Sem Tôb bän Josef Falaquera, Mebaqqes,
Warschau 1924. - Übersetzung: einzelne Teil bei M. Steinschneider, Manna,
Berlin 1847, S. 83f. ; M. Sachs, Die religiöse Poesie der Juden in Spanien,
Berlin 19012, S. 346f. ; M. J. bin Gorion, Der Born Judas, Band 4, Leipzig
1919, S. 84-94.

115



auf Bücher; und erst dieses philosophische Arbeiten bringt Ruhe
in das Gemüt des Suchenden, der über 22 Jahre geforscht hat.

Das Hauptziel des Autors war es, eine Art populärwissenschaftliche

Enzyklopädie in angenehm lesbarer Form zu schaffen. Nach
dem 7. Zwiegespräch - das mit dem Dichter - hören allerdings
Reimprosa und metrische Gedichte auf. Jedoch lassen die schon
vorher gegebenen Proben seines Könnens großes literarisches
Talent erkennen und in der scharfsinnig vorgeführten Parade seiner
«Helden» Anfänge einer sozialkritischen Satire aufscheinen.

2.2.12 Jishaq ihn Sahulah

wurde 1244 geboren, lebte in Guadalajara und starb im 1. Viertel
des 14. Jahrhunderts. Wie es unter Juden häufig anzutreffen war,
betätigte er sich als Arzt und Dichter zugleich. Er besaß eine breite
philosophische Bildung, war zudem Schüler des Qabbalisten Mose
ben Sim'on von Burgos und auch Freund des Mose de Leon, der
ebenfalls in Guadalajara wohnte und die Hauptteile des Buches Zo-
har verfaßte. So finden sich dann auch die ersten Anklänge an dieses

Hauptwerk der Qabbalah in ibn Sahulahs Maqamen.

2.2.12.1 Mesal haq-qadmônî114. Das Werk ist 1281 entstanden,
als ibn Sahulah sich - wie er bekennt - vom Sündenrausch der
Jugend dem Ernst des sittlichen Lebens zuwendet und dessen Apologie

unternimmt. Es setzt sich aus der Vorrede und fünf «Pforten»

zusammen, in denen die Themen Intellekt, Umkehr, richtige
Überlegung, Demut und Gottesfurcht behandelt werden. Der Aufbau
hält sich an die Dialogform; der Autor selbst und ein Opponent
bringen ein ständiges Wechselspiel von Argument und
Gegenargument für oder gegen die genannten Tugenden. Beide ziehen

zur Unterstützung ihrer Position Gleichnisse, Geschichten und

114 «Altes Gleichnis», vgl. 1. Sam. 24, 14. - Ausgabe: J. Zamora, .Jishäq
bän §elomoh bän Sahulah, Mesal haq-qadmônî, Tel Aviv 1953. -
Ubersetzung: einzelne Stücke bei M. Steinschneider, Manna, Berlin 1847, S. 20
bis 37 und 58-64; M. J. bin Gorion, Der Born Judas, Band 4, Leipzig 1919,
S. 115-137.

116



Tierfabeln nach der Art von Kaliläh weüimnäh und Mislê Sindabad
heran. Die Tiere sind dabei aber nicht auf eine bestimmte Eigenschaft

festgelegt (z.B. Esel: dumm; Hase: furchtsam), sondern
benehmen sich ganz wie Menschen, und zwar wie jüdische : es gibt
da einen Widder, der dreimal täglich betet und auch fastet, wenn
es vorgeschrieben ist; einen Löwen, der ungeduldig auf eine
Schriftauslegung über das Heilige Land wartet; Vögel, die in die Synagoge

zum Gebet kommen u. ä. m. Die Tiere sind aber nicht nur
gut in Bibel und Talmud beschlagen, sondern können auch ganze
Kollegs über die Wissenschaften halten: der Hirsch klassifiziert
sie, der Hund liest über die Prinzipien der Psychologie, der Hahn
über die Medizin, der Widder über die Jurisprudenz, und die Gazelle

legt schließlich das komplette System der Astronomie dar. So

bekommt das Werk eher den Charakter einer in angenehmer, ja
spannender Art geschriebenen Enzyklopädie als den des üblichen
Fabelbuches.

Sicherlich entspricht dies genau ibn Sahulahs Intention, denn
er wollte seine Leser ja nicht nur umfassend belehren - seine

außerjüdischen Quellen fließen übrigens besonders im christlichen
Bereich -, sondern ihnen auch die Schönheit der hebräischen Sprache
vor Augen führen. Alle Handschriften und Drucke seines Werkes,
das weite Verbreitung fand, sind mit Holzschnitten und farbigen
Bildern geschmückt.

2.2.12.2 Mesälim115. Wie Mesal haq-qadmônî ist auch diese

Sammlung116 in «Pforten» eingeteilt, in denen der Autor und seine

Opponenten auftreten. Eine Reihe von Fabeln und Anekdoten,

115 «Gleichnisorzählungen.» - Ausgabe: H. Schirmann, Sîrîm hadâsîm
min hag-Genîzâh, Jerusalem 1965, S. 397-400: Nr. 3 teilweise; H. Schirmann,
'Ösäf mesälim wesippûrim mimmehabber 'ibri-sfärädi, in: Tarbiz XXVII,
Jerusalem 1958, S. 249-256: Nr. 7 teilweise (vgl. dazu noch D. Jardens
Bemerkungen im gleichen Band, S. 562).

116 In Schirmanns «Verzeichnis der hebräischen Maqamen-Dichter» noch
als Nr. 57 aufgeführt. Das hebr. Ms. Nr. 2765 der Bodleian Library ist ein
28 Blatt umfassendes Fragment aus einer Maqamensammlung, die in
ziemlicher Unordnung ist und von der einige Blätter, u. a. auch das Titelblatt,
fehlen.

117



als deren Helden Menschen wie auch Tiere vorkommen, ist nach
der Schachtelmethode ineinandergefügt.

Im ganzen handelt es sich um sieben, teilweise bruchstückhafte
Maqamen. 1. Der faule Affe aus dem Lande Kus vertraut den Lügen
des Fisches und wird dünn und schwach. 2. Abinoram, der Weiberfeind,

glaubt, wer heirate, stürze sich selbst in Schmerz und Elend,
da die Frauen undichten Zisternen und blühendem Aussatz glichen.
Sein Herz ist darum nur geistigen Dingen zugewandt, bis sein

Körper zusammenschrumpft und er klein und häßlich wird. Seine

Freunde wollen ihn mit der Geschichte vom frommen Tiger (Nr. 3)

zum Heiraten bewegen, doch er setzt die Erzählung von der
untreuen Frau (Nr. 4) dagegen. Das Ende der Geschichte von Abino-
'am fehlt. 3. Der fromme Tiger117, der Gebet, Gottesdienst und gute
Taten pflegt, ist als Schreiber tätig, da er sich auf Geschick und
Schnelligkeit seiner Hand verlassen kann. Diese wird ihm eines

Tages jedoch irrtümlich abgeschlagen, als er in die Verfolgung
eines Bösewichtes gerät. Durch den schmerzlichen Verlust nun
auch bei der Jagd stark behindert, klagt er Gott in der Synagoge
seine und seiner Familie Not 4. Des Nazirs untreue Frau118

verbindet sich mit ihrem Liebhaber und vergiftet ihren Mann, als

er wie üblich vom Bethaus zurückkommt. Unter schrecklichen
Schmerzen haucht der arme Hasid sein Leben aus, und seine gerissene

Frau behauptet noch, er sei am gierigen Essen erstickt. In
Freuden verbringt sie ihr Leben mit ihrem Liebhaber, weiß aber,
als er alt wird, auch ihn zu beseitigen und den ungeteilten Besitz
zu genießen. 5. Der geizige Ahirar aus Hormah knausert mit jedem
Groschen, obwohl er ein Krösus ist. Durch übermäßigen Genuß

von kaltem Wasser erkrankt er schwer und läßt seine sechs

großherzigen Brüder rufen, von denen ihm jeder eine kurze Rede hält.

117 Von dieser Geschichte ist nur der Anfang vorhanden. Ein weiteres
Blatt der Handschrift, das die Erzählung weiterführt, findet sich jedoch in
den Genizah-Fragmenten (Sammlung Taylor-Schechter K 22/6); vgl. H.
Schirmann, Sîrîm hadâsîm S. 397-400.

118 Eine ähnliche Erzählung findet sich in der zweiten Pforte von Mesal

haq-qadmônî (in der Ausgabe von J. Zamora S. 77-87). Ein allzu eifriger
Frommer vernachlässigt über dem Gang zum Bethaus seine junge Frau und
wird von ihr betrogen und auch noch beraubt.

118



Das Ende der Geschichte fehlt. 6. Der weise Esel führt als König
der Haustiere diese in ein gesegnetes Land, wo sie sich ihres Daseins
erfreuen und Torah, Misnah, Talmud und Midras lernen. Unter
seinem Einfluß wenden sich auch die Rauhtiere vegetarischer
Speise zu, und alle leben in Frieden und Eintracht. 7. Die
phantastische Geschichte von Misa'el erzählt der Esel seinen Untertanen,
um sie in ihrem Bemühen um Weisheit anzuspornen. Misa'el besitzt
eine kostbare Schriftrolle, die er zu seinem Entsetzen eines Tages
auf beiden Seiten beschrieben findet. Er befragt deswegen die Feder,
die Hand und «die bewegende Kraft» und widmet sich auf ihre
Anregungen hin - unter Anleitung «des Fleißigen» - dem Studium
der Wissenschaften.

Ebenso wie Mesal haq-qadmônî bezwecken diese Maqamen
Belehrung und Unterhaltung und sind auch mit Bildern als Anreiz
zum Lesen ausgestattet. Stil, Art, Anlage und Inhalt des Werkes
machen es wahrscheinlich, daß der sich Jishaq nennende Verfasser
mit ibn Sahulah identisch ist.

2.2.13 Jeda'jah hap-Penini

Geb. um 1275/80, gest. vermutlich im 1. Drittel des 14.

Jahrhunderts, auch Bonet119 Abram und Bonet Profiat genannt. Wie
sein gleichfalls als Dichter bekannter Vater Abraham hab-Bedersi
stammte auch er aus Béziers und wuchs dort auf. Später lebte er
jedoch in Montpellier und vor allem in Perpignan120. Der berühmte
Dichter der Behînat 'öläm (Prüfung der Welt), die ihm den
Beinamen ham-melis (der Wohlredner) eintrug und im Laufe der Zeit
über 70 Auflagen erlebte, schrieb in seiner Jugend auch eine

Maqame.
Mit 18 Jahren stürzte er sich in den von ibn Sabbetajs «Weiberfeind»

eröffneten Kampf und legte ritterlich eine Lanze für das

schöne Geschlecht ein. Der junge Troubadour schlug so mächtig
die Zimbel, daß ein Silsäl kenäfajim (Schwirren der Flügel) entstand.

119 Zum Namen Bonet vgl. Millâs, Desinencias S. 130.
120 Möglicherweise ist der Name Penini ein Hinweis darauf.

119



Bekannter wurde dieses Werk unter dem Titel 'Ôheb nâsîm121.

Der Erzähler, der in Anspielung auf die Bedeutung von «Bonet»
als Tobijah auftritt, berichtet von einem gottlosen König, der zur
Freude der Unvernünftigen, aber zum Schmerz der weisen Männer
und aller Frauen die Ehescheidung einführt. Beide Parteien tragen
die Sache dem König vor, und die Frauen erhalten beredte Hilfe
von der Vernunft persönlich. Als der König sich dennoch nicht
überzeugen läßt, greifen sie zu schlagenden Argumenten: er fällt
im Kampf gegen ihr Heer. Ibn Sabbetaj hört im Garten "Eden
davon, eilt zur Erde und stellt den Dichter unter Anklage. Der Fall
wird zwei Brüdern, gerechten Männern, unterbreitet, und unser
Autor trägt den endgültigen Sieg davon. Dessenungeachtet fällt
sein «Frauenfreund», ebenso wie Jishaqs «Frauenhilfe» gegenüber
dem eleganten Stil, treffsicheren Ausdruck und überlegenen Humor
ibn Sabbetyjs deutlich ab.

Fortsetzung folgt

REZENSIONEN

Robert L. Wilken, Judaisme and the Early Christian Mind. A Study of
Cyril of Alexandria's Exegesis and Theology. Yale Publications in
Religion, 15. New Haven and London, Yale University Press 1971, 257 S.

$ 8.75.

«Why should a bishop of the Christian Church living in Alexandria in the
fifth century engage in such a vicious polemic against Judaisme -Warum muß
sich ein im 5. Jh. in Alexandrien lebender Bischof der christlichen Kirche in
eine so bösartige Polemik gegen das Judentum einlassen Mit diesem an den
Beginn seines Vorworts gestellten Satz steht Wilken, assistant professor an
der theologischen Fakultät der Fordham University, bereits mitten in der
von ihm aufgerollten Problematik. Cyrill von Alexandrien (1. Hälfte des

121 «Der Frauenfreund.» - Ausgabe von A. Neubauer in: Jubelschrift
zum 90. Geburtstag des Dr. L. Zunz, Berlin 1884, S. 138-140, und im hebräischen

Teil S. 1-19.

120


	Hebräische Maqamendichtung in Spanien (II)

