
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Apokalyptik und politisches Interesse im Spätjudentum

Autor: Kocis, Elemér

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10a und lia parallel gemeint und die «Regel» in einem
ermunternden Wort zu frohem Genuß zu suchen, während
10b und IIb ermahnenden Charakter haben. In diesem
Fall könnte man an Koh. 11, 9 oder auch an 2, 3 denken,
am ehesten aber wohl an 2, 24, einen Vers, der tatsächlich
die Folgerung aus den vorher beschriebenen Lebenserfahrungen

zieht und als «Regel» bezeichnet werden könnte:
«Es gibt nichts besseres für den Menschen, als daß er esse

und trinke und sich gütlich tue bei seiner Mühsal. Doch
auch das, sah ich, kommt aus der Hand Gottes ...» (vgl.
weiter v. 26).

APOKALYPTIK UND POLITISCHES
INTERESSE IM SPÄTJUDENTUM1

Von Eleméb Kocis

Hermann Gunkel rechnet in seiner klassischen Schrift «Was

bleibt im alten Testament » neben dem Monotheismus und dem Pro-
phetentum auch «das unmittelbare Interesse der Religion an den

Ereignissen der Politik» und «die gewaltige Idee von Jahwes Walten

in der Geschichte» zum ewigen Erbe des alten Testaments2. Er

1 Ich bin mir dessen bewußt, daß ein Begriff wie «Politik» von modernen
Ideen belastet und darum sehr mißverständlich ist. Aber «mildere»
Ausdrücke wie «Öffentlichkeit» oder «Geschichte» sind nur scheinbar neutrale
Begriffe. Das Denken und Handeln der Apokalyptiker hatte nichts mit der
Haltung neutraler Schöngeister zu tun. Ihre Antwort auf das prophetische
Wort des AT hat eine Verantwortung für die Verwirklichung des Heilsplanes
Gottes und für das Schicksal ihres Volkes und der Völker innerhalb dieses
Planes mit zur Folge gehabt. Der Terminus «politisches Interesse» ist in
diesem Aufsatz in diesem Sinne gemeint.

2 Göttingen (1910), S. 7, 22-23.

71



schreibt weiter: «Aus Daniel hat die moderne Welt den Begriff der
Weltgeschichte gelernt.3»

Die jüdische Apokalyptik hat dieses Interesse des AT an den

Ereignissen der Weltgeschichte und der Politik übernommen und
vielseitig weitergebildet. Über das alttestamentliche Erbe4 und
über das geschichtliche und theologische Weltbild5 der Apokalyptik
sind mehrere wissenschaftliche Werke erschienen, mit ihrem
politischen Interesse aber haben sich m. W. nur wenige Forscher
befaßt6.

In diesem Aufsatz möchte der Verfasser versuchen, einige
Hinweise auf das politische Interesse und auf die mit diesem in engem
Zusammenhang stehende politische Verantwortung der jüdischen
Apokalyptiker im neutestamentlichen Zeitalter zu geben.

Für die Apokalyptiker ist es das «Gegenüber» der Geschichte
«zu der Gottesherrschaft»7, das sie veranlaßt, sich für die politischen
Ereignisse ihrer Zeit zu interessieren und daran auf verschiedene
Weise teilzunehmen.

Im neutestamentlichen Zeitalter war die Apokalyptik im Judentum

nicht nur die Sache einer Bewegung oder einer Sekte. Obwohl
nicht alle Parteien und Bewegungen im Spätjudentum apokalyptisch

eingestellt waren, gab es doch unter den Mitgliedern aller
Parteien und Bewegungen Apokalyptiker. Darum wählten wir eine

Arbeitshypothese, mit deren Hilfe die verschiedenen Zweige der
spätjüdischen Literatur auf ihr apokalyptisch motiviertes politisches

Interesse hin analysiert werden.
3 a. O. S. 23.
4 R. H. Charles, Religious Development Between the Old and the New

Testament, London (1914), O. Plöger, Prophetisches Erbe in den Sekten des
frühen Judentums, in: ThLz, 79 (1954), Sp. 291-296.

5 P. Volz, Die Eschatologie der jüdischen Gemeinde im neutestamentlichen

Zeitalter, Tübingen (1934), Bousset-Gressmann, Die Religion des
Judentums im späthellenistischen Zeitalter, Tübingen (1926), S. 249-289,
E. Stauffer, Das theologische Weltbild der Apokalyptik, in ZSTh 8 (1931),
S. 203-215, Jerusalem und Rom, Bern (1957), S. 40-48, M. Noth, Das
Geschichtsverständnis der alttestamentlichen Apokalyptik, Gesammelte Studien
zum AT (1957), S. 248-273.

6 E. Stauffer, Christus und die Caesaren (1952), Jerusalem und Rom
(1957), S. 20-39, 74-87, M. Hengel, Die Zeloten, Leiden (1961), S. 235-318.

7 M. Noth, a. a. O., S. 273.

72



1. Die Pharisäer. In Ant. 17, 2, 4 berichtet Josephus von einer

Verschwörung am Hofe des Herodes. Antipater, ein Sohn des

Herodes, wollte seinen Vater aus dem Wege schaffen. Zu diesem

Zweck gewann er Pheroras, den Bruder des Herodes. Die Frau des

Pheroras stand aber unter dem Einfluß der Pharisäer. Diese sagten
zu jener Zeit in einem konkreten Orakel die baldige Ankunft des

Messias8 voraus. Unter der Oberherrschaft des zukünftigen
Weltenherrschers (Josephus umschreibt den Namen des Messias) werden
Pheroras und seine Frau regieren. Bagoas, der Eunuch des Herodes
aber wird «der Vater» (Großvezir)9 des Messias sein. Der Messias

wird dem Eunuchen Manneskraft verleihen, Kinder zu zeugen (vgl.
Jes. 56, 3ff.). Mit dieser Weissagung haben die Verschwörer auch

Bagoas gewonnen. Die Verschwörer wurden aber entdeckt, Bagoas,
die weissagenden Pharisäer und alle, die im Hause des Herodes
dem Orakel Glauben schenkten, wurden hingerichtet.

Aus dem Bericht des Josephus können wir, wenn auch
bruchstückhaft, auf die apokalyptische Naherwartung und das politische
Verhalten dieser Gruppe am Ende des Lebens Herodes des Großen
schließen. Diese Pharisäer lebten in einer akuten Naherwartung, in
der sie über den Termin der Ankunft des Messias Berechnungen
anstellten. Sie warteten auf einen Messiaskönig, der den Usurpator
ablösen, die ganze Welt unter seine Herrschaft beugen und das

paradiesische Zeitalter aufrichten sollte. Sie waren sogar bereit, an
Verschwörungen teilzunehmen, um ihr apokalyptisches Weltbild
zu verwirklichen.

Dieses Verhalten hat bei maßgebenden Schriftgelehrten jener
Zeit gewiß keine offizielle Unterstützung gefunden10. Das Thora-
judentum lebte damals entweder ohne Apokalyptik, oder aus
solchen Weissagungen, nach denen das Gottesvolk in der Endzeit

8 Schon Wellhausen hat erkannt, daß es sich hier um eine messianische

Prophétie handelt: Die Pharisäer und Sadduzäer (1874), S. 24-26.
9 Vgl. Gen. 45,8, Esth. 3, 13 LXX, 1. Makk. 11, 32.
10 Pollio und Samaias, Pharisäer (37 v. Chr.) vom Hohen Rat, empfehlen

den Einwohnern Jerusalems, die Tore vor Herodes zu öffnen und sich diesem

zu beugen (Ant. 14, 9, 4; 15, 1, 1). Am Anfang des jüdischen Krieges (66 v.
Chr.) mahnten die pharisäischen Schriftgelehrten das Volk zur Ruhe (Bell.
4, 3, 9, vgl. 2, 17, 1).

73



ohne Kampf alle Segnungen des Heils vom Messias erhalten sollte11.
Es war das Verhalten der Stillen im Lande und der Märtyrer. Trotzdem

gab es immer Pharisäer, die von einem «apokalyptischen
Militarismus»12 getrieben an den politischen Bewegungen und
Widerstandskämpfen dieses Zeitalters teilgenommen haben13.

2. Die Männer der Priestertradition, a) Das Buch der Jubiläen.
Das Buch geht auf sehr alte Traditionen, höchstwahrscheinlich bis
ins dritte Jahrhundert vor Chr. zurück14. Damals war Palästina
der Zankapfel zwischen den Reichen der Seleukiden und der Ptole-
mäer. Das Land wurde durch Kriege mehrmals verheert und war
für die Bewohner unheimlich geworden. Die Diaspora nimmt zu
dieser Zeit Weltausmaß an.

Der Verfasser des Jubiläenbuches trauert um sein durch Kriege,
Hunger, Krankheit und Tod geplagtes Volk (23, 11-25) und tröstet
die Leser mit der Hoffnung, daß einmal die Zeit kommen werde,
da Gott sein zerstreutes Volk sammelt und heilt. Dann gebären die
Mütter nicht mehr den frühen Tod. Das Land gibt reichliche
Nahrung, und Israel lebt in paradiesischem Zustand, weil alle Kriege
beseitigt sind (23, 26-30). In 32, 18-19 wird die Errichtung des

Weltreiches Israel «über alle Völker» geweissagt. Die Not der
Menschheit kann nur durch die Weltherrschaft des erwählten Volkes

gelöst werden ; so lautet das politische Bekenntnis des Jubiläenbuches.

Die Wende kommt mit der Bekehrung des Gottesvolkes
(23, 26). Es kann seiner Verantwortung für die Welt nur durch
Umkehr «auf den Weg der Gerechtigkeit» Ausdruck verleihen15.

11 PsSal. 17, Achtzehngebet, Ben. 14, 15.
12 Stauffer, Jesus und die Wüstengemeinde am Toten Meer, Stuttgart

(1957), S. 13.
13 Vgl. Bell. 1, 33, 2-4, Ant. 17, 6, 2-4; es waren Pharisäer, die am

Aufstand des Judas Galiiäus teilgenommen hatten: Ant. 18, 3, 1, vgl. 18, 1, 6;
im großen jüdischen Krieg waren sie in der antirömischen Koalition eben
durch Josephus vertreten: Bell. 2, 20, 4; Josephus nennt einmal die Pharisäer
«Rebellen»: Bell. 17, 2, 4.

14 Vgl. Eissfeld, Einleitung in das AT (1956), S. 752.
15 Foerster, Neutestamentliche Zeitgeschichte (1959), S. 32-35, M. A. Beek,

Het Jodendom in Palästina, in: Het Oudste Christendom en de Antike Cul-
tur I (1951), S. 389-396.

74



b) Sirach. In den ersten Jahrzehnten des zweiten Jahrhunderts
v. Chr. wartete Sirach, der Großvater des Jesus ben Eleazar, auf
die Wiederkunft des Elia, der die Generationen versöhnen und das

Zwölfstämmesystem wiederherstellen wird (48, 10).16

In den Zeiten des relativen Wohlstandes und Friedens konnten
die Weisheitslehrer viele Probleme meistern, aber auch so besonnene
Leute wie Sirach konnten die Probleme der unerfüllten Prophétie
und die schweren Schicksalsfragen ihres Volkes und der Welt ohne
den Trost der Apokalyptik nicht lösen.17

c) Die Qumran-Essener18 haben aus Protest gegen die Helleni-
sierung19 und später gegen die religiöse und politische Entwicklung
der Hasmonäerherrschaft den Weg der «non-cooperation» gewählt20.
Sie zogen in die Wüste Juda, und hielten sich vom öffentlichen
Leben fern21. Das war aber nur die eine Seite ihres politischen
Verhaltens. Die Damaskusschrift (CD) und die sogenannte Kriegsregel

(1QM) geben uns Auskunft über das stark politisch gefärbte
apokalyptische Zukunftsbild der Qumrangemeinde. In der Anwesenheit

der Messiasse aus Aron und Israel werden die Qumranleute
den messianischen Krieg führen, und die böse Welt mit Hilfe von
Engelscharen besiegen22. Beide Messiasse sind nicht nur religiöse,
sondern auch politische Gestalten. Auch dieser «apokalyptische
Militarismus» gehört zum politischen Bekenntnis der
Qumrangemeinde. Sie selbst können das messianische Zeitalter nicht bringen,

aber sie hoffen, daß sie dafür unter der Führung eines Priestermessias

und eines Königsmessias mit Waffen in der Hand kämpfen
dürfen.

16 Vgl. M. Noth, Das System der zwölf Stämme Israels (1930).
17 Über Sirach siehe Smend, Die Weisheit des Jesus Siraeh, hebräisch und

deutsch (1900). Von dem «Übersetzer» s. Vorwort des Werkes von Smend
vgl. A. Ryssel, Kautzsch, AP I, S. 229.

18 Vgl. A. Dupont-Sommer, Les Ecrits Esséniens découverts près de la
Mer Morte, Paris (1959), S. 31-82.

19 S. E. Stauffer, Jerusalem und Rom (1957), S. 128-132.
20 Vgl. dazu H. J. Schoeps, Die Opposition gegen die Hasmonäer, in

ThLZ 81, 1956, Sp. 667-670.
21 Vgl. CD IV, 3, VI, 5, VII, 19 usw.
22 Vgl. ÎQM II, 1-4, XIII, 1-2, XV, 4, 11-14, XVII, 5-6, XVIII, 3,

XIV, 9-13.

75



d) In den turbulenten Zeiten nach der Verbannung des Archelaos

erscheint die rätselvolle Gestalt «Taxo» der Assumptio Mosis23.

Er fastet mit seinen 7 Söhnen, geht in die Höhle, und ist zum
Märtyrertod bereit (9, 6-7). Wir wissen nicht, ob er eine historische
Person war. Jedenfalls ist er ein Idealbild jener politischen
Revolutionäre und Verfolgten, die seit David24 in den Höhlen der Wüste
Juda ihr Leben fristen und für die Zukunft ihres Volkes im betenden
Fasten vor Gott eintraten. Auch die Adlervision des Buches zeigt
auf das stille Verhalten eines friedlichen Messianismus. Israel wird
während der Wehen der messianischen Zeiten durch einen riesigen
Adler in den Himmel fortgerissen, wo es die Zeit der Rache und
des allgemeinen Gerichtes überlebt (10, 8-10). Der «Nuntius», eine
dem Priestermessias ähnliche Gestalt, bringt allein das paradiesische

Zeitalter25. Hier begegnen wir dem politischen Zukunftsbild
einer Märtyrergemeinde.

Alle Schriften der Priestertradition26 vertreten eine Art politischen

Messianismus, nach dem eine neue Welt nur unter der obersten

Aufsicht eines Priestermessias und unter der Herrschaft eines

Königsmessias, des «Sprosses Davids»27, Zustandekommen kann.

3. Die Henochtradition. Im geschichtlichen Teil des Äthiopischen
Henochbuches28 (Kap. 83-90) wird die Weltgeschichte in großen
Zügen geschildert. Die Erzväter werden in Gestalt von Stieren, das

23 In diesem Sinne datiert das Buch C. Cleman, Die Himmelfahrt Moses,
Kautsch, AP II, S. 313, J. Klausner, The Messianic Idea in Israel (1955),
S. 325, Eisfeldt, Einleitung (1956), S. 770-771.

24 Vgl. H. Bardtke, Die Handschriftenfunde in der Wüste Juda, Berlin
(1962), S. 11-15.

25 Zur Gestalt des Taxo s. Rowley, The Figure of Taxo in the
Assumption of Moses, in JBL 64 (1945), S. 141-143, Mowinkel, The Hebrew
Equivalent of Taxo in Ass. Mos. IX, in VT Suppl. 1 (1953), S. 88-96, zur
Gestalt des «Nuntius» s. E. Stauffer, Probleme der Priestertradition, in:
ThLZ 81 (1956), Sp. 142, Anm. 41.

26 Vgl. 12 Test: Test Rub. 7ff., Test Sim. VII, 1-2, Test Jud. XII, 2,

IQS IX, 11, vgl. Anm. 22.
27 Vgl. 40 Flor, 4QIs FrC 2-3.
28 S. Fleming, Das Buch Henoch. Aethiopischer Text (1902), Charles, The

Ethiopie Version of the Book of Enoch (1906).

76



auserwählte Volk als Schafe die Feinde Israels als wilde Tiere
vorgeführt (85-89). Vom Exil bis zum messianischen Zeitalter
steht Israel unter der Herrschaft von 70 Hirten, die Israel
misshandeln (89, 59ff.). Die Schafe führen Krieg gegen die wilden Tiere
und siegen (90, 60ff.). Dann erscheint das neue Jerusalem, in dem
der Hirt der Schafe wohnt (90, 28ff.). Die Schafe und alle Tiere
versammeln sich in Jerusalem, d. h. die Diaspora kehrt nach Hause
zurück, und die Heiden bekehren sich zu Jahwe (90, 33-36). Die
Schafe geben dem Herrn das Schwert zurück, das versiegelt wird,
es kommt die Zeit des ewigen Friedens (90, 34). Nach diesen Ereignissen

erscheint der Messias in der Welt: «Ich sah, daß ein weißer
Farre mit großen Hörnern geboren wurde. Alle Tiere des Feldes
und alle Vögel des Himmels fürchteten ihn und flehten in an alle Zeit »

(90, 37). Alle Tiere werden zu weißen Stieren, zu Ebenbildern des

Messias, aber aus dem Messias wird ein Büffel mit großen, schwarzen
Hörnern. Er ist «primus inter pares» (90, 38).

Dieses apokalyptische Zukunftsbild ist aus der politischen
Situation der Makkabäerzeit zu verstehen, in der das Volk Gottes
ohne Messias mit dem Schwert gekämpft hat, das Judas Makka-
bäus «im Traum» erhielt29. Die Geschichte des Gottesvolkes war
ein ständiger Kampf mit den Reichen der Weltgeschichte30.
Obwohl das auserwählte Volk die friedliche Natur der Schafe hat,
kämpft es wider seinen eigenen Willen gegen die wilden Tiere, die
es zerreißen möchten. Wenn die Schafe gegen die wilden Tiere
siegen können, wenn Israel gegen das Seleukidenreich erfolgreich
kämpfen kann, so geschieht es aus göttlicher Vollmacht. Die Hoffnung

des geplagten Gottesvolkes ist trotz allen Leides, daß die
Fürsten der Welt einmal der friedlichen Gestalt des Messias ähnlich
und alle Völker Schafe des Messias werden möchten. Der Kampf
Israels ist der Kampf für das Heil der Welt. Die Apokalyptiker
der Henochtradition sehen den tragischen Widerspruch zwischen
dem priesterlichen Auftrag und dem blutigen Kampf des Gottesvolkes.

Sie lösen diesen Widerspruch in einem Zukunftsbild auf,

29 Vgl. 2. Makk. 13, 15-16.
30 Vgl. besonders den Kampf mit den 70 Hirten in Kap. 89-90.

77



das den Heilsuniveralismus des klassischen alttestamentlichen
Prophetentums widerspiegelt31.

4. Das hellenistische Judentum. - a) Die Sibyllinen32. Die geistige
Heimat der jüdischen Sibyllinen ist die jüdische Diaspora in Ägypten33.

Wir werden die politischen Orakel der Sibyllinen in einem

chronologischen und dann in einem systematischen Bild zusammenfassen.

Um 140 v. Chr., nach dem Sieg der Makkabäer, flackert die
messianische Hoffnung in der ägyptischen Diaspora auf. Man wartete

auf einen König aus dem Orient34, der auf der ganzen Erde
dem Krieg ein Ende machen wird. Er ist ein theokratischer
Herrscher, der «den edlen Beschlüssen des großen Gottes gehorcht»
(III, 655). Der Tempel wird von den Reichtümern der Erde angefüllt,

die Erde wird ihre Früchte bringen, und das Meer wird voll
von Gütern sein (III, 652-659)35. Aber vor der endgültigen Heilszeit

kommt noch der Yölkersturm und das Endgericht (III, 660

bis 709). Während der Zeit des Gerichtes wird Israel in seinen
Städten ruhig wohnen. Gott wird es mit einer Mauer von brennendem

Feuer schützen. Nach diesem Gericht wird der Friede der
Geschichte und der Natur nie mehr gestört werden. (III, 762-795).
Auch die Heiden nehmen an diesem Heil der Endzeit teil. Die

ganze Erde wird voll der Erkenntnis Gottes sein (III, 715). Sie wird
ein Reich werden und über sie wird Gott selbst der König, und die

Propheten Gottes werden die Richter sein (III, 715-731, 767-783).
In der ersten Periode des Heils hören wir von einem kriegerischen
Messias, von einer politischen Herrschergesta11. Für die zweite
Periode fällt kein Wort über den Messias36. Im Dienste Gottes
stehen die Propheten als die Bevollmächtigten und Botschafter

31 Vgl. Jes. 2, 2-4, 11, 10, 25, 6-8, 65, 1, Mik. 4, 1-5 X.
32 Jüdisches Gut ist hauptsächlich in den Büchern III, IV, V zu finden.

S. Geffken, Oracula Sibyllina (1902).
33 Eissfeldt, Einleitung 2 (1956), S. 762.
34 Über den Gegensatz von Orient-Okzident habe ich im Nov.-Test (1962),

S. 105-110 ausführlicher geschrieben.
35 Vgl. Jes. 60, 5ff.
36 Das ist eine frühe Vorstellung vom zweiten Aeon.

78



Gottes bei allen Völkern. Am Ende wird also auch der Messias alle
Macht Gott übergeben, und Gott wird alles in allem sein37.

Als das Judentum in Palästina unter der Leitung der Makkabäer
um seine religiöse und politische Freiheit mit Waffen kämpfte,
wartete die in heidnischer Umgebung lebende Diaspora auf das
Kommen des Messias, der auch für sie kämpfen wird, aber sie

wartete letzten Endes auf das Reich Gottes, wo kein Krieg, kein
Pogrom, keine Unterdrückung sein wird, weil die Völker unter der
Herrschaft Gottes und seiner Propheten in Gerechtigkeit und Frieden

leben. Das politische Verhalten und das politische Zukunftsbild

der hellenistischen Diaspora in Ägypten entsprechen der
prophetischen Verkündigung des Alten Testaments38.

Um 88 v. Chr. lehnte sich der Orient gegen die Herrschaft des

Okzidents unter Führung des Mithradates39 auf. Damals entstand
in Ägypten ein Orakel, das den wunderbaren Endsieg des Ostens
über den Westen prophezeite (III, 337-380). Hier fällt kein Wort
über eine dem Messias ähnliche Herrschergestalt, aber die ganze
Perikope ist dennoch vom orientalischen Messianismus erfüllt.

Um 40-30 v. Chr.40, während der Zeit der apokalyptischen
Geburtswehen des kaiserlichen Rom, entstand ein Orakel, in dem die

ägyptische Diaspora ihrer Hoffnung Ausdruck gibt, daß nämlich
das Gottesreich vor der Türe stehe: «Aber wenn Rom über Ägypten

herrschen wird, dann wird sich das größte Königreich des

unsterblichen Königs den Menschen zeigen» (III, 46-48). Angesichts

des römischen Bürgerkrieges flammt die Hoffnung der Apo-
kalyptiker auf, daß Rom jetzt durch die Hände seiner Söhne untergehen

werde (III, 51-52: Antonius, Oktavius und Lepidus). Nach
dem Fall Roms kommt aber nicht die Herrschaft des Ostens,
sondern das Reich Gottes (III, 48).

Um 70 n. Chr.41, nach der Zerstörung des Tempels von Jerusa-

Vgl. 1. Kor. 15, 28.
38 S. Anm. 31.
39 Vgl. E. Stauffer, Jerusalem und Rom (1957), S. 79.
40 III, 52 und 57 spricht über Kleopatra; dadurch können wir die

Entstehungszeit des Orakels ziemlich genau feststellen.
41 Obwohl die Sibylle im Futurum schreibt, handelt es sich um ein Vati-

cinium ex eventu.

79



lern, hoffen die Apokalyptiker in der hellenistischen Diaspora, daß
der Messias aus dem Hause David die Welt richten (III, 286) und
einen neuen Tempel errichten werde (III, 288-289)42.

Um 70 nach Chr.43 entsteht ein Orakel (V, 137-162), das die
Wiederkunft Neros und die Erscheinung eines Gestirns voraussagt,
das Rom vernichten wird. Rom wird wegen der Zerstörung des

Tempels und Ausrottung «vieler gläubiger Hebräer» gestraft.
Die Zeit, in der das Gestirn erscheinen soll, wird genau

angegeben: «Wenn vom vierten Jahr ab ein großer Stern hervorleuchtet»

(V, 155). Das bedeutet aber, daß das Orakel die Vernichtung
«von Babylon und Italien»44 um 74-75 n. Chr. erwartete, im vierten

Jahre der Zerstörung Jerusalems. Das Orakel kann als ideologische

Grundlage für die Aufstände in Ägypten und Kyrene in den
Jahren 73-74 dienen45.

Um 80 (V, 361-432), anläßlich des Todes von Vespasian46 oder
Titus spricht ein Orakel von der Wiederkehr des Muttermörders

Nero (361). Nach ihm kommt aber der Messias (414)47, der die

aus Israel geraubten Güter zurückholen und den Tempel prächtig
wieder aufbauen wird. Er wird einen ewigen Frieden stiften. Auch
die übriggebliebenen Heiden werden am Heil teilnehmen: «Osten
und Westen werden den Ruhm Gottes preisen» (438).

Aus den Orakeln der jüdischen Sibyllinen geht klar hervor, daß
die hellenistische Diaspora vor allem in Ägypgen auf politische
Ereignisse der Zeit sehr empfindlich und schnell reagierte. Die
Apokalyptiker in der Diaspora stellten die Großreiche ihrer Zeit
dem Gottesreich gegenüber. Weil sie meist nur die leidenden Teil-

42 Diese Bemerkung ist ein wichtiger Hinweis für die Entstehungszeit des
Orakels.

43 Das Gericht ist von dem vierten Jahre nach der Zerstörung Jerusalems
an fällig. Das bedeutet, daß das Orakel zwischen 70 und 74 entstanden ist;
vgl. V, 53-55.

44 Es ist offenkundig, daß «Babylon» hier der Deckname Roms ist.
43 Vgl. Bell. 7, 11, 1.
46 V. 408-410 spricht von einem unrühmlichen König (Vespasian oder

Titus), der die heilige Stadt niedergetreten hat und unbebaut ließ, aber nicht
mehr lebt. Das Orakel entstand wohl nach dem Tode des Titus, in den Jahren

79-81.
47 «Vom Himmelsgewölbe ein seliger Mann. »

80



nehmer der politischen Ereignisse ihres Zeitalters waren, trösteten
sie ihre Glaubensgenossen mit der Hoffnung auf die Ankunft des

Messias und des ewigen Gottesreiches. Ihre Verantwortung vor
Gott für die Völkerwelt zeigt die klare universalistische Hoffnung,
daß am Ende Osten und Westen Gott preisen werden, und die
leidvolle Geschichte Israels und der Menschheit im Friedensreiche
Gottes zur Ruhe kommen wird.

b) Philo von Alexandrien lebte in der Heimat der jüdischen
Sibyllinen; darum konnte er an den apokalyptischen Erwartungen
und dem politischen Messianismus seines Volkes nicht schweigend
vorübergehen. Von den apokalyptischen Vorstellungen des Philo
können wir in «De praemiis et poenis» lesen. Er stellt sich die
Zukunft des jüdischen Volkes und der Welt als eine Evolution vor.
Israel bekehrt sich zu Gott. Die Folge ist ein allgemeiner Friede in
der Tierwelt und in der Menschenweit48. Die entsprechende Phase
dieser Evolution kommt aber mit dem Erscheinen des Messias49.

Mit seiner Hilfe werden die Söhne des auserwählten Volkes einen

unblutigen Sieg über alle ihre Feinde erringen und mit dieser

geistigen Gewalt den Heiden Schrecken, Friedfertigkeit und Liebe
einflößen50. Der Messias und Israel werden also mit einem milden
und heilsamen Zwang, an dem niemand stirbt, über die Völker
herrschen. Auch Philo, der jüdische Weltbürger, Universalist und
Philosoph, kann sich die Zukunft, bzw. das paradiesische Zeitalter,
nur unter der politischen Herrschaft des Judentums vorstellen,
auch wenn diese Herrschaft nur mit geistigen Waffen und ohne
Blut errungen wird51.

c) Josephus. Es gab auch Leute, die mit Hilfe der Apokalyptiker
Karriere gemacht haben. Josephus, der ohne Zweifel große, aber

48 S. a. a. O. 15, 85, Cohn-Wendland, Philo Judaeus, Philonis opera quae
supersunt, V, 355.

49 Philo verwendet den Titel «Messias» nicht. Wegen der messianischen
Bewegungen und Aufständen war der Würdename «Messias» politisch kom-
promitiert und in den Augen der Römer verdächtig.

89 A. a. O. 10, 96-97, vgl. Sib. V, 414-433.
51 In «De Execrationibus» (8-9, Cohn, V, S. 374) lesen wir von einer escha-

tologischen Heilsgestalt, die die Diaspora in das Heilige Land führen wird.
Auch das wird eine Heimkehr ohne Zwang und ohne Hindernisse sein.

81



nicht immer vertrauenswürdige und tendenzfreie Geschichtsschreiber52,

rühmt seine prophetischen und apokalyptischen Fähigkeiten.
Er erhebt Ansprüche darauf, wenn er Vespasian und seinen Sohn,
Titus als kommenden Weltherrscher begrüßt (Bell. 3, 8, 9)53. Später
erfahren wir, daß er eine messianische Prophétie auf Vespasian
bezogen hat (Bell. 6, 5, 4)54. W. Weber schreibt dazu mit Recht:
«Diese Identifikation des heidnischen Feldherrn mit dem Messias

ist eine Kraftleistung für einen gesetzestreuen Juden.55» Diese

Exegese von Dan. 7, 13 und 9, 26 bei Josephus ist eine böswillige
Verfälschung der Schrift, die einzige von der wir aus jener Zeit im
Judentum wissen56. Josephus hat aber mit dieser säkularisierten
Apokalyptik und diesem pervertierten Messianismus eine politische
Karriere gemacht. Er ist «Hofprophet», römischer Bürger und
Freund von Kaisern geworden.

5. Die Apokalyptik der Flavierzeit51. Nach der Angabe des IV.
Esrabuches hatte der Apokalyptiker die sieben Visionen dreißig
Jahre nach der Zerstörung Jerusalems in Babel, also 557 v. Chr.
Aus dem Adlergesicht geht aber klar hervor, daß es sich vielmehr
um die Zerstörung Jerusalems durch die Römer im Jahre 70
handelte (11, 1-12, 39). Die drei Könige in 12, 23-38 sind Vespasian,
Titus und Domitian. Die zwei ersten sind tot, und der Untergang

52 Vgl. V. Förster, Art. Josephus: RGG II (1959), S. 868f.
53 Er stand nicht allein mit einer solchen Weissagung, vgl. Sueton, Vespasian,

5, Tacitus, Hist. II, 78, Vita Appolonii, V. 27-43. Die einmalige Leistung
des Josephus besteht nicht darin, daß er den neuen Kaiser entdeckt hat (das
haben auch andere getan), sondern darin, daß er die messianische Prophetic
auf Vespasian bezog.

54 «Das Orakel aber wies auf die Herrscherwürde Vespasians hin, der in
Judäa zum Imperator ausgerufen wurde» (a. a. O.).

55 Josephus und Vespasian, Berlin (1921), S. 43-46.
56 Diesen Hinweis verdanke ich Herrn Professor Ethelbert Stauffer.
57 Nicht alle Weissagungen des 4. Esra und Bar.(syr) stammen aus der

Zeit der Flavier. Die beiden Bücher sind von den quälenden Fragen der
Flavierzeit voll. Warum soll Israel so furchtbar leiden, obwohl es nicht
schlechter ist als seine Bezwinger? Warum besitzt Israel nicht jetzt schon
die Erde, die um seinetwillen geschaffen ist? Wie lange bleibt der Tempel
zerstört, die Ehre Gottes niedergetreten? - fragen die Apokalyptiker in der
Flavierzeit.

82



des dritten wird erwartet58. In der fünften Vision (10, 60-12, 51)
wird der römische Adler von einem Löwen, also dem Messias (Löwe
von Juda), vernichtet. Der Adler bedeutet nach Esra das vierte
Weltreich59, das im Gesicht Daniels erscheint. Dieses Reich wird
vom Messias ben David während der Zeit der zwei Nachfolger
Domitians vernichtet werden (12, 32, 26-30). Es ist bemerkenswert,

daß der Erbe des vierten Reiches nicht die friedliche Gestalt
des Menschensohnes, sondern ein fünftes Tier, der Löwe Judas, ist.
In der sechsten Vision (13, 1-58) erscheint ein Mensch, der die
Aufgabe und Vollmacht des Weltvollenders hat. Er kommt aber nicht
vom Himmel, wie der Menschensohn des Danielbuches, sondern

vom Meer (vgl. 4 Esra 13, 3, Dan. 2, 7, 7, 13). Auch die Apokalyp-
tiker der Flavierzeit können sich die Erlösung der Welt nicht
anders als mit himmlischer Vollmacht, aber auf irdische Weise,
mit messianischem Krieg vorstellen. Im syrischen Baruchbuch60
erscheint der Messias wie ein Blitz, der diejenigen Völker, die seiner
Mission politisch und geistig widerstreben, «dem Schwert überliefert»

(72, 6). In den Kapiteln 35-40 erfahren wir, daß der Zedernwald

(Rom) durch die Fluten einer unter einem Weinstock (Israel)
entspringenden Quelle (Messias) vernichtet wird. Der Messias
vernichtet Rom, und sein letzter Kaiser wird in Jerusalem verurteilt und
hingerichtet (Kap. 36-37).

Neben dem politischen Messianismus ist für die Apokalyptik
der Flavierzeit sehr charakteristisch, daß die messianische Zeit nur
eine Vorperiode des zweiten Aons ist. Der Messias des vierten Esra-
buches stirbt am Ende seiner vierhundertjährigen Herrschaft (7, 29).
Der Messias des syrischen Baruchbuches kehrt in seine himmlische
Herrlichkeit zurück (30, 1). Nach dem messianischen Zeitalter
kommt die neue Welt des zweiten Äons (4. Esr. 4, 26, Kap. 7).

Diese Apokalyptiker haben aus der Geschichte viel gelernt.

58 «Im dreißigsten Jahre der Zerstörung der Stadt» (3, 1, 29). Das Buch
ist also in den neunziger Jahren des 1. Jh. n. Chr. entanden. S. Gunkel, Das
4. Biich Esra, in Kautzsch, AP II, S. 352.

59 Dan. 2, 7 s. unten.
60 Vespasian II Nerva oder Trajan? Für diese Zeit wurde die Abrechnung

mit Rom durch den Messias vorausgesagt. Solche Weissagungen können
in den großen Diaspora-Aufstand 115 n. Chr. hineingespielt haben.

83



Durch das vielfache Versagen der messianischen Erwartungen und
Bewegungen wurde klar, daß keine menschliche Hoffnung und
Lösung vollständig und endgültig sein kann. Darum ist für sie das
Reich des Messias nicht das letzte Wort Gottes in der Geschichte,
sondern das vorletzte. Die Sünde, das Leiden und alle Not dieser
Welt können nur von Gott und nur durch eine neue Schöpfung
gelöst werden. Die Idee des neuen Äons steht in den Apokalypsen
des IV. Esra und Baruch (syr.) als Antwort auf das Versagen aller
menschlichen politischen Hoffnungen des Gottesvolkes.

6. Die Freiheitsbewegung61. Es wäre übertrieben, wenn man alle
Aufstände, Kriege und Guerillakriege für apokalyptische Bewegungen

halten würde. Es wäre aber unrecht, diesen Bewegungen die

apokalyptischen Züge und Färbungen abzusprechen. Der Verfasser
hat zwischen 168 v. Chr. und 135 n. Chr. in Palästina und im Raum
der östlichen Diaspora mehr als sechzig kleinere und größere
Aufstände gezählt62. Diese Revolten sind teils wegen dynastischen
Interessen, teils aus politischen und sozialer Unzufriedenheit
ausgebrochen. In ihrer Ideologie haben sie aber fast alle neben ihren
weltlichen Zielsetzungen auch apokalyptische Züge gehabt. Zum
Zeitalter der Aufstände gab der Freiheitskampf der Makkabäer
den Auftakt. Nach dem ersten Makkabäerbuch ging der Kampf
um ein ganz reales Ziel, nämlich um die freie Ausübung der
jüdischen Religion, und um eine relative nationale Freiheit innerhalb
des Seleukidenreiches. Mattathias fordert seine Söhne auf, ihr Leben
für das «Gesetz »und für den «Bund »aufzuopfern (l.Makk. 2,49-50).
Dem Bund gehörten aber auch die Bundesverheißungen an, die

eschatologischen Hoffnungen und apokalyptischen Weissagungen
des AT. Aus dem späteren zweiten Makkabäerbuch erfahren wir,

61 Eine systematische Zusammenfassung bei M. Hengel, Die Zeloten.
Untersuchungen zu jüdischen Freiheitsbewegungen in der Zeit von Herodes I
bis 70 n. Chr. Leiden (1961), Agsu I. Auch nach dieser ausgezeichneten
Forschungsarbeit bleibt die Frage offen, ob wir alle Gruppen der Freiheitskämpfer
auf einen Nenner bringen können.

62 Der jüdische Messianismus und die politische Frage in der Geschichte
Jesu, Diss. Erlangen (1959), erscheinen vervielfält. ungarisch, mit dem Titel:
Jézus ée a messianizmus, Debrecen (1963). Diese überarbeitete Form enthält
eine deutsche Zusammenfassung (S. 251-262).

84



daß Judas Makkabäus in einer Vision von dem letzten ermordeten
Sadokiden Onias und vom Propheten Jeremia ein goldenes Schwert
bekommen hat. Die Übergabe des Schwertes hat der ehemalige
Hohepriester Onias mit folgenden Worten begleitet: «Nimm das

heilige Schwert, das Gott schenkt, damit sollst du die Feinde
schlagen» (2. Makk. 14, 12 -16)63. Das war eine Legitimation des

Kampfes der Makkabäer durch das alte Testament und durch das

angesehene Priesterhaus der Sadokiden. Diese Legitimation gab
dem Kampf einen großen Schwung (2. Makk. 15, 17-36). In l.Makk.
14, 6-15 wurde die glückliche Regierung Simons mit den Zügen
der messianischen Zeit geschildert. In 2. Makk. 1 lesen wir in einem
Brief Erinnerungen daran, daß von Palästina nach dem Sieg der
Makkabäer apokalyptische Weissagungen über die Rückkehr der
Bundeslade und der Geräte des ersten Tempels64 in das Heiligtum,
über die Sammlung der Diaspora und über die baldige Auferstehung
ausstrahlten.

Im Jahre 47 v. Chr. wurde ein «Räuberhauptmann» Ezekias
durch den jungen und energischen Feldherrn von Galiläa hingerichtet

(Ant. 14, 9, Bell. 1, 10, 4-9). Nach vierzig Jahren, vielleicht
schon 7 v. Chr.65, aber jedenfalls im Jahre 4 anläßlich des Todes
des Herodes, griffen die galiläischen Höhlenmenschen unter der
Führung des Judas Galiläus zu den Waffen. Judas Galiläus66 war
ein Sohn des Ezekias. Josephus nennt ihn einen «Schriftgelehrten»67
und seine Nachfolgerschaft die «vierte Partei»68 der Juden. Diese

63 Durch diese Vision wurde nur der Freiheitskampf des Judas Makkabäus,
aber nicht eine erbliche Priesterwürde und ein Königtum der Makkabäer
legitimiert! Das zeigt, daß es sich um eine alte Tradition handelt.

64 Diese hat nach der Tradition Jeremia auf dem Berg Nebo versteckt
(2. Makk. 2, 1-7).

«s Vgl. Ant. 17, 10, 5.
66 Er stammte aus Gamala (in der Gaulanitis). Dieses Gebiet, die Ostküste

des Sees Generzareth, gehörte oft zu Galiläa. Daher der Name Judas Galiläus
(Bell. 4, 1, 1, Ant. 18, 1, 1, Bell. 2, 8, 1). Josephus nennt ihn oo<piaTrjç. Die
Bedeutung des Begriffes ist hier «Sehriftgelehrter».

67 S. Liddel-Scott, A. Greek-English Lexicon, Oxford (1940), S. 1622.
68 Josephus nennt sie neben den anderen Parteien die «vierte Sekte». Er

nennt sie aber im allgemeinen «Sikarier». Diesen Namen haben sie in den
Guerillakämpfen der vierziger Jahre bekommen. Wie sie selbst sich genannt
haben, wissen wir nicht.

85



Partei war nach Josephus, was ihre Lehre betrifft, ähnlich den

Pharisäern, ausgenommen ihre ungewöhnliche Freiheitsliebe, und
die Bereitschaft, das Reich Gottes mit Gewalt, wenn es sein mußte
mit Selbstmord (der als Sühnetod betrachtet wurde)69, herbeizu-

zwingen (Bell. 2, 8, 1, Ant. 18, 1-6, 18, 1, 6). Im Aufstand des Jahres
6 n. Chr. ist Judas Galiläus umgekommen70. Nach dieser Niederlage
hören wir lange von der Familie Ezekias-Judas Galiläus nichts
mehr. Sie ist vor den Augen der römischen Besatzung in den Höhlen
der galiläischen und trachonitischen Berge verschwunden. Genau
nach 40 Jahren tritt sie von neuem an die Öffentlichkeit. Die Söhne
des Judas, Jakobus und Simon, werden vom Statthalter Tiberius
Alexander gekreuzigt (Ant. 20, 5, 2). Diese konsequenteste Gruppe
der jüdischen Freiheitsbewegung arbeitete mit apokalyptischen
Vorstellungen, in denen der Vierzig-Jahre-Termin eine wichtige
Rolle spielte. Wenn das Ende einer solchen Periode kam, waren
sie bereit, den messianischen Krieg zu beginnen, um das Kommen
des Messias zu beschleunigen71.

Um 40 n. Chr. hat Theudas, «der Prophet» und Messiasprätendent,

mit Hilfe einer apokalyptischen Weissagung eine Menge um
sich gesammelt. Er versprach nämlich die Fluten des Jordans zu
teilen, wie es während der Zeit der Landnahme gesehen war (Ant.
20, 5, 1).

Um 52-53 n. Chr. hat der Statthalter Felix den bedeutendsten
Freiheitshelden jener Zeit, Eleazar ben Dinaeus, mit List
gefangengenommen und nach Rom schicken lassen. Nach dem Tode der
Söhne des Judas hat Eleazar ben Dinaeus den messianischen Krieg
weitergeführt. Die rabbinische Tradition weiß, daß er eine

apokalyptische Theologie hatte, er wollte nämlich «auf die festgesetzte
Zeit (der Erlösung) drängen»72 (Ant. 20, 6, 1, 20, 8, 5, vgl. Bell. 2,

12, 4, 2, 13, 2).
Um 56 n. Chr. berichtete Josephus über messianische Schwärmer,

09 Vgl. Bell. 7, 8, 9, den Fall der Verteidiger in Massada.
70 Die Sekte hat sich erst nach vierzig Jahren gemeldet, vgl. Tacitus,

Hist. V, 9: «sub Tiberio quies»!
71 Auch in anderen Parteien war dieser Termin bekannt, vgl. CD XX, 14;

vgl. Zur kämpferischen Xeigung der Essener, s. Hippolyt, Refut. 9, 2G, 2.
72 Nach Rabbi Huna in Midrasch HL, 2, 7, 99a.

86



die viele Menschen in die Wüste lockten, «als ob ihnen Gott dort
durch Wunderzeichen ihre Befreiung ankündigen würde» (Ant. 20,

8, 6, Bell. 2, 13, 4).
Um 58 n. Chr. trat ein falscher Prophet aus Ägypten auf, der

seinen Leuten versprach, daß die Mauern Jerusalems einstürzen
würden, wenn sie von der Wüste her durch den Ölberg in die Stadt
zögen (Ant. 20, 8, 6, vgl. Bell. 2, 13, 5).

Josephus berichtet, daß während des großen jüdischen Krieges
(66-70, bzw. 73 n. Chr.)73 mehrere apokalyptische Prophetien
entstanden sind, die eine nahe Ankunft des Messias und der Erlösung
versprachen. Damit wurde diesem Krieg nicht nur die Glorie des

messianischen Krieges gegeben, sondern auch eine bedeutende
ideologische Unterstützung verliehen (Bell. 6, 5, 4, vgl. 6, 2,1, 6, 6, 2-3)74.

Auch in den Aufständen der östlichen Diaspora, in Kyrene
(73-74 n. Chr.) und später in Ägypten, Zypern und Babylon (115
bis 117 n. Chr.) haben die Apokalyptiker ihren Beitrag geleistet.
In den Jahren 73-74 hat ein Sikarierflüchtling aus Palästina,
Jonathas, eine große Menge in die Wüste geführt, «wo er ihnen
Wunder und Erscheinungen versprach» (Bell. 7, 11, 1). In dem
Aufstand der Jahre 115-117 hatten die Aufständischen in Kyrene
einen Messiaskönig75.

Der Barkochba-Aufstand hat eine bedeutende apokalyptische
Hilfe von Rabbi Akiba und von der Priestertradition erhalten70.

Zusammenfassung. Die Apokalyptik ist der Ausdruck der
heilsgeschichtlichen und geschichtlichen Verantwortung eines kleinen

73 Der Krieg war mit der Zerstörung Jerusalems nicht beendet. Das Ende
des Krieges folgte nur nach Eroberung der Festung Massada (Bell. 7, 8, 9).

74 Josephus spricht auch von drohenden Weissagungen gegen die
«Rebellen», Bell. 6, 5, 3-4.

75 Dio Cassius nennt ihn Andreas (Hist. 38, 32), Eusebius aber Lucas
(Hist. 4, 2).

76 Vgl. jer Taanith IV, 68 d. - Auf den ersten umgeprägten Denaren, die
im ersten Jahr des Aufstandes erschienen sind, stehen zwei Namen, und zwar
die Namen Eleazars, des Hohepriesters, und Simons, des Messiaskönigs (L.
Hamburger, Die Silbermünzen während des letzten Aufstandes der Israeliten
gegen Rom, Zeitschrift für Numismatik, 18 (1892), S. 241-348; vgl. Reifen-
berger, Ancient Jewish Coins, Jerusalem (1947), Plate XVIII.

87



Volkes, das machtlos ohne Staatssouveränität sein Leben fristete,
doch große göttliche Verheißungen trug und damit ungeheure
geschichtliche Aufgaben bekommen hat. Nach 0. Plöger entstand
die Apokalyptik durch «... die andersartige politische Lage, den
Verlust der eigenen Souveränität, die Strukturveränderung des

früheren Volkes Israel zu einer an Kult und Gesetz orientierten
Jahwegemeinde, die also nicht mehr nach biologisch-volkhaften,
sondern nach religiös-kultischen Merkmalen zu beurteilen ist»77.

Die Strukturveränderung wirkte sich auch auf das politische Interesse

und Verhalten des Volkes aus. Israel konnte nicht die
Realpolitik eines eigenständigen Volkes treiben. Sein politischer Wille
drückte sich aus in der Bildersprache der Apokalyptik und in den

geheimen Bewegungen der Apokalyptiker.
Das jüdische Volk konnte im neutestamentlichen Zeitalter seine

heilsgeschichtliche und weltgeschichtliche Aufgabe, die Bekehrung
der Völker und Beugung der ganzen Welt vor Gottes Herrschaft,
nicht mit politischen Mitteln erfüllen. Das auserwählte Volk war
den Großmächten seiner Zeit ausgeliefert, vor den Kriegszügen
mußte es in die Diaspora flüchten. Aber auch in der Diaspora wartete

auf die Emigranten keine ungestörte Ruhe. Kurze Blütezeiten
wechseln mit Unterdrückung und Pogromen. Auch die zu Hause

gebliebenen Volksgenossen sind den Assimilationstendenzen des

Hellenismus ausgeliefert. Durch den Sieg der Makkabäer entstand
eine gewisse Entspannung. Doch bald folgte die Enttäuschung:
aus den Freiheitskämpfern sind Tyrannen geworden, die mit ihrem
säkularisierten Messianismus die Hoffnungen des Volkes Israel
gefährden. Gottes Volk muß aber trotz aller hemmenden Umstände
zum Volk der Zukunft, zum Reichsvolk Gottes werden. Nach den

Verheißungen hängt die Zukunft der Welt von seinem Glauben,
vom Gebet und von seiner Treue ab. Die Treusten des Gottesvolkes
antworten auf diese Herausforderung durch die geschichtliche
Situation mit kühnen Zukunftsbildern, mit einer Naherwartung
der Messias- und der Gottesherrschaft, mit Buße und Gebet, mit
dem Verhalten der «non-cooperation» und mit Bereitschaft zum
Martyrium. Wenn die Unterdrückung und das Leiden unerträg-

77 O. Plöger, a. a. O.

88



lieh wurden, antworteten sie mit Verschwörung und mit bewaffneten

Aufständen. So konnten sie ihre geschichtliche und politische
Verantwortung zum Ausdruck bringen. Die Apokalyptik hat ihnen
den Trost, die Kraft, die Erkenntnis, die Hoffnung dazu geliefert.

Daß die Ideen der Apokalyptiker oft durch Partikularismus
belastet waren, kann hier unbeachtet bleiben. Jedenfalls war das
Endziel ihres Kampfes das Heil der ganzen Welt, die Verwirklichung

des Friedensreiches des Messias und des Gottesreiches,
obwohl dieses universale Ziel durch die Weltherrschaft der Erwählten

errichtet werden mußte. Den «kopernikanischen Umsturz im
apokalyptischen Weltbild hat Jesus vollzogen», nämlich die
Umkehrung des Grundsatzes «die Welt für die Erwählten, zu dem
anderen: die Erwählten für die Welt»-stellteEthelbert Stauffer in
seiner Antrittsvorlesung an der Universität Halle-Wittenberg (1930)
fest. Jedenfalls wurden einige «neue und weiterführende Gedanken»
schon durch die jüdischen Apokalyptiker «angebahnt»78.

Das Interesse des alten Testamentes für die Geschichte und Politik

wurde dem neuen Testament und dem Christentum hauptsächlich

durch die Brücke79 der jüdischen Apokalyptik weitergegeben.
Auf Grund dieser Erkenntnis können wir feststellen, daß das
Interesse und die Verantwortung des Christentums für die Sache
der Öffentlichkeit, der Politik und des gesellschaftlichen Lebens
nicht aus dem sogenannten konstantinischen Zeitalter stammt,
sondern vom Alten Testament her, aus der jüdischen Apokalyptik.

78 Das theologische Weltbild der Apokalyptik in ZSTH. 8 (1931), S. 215.
79 Die andere Brücke war die «Realpolitik» der Schriftgelehrten des Thora-

judentums, die Realpolitik eines Hillel und der beiden Gamaliel.

89


	Apokalyptik und politisches Interesse im Spätjudentum

