Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Apokalyptik und politisches Interesse im Spatjudentum
Autor: Kocis, Elemeér

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961371

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10a und 1la parallel gemeint und die «Regel» in einem
ermunternden Wort zu frohem Genul} zu suchen, wahrend
10b und 11b ermahnenden Charakter haben. In diesem
Fall konnte man an Koh. 11, 9 oder auch an 2, 3 denken,
am ehesten aber wohl an 2, 24, einen Vers, der tatsachlich
die Folgerung aus den vorher beschriebenen Lebenserfah-
rungen zieht und als «Regel» bezeichnet werden konnte:
«Es gibt nichts besseres fiir den Menschen, als dal} er esse
und trinke und sich giitlich tue bei seiner Miihsal. Doch
auch das, sah ich, kommt aus der Hand Gottes ...» (vgl.
weiter v. 26).

APOKALYPTIK UND POLITISCHES
INTERESSE IM SPATJUDENTUM!

Von Eremir Kocis

Hermann Gunkel rechnet in seiner klassischen Schrift «Was
bleibt vm alten Testament» neben dem Monotheismus und dem Pro-
phetentum auch «das unmittelbare Interesse der Religion an den
Ereignissen der Politik» und «die gewaltige Idee von Jahwes Wal-
ten in der Geschichte» zum ewigen Erbe des alten Testaments2. Er

1 Ich bin mir dessen bewullt, dafl ein Begriff wie « Politik» von modernen
Ideen belastet und darum sehr miBverstandlich ist. Aber «mildere» Aus-
driicke wie «Offentlichkeit» oder «Geschichte» sind nur scheinbar neutrale
Begriffe. Das Denken und Handeln der Apokalyptiker hatte nichts mit der
Haltung neutraler Schongeister zu tun. Thre Antwort auf das prophetische
Wort des AT hat eine Verantwortung fiir die Verwirklichung des Heilsplanes
Gottes und fiir das Schicksal ihres Volkes und der Vélker innerhalb dieses
Planes mit zur Folge gehabt. Der Terminus «politisches Interesse» ist in die-
sem Aufsatz in diesem Sinne gemeint.

2 Gottingen (1916), S. 7, 22-23.

71



schreibt weiter: « Aus Daniel hat die moderne Welt den Begriff der
Weltgeschichte gelernt.®»

Die jiidische Apokalyptik hat dieses Interesse des AT an den
Ereignissen der Weltgeschichte und der Politik {ibernommen und
vielseitig weitergebildet. Uber das alttestamentliche Erbe? und
iiber das geschichtliche und theologische Weltbild > der Apokalyptik
sind mehrere wissenschaftliche Werke erschienen, mit ihrem poli-
tischen Interesse aber haben sich m. W. nur wenige Forscher be-
fal3te.

In diesem Aufsatz mochte der Verfasser versuchen, einige Hin-
weise auf das politische Interesse und auf die mit diesem in engem
Zusammenhang stehende politische Verantwortung der jiidischen
Apokalyptiker im neutestamentlichen Zeitalter zu geben.

Fir die Apokalyptiker ist es das «Gegeniiber» der Geschichte
«zu der Gottesherrschaft»?, das sie veranlaBt, sich fiir die politischen
Ereignisse ihrer Zeit zu interessieren und daran auf verschiedene
Weise teilzunehmen.

Im neutestamentlichen Zeitalter war die Apokalyptik im Juden-
tum nicht nur die Sache einer Bewegung oder einer Sekte. Obwohl
nicht alle Parteien und Bewegungen im Spatjudentum apokalyp-
tisch eingestellt waren, gab es doch unter den Mitgliedern aller
Parteien und Bewegungen Apokalyptiker. Darum wihlten wir eine
Arbeitshypothese, mit deren Hilfe die verschiedenen Zweige der
spatjudischen Literatur auf ihr apokalyptisch motiviertes politi-
sches Interesse hin analysiert werden.

3a.0. 8. 23.

4 R. H. Charles, Religious Development Between the Old and the New
Testament, London (1914), O. Pléger, Prophetisches Erbe in den Sekten des
frithen Judentums, in: ThLz, 79 (1954), Sp. 291-296.

5 P. Volz, Die Eschatologie der jiidischen Gemeinde im neutestament-
lichen Zeitalter, Tubingen (1934), Bousset-Gressmann, Die Religion des Ju-
dentums im spéthellenistischen Zeitalter, Tibingen (1926), S. 249-289,
E. Stauffer, Das theologische Weltbild der Apokalyptik, in ZSTh 8 (1931),
S. 203-215, Jerusalem und Rom, Bern (1957), S. 40-48, M. Noth, Das Ge-
schichtsverstéindnis der alttestamentlichen Apokalyptik, Gesammelte Studien
zum AT (1957), S. 248-273.

6 K. Stauffer, Christus und die Caesaren (1952), Jerusalem und Rom

(1957), S. 20-39, 74-87, M. Hengel, Die Zeloten, Leiden (1961), S. 235-318.
7 M. Noth, a. a. 0., S. 273.

72



1. Die Pharisier. In Ant. 17, 2, 4 berichtet Josephus von einer
Verschworung am Hofe des Herodes. Antipater, ein Sohn des
Herodes, wollte seinen Vater aus dem Wege schaffen. Zu diesem
Zweck gewann er Pheroras, den Bruder des Herodes. Die Frau des
Pheroras stand aber unter dem EinfluBl der Pharisder. Diese sagten
zu jener Zeit in einem konkreten Orakel die baldige Ankunft des
Messias® voraus. Unter der Oberherrschaft des zukiinftigen Welten-
herrschers (Josephus umschreibt den Namen des Messias) werden
Pheroras und seine Frau regieren. Bagoas, der Eunuch des Herodes
aber wird «der Vater» (GroBvezir)? des Messias sein. Der Messias
wird dem Eunuchen Manneskraft verleihen, Kinder zu zeugen (vgl.
Jes. 56, 3ff.). Mit dieser Weissagung haben die Verschworer auch
Bagoas gewonnen. Die Verschworer wurden aber entdeckt, Bagoas,
die weissagenden Pharisder und alle, die im Hause des Herodes
dem Orakel Glauben schenkten, wurden hingerichtet.

Aus dem Bericht des Josephus konnen wir, wenn auch bruch-
stiickhaft, auf die apokalyptische Naherwartung und das politische
Verhalten dieser Gruppe am Ende des Lebens Herodes des Grofien
schlieBen. Diese Phariséer lebten in einer akuten Naherwartung, in
der sie iiber den Termin der Ankunft des Messias Berechnungen
anstellten. Sie warteten auf einen Messiaskonig, der den Usurpator
ablosen, die ganze Welt unter seine Herrschaft beugen und das
paradiesische Zeitalter aufrichten sollte. Sie waren sogar bereit, an
Verschworungen teilzunehmen, um ihr apokalyptisches Weltbild
zu verwirklichen.

Dieses Verhalten hat bei mafBgebenden Schriftgelehrten jener
Zeit gewill keine offizielle Unterstiitzung gefundeni®. Das Thora-
judentum lebte damals entweder ohne Apokalyptik, oder aus sol-
chen Weissagungen, nach denen das Gottesvolk in der Endzeit

8 Schon Wellhausen hat erkannt, dafl es sich hier um eine messianische
Prophetie handelt: Die Pharisder und Sadduzéder (1874), S. 24-26.

9 Vgl. Gen. 45,8, Esth. 3, 13 LXX, 1. Makk. 11, 32.

10 Pollio und Samaias, Pharisder (37 v. Chr.) vom Hohen Rat, empfehlen
den Einwohnern Jerusalems, die Tore vor Herodes zu 6ffnen und sich diesem
zu beugen (Ant. 14, 9, 4; 15, 1, 1). Am Anfang des judischen Krieges (66 v.
Chr.) mahnten die pharisdischen Schriftgelehrten das Volk zur Ruhe (Bell.
4,3,9,vgl 2,17, 1).

73



ohne Kampf alle Segnungen des Heils vom Messias erhalten sollte 1.
Es war das Verhalten der Stillen im Lande und der Mértyrer. Trotz-
dem gab es immer Pharisder, die von einem «apokalyptischen Mili-
tarismus»!? getrieben an den politischen Bewegungen und Wider-
standskdmpfen dieses Zeitalters teilgenommen haben 2.

2. Die Mdinner der Priestertradition. a) Das Buch der Jubilden.
Das Buch geht auf sehr alte Traditionen, hochstwahrscheinlich bis
ins dritte Jahrhundert vor Chr. zuriick!*. Damals war Paldstina
der Zankapfel zwischen den Reichen der Seleukiden und der Ptole-
méaer. Das Land wurde durch Kriege mehrmals verheert und war
fir die Bewohner unheimlich geworden. Die Diaspora nimmt zu
dieser Zeit Weltausmall an.

Der Verfasser des Jubildenbuches trauert um sein durch Kriege,
Hunger, Krankheit und Tod geplagtes Volk (23, 11-25) und trostet
die Leser mit der Hoffnung, dal} einmal die Zeit kommen werde,
da Gott sein zerstreutes Volk sammelt und heilt. Dann gebéren die
Miitter nicht mehr den frithen Tod. Das Land gibt reichliche Nah-
rung, und Israel lebt in paradiesischem Zustand, weil alle Kriege
beseitigt sind (23, 26-30). In 32, 18-19 wird die Errichtung des
Weltreiches Israel «iiber alle Volker» geweissagt. Die Not der
Menschheit kann nur durch die Weltherrschaft des erwéihlten Vol-
kes gelost werden ; so lautet das politische Bekenntnis des Jubilden-
buches. Die Wende kommt mit der Bekehrung des Gottesvolkes
(23, 26). Es kann seiner Verantwortung fiir die Welt nur durch
Umkehr «auf den Weg der Gerechtigkeit» Ausdruck verleihen .

11 PsSal. 17, Achtzehngebet, Ben. 14, 15.

12 Stauffer, Jesus und die Wiistengemeinde am Toten Meer, Stuttgart
(1957), S. 13.

13 Vgl. Bell. 1, 33, 2-4, Ant. 17, 6, 2-4; es waren Pharisder, die am Auf-
stand des Judas Galiidus teilgenommen hatten: Ant. 18, 3, 1, vgl. 18, 1, 6;
im groflen jiidischen Krieg waren sie in der antiromischen Koalition eben
durch Josephus vertreten: Bell. 2, 20, 4; Josephus nennt einmal die Phariséder
«Rebellen»: Bell. 17, 2, 4.

14 Vgl. Eissfeld, Einleitung in das AT (1956), S. 752.

15 Foerster, Neutestamentliche Zeitgeschichte (1959), S. 32-35, M. A. Beek,
Het Jodendom in Palistina, in: Het Oudste Christendom en de Antike Cul-
tur I (1951), S. 389-396.

74



b) Sirach. In den ersten Jahrzehnten des zweiten Jahrhunderts
v. Chr. wartete Sirach, der GroBvater des Jesus ben Eleazar, auf
die Wiederkunft des Elia, der die Generationen verséhnen und das
Zwdolfstammesystem wiederherstellen wird (48, 10).16

In den Zeiten des relativen Wohlstandes und Friedens konnten
die Weisheitslehrer viele Probleme meistern, aber auch so besonnene
Leute wie Sirach konnten die Probleme der unerfiillten Prophetie
und die schweren Schicksalsfragen ihres Volkes und der Welt ohne
den Trost der Apokalyptik nicht losen.!?

c) Die Qumran-Hssener!® haben aus Protest gegen die Helleni-
sierung '? und spéter gegen die religiose und politische Entwicklung
der Hasmonéerherrschaft den Weg der «non-cooperation» gewiihlt 20,
Sie zogen in die Wiiste Juda, und hielten sich vom o6ffentlichen
Leben fern?. Das war aber nur die eine Seite ihres politischen
Verhaltens. Die Damaskusschrift (CD) und die sogenannte Kriegs-
regel (1QM) geben uns Auskunft iiber das stark politisch geférbte
apokalyptische Zukunftsbild der Qumrangemeinde. In der Anwesen-
heit der Messiasse aus Aron und Israel werden die Qumranleute
den messianischen Krieg fithren, und die bose Welt mit Hilfe von
Engelscharen besiegen?®?. Beide Messiasse sind nicht nur religiose,
sondern auch politische Gestalten. Auch dieser «apokalyptische
Militarismus» gehort zum politischen Bekenntnis der Qumran-
gemeinde. Sie selbst konnen das messianische Zeitalter nicht brin-
gen, aber sie hoffen, daf} sie dafiir unter der Fithrung eines Priester-
messias und eines Konigsmessias mit Waffen in der Hand kimpfen
diirfen.

16 Vgl. M. Noth, Das System der zwolf Stdmme Israels (1930).

17 Uber Sirach siche Smend, Die Weisheit des Jesus Sirach, hebriisch und
deutsch (1906). Von dem «Ubersetzer» s. Vorwort des Werkes von Smend
vgl. A. Ryssel, Kautzsch, AP I, S. 229.

18 Vgl. A. Dupont-Sommer, Les Ecrits Esséniens découverts prés de la
Mer Morte, Paris (1959), S. 31-82.

19 8. E. Stauffer, Jerusalem und Rom (1957), S. 128-132.

20 Vgl. dazu H. J. Schoeps, Die Opposition gegen die Hasmonder, in
ThLZ 81, 1956, Sp. 667-670.

21 Vel. CD IV, 3, VI, 5, VII, 19 usw.

2 Vel. 1QM 11, 1-4, XIII, 1-2, XV, 4, 11-14, XVII, 5-6, XVIII, 3,
X1V, 9-13.

-1

(911



d) In den turbulenten Zeiten nach der Verbannung des Arche-
laos erscheint die ratselvolle Gestalt «Taxo» der Assumptio Mosis?23.
Er fastet mit seinen 7 Sohnen, geht in die Hohle, und ist zum
Martyrertod bereit (9, 6-7). Wir wissen nicht, ob er eine historische
Person war. Jedenfalls ist er ein Idealbild jener politischen Revo-
lutiondre und Verfolgten, die seit David?* in den Hohlen der Wiiste
Juda ihr Leben fristen und fiir die Zukunft ihres Volkes im betenden
Fasten vor Gott eintraten. Auch die Adlervision des Buches zeigt
auf das stille Verhalten eines friedlichen Messianismus. Israel wird
wihrend der Wehen der messianischen Zeiten durch einen riesigen
Adler in den Himmel fortgerissen, wo es die Zeit der Rache und
des allgemeinen Gerichtes iiberlebt (10, 8-10). Der «Nuntius», eine
dem Priestermessias ahnliche Gestalt, bringt allein das paradiesi-
sche Zeitalter?>. Hier begegnen wir dem politischen Zukunftsbild
einer Martyrergemeinde.

Alle Schriften der Priestertradition?® vertreten eine Art politi-
schen Messianismus, nach dem eine neue Welt nur unter der ober-
sten Aufsicht eines Priestermessias und unter der Herrschaft eines
Konigsmessias, des «Sprosses Davids»??, zustandekommen kann.

3. Die Henochtradition. Im geschichtlichen Teil des Athiopischen
Henochbuches?® (Kap. 83-90) wird die Weltgeschichte in grofen
Ziigen geschildert. Die Erzviter werden in Gestalt von Stieren, das

23 In diesem Sinne datiert das Buch C. Cleman, Die Himmelfahrt Moses,
Kautsch, AP 1II, S. 313, J. Klausner, The Messianic Idea in Israel (1955),
S. 325, Eisfeldt, Einleitung (1956), S. 770-771.

24 Vgl. H. Bardtke, Die Handschriftenfunde in der Wiiste Juda, Berlin
(1962), S. 11-15.

2 Zur Gestalt des Taxo s. Rowley, The Figure of Taxo in the As-
sumption of Moses, in JBL 64 (1945), S. 141-143, Mowinkel, The Hebrew
Equivalent of Taxo in Ass. Mos. IX, in VT Suppl. 1 (1953), S. 88-96, zur
Gestalt des «Nuntius» s. E. Stauffer, Probleme der Priestertradition, in:
ThLZ 81 (1956), Sp. 142, Anm. 41.

26 Vgl. 12 Test: Test Rub. 7ff., Test Sim. VII, 1-2, Test Jud. XII, 2,
1QS IX, 11, vgl. Anm. 22,

27 Vgl. 40 Flor, 4QIs FrC 2-3.

28 S. Fleming, Das Buch Henoch. Aethiopischer Text (1902), Charles, The
Ethiopic Version of the Book of Enoch (1906).

76



auserwahlte Volk als Schafe (!), die Feinde Israels als wilde Tiere
vorgefithrt (85-89). Vom Exil bis zum messianischen Zeitalter
steht Israel unter der Herrschaft von 70 Hirten, die Israel miss-
handeln (89, 591f.). Die Schafe fithren Krieg gegen die wilden Tiere
und siegen (90, 60{f.). Dann erscheint das neue Jerusalem, in dem
der Hirt der Schafe wohnt (90, 28ff.). Die Schafe und alle Tiere
versammeln sich in Jerusalem, d. h. die Diaspora kehrt nach Hause
zuriick, und die Heiden bekehren sich zu Jahwe (90, 33-36). Die
Schafe geben dem Herrn das Schwert zuriick, das versiegelt wird,
es kommt die Zeit des ewigen Friedens (90, 34). Nach diesen Ereig-
nissen erscheint der Messias in der Welt: «Ich sah, daBl ein weiler
Farre mit grollen Hoérnern geboren wurde. Alle Tiere des Feldes
und alle Vogel des Himmels fiirchteten ihn und flehten in an alle Zeit»
(90, 37). Alle Tiere werden zu weillen Stieren, zu Ebenbildern des
Messias, aber aus dem Messias wird ein Biiffel mit groflen, schwarzen
Hornern. Er ist «primus inter pares» (90, 38).

Dieses apokalyptische Zukunftsbild ist aus der politischen
Situation der Makkabéerzeit zu verstehen, in der das Volk Gottes
ohne Messias mit dem Schwert gekdmpft hat, das Judas Makka-
béus «im Traum» erhielt?®. Die Geschichte des Gottesvolkes war
ein stindiger Kampf mit den Reichen der Weltgeschichte®'. Ob-
wohl das auserwihlte Volk die friedliche Natur der Schafe hat,
kimpft es wider seinen eigenen Willen gegen die wilden Tiere, die
es zerreilen mochten. Wenn die Schafe gegen die wilden Tiere
siegen konnen, wenn Israel gegen das Seleukidenreich erfolgreich
kiampfen kann, so geschieht es aus gottlicher Vollmacht. Die Hoff-
nung des geplagten Gottesvolkes ist trotz allen Leides, dal die
Fiirsten der Welt einmal der friedlichen Gestalt des Messias dhnlich
und alle Volker Schafe des Messias werden mochten. Der Kampf
Israels ist der Kampf fiir das Heil der Welt. Die Apokalyptiker
der Henochtradition sehen den tragischen Widerspruch zwischen
dem priesterlichen Auftrag und dem blutigen Kampf des Gottes-
volkes. Sie losen diesen Widerspruch in einem Zukunftsbild auf,

20 Vgl. 2. Makk. 15, 15-16.
30 Vgl. besonders den Kampf mit den 70 Hirten in Kap. 89-90.

77



das den Heilsuniveralismus des klassischen alttestamentlichen
Prophetentums widerspiegelt ..

4. Das hellenistische Judentum. — a) Die Sibyllinen32. Die geistige
Heimat der jiidischen Sibyllinen ist die jiidische Diaspora in Agyp-
ten?®3. Wir werden die politischen Orakel der Sibyllinen in einem
chronologischen und dann in einem systematischen Bild zusammen-
fassen.

Um 140 v. Chr., nach dem Sieg der Makkabier, flackert die
messianische Hoffnung in der dgyptischen Diaspora auf. Man war-
tete auf einen Konig aus dem Orient®, der auf der ganzen Erde
dem Krieg ein Ende machen wird. Er ist ein theokratischer Herr-
scher, der «den edlen Beschliissen des groflen Gottes gehorcht»
(ITT, 655). Der Tempel wird von den Reichtiimern der Erde ange-
fullt, die Erde wird ihre Friichte bringen, und das Meer wird voll
von Giitern sein (ITI, 652-659)%. Aber vor der endgiiltigen Heils-
zeit kommt noch der Volkersturm und das Endgericht (ILI, 660
bis 709). Wéhrend der Zeit des Gerichtes wird Israel in seinen
Stadten ruhig wohnen. Gott wird es mit einer Mauer von brennen-
dem Feuer schiitzen. Nach diesem Gericht wird der Friede der
Geschichte und der Natur nie mehr gestort werden. (L1, 762-795).
Auch die Heiden nehmen an diesem Heil der Endzeit teil. Die
ganze Erde wird voll der Erkenntnis Gottes sein (111, 715). Sie wird
ein Reich werden und iiber sie wird Gott selbst der Konig, und die
Propheten Gottes werden die Richter sein (III, 715-731, 767-783).
In der ersten Periode des Heils horen wir von einem kriegerischen
Messias, von einer politischen Herrschergestalt. Fiir die zweite
Periode fillt kein Wort iiber den Messias3%. Im Dienste Gottes
stehen die Propheten als die Bevollmichtigten und Botschafter

31 Vel. Jes. 2, 2-4, 11, 10, 25, 6-8, 65, 1, Mik. 4, 1-5 X.

32 Jidisches Gut ist hauptsichlich in den Biichern 1II, 1V, V zu finden.
S. Geffken, Oracula Sibyllina (1902).

33 Eissfeldt, Einleitung 2 (1956), S. 762.

34 Uber den Gegensatz von Orient-Okzident habe ich im Nov.-Test (1962),
S. 105-110 ausfiihrlicher geschrieben.

35 Vel. Jes. 60, 51f.

3 Das ist eine frithe Vorstellung vom zweiten Aeon.

78



Gottes bei allen Volkern. Am Ende wird also auch der Messias alle
Macht Gott iibergeben, und Gott wird alles in allem sein?®7.

Als das Judentum in Paldstina unter der Leitung der Makkabaer
um seine religiose und politische Freiheit mit Waffen kampfte,
wartete die in heidnischer Umgebung lebende Diaspora auf das
Kommen des Messias, der auch fiir sie kimpfen wird, aber sie
wartete letzten Endes auf das Reich Gottes, wo kein Krieg, kein
Pogrom, keine Unterdriickung sein wird, weil die Vélker unter der
Herrschaft Gottes und seiner Propheten in Gerechtigkeit und Frie-
den leben. Das politische Verhalten und das politische Zukunfts-
bild der hellenistischen Diaspora in Agypten entsprechen der pro-
phetischen Verkiindigung des Alten Testaments?®.

Um 88 v. Chr. lehnte sich der Orient gegen die Herrschaft des
Okzidents unter Fithrung des Mithradates3® auf. Damals entstand
in Agypten ein Orakel, das den wunderbaren Endsieg des Ostens
iiber den Westen prophezeite (I1I, 337-380). Hier fillt kein Wort
iiber eine dem Messias dhnliche Herrschergestalt, aber die ganze
Perikope ist dennoch vom orientalischen Messianismus erfiillt.

Um 40-30 v. Chr.%%, wahrend der Zeit der apokalyptischen Ge-
burtswehen des kaiserlichen Rom, entstand ein Orakel, in dem die
agyptische Diaspora ihrer Hoffnung Ausdruck gibt, dal ndmlich
das Gottesreich vor der Tiire stehe: «Aber wenn Rom iiber Agyp-
ten herrschen wird, dann wird sich das grofite Konigreich des
unsterblichen Konigs den Menschen zeigen» (III, 46-48). Ange-
sichts des romischen Biirgerkrieges flammt die Hoffnung der Apo-
kalyptiker auf, dal Rom jetzt durch die Hinde seiner S6hne unter-
gehen werde (ITI, 51-52: Antonius, Oktavius und Lepidus). Nach
dem Fall Roms kommt aber nicht die Herrschaft des Ostens, son-
dern das Reich Gottes (III, 48).

Um 70 n. Chr.%!, nach der Zerstérung des Tempels von Jerusa-

8 Vgl. 1. Kor. 15, 28,

38 S. Anm. 31.

39 Vgl. E. Stauffer, Jerusalem und Rom (1957), S. 79.

40 11, 52 und 57 spricht tiber Kleopatra; dadurch kénnen wir die Ent-
stehungszeit des Orakels ziemlich genau feststellen.

41 Obwohl die Sibylle im Futurum schreibt, handelt es sich um ein Vati-
cinium ex eventu.

79



lem, hoffen die Apokalyptiker in der hellenistischen Diaspora, daf3
der Messias aus dem Hause David die Welt richten (ITI, 286) und
einen neuen Tempel errichten werde (I1I, 288-289)42,

Um 70 nach Chr.4 entsteht ein Orakel (V, 137-162), das die
Wiederkunft Neros und die Erscheinung eines Gestirns voraussagt,
das Rom vernichten wird. Rom wird wegen der Zerstorung des
Tempels und Ausrottung «vieler gliubiger Hebrder» gestraft.

Die Zeit, in der das Gestirn erscheinen soll, wird genau ange-
geben: «Wenn vom vierten Jahr ab ein groBler Stern hervorleuch-
tet» (V, 155). Das bedeutet aber, dal} das Orakel die Vernichtung
«von Babylon und Italien»** um 74-75 n. Chr. erwartete, im vier-
ten Jahre der Zerstorung Jerusalems. Das Orakel kann als ideolo-
gische Grundlage fiir die Aufstinde in Agypten und Kyrene in den
Jahren 73-74 dienen .

Um 80 (V, 361-432), anlaBllich des Todes von Vespasian® oder
Titus (?), spricht ein Orakel von der Wiederkehr des Muttermor-
ders Nero (361). Nach ihm kommt aber der Messias (414)%7, der die
aus Israel geraubten Giiter zuriickholen und den Tempel prichtig
wieder aufbauen wird. Er wird einen ewigen Frieden stiften. Auch
die iibriggebliebenen Heiden werden am Heil teilnehmen: «Osten
und Westen werden den Ruhm Gottes preisen» (438).

Aus den Orakeln der jiidischen Sibyllinen geht klar hervor, daf3
die hellenistische Diaspora vor allem in Agypgen auf politische
Ereignisse der Zeit sehr empfindlich und schnell reagierte. Die
Apokalyptiker in der Diaspora stellten die Grofreiche ihrer Zeit
dem Gottesreich gegeniiber. Weil sie meist nur die leidenden Teil-

42 Diese Bemerkung ist ein wichtiger Hinweis fiir die Entstehungszeit des
Orakels.

43 Das Gericht ist von dem vierten Jahre nach der Zerstorung Jerusalems
an fallig. Das bedeutet, dal das Orakel zwischen 70 und 74 entstanden ist;
vgl. V, 53-55.

4 Eg ist offenkundig, dafl «Babylon» hier der Deckname Roms ist.

45 Vgl. Bell. 7, 11, 1.

46 V. 408-410 spricht von einem unrithmlichen Koénig (Vespasian oder
Titus), der die heilige Stadt niedergetreten hat und unbebaut lie3, aber nicht
mehr lebt. Das Orakel entstand wohl nach dem Tode des Titus, in den Jah-
ren 79-81.

47 «Vom Himmelsgewolbe ein seliger Mann.»

80



nehmer der politischen Ereignisse ihres Zeitalters waren, trosteten
sie ihre Glaubensgenossen mit der Hoffnung auf die Ankunft des
Messias und des ewigen Gottesreiches. Ihre Verantwortung vor
Gott fiir die Volkerwelt zeigt die klare universalistische Hoffnung,
daBl am Ende Osten und Westen Gott preisen werden, und die leid-
volle Geschichte Israels und der Menschheit im Friedensreiche
Gottes zur Ruhe kommen wird.

b) Philo von Alexandrien lebte in der Heimat der jiidischen
Sibyllinen ; darum konnte er an den apokalyptischen Erwartungen
und dem politischen Messianismus seines Volkes nicht schweigend
voritbergehen. Von den apokalyptischen Vorstellungen des Philo
konnen wir in «De praemiis et poenis» lesen. Er stellt sich die
Zukunft des jlidischen Volkes und der Welt als eine Evolution vor.
Israel bekehrt sich zu Gott. Die Folge ist ein allgemeiner Friede in
der Tierwelt und in der Menschenwelt®®. Die entsprechende Phase
dieser Evolution kommt aber mit dem KErscheinen des Messias?®.
Mit seiner Hilfe werden die Sohne des auserwihlten Volkes einen
unblutigen (!) Sieg iiber alle ihre Feinde erringen und mit dieser
geistigen Gewalt den Heiden Schrecken, Friedfertigkeit und Liebe
einflofen®. Der Messias und Israel werden also mit einem milden
und heilsamen Zwang, an dem niemand stirbt, iiber die Volker
herrschen. Auch Philo, der jiidische Weltbiirger, Universalist und
Philosoph, kann sich die Zukunft, bzw. das paradiesische Zeitalter,
nur unter der politischen Herrschaft des Judentums vorstellen,
auch wenn diese Herrschaft nur mit geistigen Waffen und ohne
Blut errungen wird ®!.

¢) Josephus. Es gab auch Leute, die mit Hilfe der Apokalyptiker
Karriere gemacht haben. Josephus, der ohne Zweifel grofle, aber

48 S, a. a. 0. 15, 85, Cohn-Wendland, Philo Judaeus, Philonis opera quae
supersunt, V, 355.

49 Philo verwendet den Titel «Messias» nicht. Wegen der messianischen
Bewegungen und Aufsténden war der Wiirdename «Messias» politisch kom-
promitiert und in den Augen der Romer verdichtig.

50 A, a. O. 16, 96-97, vgl. Sib. V, 414-433.

51 In « De Execrationibus» (8-9, Cohn, V, S. 374) lesen wir von einer escha-
tologischen Heilsgestalt, die die Diaspora in das Heilige Land fiihren wird.
Auch das wird eine Heimkehr ohne Zwang und ohne Hindernisse sein.

81



nicht immer vertrauenswiirdige und tendenzfreie Geschichtsschrei-
ber?2, rithmt seine prophetischen und apokalyptischen Fahigkeiten.
Er erhebt Anspriiche darauf, wenn er Vespasian und seinen Sohn,
Titus als kommenden Weltherrscher begrii3t (Bell. 3, 8, 9)53. Spiter
erfahren wir, dall er eine messianische Prophetie auf Vespasian
bezogen hat (Bell. 6, 5, 4)3%. W. Weber schreibt dazu mit Recht:
«Diese Identifikation des heidnischen Feldherrn mit dem Messias
ist eine Kraftleistung fiir einen gesetzestreuen Juden.?» Diese
Exegese von Dan. 7, 13 und 9, 26 bei Josephus ist eine boswillige
Verfilschung der Schrift, die einzige von der wir aus jener Zeit im
Judentum wissen®®. Josephus hat aber mit dieser sikularisierten
Apokalyptik und diesem pervertierten Messianismus eine politische
Karriere gemacht. Er ist «Hofprophet», romischer Biirger und
Freund von Kaisern geworden.

5. Die Apokalyptik der Flavierzeit®”. Nach der Angabe des IV.
Esrabuches hatte der Apokalyptiker die sieben Visionen dreiflig
Jahre nach der Zerstérung Jerusalems in Babel, also 557 v. Chr.
Aus dem Adlergesicht geht aber klar hervor, dal es sich vielmehr
um die Zerstorung Jerusalems durch die Romer im Jahre 70 han-
delte (11, 1-12, 39). Die drei Konige in 12, 23-38 sind Vespasian,
Titus und Domitian. Die zwei ersten sind tot, und der Untergang

52 Vgl. V. Forster, Art. Josephus: RGG 11 (1959), S. 868f.

53 Er stand nicht allein mit einer solchen Weissagung, vgl. Sueton, Vespa-
sian, 5, Tacitus, Hist. II, 78, Vita Appolonii, V. 27-43. Die einmalige Leistung
des Josephus besteht nicht darin, dal3 er den neuen Kaiser entdeckt hat (das
haben auch andere getan), sondern darin, dafl er die messianische Prophetie
auf Vespasian bezog.

54 «Das Orakel aber wies auf die Herrscherwiirde Vespasians hin, der in
Judéda zum Imperator ausgerufen wurde» (a. a. O.).

5 Josephus und Vespasian, Berlin (1921), S. 43-46.

56 Diesen Hinweis verdanke ich Herrn Professor Ethelbert Stauffer.

57 Nicht alle Weissagungen des 4. Esra und Bar.(syr) stammen aus der
Zeit der Flavier. Die beiden Biicher sind von den quilenden Fragen der
Flavierzeit voll. Warum soll Israel so furchtbar leiden, obwohl es nicht
schlechter ist als seine Bezwinger? Warum besitzt Israel nicht jetzt schon
die Erde, die um seinetwillen geschaffen ist? Wie lange bleibt der Tempel
zerstort, die Ehre Gottes niedergetreten? — fragen die Apokalyptiker in der
Flavierzeit.

82



des dritten wird erwartet®®. In der funften Vision (10, 60-12, 51)
wird der romische Adler von einem Lowen, also dem Messias (Lowe
von Juda), vernichtet. Der Adler bedeutet nach Esra das vierte
Weltreich?, das im Gesicht Daniels erscheint. Dieses Reich wird
vom Messias ben David wéihrend der Zeit der zwei Nachfolger
Domitians vernichtet werden (12, 32, 26-30). Es ist bemerkens-
wert, dall der Erbe des vierten Reiches nicht die friedliche Gestalt
des Menschensohnes, sondern ein fiinftes Tier, der Lowe Judas, ist.
In der sechsten Vision (13, 1-58) erscheint ein Mensch, der die Auf-
gabe und Vollmacht des Weltvollenders hat. Er kommt aber nicht
vom Himmel, wie der Menschensohn des Danielbuches, sondern
vom Meer (vgl. 4 Esra 13, 3, Dan. 2, 7, 7, 13). Auch die Apokalyp-
tiker der Flavierzeit konnen sich die Erlésung der Welt nicht
anders als mit himmlischer Vollmacht, aber auf irdische Weise,
mit messianischem Krieg vorstellen. Im syrischen Baruchbuch¢? er-
scheint der Messias wie ein Blitz, der diejenigen Volker, die seiner
Mission politisch und geistig widerstreben, «dem Schwert iiberlie-
fert» (72, 6). In den Kapiteln 35-40 erfahren wir, dal der Zedern-
wald (Rom) durch die Fluten einer unter einem Weinstock (Israel)
entspringenden Quelle (Messias) vernichtet wird. Der Messias ver-
nichtet Rom, und sein letzter Kaiser wird in Jerusalem verurteilt und
hingerichtet (Kap. 36-37).

Neben dem politischen Messianismus ist fiir die Apokalyptik
der Flavierzeit sehr charakteristisch, dafl die messianische Zeit nur
eine Vorperiode des zweiten Aons ist. Der Messias des vierten Esra-
buches stirbt am Ende seiner vierhundertjihrigen Herrschaft (7, 29).
Der Messias des syrischen Baruchbuches kehrt in seine himmlische
Herrlichkeit zuriick (30, 1). Nach dem messianischen Zeitalter
kommt die neue Welt des zweiten Aons (4. Esr. 4, 26, Kap. 7).

Diese Apokalyptiker haben aus der Geschichte viel gelernt.

5 «Im dreiBligsten Jahre der Zerstorung der Stadt» (3, 1, 29). Das Buch
ist also in den neunziger Jahren des 1. Jh. n. Chr. entanden. S. Gunkel, Das
4. Buech Esra, in Kautzsch, AP I1, S. 352.

59 Dan. 2, 7 s. unten.

60 Vespasian 11 (?), Nerva oder Trajan? Fur diese Zeit wurde die Abrech-
nung mit Rom durch den Messias vorausgesagt. Solche Weissagungen koénnen
in den groBlen Diaspora-Aufstand 115 n. Chr. hineingespielt haben.

83



Durch das vielfache Versagen der messianischen Erwartungen und
Bewegungen wurde klar, dal} keine menschliche Hoffnung und
Loésung vollstandig und endgiiltig sein kann. Darum ist fiir sie das
Reich des Messias nicht das letzte Wort Gottes in der Geschichte,
sondern das vorletzte. Die Siinde, das Leiden und alle Not dieser
Welt konnen nur von Gott und nur durch eine neue Schopfung
gelést werden. Die Idee des neuen Aons steht in den Apokalypsen
des IV. Esra und Baruch (syr.) als Antwort auf das Versagen aller
menschlichen politischen Hoffnungen des Gottesvolkes.

6. Die Freiheitsbewequng®. Es ware iibertrieben, wenn man alle
Aufstinde, Kriege und Guerillakriege fiir apokalyptische Bewegun-
gen halten wiirde. Es wire aber unrecht, diesen Bewegungen die
apokalyptischen Ziige und Farbungen abzusprechen. Der Verfasser
hat zwischen 168 v. Chr. und 135 n. Chr. in Paldstina und im Raum
der ostlichen Diaspora mehr als sechzig kleinere und groBere Auf-
stande gezahlt®. Diese Revolten sind teils wegen dynastischen
Interessen, teils aus politischen und sozialer Unzufriedenheit aus-
gebrochen. In ihrer Ideologie haben sie aber fast alle neben ihren
weltlichen Zielsetzungen auch apokalyptische Ziige gehabt. Zum
Zeitalter der Aufstinde gab der Freiheitskampf der Makkabder
den Auftakt. Nach dem ersten Makkabderbuch ging der Kampf
um ein ganz reales Ziel, ndmlich um die freie Ausiibung der jidi-
schen Religion, und um eine relative nationale Freiheit innerhalb
des Seleukidenreiches. Mattathias fordert seine Sohne auf, ihr Leben
fiir das «Gesetz» und fiir den « Bund » aufzuopfern (1. Makk. 2, 49-50).
Dem Bund gehorten aber auch die Bundesverheilungen an, die
eschatologischen Hoffnungen und apokalyptischen Weissagungen
des AT. Aus dem spéteren zweiten Makkabéderbuch erfahren wir,

61 Eine systematische Zusammenfassung bei M. Hengel, Die Zeloten. Un-
tersuchungen zu judischen Freiheitsbewegungen in der Zeit von Herodes I
bis 70 n. Chr. Leiden (1961), Agsu I. Auch nach dieser ausgezeichneten For-
schungsarbeit bleibt die Frage offen, ob wir alle Gruppen der Freiheitskémpfer
auf einen Nenner bringen kénnen.

62 Der judische Messianismus und die politische Frage in der Geschichte
Jesu, Diss. Erlangen (1959), erscheinen vervielfilt. ungarisch, mit dem Titel:
Jézus €ée a messianizmus, Debrecen (1963). Diese tiberarbeitete Form enthélt
eine deutsche Zusammenfassung (8. 251-262).

84



dafl Judas Makkabdaus in einer Vision von dem letzten ermordeten
Sadokiden Onias und vom Propheten Jeremia ein goldenes Schwert
bekommen hat. Die Ubergabe des Schwertes hat der ehemalige
Hohepriester Onias mit folgenden Worten begleitet: «Nimm das
heilige Schwert, das Gott schenkt, damit sollst du die Feinde
schlagen» (2. Makk. 14, 12-16)%. Das war eine Legitimation des
Kampfes der Makkabéder durch das alte Testament und durch das
angesehene Priesterhaus der Sadokiden. Diese Legitimation gab
dem Kampf einen groBen Schwung (2. Makk. 15, 17-36). In 1. Makk.
14, 6-15 wurde die gliickliche Regierung Simons mit den Ziigen
der messianischen Zeit geschildert. In 2. Makk. 1 lesen wir in einem
Brief Erinnerungen daran, dafl von Paldstina nach dem Sieg der
Makkabier apokalyptische Weissagungen iiber die Riickkehr der
Bundeslade und der Gerite des ersten Tempels® in das Heiligtum,
iber die Sammlung der Diaspora und iiber die baldige Auferstehung
ausstrahlten.

Im Jahre 47 v. Chr. wurde ein «Rauberhauptmann» Ezekias
durch den jungen und energischen Feldherrn von Galilda hingerich-
tet (Ant. 14,9, Bell. 1, 10, 4-9). Nach vierzig Jahren, vielleicht
schon 7 v. Chr.%, aber jedenfalls im Jahre 4 anldfilich des Todes
des Herodes, griffen die galildischen Hohlenmenschen unter der
Fihrung des Judas Galildus zu den Waffen. Judas Galilaus® war
ein Sohn des Ezekias. Josephus nennt ihn einen «Schriftgelehrten »7
und seine Nachfolgerschaft die «vierte Partei»®® der Juden. Diese

63 Durch diese Vision wurde nur der Freiheitskampf des Judas Makkabéus,
aber nicht eine erbliche Priesterwirde und ein Koénigtum der Makkabéer le-
gitimiert ! Das zeigt, daf3 es sich um eine alte Tradition handelt.

64 Diese hat nach der Tradition Jeremia auf dem Berg Nebo versteckt
(2. Makk. 2, 1-7).

8 Vgl. Ant. 17, 10, 5.

66 Er stammte aus Gamala (in der Gaulanitis). Dieses Gebiet, die Ostkiiste
des Sees Generzareth, gehorte oft zu Galilda. Daher der Name Judas Galildus
(Bell. 4, 1, 1, Ant. 18, 1, 1, Bell. 2, 8, 1). Josephus nennt ihn cogustijs. Die
Bedeutung des Begriffes ist hier «Schriftgelehrter».

67 S. Liddel-Scott, A. Greek-English Lexicon, Oxford (1940), S. 1622.

68 Josephus nennt sie neben den anderen Parteien die «vierte Sekte». Er
nennt sie aber im allgemeinen «Sikarier». Diesen Namen haben sie in den
Guerillakampfen der vierziger Jahre bekommen. Wie sie selbst sich genannt
haben, wissen wir nicht.

85



Partei war nach Josephus, was ihre Lehre betrifft, dhnlich den
Pharisdern, ausgenommen ihre ungewohnliche Freiheitsliebe, und
die Bereitschaft, das Reich Gottes mit Gewalt, wenn es sein mubte
mit Selbstmord (der als Sithnetod betrachtet wurde)®, herbeizu-
zwingen (Bell. 2, 8, 1, Ant. 18, 1-6, 18, 1, 6). Im Aufstand des Jahres
6 n. Chr. ist Judas Galildus umgekommen 7. Nach dieser Niederlage
horen wir lange von der Familie Hzekias-Judas Galildus nichts
mehr. Sie ist vor den Augen der romischen Besatzung in den Hohlen
der galildischen und trachonitischen Berge verschwunden. Genau
nach 40 Jahren tritt sie von neuem an die Offentlichkeit. Die S6hne
des Judas, Jakobus und Simon, werden vom Statthalter Tiberius
Alexander gekreuzigt (Ant. 20, 5, 2). Diese konsequenteste Gruppe
der judischen Freiheitshewegung arbeitete mit apokalyptischen
Vorstellungen, in denen der Vierzig-Jahre-Termin eine wichtige
Rolle spielte. Wenn das Ende einer solchen Periode kam, waren
sie bereit, den messianischen Krieg zu beginnen, um das Kommen
des Messias zu beschleunigen L.

Um 40 n. Chr. hat Theudas, «der Prophet» und Messiaspraten-
dent, mit Hilfe einer apokalyptischen Weissagung eine Menge um
sich gesammelt. Er versprach niamlich die Fluten des Jordans zu
teilen, wie es wahrend der Zeit der Landnahme geschen war (Ant.
20, 5, 1).

Um 52-53 n. Chr. hat der Statthalter Felix den bedeutendsten
Freiheitshelden jener Zeit, Eleazar ben Dinaeus, mit List gefangen-
genommen und nach Rom schicken lassen. Nach dem Tode der
Sohne des Judas hat Eleazar ben Dinaeus den messianischen Krieg
weitergefiithrt. Die rabbinische Tradition weill, dall er eine apo-
kalyptische Theologie hatte, er wollte ndmlich «auf die festgesetzte
Zeit (der Erlosung) dringen»™ (Ant. 20, 6, 1, 20, 8, 5, vgl. Bell. 2,
12, 4, 2, 13, 2).

Um 56 n. Chr. berichtete Josephus iiber messianische Schwirmer,

8 Vgl. Bell. 7, 8, 9, den Fall der Verteidiger in Massada.

70 Die Sekte hat sich erst nach vierzig Jahren gemeldet, vgl. Tacitus,
Hist. V, 9: «sub Tiberio quies»!

7L Auch in anderen Parteien war dieser Termin bekannt, vgl. CD XX, 14;
vgl. Zur kampferischen Neigung der Essener, s. Hippolyt, Refut. 9, 26, 2.

72 Nach Rabbi Huna in Midrasch HL, 2, 7, 99a.

86



die viele Menschen in die Wiiste lockten, «als ob ihnen Gott dort
durch Wunderzeichen ihre Befreiung ankiindigen wiirde» (Ant. 20,
8, 6, Bell. 2, 13, 4).

Um 58 n. Chr. trat ein falscher Prophet aus Agypten auf, der
seinen Leuten versprach, dafl die Mauern Jerusalems einstiirzen
wiirden, wenn sie von der Wiiste her durch den Olberg in die Stadt
zogen (Ant. 20, 8, 6, vgl. Bell. 2, 13, 5).

Josephus berichtet, dall wihrend des grollen jiidischen Krieges
(66-70, bzw. 73 n. Chr.)”™ mehrere apokalyptische Prophetien ent-
standen sind, die eine nahe Ankunft des Messias und der Erlosung
versprachen. Damit wurde diesem Krieg nicht nur die Glorie des
messianischen Krieges gegeben, sondern auch eine bedeutende ideo-
logische Unterstiitzung verliehen (Bell. 6, 5, 4, vgl. 6,2, 1, 6, 6, 2-3) 7.

Auch in den Aufstinden der Ostlichen Diaspora, in Kyrene
(73-74 n. Chr.) und spéiter in Agypten, Zypern und Babylon (115
bis 117 n. Chr.) haben die Apokalyptiker ihren Beitrag geleistet.
In den Jahren 73-74 hat ein Sikarierfliichtling aus Paldstina,
Jonathas, eine groBe Menge in die Wiiste gefiihrt, «wo er ihnen
Wunder und Erscheinungen versprach» (Bell. 7, 11, 1). In dem Auf-
stand der Jahre 115-117 hatten die Aufstdndischen in Kyrene
einen Messiaskonig 7.

Der Barkochba-Aufstand hat eine bedeutende apokalyptische
Hilfe von Rabbi Akiba und von der Priestertradition erhalten7°.

Zusammenfassung. Die Apokalyptik ist der Ausdruck der heils-
geschichtlichen und geschichtlichen Verantwortung eines kleinen

7% Der Krieg war mit der Zerstérung Jerusalems nicht beendet. Das Ende
des Krieges folgte nur nach Eroberung der Festung Massada (Bell. 7, 8, 9).

7 Josephus spricht auch von drohenden Weissagungen gegen die «Re-
bellen», Bell. 6, 5, 3—4.

75 Dio Cassius nennt ihn Andreas (Hist. 38, 32), Eusebius aber Lucas
(Hist. 4, 2).

76 Vgl. jer Taanith IV, 68d. — Auf den ersten umgepriagten Denaren, die
im ersten Jahr des Aufstandes erschienen sind, stehen zwei Namen, und zwar
die Namen Eleazars, des Hohepriesters, und Simons, des Messiaskonigs (L.
Hamburger, Die Silbermiinzen wihrend des letzten Aufstandes der Israeliten
gegen Rom, Zeitschrift fiir Numismatik, 18 (1892), S. 241-348; vgl. Reifen-
berger, Ancient Jewish Coins, Jerusalem (1947), Plate XVIII.

87



Volkes, das machtlos ohne Staatssouverdnitdt sein Leben fristete,
doch grofe gottliche Verheilungen trug und damit ungeheure
geschichtliche Aufgaben bekommen hat. Nach O. Ploger entstand
die Apokalyptik durch «... die andersartige politische Lage, den
Verlust der eigenen Souverdnitdt, die Strukturverdnderung des
fritheren Volkes Israel zu einer an Kult und Gesetz orientierten
Jahwegemeinde, die also nicht mehr nach biologisch-volkhaften,
sondern nach religios-kultischen Merkmalen zu beurteilen ist»77.
Die Strukturverdnderung wirkte sich auch auf das politische Inter-
esse und Verhalten des Volkes aus. Israel konnte nicht die Real-
politik eines eigenstdndigen Volkes treiben. Sein politischer Wille
driickte sich aus in der Bildersprache der Apokalyptik und in den
geheimen Bewegungen der Apokalyptiker.

Das jiidische Volk konnte im neutestamentlichen Zeitalter seine
heilsgeschichtliche und weltgeschichtliche Aufgabe, die Bekehrung
der Volker und Beugung der ganzen Welt vor Gottes Herrschaft,
nicht mit politischen Mitteln erfiillen. Das auserwihlte Volk war
den GroBméchten seiner Zeit ausgeliefert, vor den Kriegsziigen
muflte es in die Diaspora fliichten. Aber auch in der Diaspora war-
tete auf die Emigranten keine ungestorte Ruhe. Kurze Bliitezeiten
wechseln mit Unterdriickung und Pogromen. Auch die zu Hause
gebliebenen Volksgenossen sind den Assimilationstendenzen des
Hellenismus ausgeliefert. Durch den Sieg der Makkabéder entstand
eine gewisse Entspannung. Doch bald folgte die Enttiduschung:
aus den Freiheitskdmpfern sind Tyrannen geworden, die mit ihrem
sikularisierten Messianismus die Hoffnungen des Volkes Israel ge-
fahrden. Gottes Volk mull aber trotz aller hemmenden Umstédnde
zum Volk der Zukunft, zum Reichsvolk Gottes werden. Nach den
Verheilungen hingt die Zukunft der Welt von seinem Glauben,
vom Gebet und von seiner Treue ab. Die Treusten des Gottesvolkes
antworten auf diese Herausforderung durch die geschichtliche
Situation mit kithnen Zukunftsbildern, mit einer Naherwartung
der Messias- und der Gottesherrschaft, mit Bulle und Gebet, mit
dem Verhalten der «non-cooperation» und mit Bereitschaft zum
Martyrium. Wenn die Unterdriickung und das Leiden unertréig-

77 0. Ploger, a. a. O.

88



lich wurden, antworteten sie mit Verschworung und mit bewaffne-
ten Aufstidnden. So konnten sie ihre geschichtliche und politische
Verantwortung zum Ausdruck bringen. Die Apokalyptik hat ihnen
den Trost, die Kraft, die Erkenntnis, die Hoffnung dazu geliefert.

Daf3 die Ideen der Apokalyptiker oft durch Partikularismus
belastet waren, kann hier unbeachtet bleiben. Jedenfalls war das
Endziel ihres Kampfes das Heil der ganzen Welt, die Verwirk-
lichung des Friedensreiches des Messias und des Gottesreiches,
obwohl dieses universale Ziel durch die Weltherrschaft der Erwahl-
ten errichtet werden mufite. Den «kopernikanischen Umsturz im
apokalyptischen Weltbild hat Jesus vollzogen», namlich die Um-
kehrung des Grundsatzes «die Welt fiir die Erwihlten, zu dem
anderen: die Erwahlten fiir die Welt» — stellte Ethelbert Stauffer in
seiner Antrittsvorlesung an der Universitdt Halle-Wittenberg (1930)
fest. Jedenfalls wurden einige «neue und weiterfithrende Gedanken»
schon durch die jiidischen Apokalyptiker «angebahnt»?.

Das Interesse des alten Testamentes fiir die Geschichte und Poli-
tik wurde dem neuen Testament und dem Christentum hauptséch-
lich durch die Briicke? der judischen Apokalyptik weitergegeben.
Auf Grund dieser Erkenntnis konnen wir feststellen, dafl das
Interesse und die Verantwortung des Christentums fiir die Sache
der Offentlichkeit, der Politik und des gesellschaftlichen Lebens
nicht aus dem sogenannten konstantinischen Zeitalter stammt,
sondern vom Alten Testament her, aus der jidischen Apokalyptik.

78 Das theologische Weltbild der Apokalyptik in ZSTH. 8 (1931), S. 215.
7 Die andere Briicke war die « Realpolitik» der Schriftgelehrten des Thora-
judentums, die Realpolitik eines Hillel und der beiden Gamaliel.

89



	Apokalyptik und politisches Interesse im Spätjudentum

