
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Aus der hebräischen Poesie

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER HEBRÄISCHEN POESIE

SAMUEL HAN-NAGID (993-1056)

Jedîdî kol 'fnotäka

Übersetzt und erklärt von Johann Maier, Köln

1 Mein Freund, all deine Jahre sind nur Schlummer
und ihr Glück und Unglück Träume,

2 darum verschließ dein Ohr, das Auge
drücke zu - Gott gebe dir die Kraft -

3 laß die Geheimnisse
der Welt dem, der Verborgenes versteht,

4 und fülle mir das Glas mit altem Wein
durch eine Mädchenhand, die gut die Saiten rührt

5 Mit altem Wein aus Adams Tagen, wenn nicht -
mit neuem aus des «Ackermannes» Zeit,

6 duftend, wie Duft von Myrtenzweigen,
und anzuschaun wie Rotgold und Korallen.

7 Wie Wein des David, fein von Königinnen
und süßen Haremsdamen hergestellt,

8 den, als man ihn in Krüge füllte, hell und klar
zu seiner Leier Jerimot besang

9 indem er sprach: «Ein solcher werde wohlverwahrt
in Krügen versiegelt gelagert

10 für jeden, der den Rebensaft mit frohem Herzen trinkt,
den Becher weiß mit weiser Hand zu fassen,

11 die Regel hält, die im Kohelet steht
und Plagen nach dem Tode scheut »

*

«Der Traum ein Leben»? - Aus dem Munde eines Bekenners der
jüdischen Religion eine geradezu lästerliche Behauptung, jeden-

65



falls, wenn man die Folgerung in Betracht zieht, die in der Aufforderung

enthalten ist, den Ernst des Lebens doch zu ignorieren -
wozu Gott auch noch um Hilfe gebeten wird. Sind Glück und
Unglück nur Träume im Schlummer der Jahre, so ist es müssig,
über Sinn und Unsinn des Daseins nachzugrübeln, wie eben Traum-
deuterei ein fragwürdiges Unterfangen ist. Die Geheimnisse der
Welt soll ergründen, wer sie zu verstehen vermag - oder vermeint,
der Dichter zieht einen guten Tropfen, kredenzt von zarter, im
Saitenspiel geübter Mädchenhand, vor. So lautet die Losung
anscheinend «Wein, Weib und Gesang». Doch ist es eine recht
ungewöhnliche Sorte, die da begehrt wird, ein wahrhaft sagenhafter
Wein, wie ihn die jüdische Erzählungstradition kennt: Wein aus
den Paradiesestagen Adams, oder wenigstens ein «Heuriger» aus
der Zeit des Noah, der seit biblischen Zeiten (Gen. 9, 20) in der

jüdischen Überlieferung als Begründer des Weinbaues gilt. Ein
Wein wie jener edle Tropfen, den Davids Haremsfrauen zubereiteten,

von solcher Qualität, daß der König selbst zur Leier des Leviten
Jerimot - oder der Levit zu seiner eigenen Leier - das Lob dieses

Weines sang und befahl, davon einzulagern für künftige würdige
Zecher. Würdig sind eines solchen Weines jene, die es verstehen,
Genuß und verantwortungsbewußtes Maßhalten zu verbinden, wie
es schon im biblischen Buch des Predigers Salomo empfohlen wird.
Mit frohem Herzen trinken, die Freuden des Daseins nicht
verschmähen, jedoch sich dabei nicht selber zu verlieren, das ist etwa
die «Moral» dieses Gedichts, wenigstens auf den ersten Blick. Aber
es besteht ein innerer Widerspruch zwischen dem «gottlosen»
Anfang und dem mit ihm durch den irreal-schwärmerischen Mittelteil

verbundenen mahnenden Schluß. Für Träume kann man keine

Verantwortung festsetzen. Offenbar enthält das Gedicht einen

doppelten satirisch-ironischen Zug. Einmal wird durch den Mittelteil

mit seinem Wunsch nach dem Märchenwein die Aufforderung
zum Einschenken und damit die lose Parole «Wein, Weib und
Gesang» in Frage gestellt. Und der Schluß könnte sich an eine
zweifache Anschrift richten. Einmal an die sauertöpfischen Frommen,
die ihren Mitmenschen überhaupt keine irdischen Freuden gönnen
möchten. Ihnen hält der Dichter den König David selbst samt
dessen levitischem Tempelsänger Jerimot und obendrein noch den

66



biblischen «Prediger Salomos» entgegen. Die hebräischen Trinklieder

der spanischen Periode waren auf Grund arabischer Vorbilder

entstanden und wurden von sehr frommen Juden als ungehörig
betrachtet. Manche Dichter, die ihre Meisterschaft dennoch auch
in dieser Gattung unter Beweis stellen wollten, suchten daher
durch die Einfügung eines religiösen Passus in das Lied den

anstößigen Charakter etwas zu mildern (vgl. Judaica 24, 1968, 167

bis 172, v. a. S. 170). Mag sein, daß die doppelte Darlegung des

Sowohl-als-auch in den letzten beiden Zeilen des vorliegenden
Gedichts derartige Methoden anderer Dichter zu persiflieren sucht.

*

Hebräischer Text : D. S. Sassoon, Diwan of Shemuel Hannaghid,
London 1934, S. 18, Nr. 22; Ch. Schirmann, Has-sîrâh hâ-hbrît
biSfäräd ûbeProvence I, Tel Aviv 1959, S. 157; D. Jarden, Diwâ'n
Semû'el han-Nâgîd, Jerusalem 1965/6, S. 279, Nr. 130.

Metrum : Ham-merubbäh.

Jedîdî hol §enôtâkâ f'nûmôt
J V / vj

Der Zeilenendreim lautet auf x - mot. Für Alliteration und Wortspiele

siehe ZI. 2 tôm - '"sôm - ta"sûmôt, in ZI. 3 debârîm naHdmîm

- b'rôldmak - ta alûmôt. In ZI. 4a fSÎSah - '"SîSah, in 4b 'alrriah und
'Hämot. In ZI. 5 wird dem jemot 'Adam der ersten Halbzeile in der
zweiten ein f'mé TJ hä-"damât gegenübergestellt. Ein Wortspiel,
von der Formulierung besahôt wesahsähöt abgesehen, enthält auch
ZI. 8, wo in der ersten Halbzeile nebäl im Sinne von «Krug», in der
zweiten Halbzeile im Sinne von «Leier» verwendet wird. In ZI. 9

häufen sich die Passivpartizipia 'asûr - Scimûr - 'äsur; auch der
Ä-Laut in den Worten habijjot und hHûmôt ist zu beachten.

67



Zu einzelnen Zeilen :

ZI. la Eine - umdeutende - Anspielung an Prov. 6, 10; 24, 33:
mfat Senat, mfat tenûmôt («etwas Schlaf, etwas Schlummer),
wobei Senah «Schlaf» durch Sanäh «Jahr» ersetzt wird.

ZI. 2a Vgl. Ps. 68, 36: «Der Gott Israels, er gibt Kraft ...»
ZI. 3 «Laß», hannîah; metri causa für die reguläre Imperativ¬

form. Wie Schirmann a. a. 0. bemerkt, dürfte ZI. 3 auf
die bekannte Talmudstelle bChag 13 a anspielen, in der
Sir. 3, 21 f. zitiert wird: «Nach dem, was zu wunderbar für
dich ist, darnach frage nicht, und nach dem, was dir
verborgen ist, forsche nicht.
Betrachte, was dir erlaubt ist, die Geheimnisse (nistäröt)
aber sind nicht dein Geschäft. »

(Vgl. jChag II, 1 ; Gen.r. VIII, 2 in etwas anderem Wortlaut,

während die Talmudvariante mit dem hebr. Text
übereinstimmt, vgl. M. Z. Segal, Sefär Bän-Sirä' has-sälem,
Jerusalem 1958/9, S. 16.)

In der Talmudstelle werden mit diesem Zitat esoterischmystische

Spekulationen über die göttliche Thronsphäre in
ihre Schranken gewiesen, indem sie nur für den Bereich
unterhalb der Thronbasis über den Thronträgertieren für
zulässig erklärt werden. Wollte Samuel damit Vertretern
esoterischer Spekulationen einen Florettstich versetzen?
Sofern der Satz nicht einfach als Bonmot hingeschrieben
wurde, könnte man unter dem, «der Verborgenes versteht»,
einen solchen Theosophen vermuten. Andrerseits besteht
die Möglichkeit, daß nach Ps. 44, 22 Gott derjenige ist, der
die Geheimnisse versteht (so D. Jarden a. a. 0.). In diesem
Fall wäre der Tenor des Gedichteingangs etwas entschärft.
Daß das Leben ein Traum sei, dessen Deutung erst
nachträglich erfolgen kann, meinte auch Mose ibn Esra in Kol
ma'aseh 'adonaj (S. Bernstein, Mosäh ibn 'Ezra', Sîrê haq-
quodäs, Tel Aviv 1957, S. 225, ZI. 10: Sj:not 'ädäm halômîm
ümäivät pôter, «Die Jahre des Menschen sind ein Traum
und der Tod der Deuter». Ferner vgl. Mose ibn Esras
Gedicht BHebab rriär (S. Bernstein, a. a. 0., S. 43).

68



ZI. 4a «fülle mir»: wörtlich: tränke mich ; «Glas»: 'aSîSah\ in
der Bibel (gepreßter) Traubenkuchen, im Mittelalter
Bezeichnung für ein massives gläsernes Trinkgefäß. Vgl.
die mittelalterlichen Kommentare zu Hos. 3, 1 ; Hohel.
2, 5; II Sam. 6, 19 und I Chr. 16,3. Auch schon Mahbärät
Menahem, ed. Edinbourgh-London 1854, S. 34f. «mit altem
Wein»: im hebräischen Text nur jeSUah, «eine (sehr) alte»,
wobei das Femininum (mit Schirmann a. a. 0.) durch den

gedanklichen Bezug auf den sprichwörtlichen Ausdruck
«Tochter der Rebe» bedingt sein dürfte.

ZI. 4b Mädchen, 'almah, «das gut die Saiten rührt», me-tîbah

ba'"ïâmôt\ vgl. zur Phrase I Sam. 16, 17; Jes. 23, 16 u. ö.

Has hebr. 'Hamôt in Ps. 46, 1 und I Chr. 15, 20 wird in der
jüdischen Überlieferung als eine spezielle Spielweise oder
als Bezeichnung für bestimmte Instrumente (vgl. Raschi

zu Ps. 46, 1, wo er auf seine Erklärung zu I Chr. 15, 20

weiterverweist) gedeutet.
ZI. 5 a «... mit altem Wein»: hebr. nur j'-Sanah, s. dazu oben in

ZI. 4a zu fSîsah.

«... aus Adams Tagen»: Die rabbinische Überlieferung
erzählt, daß von den vier Paradiesesströmen einer aus Wein
bestand und daß Engel den Adam im Paradies mit Speisen
und Wein versorgten (vgl. bSanh 59b). Hier wird aber wohl
auf eine andere geläufige Überlieferung angespielt, nämlich
auf die Ansicht, daß der verbotene Baum im Paradies eine
Rebe war (bSanh 70a; vgl. Gen.r. XIX, 8), die dann durch
die Sintflut aus dem Garten Eden hinausgeschwemmt
wurde.Noah habe dann die angeschwemmte Rebe gefunden
und wieder eingepflanzt (Targum Jon. zu Gen. 9, 20; Pirqe
deRabbi Eliezer XXIII). Noah hätte aus Adams Sündenfall

eigentlich eine Lehre ziehen können (bSanh 70a), fiel
aber selbst dem Wein zum Opfer (s. Gen. 9, 20ff.).

ZI. 5b Sollte kein Wein aus Adams Tagen mehr zu erhalten sein,
ist der Dichter bereit, sich mit «neuem», sozusagen einem

«Heurigen», zu begnügen - doch immerhin noch aus Noahs
Zeiten. Noah wird Gen. 9, 20 als «Ackermann» bezeichnet:
«Noah aber, der Ackermann, war der erste, der Weinreben

69



pflanzte.» Dies trug ihm nach der ersten Lese einen gewaltigen

Rausch ein (Gen. 9, 21 ff.). Diese Episode hat in der
haggadischen Überlieferung ein starkes Echo gefunden.
Vgl. auch oben zu ZI. 5a und vor allem Gen.r. XXXVI, 3.

ZI. 6a Myrtenzweige: môr weqänäh, vgl. Hohel. 4, 14.

ZI. 7 Wein des David: Nach Schirmann (a. a. 0.) handelt es sich

um eine Ausdeutung von II Sani. 6, 19, indem SîSâh

«Traubenkuchen» als «Glas» (Wein) verstanden wurde. In
der Tat erklärt z. B. Raschi z. St. das Wort mit g'raba
dehamra' (Krug mit Wein); Levi ben Gerson meint, David
habe jedem «eine gute Portion zum Essen und Trinken»
gegeben, und David Qimchi sagt ausdrücklich : 'a$îSâh 'ahat
mHe äh jajîn (ein Glas voll Wein).

ZI. 7b «fein»: wörtlich «in Reinheit».
ZI. 8 «hell und klar», brsahôt wesahsahôt, vgl. Jes. 58, 11, doch in

der Bedeutung von Jes. 32, 4 ledabber sahôt, im Mittelalter:
klar, korrekt, schön formulieren. «... zu seiner Leier
Jerimot», '"le niblô Jerîmôt, wie Schirmann a. a. 0. liest.
D. Jarden a. a. 0, hingegen liest niblê: «zu den Leiern
Jerimots», wobei David selbst der Sänger wäre. Der Plural
«Leiern» ist in dieser Zuordnung zu einem Mann indes
etwas auffällig. Jerimot ist nach I Chr. 25, 4 einer der
Tempelmusiker Davids gewesen.

ZI. 9 Wörtlich: «ein solcher sei gehortet und verwahrt und ver¬
schlossen in versiegelten Krügen». Krug: habît, in
talmudischer Zeit Bezeichnung für wohl amphorenartige
Tonbehälter für Öl und Wein.

ZI. 10 «... frohen Herzens»: beleb tob, vgl. Koh. 9, 7.

ZI. IIa Regel: dat, vgl. Est. 1, 8 u. ö. D. Jarden, a. a. 0., denkt an
eine Anspielung auf Koh. 12, 13: «Die Summe des Ganzen
höre: Fürchte Gott und halte seine Gebote! denn das ist
jedes Menschen Sache.» Ch. Schirmann, a. a. 0. hingegen
denkt in Hinblick auf IIb an Koh. 8,8: «Kein Mensch hat
Gewalt über den Wind, so daß er ihn aufhalten könnte;
und keiner hat Gewalt über den Tag des Todes, und es gibt
keine Entlassung im Kriege, und der Frevel läßt den Täter
nicht entkommen.» Möglicherweise sind aber die Halbzeilen

70



10a und lia parallel gemeint und die «Regel» in einem
ermunternden Wort zu frohem Genuß zu suchen, während
10b und IIb ermahnenden Charakter haben. In diesem
Fall könnte man an Koh. 11, 9 oder auch an 2, 3 denken,
am ehesten aber wohl an 2, 24, einen Vers, der tatsächlich
die Folgerung aus den vorher beschriebenen Lebenserfahrungen

zieht und als «Regel» bezeichnet werden könnte:
«Es gibt nichts besseres für den Menschen, als daß er esse

und trinke und sich gütlich tue bei seiner Mühsal. Doch
auch das, sah ich, kommt aus der Hand Gottes ...» (vgl.
weiter v. 26).

APOKALYPTIK UND POLITISCHES
INTERESSE IM SPÄTJUDENTUM1

Von Eleméb Kocis

Hermann Gunkel rechnet in seiner klassischen Schrift «Was

bleibt im alten Testament » neben dem Monotheismus und dem Pro-
phetentum auch «das unmittelbare Interesse der Religion an den

Ereignissen der Politik» und «die gewaltige Idee von Jahwes Walten

in der Geschichte» zum ewigen Erbe des alten Testaments2. Er

1 Ich bin mir dessen bewußt, daß ein Begriff wie «Politik» von modernen
Ideen belastet und darum sehr mißverständlich ist. Aber «mildere»
Ausdrücke wie «Öffentlichkeit» oder «Geschichte» sind nur scheinbar neutrale
Begriffe. Das Denken und Handeln der Apokalyptiker hatte nichts mit der
Haltung neutraler Schöngeister zu tun. Ihre Antwort auf das prophetische
Wort des AT hat eine Verantwortung für die Verwirklichung des Heilsplanes
Gottes und für das Schicksal ihres Volkes und der Völker innerhalb dieses
Planes mit zur Folge gehabt. Der Terminus «politisches Interesse» ist in
diesem Aufsatz in diesem Sinne gemeint.

2 Göttingen (1910), S. 7, 22-23.

71


	Aus der hebräischen Poesie

