
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eines Sefär ham-mûsâr, das anscheinend aber nicht mehr erhalten
ist ; es ist nämlich fraglich, ob es, wie man früher vermutete35, mit
dem Mislê rAräb gleichgesetzt werden kann.

35 Vgl. Schirmann, Ham-mesôrerîm in: Jedî'ôt II, S. 135-136;
VI, S. 261-262.

REZENSIONEN

Jüdisches Volk - gelobtes Land. Herausgegeben von W. Eckert, N. P. Levin-
son und M. Stöhr. Chr. Kaiser-Verlag, München 1970, S. 335, Fr. 24.40.

Rund 20 Vorträge sind in diesem Sammelband vereinigt. Die Mehrzahl
derselben sind von christlichen und jüdischen Autoren auf den christlichjüdischen

Theologentagungen in der Evangelischen Akademie Arnoldsheim/
TS gehalten und nachträglich für die Publikation bearbeitet worden. Naturgemäß

sind die einzelnen Beiträge unter manchen Aspekten sehr
unterschiedlich. Die innere Klammer, durch die diese Arbeiten zusammengehalten
werden, wird man als «Solidarität mit Israel» definieren können. Anderseits
soll mit dieser Publikation auch eine «Unterlassungssünde» der Kirchen
ein wenig gutgemacht werden, die es bis anhin (ausgenommen die
Reformierte Kirche der Niederlande) allesamt versäumt haben, zum Staat Israel
aus dem christlichen Glauben heraus Stellung zu nehmen. Als ob dies so
einfach wäre. Auch unter den Juden sind ja die Unterschiede, vor allem
wenn die religiöse Beurteilung des Staates Israel in Frage steht, ganz erheblich.

Die Existenz dieses Staates als palästinensischer wird im vorliegenden
Band als logische Folge jüdischer Gläubigkeit dargestellt. Dagegen ist nichts
einzuwenden. Es handelt sich aber um eine Teilwahrheit. Bereits ein flüchtiges

Durchgehen des Buches läßt erkennen, wie komplex beides: die
Motivierung und auch die Problematik der jüdischen Staatsgründung vom Jahr
1948 nachgerade geworden ist. Bei allen Vorbehalten, die man bei diesem
oder jenem Aufsatz machen muß, das Buch als Ganzes ist eine wertvolle
Materialsammlung über das Verhältnis des jüdischen Volkes zum Heiligen
Land. Und das Buch kommt gerade zur rechten Zeit, nachdem durch die
«neue Linke» mit erheblichem Erfolg allzu simple Interpretationen des

jüdischen Staates im palästinensischen Raum kolportiert worden sind und
noch werden. Etwas aus dem Rahmen fällt der letzte Aufsatz, in welchem
mit nicht der besten theologischen Munition die christliche Judenmission
einmal mehr erschossen wird.

59



Johan B. Snoek, The Grey Book. A Collection of Protests against Anti-
Semitisme and the Persecution of Jews issued by Non-Roman Catholic
Churches an Church Leaders during Hitlers Rule. Van Gorcum & Comp.
N.V., Assen 1969. 315 S.

Man ist versucht, dem vorliegenden Buch von Pfarrer Johan Snoek, der
seit dem Vorjahr Sekretär des Komitees für die Kirche und das jüdische
Volk beim ökumenischen Weltkirchenrat in Genf ist, den Untertitel zu
geben: «Zur Ehrenrettung der nicht-römisch-katholischen Kirchen.»

Diese Ehrenrettung war notwendig, ist man doch immer und auf allen
Gebieten zu leicht zu Schwarz-Weiß-Zeichnungen geneigt, während die
Realität auch in diesem Fall - gottlob! - viel nuancierter aussieht. Zu oft
hört man: «Die Kirche ist während der nationalsozialistischen Periode am
Judenproblem gescheitert», indem sie, je nach Ländern und Verhältnissen,
entweder nichts oder viel zu wenig getan hat, um den Verfolgten im Sinne
der Caritas Christi beizustehen und sie so vor der sicheren Vernichtung zu
bewahren. Immerhin: sechs Millionen einzig und allein ihres Judeseins wegen
wie schädliches Ungeziefer physisch ausgerottete Menschen sind eine schwere
Hypothek, denn diese Dinge haben sich nicht in grauer Vorzeit und unter
Kannibalen ereignet, sondern in unseren Tagen, vor unseren Augen und in
sogenannten «christlichen» Ländern, in denen seit zumindest eineinhalb
Jahrtausenden das Evangelium der Liebe Gottes und der Erlösung gepredigt

wurde und in denen die christlichen Kirchen in ihren Organisationen
überall vorhanden waren.

Nun ist aber «die Kirche» kein Abstraktum, sondern manifestiert sich
konkret im Kirchenvolk und in ihren berufenen Vertretern. Also ist die

Haltung «der Kirche» notwendigerweise stets die Summe von Einzelhaltungen.

Auch diese eher «mathematische» Bilanz fällt noch mager genug aus,
gemessen an der Tragödie des jüdischen Volkes. Doch ist es recht und billig,
daß auch die positive Kehrseite der Medaille gezeigt wird, und das hat Pfr.
Snoek dankenswerter Weise für den Bereich der nicht unter Rom stehenden
Kirchen getan. Bislang konnte man nämlich irgendwie den Eindruck haben,
dieses «kirchliche Verhalten» beträfe nur die römische Kirchengemeinschaft,
die sich auch auf diesem Gebiet als «stark in apologetischer Haltung» erwiesen

hat, wiewohl es heute wohl jedem wirklich objektiven und
unvoreingenommenen Beobachter klar ist, daß sie, zumindest in der Person ihres
Oberhauptes, wirklich in der Judenfrage kläglich versagt hat, und daß die
letzte Erklärung dieses Versagens im theologischen Antijudaismus zu suchen
ist. Doch auch aus diesem Kirchenbereich lassen sich Beispiele heroischen
Einsatzes und größter Opferbereitschaft anführen, wiewohl sie von anderen
Beispielen negativer Haltung leider weit in den Schatten gestellt werden.

Pfr. Snoek hat mit großem Fleiß eine Unzahl von Dokumenten
zusammengetragen und sowohl chronologisch als auch nach Sachgruppen geordnet
und jeweils in eine bestimmte Situation hineingestellt. Der erste Teil der
Arbeit ist allgemeinen Erwägungen gewidmet. Dann folgt im zweiten Teil,

60



nach Ländern geordnet, eine Übersicht über die Verhältnisse vor dem
2. Weltkrieg. Derselbe Aufbau wird im dritten Teil beibehalten, und zwar
wird unterschieden zwischen der Haltung der Kirchen in von den Deutschen
besetzten Ländern, in den Satellitenstaaten, in neutralen Ländern und in
Ländern, die mit Deutschland in Kriegszustand waren. Ein eigenes Kapitel
behandelt die Länder, in denen die Kirchen zu den Ereignissen schwiegen.
Die Einleitung, aus der Feder von Prof. Uriel Tal von der Hebräischen
Universität Jerusalem, bietet eine allgemeine Einführung in die diversen
Aspekte der behandelten Problematik und in ihren historischen Hintergrund.

Wie Pfr. Snoek in seinem Vorwort ausführt, ging seine Absicht dahin,
eine Art. Inventar von Dokumenten anzulegen, nicht aber, ein abschließendes

Urteil zu fällen, das der Geschichte vorbehalten bleibt: «Es scheint
gewiß verfrüht», schreibt er in diesem Zusammenhang (S. 2/3), «ein
endgültiges Urteil über viele Aspekte des Blutopfers fällen zu wollen. Es sei

fern von mir, zu behaupten, daß ich imstande sei, das letzte Wort über
einen besonderen Aspekt zu sagen, der hier zur Diskussion steht: die
Haltung der nicht-römisch-katholischen Kirchen. Ich kann und muß versuchen,
objektiv zu sein, aber ich kann nicht über der Situation stehen (I cannot be

detached), was übrigens wohl niemand aus unserer Generation zuwege bringt.
Doch bin ich überzeugt, daß unsere Generation die grundlegende Arbeit
tun kann und tun muß.»

Das - vorläufige - Ergebnis? Jenseits von «schwarz» und «weiß»:
deshalb hat Pfr. Snoek auch den Titel «The Grey Book» (Das Graubuch) gewählt.
Eine aufrichtige und im Interesse der objektiven Wahrheitsfindung wertvolle

Initiative. K. H.

John M. Oesterreicher, The Bridge, Volume V, Brothers in Hope. Herder
and Herder, New York 1970. 350 S. $ 7.50.

Nach jahrelanger Unterbrechung ist nun der 5. Band der von Msgr.
J. M. Oesterreicher, dem Leiter des Institute of Judaeo-Christian Studies an
der Seton Hall University herausgegebenen Publikation «The Bridge»
erschienen. Der Titel «Brothers in Hope» (Brüder in der Hoffnung) wurde
durch die «Judenerklärung» des II. Vaticanums angeregt, an deren «bewegter»

Ausarbeitung Prälat Oesterreieher Anteil hatte, wie auf dem
Schutzumschlag des Bandes ins Gedächtnis gerufen wird. Der Text der
«Judenerklärung» steht darum auch an erster Stelle und dient so gewissermaßen
als Ausgangspunkt.

Wir teilen völlig die Ansicht von Prälat Oesterreicher, daß der 28.
September 1964, als nach dem Versuch einflußreicher Kurienkreise, das Projekt
einer Judenerklärung endgültig «abzuschießen», zahlreiche Bischöfe in der
Konzilsaula spontan forderten, eine solche Erklärung müsse ergehen, «ein

großer Tag» war, gemessen an der Kirchengeschichte und der schweren
theologischen Belastung, die ab initio das Verhältnis der Kirche zum Juden-

61



tum überschattet. Und eine Kirchengemeinschaft steht ja auch nie allein
da. Jedenfalls hat sich die römische Kirche als erste zu einer offiziellen
Erklärung dieser Art durchgerungen, und diese Haltung blieb nicht ohne

Rückwirkung auf andere Kirchen.
Prälat Oesterreicher rückt auch von der - persönlich sehr verständlichen -

etwas merkwürdig anmutenden Euphorie ab, die er nach der Promulgation
der Konzilserklärung in Presseerklärungen an den Tag gelegt hat.
Merkwürdig deshalb, weil die Umtriebe der sogenannten «Traditionalisten» gegen
das Dokument doch allgemein bekannt waren, man sehr gut über die
unglaublichen Intrigen orientiert war, die sich diesbezüglich hinter den Kulissen
des Konzils abgespielt hatten, und die endgültige Version des Dokumentes
eine starke Abschwächung gegenüber der Erstvorlage darstellte.

Aber das alles ist heute Vergangenheit, und der Wert der Konzilserklärung

über die Juden liegt, wie Prälat Oesterreicher in seinem Vorwort sehr

richtig erklärt, vor allem in seiner Bedeutung für die zukünftige Entwicklung.

Das momentum, des Dokuments liegt in der Zukunft und es ist keineswegs

erstaunlich, daß, gemessen an der so stark belasteten Vergangenheit,
diese Zukunft unter Mühen «anläuft», wie es die Geschichte der
Zusatzdeklaration beweist, die im November 1969 vom römischen Einheitssekretariat

angenommen wurde und in den «Verließen» des päpstlichen
Staatssekretariats, in dem heute alle Fäden gezogen werden, verschwunden zu sein
scheint. Es wäre ja gegen den Sinn der Geschichte, zu erwarten, daß sich
ein zweitausendjähriges Mißverhältnis wie auf den Schlag eines Zauberstabs
hin plötzlich wandelt. Dazu bedarf es der ernsten Arbeit von Generationen,
denn der Komplex von Problemen, die sich zwischen dem Judentum und
der Kirche auftun, ist seriöser Natur und läßt sich nicht mit Erklärungen
und Neuformulierungen aus der Welt schaffen.

Dieser «Tiefenarbeit» ist der mit viel Sorgfalt vorbereitete Band der
«Bridge» gewidmet, in dem auf dem Boden der gemeinsamen Hoffnung
sowohl jüdische wie auch christliche Autoren zu den aufgeworfenen
Problemen Stellung nehmen.

Als erster jüdischer Autor ergreift Dr. E. L. Ehrlich aus Basel das Wort,
unter dem Titel: «Die Bedeutung von Vatican II für uns Juden» (Wath
Vatican II Means to Us Jews). In einer sehr sachlichen, von jeder Euphorie
freien Analyse kommt Dr. Ehrlich zu dem Schluß, daß die Konzilserklärung
letzten Endes der katholischen Kirche selbst einen größeren Dienst erweist
als dem Judentum, da sie ihr helfen kann, sich nach und nach von dem Gift
der antijüdischen Hetze freizumachen. Aber sie gibt auch den Juden
Hoffnung, eines Tages erfüllt zu sehen, was sie jahrhundertelang an der Kirche
schmerzlich vermißten : die brüderliche Solidarität zwischen Christen und
Juden im Geiste und in der Tat.

Der zweite Autor ist der bekannte jüdisch-liberale Publizist Schalom
Ben Chorin aus Jerusalem, mit einer Analyse des «Brüderlichen
Zwiegesprächs» (Fraternal Dialogue) auf der Basis Martin Bubers.

62



Dann schreibt Rabbi Jacob J. Petuchowski über «Die Dialektik der
Heilsgeschichte» (The Dialectics of Salvation History). Kr stellt fest, daß das
«brüderliche Zwiegespräch», zu dem Vatican II Christen und Juden einlädt,
nicht nur ein gegenseitiges Sich-Ernstnehmen von Seiten der Gesprächspartner

voraussetzt, sondern daß dazu, auf jüdischer und christlicher Seite,
eine Theologie des Partners vorhanden sein muß.

Michael Wyschogrod schreibt über «Israel, die Kirche und die Erwählung»

(Israel, the Church and Election). Auch Vatican II beansprucht für die
Kirche den Titel «neues Gottesvolk». Für das Judentum bedeutet das einen
weiteren Beweis für die Ablehnung der Erwählung des Stammes Abrahams
durch die Nationen. Wie muß sich Israel dazu verhalten? Als natürliche
Reaktion ablehnend, aber positiv gesehen liegt darin auch der Ausdruck der
«Eifersucht» der Kirche und die an sie ergangene Einladung, den Gott
Abrahams zu suchen und zu lieben. Da sich die Kirche geschichtlich gesehen
stets mit den Verfolgern des Judentums identifizierte, ist dieses Element
bis heute dem Judentum kaum bewußt geworden: Durch die Kirche ist das
Wort des Gottes Abrahams zu einem Teil der Völker gedrungen und hat so
eine aemulatio in Hinblick auf die Erwählung eingeleitet.

Die Reihe der christlichen Autoren beginnt mit dem Professor für AT
an der katholisch-theologischen Fakultät Paris, H. Cazelles, der einen
Beitrag über «Israel, der Glaube und die katholische Theologie» (Israel, the

Faith, and Catholic Theology) liefert. Cazelles stellt seinen Erwägungen das
Wort des Konzilsberichterstatters Abbé R. Laurentin voran: «Die Bedeutung

des jüdischen Volkes im Verhältnis zur Kirche.» Die durch die
Konzilserklärung aufgeworfene Problematik formuliert Cazelles folgendermaßen:
«Wenn der Jude nicht der Feind ist, der den Glauben zurückweist, durch
den ich erlöst bin, was ist er dann vor Gott für mich in der Welt, in der es

mir bestimmt ist, mit ihm zusammenzuleben? Was ist der Platz der Juden
und des Judentums in einer christlichen Vision, in der Jesus von Nazareth
als Christus und Erlöser den Eckstein bildet?» Die vom Konzil empfohlene
Kenntnis dessen, was für das Judentum Glaube ist, wird den katholischen
Theologen nach der Meinung Cazelles helfen, Israel den ihm gebührenden
Platz zu geben und ihn zu respektieren.

K. Hruby, Professor für Judentumskunde am ökumenischen Institut in
Paris, schreibt über «Gedanken zum Dialog» (Reflections on the Dialogue).
Er stellt vorerst klar, daß die Voraussetzungen für diesen «Dialog» auf
jüdischer und christlicher Seite nicht dieselben sind: Für die Kirche Christi
geht es dabei darum, Israels aktuellen Platz in der Heilsgeschichte recht zu
würdigen und sich über die Funktion des Volkes der ersten Erwählung innerhalb

des göttlichen Heilsplanes Klarheit zu verschaffen. Auf Grund des

gemeinsamen Erbes gehört Israel zu den Komponenten der Kirche, während
das Christentum für das Judentum theologisch gesehen kein Problem dieser
Art darstellt. Deshalb handelt es sich dabei um keinen «Dialog» aus gleichen
Voraussetzungen heraus. Hruby analysiert dann anhand jüdischer Quellen

63



die Darstellung des christlichen Phänomens durch jüdische Autoren im
Laufe der Jahrhunderte und schließt mit einer biblischen Studie über die
aktuelle Realität der Erwählung Israels.

Prof. K. Schubert, Ordinarius für Judentumskunde an der Universität
Wien, ist mit einem Artikel über «Das Volk des Bundes» (The, People of the

Covenant) vertreten. Im Zusammenhang mit der Konzilsdeklaration schreibt
Schubert: «Die Konzilsdeklaration fordert nicht nur die Katholiken auf,
die Schrift weniger oberflächlich zu lesen, und damit ohne antijüdische
Voraussetzungen. Sie weist auch auf die - oft nicht in ihrem Gewissen
verankerte - Tatsache hin, daß das Volk des Neuen Bundes in spiritueller
Hinsicht mit dem Stamm Abrahams verbunden bleibt. Wenn daher Katholiken

bestrebt sind, ihre Beziehungen zum Judentum auf eine legitime Basis
zu stellen, so haben sie die Pflicht, das Judentum so kennenzulernen, wie es
sich selbst sieht Wir haben nicht das Recht, hochmütig den (Unglauben >

der Juden zurückzuweisen, sondern müssen uns darüber klar werden, daß
dieser (Unglaube) aktuell gesehen Glaube ist, - der Glaube der Juden.»

Der Schüler von Prof. Schubert und nunmehrige Professor für
Judentumskunde an der katholischen Fakultät Luzern, C. Thoma, schreibt über
«Ausgangspunkte» (Points of Departure), der Tübinger katholische Alt-
testamentler H. Haag über «Jesus und die Tradition seines Volkes» (Jesus
and, His People's Tradition) und Prälat Oesterreicher selbst über «Gottesmord

als theologisches Problem» (Deicide as a Theological Problem). Er
analysiert in einer biblischen und theologischen Perspektive den Begriff
des Deicidiums und zitiert zum Abschluß einen Ausspruch des anglikanischen
Theologen Jakob Jocz (Christians and Jews, Encounter and Mission, deutsch
erschienen unter dem Titel Christen und Juden im Zwingli-Verlag, Zürich):
«Gott starb am Kreuz. Das ist für die Synagoge schlimmste Gotteslästerung,
und in gewissem Sinn trifft das ja auch zu. Nie haben menschliche Lippen
so etwas Unerhörtes behauptet. Und doch bildet gerade das das Herzstück
des Evangeliums. Karl Barth hat es die (Menschlichkeit Gottes) genannt,
die Solidarität Gottes mit dem sündigen Menschen.»

Prälat Oesterreicher kommt zu dem Schluß, daß der Terminus deicidium,
an dem auch heute noch manche namhafte katholische Theologen als
«traditionell» festhalten, letzten Endes das Mysterium der Passion herabwürdigt
und so nicht nur ein antijüdischer sondern auch ein antichristlicher Begriff ist.

Weitere interessante Beiträge und Buchbesprechungen bereichern diesen
wertvollen Band, den jeder gelesen haben sollte, der wirklich an einer klaren,
organischen Weiterentwicklung der jüdisch-christlichen Beziehungen interres-
siert ist. Mit Msgr. George C. Higgins von der U.S. Catholic Conference
begrüßen wir das Erscheinen des 5. Bandes der «Bridge» als «ein großes
Ereignis», nicht nur für die Beziehungen zwischen Katholiken und Juden
in den Vereinigten Staaten, sondern darüber hinaus für das Verhältnis der
gesamten Kirche Christi zum Judentum. K. H.

64


	Rezensionen

