
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Hebräische Maqamendichtung in Spanien

Autor: Dittmann, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wort ausdrücklich mit neSeb (wir werden uns setzen). D. Jarden
vermutet a.a.O., S. 436, in einem anderen Fall (Samuels Gedicht
Haj-jedîdîm jiStejûn, ZI. 2) für sob IPteh kahäm die Bedeutung
«Setz dich und trink wie sie». In einem solchen Zusammenhang
kommt der Bedeutung eines auffordernden sob - es könnte auch

qûm(ah) stehen - nicht allzuviel konkreter Inhalt zu.
3b gedacht: zamam, was er beschlossen hat; vgl. Gen. 19, 6; Dt. 19,

19; Klagel. 2, 17.

4a der Wolken Flut: wörtlich «die Wolken mit ihrem Regnen»,
b'-hayShnam. Biblisch nur Jer. 14, 22 und dann wieder in der
synagogalen Poesie. Zur Gewitterbeschreibung bringt D. Jarden
a.a.O. Parallelen aus anderen Gedichten Samuels.

5a Ofenflamme: le8ôn medûrdh, Flamme des Holzstoßes (auf dem
Herd bzw. unter dem Kamin).

6 Wörtlich: «Auf, trink aus dem Becher und dann wieder aus dem

Krug sowohl bei Tag als wie bei Nacht.»

HEBRÄISCHE MAQAMENDICHTUNG
IN SPANIEN

Von Herbert Dittmann, Köln

1 Entwicklung der weltlichen Dichtung

Die hebräische Literatur scheint einer schönen Dame zu
gleichen, die im Geruch der Heiligkeit steht: man kennt sie fast nur
von dieser Seite. Und dabei kann sie mit durchaus beachtlichen
weltlichen Reizen aufwarten Lange Zeit allerdings blieben sie

verborgen, denn Jahrhunderte hindurch herrschte im Judentum die

44



religiöse Dichtung vor. Auch nach Abschluß des biblischen Schrifttums

lassen sich ihre Spuren fast ununterbrochen durch die
talmudische und geonäische Zeit hindurch verfolgen, während die
weltliche Dichtkunst keinen namhaften Vertreter aufzuweisen hat.
Die wenigen, uns von ihr erhaltenen Proben beschränken sich auf
Gelegenheitsverse an bestimmte Persönlichkeiten. Nur in Arabien
gab es vor und in der Zeit Mohammeds hervorragende weltliche
jüdische Dichter, die jedoch in der Landessprache schrieben. Erst
seit dem 10. Jahrhundert entsteht in Spanien - Languedoc und
Provence miteingeschlossen - und später auch in Italien eine weltliche

hebräische Poesie, die an Schönheit, Wohllaut und Gedankenfülle

den großen Kunstdichtungen der Welt in keiner Weise
nachsteht1.

1.1 Perioden

Die Anfänge2 fallen in die Zeit des Kalifats von Cördoba.
Südspanien vor allem war der günstige Boden, auf dem sich die heitere

1 Literatur zum Ganzen : A. Diez Macho, La novelistica hebraica medieval,
Barcelona 1951; L. Dukes, Ehrensäulen und Denksteine zu einem künftigen
Pantheon hebräischer Dichter und Dichtungen, Wien 1837; H. Groß, Die
Satire in der jüdischen Literatur, Augsburg 1908; J. M. Milläs Vallicrosa,
Literatura hebraicoespanola, Barcelona 1967 ; H. Schirmann, Ham-mesôrerîm
benê dôram säl Mosäh 'ibn 'Äzrä' wlhûdâh hal-Lewi; in: Jedî'ôt ham-mäkön
leheqär has-sîrâh hâ-'ibrît, II, Berlin 1936, S. 117-211; IV, Berlin/Jerusalem
1938, S. 247-304; VI, Jerusalem 1945, S. 249-356; H. Schirmann, Has-sîrâli
hâ-'ibrît biSfârâd ûbeProvence, 2 Bände in 4 Teilen, Jerusalen/Tel Aviv
1960-19612; J. Schirmann, La poésie hébraïque du moyen âge en Espagne;
in: Mélanges de philosophie et de littérature juives, tomes 3, 4 et 5, années
1958-1962, Paris 1962, S. 171-210; M. Steinschneider, Manna, Berlin 1847;
A. Sulzbach, Dichterklänge aus Spaniens besseren Tagen, Frankfurt a. M.
19032.

2 Über die Anfangs- und Blütezeit der hebräischen Literatur in Spanien
geben Auskunft Mose ibn 'Ezra im 5. Kapitel (Geschichte der
spanischhebräischen Dichtung) seines Kitäb al-muhädarah wa'l-mudäkarah (Buch
der Erörterung und des Gesprächs) und Jehudah al-Harizi im 3. und 18.

Abschnitt des Tahkemoni. Mose ibn 'Ezras Buch ist von P. Kokowzoff in :

Vostocnyia zametki, Petersburg 1895, ediert. Das arabische Manuskript des

Kitäb in der Oxforder Bodleian Library ist dagegen noch nicht veröffent-

45



Seite der jüdischen Dichtkunst entwickeln konnte. Unter der
Herrschaft der Omajjaden (756-1031) begann für das kulturelle Leben
eine glanzvolle Zeit, in der Wissenschaft und Kunst, Philosophie
und Poesie bei den spanischen Juden einen großen Aufschwung
nahmen. Die ersten, uns faßbaren Ansätze liegen in der Zeit des

jüdischen Ministers der Kalifen rAbd ar-Rahmän III. (912-961)
und al-Hakam II. (961-976), Hasdaj ibn Saprut3 (ca. 915, Jaén -
ca. 970), einer der hervorragendsten Persönlichkeiten der jüdischen
Geschichte. Er berief die Dichter und Grammatiker Menahem ben

Saruq (ca. 910-970, aus Tortosa) und Dünas ben Labrat4 (ca.
920-ca. 980, geb. in Bagdad, aufgewachsen in Fes) nach Cordoba.
Ersterer schrieb schon Briefe in gereimter Prosa5, letzterem ist die

Einführung des Metrums nach arabischem Muster in die hebräische
Poesie zu verdanken6.

Die Zeit der Blüte, das «Goldene Zeitalter», umfaßt das Ende

licht. Jedoch besorgte davon eine Übersetzung ins Neuhebräische B. Halper
unter dem Titel Sirat Jisrä'el lerabbî Mosäh 'ibn 'Äzrä', Leipzig 1924. Davon
erschien eine Übersetzung des 5. Kapitels ins Spanische von J. M. Milläs
Vallicrosa, Un capitulo del Libro de Poética de Mose Aben'ezra, in : Boletin
de la Real Academia Espanola, XVII, Madrid 1930, S. 423-447. Eine Inhaltsangabe

des gesamten Buches nach dem Oxforder Manuskript gibt M. Schreiner,

Le Kitâb al-mouhâdara wa-l-moudhâkara de Moise b. Ezra et ses

sources, in: REJ 21, Paris 1890, S. 98-117 und REJ 22, Paris 1891, S. 62-81,
236-249. Mose ibn 'Ezras Ausführungen über rhetorische Figuren und
poetische Formen behandelt A. Diez Macho in einer ganzen Serie von Artikeln
in «Sefarad».

3 Der Name, ein Familienname, trägt romanisches Gepräge, auf das die
Partizip-Passiv-Endung «ut» hindeutet, die im Norden Spaniens häufig
vorkommt. Ähnliche Beispiele: Morrut, Matut u. a. und mit Femininendung:
Pacuda. Vgl. J. M. Milläs Vallicrosa, Desinencias adjetivales romances en
la onomâstica de nuestros judios, S. 128f., in : Estudios dedicados a Menéndez
Pidal, tomo I, Madrid 1950, S. 125-133.

4 Die Endung «at» erscheint auch in Namen wie Pesât, Laniado u. ä.
oder als «et» in Bonet, Cabret u. a. m.; vgl. Milläs, Desinencias S. 129f.

5 Natürlich hielt er sich dabei an Vorbilder aus dem arabischen Raum,
wo diese Kunst ihre farbigsten Blüten trieb; vgl. A. Mez, Die Renaissance
des Islams, Heidelberg 1922 (Nachdruck Hildesheim 1968), S. 230-241.

6 Vgl. H. Brody, 'AI ham-misqäl ha-'arâbî bassîrâh hâ-'ibrît, in : Sefär haj-
jôbel 1'-'professor Semû'el Krauß limlo't lô sib'îm sänäh, Jerusalem 1937,
S. 117-126.

46



des Kalifats von Cördoba, die erste Periode der Kleinkönigreiche
(1031-1086), die Herrschaft der Almoraviden (1086-1147) und die
sich gleichzeitig bis zum letzten Drittel des 12. Jahrhunderts
erstreckende 2. Periode der Kleinkönigreiche. Mit Smuel ibn Negrella7
han-Nagid (993, Mérida - 1056, Granada), einer Ausnahmeerscheinung

in seiner vielfältigen Begabung, nahm sie einen machtvollen
Auftakt. Er war Wezir und General der Ziridenkönige Habus
(1025-1038) und Bädis (1038-1076) und zog zahlreiche Dichter und
Gelehrte an den Hof von Granada. Das Studium arabischer Gedichte
und theoretischer Schriften über die Verskunst ließ einen
hochentwickelten Sinn für den dichterischen Ausdruck entstehen und
führte in der glücklichen Verbindung von Poesie und Grammatik
zu meisterhafter Beherrschung, ja spielerischer Eleganz der Sprache.
Die herausragenden Gestalten der Zeit der Hochblüte sind Slomoh
ibn Gabirol (1020, Malaga - 1058, Valencia?) als glanzvoller
Auftakt, dann das Dreigestirn Mose ihn "Ezra (ca. 1060, Granada, bis
1139, Abraham ibn 'Ezra (1092, Tudela8 -1167, Calahorra?) und
Jehudah hal-Lewi (1075, Tudela8 -1143, Ägypten) als Klassiker
und schließlich Jehudah al-Harizi (1165/70, Toledo? -1234,
Provence?) als Ausklang einer großen Zeit.

Die folgende Periode, die sich von der Herrschaft der Almohaden
(1147-1269) bis in die Mitte des 14. Jahrhunderts erstreckt, ist
trotz einer Fülle an behandelten Themen für den poetischen Bereich
als Stillstand anzusehen. Aus der Vielzahl der Dichter sei einzig

7 Die Endungen, «ellus (eil, el, iel)» und «olus (ol, uel)» sind romanische
Diminutivendungen, wie sie in der spanisch-islamischen Sprachlandschaft
üblich sind; z. B. Bahiel (Baifiel), ein Name arabischen, Abrabanel hebräischen

oder Ferrusel romanischen Ursprungs ; vgl. Millâs, Desinencias
S. 131 f.

8 Nach dem Kitäb al-muhädarah kommen beide Dichter aus
derselben Stadt. Die sehr unsichere Lesart «tolitoli» (aus Toledo) muß beim
Abschreiben durch Verwechslung mit «tutili» (aus Tudela) entstanden sein.
Aus dem Akrostichon in einem der Gedichte Abrahams geht zudem hervor,
daß er aus Tudela stammt. Vgl. H. Schirmann, 'Efoh nôlad Jehüdäh hal-
Lewi, in: Tarbiz X, Jerusalem 1939, S. 237-239; D. Gonzalo Maeso, Manual
de historia de la literatura hebrea, Madrid 1960, S. 487 ; M. Millâs Vallicrosa,
La poesia sagrada hebraicoespanola, Madrid/Barcelona 19482, S. 97; Millâs,
Desinencias S. 128.

47



Todros ben Jehudah Abu'l-*Afiah (1247, Toledo -1306,
hervorgehoben.

Die restlichen 150 Jahre bis zur Vertreibung bilden mit ihren
widrigen Verhältnissen und polemischen Auseinandersetzungen die
Periode des Niedergangs. Als Poet ragt noch deutlich Slomoh ben
Mesullam de Piera (1340/50-1420, hauptsächlich in Zaragoza) aus
ihr hervor, der von den jüdischen Dichtern, die nach der Vertreibung

die Tradition der spanischen Schule im Nahen Osten
fortsetzten, hoch geschätzt wurde.

1.2 Neue Formen

1.2.1 in der Poesie

Ode (qasidah), Satire (higä') und Elegie (martijah) sind die

poetischen Gattungen, die die arabisch-spanischen und - im
Anschluß an sie - auch die hebräisch-spanischen Dichter bevorzugt
pflegen. Sie singen von Wein, Freundschaft und Liebe, von
Gastmählern, Lustgärten und Blütenpracht, sie preisen die geistreiche
Kunst der Dichter und tiefe Weisheit der Philosophen, sie feiern
glanzvolle Taten und glückliche Ereignisse, auch Siege und Heldentaten

im Krieg.

1.2.1.1 Vers und Metrum9. Mit den neuen Themen werden,
wenn auch modifiziert, neue Formen übernommen, ja, eine radikale
Umwandlung der traditionellen biblischen und nachbiblischen
Strukturen vollzieht sich. Besonders zeigt sich dies in der Metrik,
wo ein Übergang wie der vom akzentuierenden zum quantitieren-
den System wohl kaum ohne eine ähnliche Umformung des
phonetischen Systems erfolgen konnte. Dieser Vorgang dürfte einen

9 Vgl. N. Aliony, Tôrat ham-misqâlîm säl Dünas, Jehûdâh hal-Lewî
we'Abraham 'ibn 'Azrä', Jerusalem 1951; Y. Bacon, Perâqîm behitpatehût
ham-misqâl säl has-sîrâh hâ-'ibrît, Tel Aviv 1968; H. Schirmann, Has-sîrâh
hä-'ibrit II/2, S. 719-737; ders., La métrique quantitative dans la poésie

hébraïque du Moyen Age, in: Sefarad VIII, Madrid/Barcelona 1948,
S. 323-332.

48



längeren Zeitraum beansprucht haben, wenngleich ihn auch das
Arabische als Umgangssprache vieler Juden erleichtert haben mag.
Sieht man jedoch das Wesen der Metrik darin, den natürlichen
Rhythmus einer Sprache zu stilisieren und zu normieren, so muß

man das neue, sehr kunstvolle System eher als Werk einer Schule
denn als Ausdruck der geläufigen, gehobenen Sprache ansehen.

Die Grundelemente der neuen Metrik sind tenü'äh (Bewegung),
eine lange Silbe (-), und jäted (Pflock), eine kurze10 und eine lange
Silbe (<j-). Je nach Art und Zahl ihrer Zusammensetzung ergeben
sich aus ihnen die Versfüße sowie auch die Metren (misqälim).
Hauptsächlich kommen 12 verschiedene Metren und ihre Variationen

vor, von denen die häufigsten Wäfir (v /u /o—//u
u /u —.) und Kämil (—u-/—u-/—u-//—u-/—u-j—u-.)
sind. Die Zäsur, die ebenso wie in der biblischen und arabischen
Metrik ein grundlegendes Element bildet, teil den Vers (bajit) in
zwei Halbverse: Eingang (dälät) und Schließer (söger).

1.2.1.2 Reim und Strophe11. Gegenüber früher erfährt nun auch
der Reim (harûz) eine systematische Ausbildung. Man unterscheidet
ihn nach Art und Stellung. Bezieht er sich auf nur einen Endbuchstaben,

so nennt man das Gedicht sir Aber (erträglich), auf zwei
sir râ'ûj (angemessen), auf drei und noch mehr sir mesubbäh

(lobenswert). Steht er nur an Ende des ganzen Verses und bleibt
sich durch die ganze Komposition gleich a), so spricht
man von sir qasûr (verbunden; arabisch: qasidah), steht er am
Ende beider Halbverse und bleibt sich gleich a a), von
sir harûzî (aufgereiht; arabisch: urguzah). Wechselt er - einfachste
Form a b, sir mesulläb (verkettet; arabisch: tasmit) -,
so wachsen die Möglichkeiten zu Kombinationen über den sir

10 Die kurze Silbe kann gebildet werden durch Swä' mobile, Hätef-Vokale
und Waw süräq am Anfang eines Wortes, wenn ein Konsonant mit Vokal
folgt, z. B. ü-mäh.

11 Ähnlich ausführliche Abhandlungen über Reim und Strophe wie die
über das Metrum gibt es anscheinend nicht. Schirmann bietet jedoch in Has-
sîrâh hâ-'ibrît II/2, S. 734-737 eine kurze Zusammenfassung. Milläs,
La poesia sagrada S. 55-70, legt den Akzent seiner Ausführungen auf
die Strophenformen.

49



mehulläq (geteilt), den Kehrreim und den «Gürtel» bis hin zum
kunstvollen Aufbau ganzer Strophen.

1.2.2 in der Prosa

Das Suchen nach dem Neuen, dem Ungewöhnlichen, dem
Geistreichen greift auch auf die Prosa über. Eine Fülle von Erzählungen,
Fabeln, Gleichnissen, Satiren und Novellen trägt zur Bildung und
Erheiterung bei und wetteifert um die Gunst des Lesers. Dabei
machen es die Autoren sich und den Lesern durch einen kunstvoll
gehandhabten Musivstil (sibbüs; arabisch: iqtibäs)12 nicht leicht,
der, wenn man seine ganze Feinheit auskosten will, perfekte Kenntnis

wenigstens der bekanntesten Schriften - hier Bibel, dort Qoran

- voraussetzt. In immer neuen, oft recht witzigen, ja auch delikaten
Zusammenhängen sind Schriftstellen mosaikartig in den Text
eingefügt und geben dadurch dem Ganzen eine anmutig leichte und
doch hintergründige Note.

Auch der Reim feiert jetzt seinen Einzug in die Prosa und
verwandelt sie dadurch in eine Art Poesie ohne Metrum, gewissermaßen
das Gegenteil des Blankverses. Natürlicherweise herrscht hier in
Reimart, Anzahl und Länge der einzelnen Glieder ungleich größere
Freiheit als im metrischen Gedicht, wodurch sich auch größere
Möglichkeiten in der Ausdrucksweise ergeben. Diese Reimprosa
(melisäh harûzît; arabisch : sag'), die wegen ihrer Herkunft von den
heidnischen Wahrsagern im islamischen Raum anfangs verpönt
war, war um die Mitte des 9. Jahrhunderts in die offizielle Predigt
eingedrungen und prägte etwa 50 Jahre später den rhetorischen
Briefstil. Vom 10. Jahrhundert an breitete sie sich, von Bagdad
ausgehend, über den ganzen arabischen Raum aus. Die hebräischen
Dichter Spaniens nahmen sie schon sehr bald und sehr geschickt
auf und besaßen damit zugleich die Grundlage für eine ganz neue
literarische Gattung: die der Maqame (mahbärät) - eine Verbin-

12 Vgl. dazu A. Diez Macho, Distribuciön, pleonasmo, digresiön, discurso
dudoso, afirmativo y negativo, proverbios y enigmas, iqtibäs, in : Sefarad XI,
Madrid/Barcelona 1951, S. 3-35, besonders S. 28-35.

50



dung der drei Elemente Reimprosa, Musivstil und metrisches
Gedicht.

2 Maqamendichtung und -dichter

2.1 Entstehung der Maqamenliteratur13

2.1.1 Name

Maqäm bedeutet im Arabischen «Standort, Ort» (ebenso wie
im Hebräischen mäqöm), weiterhin dann den Ort, an dem man
sich zur Unterhaltung versammelt. Bereits bei den älteren arabischen

Dichtern erscheint dieses Wort in der abgeleiteten Bedeutung
von «stehende Versammlung», dann «Stammesversammlung» und
wird schließlich auch auf die gesellschaftlichen Empfänge
angewandt, auf denen die omajjadischen und früh-'abbasidischen Kalifen

fromme Männer zu erbaulichen Vorträgen bei sich empfingen.
So nimmt es die allgemeinere Bedeutung von «Auftreten (des
Redners)», dann «Ansprache» und «Vortrag» an. Aus dem Plural
«maqämät» wird schließlich ein Singular «maqämäh» neugebildet
als Bezeichnung für eine bestimmte literarische Gattung, die
zwischen Epos und Drama steht, nach unserer Auffassung eine Art
Erzählung oder Novelle. Mehrere davon, die sich um eine bestimmte
Person - weniger um eine gemeinsame Sache - ranken, können,
wenn auch nur locker aneinandergereiht, so etwas wie einen
Roman bilden.

2.1.2 Herkunft und Entwicklung

Um 900 wird die Maqame zur Bezeichnung der Bettleransprache
gebraucht, die sich der zunehmenden literarischen Bildung wegen
in gewählte Ausdrucksweise kleiden mußte. Gegen Ende des 10.

Jahrhunderts sind Schilderungen der fahrenden Leute, ihrer Spra-
13 Vgl. C. Brockelmann, Makäma, in : Enzyklopaedie des Islam, Band III,

Leiden/Leipzig 1936, S. 174-177.

51



che und Streiche geradezu in Mode. Nicht wenig trug dazu der
Literatenkreis bei, mit dem sich der Bujidenwezir ihn 'Abbäd
(938-995), «Sähib» genannt und berühmtester Wezir seiner Zeit, in
Raij14 umgab. Dieser hochgebildete Mann - der Katalog seiner
Bibliothek umfaßte allein zehn Bände - liebte neben der Wissenschaft

ebensosehr die neue Dichtung und zeigte sich als
großzügiger Mäzen. Als z. B. der Dichter az-Za'faräni ihn um ein
florettseidenes Kleid anging, wie er es bei seinem bunten Hofstaat gesehen
hatte15, antwortete ihm der Wezir: «Ich habe von Man ibn Zâ'da
gelesen, daß ein Mann ihn bat: <Mache mich beritten, Fürst!) Da
hieß er ihm ein Kamel, ein Pferd, ein Maultier, einen Esel und eine
Sklavin geben und sagte : < So ich wüßte, daß Gott noch ein anderes
Reittier geschaffen hat, würde ich dich ebenfalls daraufsetzen.)
So lassen wir dir jetzt von Florettseide Gubba, Hemd und Rock,
Hosen, Turban, Taschentuch, Umschlagstuch, Mantel und Strümpfe
geben. Wenn wir ein anderes Kleidungsstück wüßten, das aus
Florettseide gemacht wird, hätten wir dir es auch gegeben16.» Der
stets offenen Hand und seinem losen Mund - der Sähib konnte sich
einen treffenden Reim nicht verkneifen, selbst wenn er dadurch in
größte Gefahr geriet - entsprach auch ganz seine Vorliebe für die
lockeren Sitten und Gebräuche des fahrenden Volkes. Er verstand
und pflegte die Gaunersprache, die Sprache der «Kinder Sasans»17,

und unterhielt sich darin oft mit dem Dichter Abu Duläf al-Hazragi.

14 Das alte Ragha in Medien, dessen Ruinen etwa 8 Kilometer südöstlich
von Teheran liegen; vgl. auch Rhagoi in Tob. 1, 14 u. ö. und vielleicht auch
Rhagau in Jud. 1, 15.

15 Der Geograph ibn al-Faqïh erwähnt in seinem nur noch in einem Auszug

erhaltenen Kitäb al-buldän (um 903) - Ausgabe von M. J. de Goeje,
Leiden 1885 - unter den bedeutenden Erzeugnissen Raijs im 10. Jahrhundert
vor allem Seidenstoffe und andere Gewebe.

16 at-Ta'fdibi, Jatïmah ad-dahr fi mahäsin ahl al-'asr III, 34;
Übersetzung der Stelle bei Mez, Renaissance S. 96. At-Ta'älibi (961-1038)
schreibt in diesem Werk - Ausgabe: Damaskus 1887; Index dazu: Calcutta
1915 - über die Dichter seiner Zeit und der vorangegangenen Generationen,
nach Ländern geordnet.

17 Sasan d. Ä., der Gründer der 4. persischen Dynastie, ist in der Volkssage

zum Stammvater der Bettler und Landstreicher geworden, weil er, von
seinem Vater Bahman vertrieben, ins kurdische Gebirge ging und mit einem
Anhang von fahrenden Leuten ein abenteuerliches Leben führte.

52



Dieser hatte die sog. Sasaniden-Qaside, ein langes Gedieht mit
ausführlichen Erklärungen über das pfiffige Bettler- und Gauklervolk,
verfaßt und damit den unmittelbaren Vorgänger der literarischen
Gattung der Maqame geschaffen.

2.1.2.1 al-Hamadäm. Diese eigentliche literarische Gattung
verdankt ihr Leben dem Abu'l-Fadl Ahmed ihn al-Husain ihn Jahjä
ihn Sahd ihn Bisr aus Hamadän18, kurz «al-Hamadäm» genannt
(969, Hamadän -1007, Herät in Horäsän19). Im Kreis des ihn
"Abbäd kam seine Begabung für die kurze, rhetorisch zugespitzte
und dramatisch bewegte Erzählung besonders zur Geltung. Die
Frucht davon waren eine Reihe von Maqamen, von denen die 31.,
die Rusäfah-Maqame wie die Qaside von Abu Duläf eine Zusammenstellung

rotwelscher Ausdrücke bringt. Um 995 veröffentlichte dann
al-Hamadäm als erster ein Werk mit dem Titel «Maqämät» und
schuf darin einen typischen Vertreter des vagabundierenden Litera-
tentums, dem er selbst angehörte und das die Erbschaft der
frühislamischen Higä'dichter20 angetreten hatte. Von den 400 Maqamen,
die er - wie er behauptet - geschrieben hat, sind allerdings nur
52 erhalten21.

In fast allen Erzählungen treten als Hauptpersonen der Erzähler
Tsä ben Hisäm und der «Held» Abu'l-Fath al-Iskanderi22 auf. Er
erscheint in verschiedenen Rollen : als Gaukler, Gelehrter, Prediger,
Zechpreller, Bettler usw. Diese originelle Idee und ihre oft recht
witzige Durchführung bedeutete in ihrer Gruppierung der Auftritte
um einen einzigen Mann einen großen Fortschritt und wäre, wenn
die Figur des Helden plastischer herausgearbeitet worden wäre,

18 Von den Hellenen Ekbatana, in Esr. 6, 2 'Alimetä' genannt.
19 Er soll infolge eines Sehlaganfalls scheintot begraben worden sein und

«heraus» gerufen haben; vgl. C. Brockelmann, Geschichte der arabischen
Literatur, Band 1, Leiden 19432, S. 94; Mez, Renaissance S. 236, Anm. 4.

20 Higä' : ursprünglich Schmähgedieht, dann zur eigentlichen literarischen
Gattung entwickelt und zur Satire geworden.

21 Ausgabe: Beirut 1889 u. ö. mit einem Kommentar von Muhammad
"Abduh. - Ins Deutsche übersetzt sind sie von O. Rescher, Die Maqâmen
des Hamadsânî aus dem Arabischen übersetzt; Beiträge zur Maqâmen-
Literatur, Heft 5, Leonberg 1913.

22 D. i. aus Alexandrien.

53



schon das Fundament zu einer größeren Form gewesen: der des

Schelmenromans.
In formaler Hinsicht war die Übertragung des höheren Briefstils

in Reimprosa auf die Erzählungen neu. Neu war auch die
Aufnahme von Gedichten23, die an Höhepunkten die Reimprosa ablösten

und fortan auch zur Gattung der Maqame gehörten.

2.1.2.2. al-Harm. Erst ein Jahrhundert später nahm Abu
Muhammad al-Qäsim ihn 'Ali al-Hann (1054-1122), Sohn eines
reichen Palmengutsbesitzers aus Masan bei Basrah, in Basrah später

Chef des Nachrichtendienstes und als Gelehrter bekannt, das

neugeschaffene Muster wieder auf. Angeregt dazu wurde er vom
Wezir Anusarwän des 'abbasidischen Kalifen al-Mustarsid billali.
AI-Hanns Absicht war es weniger, seinen Helden lebendig zu
gestalten und seine Umwelt zu schildern, als vielmehr seine Geschichten

mit allen syntaktischen und lexikalischen Finessen auszustatten,

die den Leser mehr fesseln und beschäftigen sollten als der
Inhalt. So erfuhr diese Gattung zwar nicht eine Weiterführung,
erreichte jedoch in der einmal gegebenen Art ihre klassische Form ;

Reimprosa, Musivstil und metrisches Gedicht beherrscht al-Hariri
in gleicher Weise meisterhaft. Seine maqämät24 wurden so

jahrhundertelang neben dem Qoran zum populärsten Buch in der
islamischen Welt und von vielen glossiert und kommentiert. Sie

übertreffen die Maqamen al-Hamadäms zwar nicht an Ideenreich-

23 Das erinnert an die Prosa mit Verseinlagen (Prosimetrum) der Satiren
des Menippos von Gadara (1. Hälfte des 3. Jahrhunderts v. Chr.), wo die
Verse mit der Handlung organisch verbunden sind und sie weiterführen; im
Anschluß an Menippos dann auch Varro (Saturae Menippeae), Seneca

(Apocolocyntosis Divi Claudii), Lukianos ganz allgemein und - wenigstens
vom Formalen her - Boethius (Consolatio philosophiae) und Dante (Vita
nuova).

24 Ausgabe von S. de Sacy, Paris 1822; zweite, von J. Reinaud und J.
Derenbourg revidierte und vermehrte Auflage, Paris 1847-1853. Eine
vorzügliche deutsche Nachbildung schuf F. Rückert, Die Verwandlungen des

Abu Seid von Serug oder die Makamen des Hariri, Stuttgart 18261 (Erster
Teil), 18372. In den nach der 7. Auflage 1878 erschienenen Ausgaben ist
jedoch nur ein Teil der übersetzten Maqamen gedruckt. Zuletzt (Stuttgart 1966)
sind von A. Schimmel 24 Maqamen als Reclam-Bändchen herausgegeben
worden.

54



tum, jedoch weit an Scharfsinn, sprachlicher Gewandtheit,
künstlerischer Vollendung und poetischem Geist.

In den Mittelpunkt der von dem Erzähler al-Härit ihn Hammäm
berichteten Anekdoten stellt al-Harin seinen Helden Abu Zaid aus
Sarug25, einen in allen Sätteln gerechten Abenteurer, talentiert
genug, auf jedem Platz, auf den er geworfen wird, mit Ehren zu
bestehen, einen Bohémien von sprühendem Witz, reichsten sprachlichen

Mitteln und großer Bildung. Er hat seinen eigenen Codex,
unterwirft sich nicht der herrschenden Moral, führt ein freies
Wanderleben ohne Bindungen, gibt sich bisweilen auch Ausschweifungen

hin und gewinnt durch seine Geistesprodukte und kleine
Schwindeleien die Mittel für seinen Lebensunterhalt. Die Namen
der Hauptfiguren scheinen mit Absicht gewählt zu sein : Abu Zaid :

Vater der Fruchtbarkeit; al-Härit ibn Hammäm: der Landmann,
der Sohn desjenigen, der viel für andere sorgt. Wegen der Hauptfigur

des poetischen Vagabunden hat sich für diese Art Maqamen
der Name «Landstreichermaqamen» eingebürgert.

Sie wurde jedoch nicht zur allein herrschenden. Die Zahl der
auf al-Harin folgenden arabischen Maqamendichter erreicht fast
drei Dutzend; ihre Themen behandeln Gegenstände aus religiösen
wie profanen Gebieten, reichen von strenger Morallehre bis zu
lasziver Liebespoesie ; keiner aber hat auch nur annähernd al-Hariris
Eleganz erreicht, was auch erklärt, daß nicht alle diese Sammlungen

gedruckt worden sind.

2.2 Hebräische Maqamendichter in Spanien26

Die im Arabischen so beliebte Gattung reizte auch in anderen
Literaturen zur Nachahmung. Die ersten und gelehrigsten Schüler
auf diesem Gebiet waren die Juden, und hier besonders die Juden

25 Stadt (und Landschaft) in der oberen Euphratgegend, das alte Anthe-
musia.

26 Besonders sei hier auf J. Schirmanns «Verzeichnis der hebräischen
Maqamen-Dichter» hingewiesen in: Die hebräische Übersetzung der Maqamen

des Hariri, Frankfurt a. M. 1930, S. 111-132, das die bis 1929 erschienenen

Textausgaben, Übersetzungen und Abhandlungen aufführt. Bis 1960

55



Spaniens. Neben arabischen Dichtern wie Abu't-Tähir Muhammad
ibn Jusuf al-Astarkuni27 (gest. 1143 in Cordoba) und dem berühmtesten

Kommentator der Haririschen Maqamen, Abu'l-'Abbäs as-
Sarisi28 (gest. 1223), begannen sie schon vom 12. Jahrhundert an,
ihre «Novellen» im neuen Stil der Maqamen zu schreiben. Die Zeit
ihrer Wirksamkeit reichte bis zum Ende des 15. Jahrhunderts, also

von der Zeit der maurisch-islamischen Gegenoffensive aus Afrika
einerseits, und dem damit verbundenen endgültigen Übergang von
der spanisch-christlichen repoblacion zur reconquista andererseits,
bis hin zu ihrem Abschluß und der Vertreibung der Juden aus
Spanien im Jahre 1492.

2.2.1 Slomoh ibn Saqbel

lebte in der 1. Hälfte des 12. Jahrhunderts in Andalusien und
ist der älteste, uns bekannte hebräische Maqamendichter29. Von

ist die Literatur von ihm weitergeführt in Has-sîrâh hâ-'ibrît wo auch
jeweils eine Auswahl von Maqamen der einzelnen Dichter - oder bei
kleineren Werken der ganze Text - gedruckt ist.

27 D. i. aus Estercuel (Provinz Teruel).
28 D. i. aus Jerez. An der Sehreibweise Sarisi ist übrigens noch die alte

Lautung von j im Kastilischen zu erkennen, bevor im 16./17. Jahrhundert
der LautWechsel von j zu x eintrat; vgl. R. Lapesa, Historia de la lengua
espanola, Madrid 19666, S. 219-241. Das judeo-espanol entspricht daher
noch in etwa dem phonetischen System Nebrijas (Elio Antonio Nebrija,
Gramätica castellana, 1492, hrsg. von Galindo/Ortiz Munoz, 2 Bände, Madrid
1946, Faksimileausgabe. Die erste systematische Grammatik einer romanischen

Sprache!), z. B. bruxa, gelautet: brusa; dixo: diso; hijo: igo; once:
ondse; 11 wird zu y (cabayero) oder verschwindet ganz (castio).

29 Name und Lebenszeit dieses Dichters sind nur von al-Harizis Tah-
kemoni her bekannt. Inhalt und Stil der vorliegenden Maqame gaben schon
zu der Vermutung Anlaß, sie sei erst im 13. Jahrhundert entstanden, so daß
also mit zwei Maqamen desselben Titels zu rechnen sei, von denen die erste,
die von ibn Saqbel, dann nicht mehr erhalten sei. So H. Brody, Über die
Maqame Ne'um 'Aser, in: Zeitschrift für hebräische Bibliographie IV, Berlin

1900, S. 58-60; und auch Schirmann in Nr. 13 seines Verzeichnisses der
hebräischen Maqamen-Dichter. J. Zinberg, Die Geschichte fun der Literatur
bei Jiden, Band I, Wilna 1929, S. 237-239, ordnet im Anschluß an A. Har-
kavy die Maqame einem gewissen Abu 'Ijjob ben Sahal zu. Diesen hält Diez,

56



ihm stammt die Maqame Ne'um 'Aser bän Jehûdâh30. Al-Harizi
führt im Tahkemoni über ihn aus: «Auch R. Salomo ben Zibkel,
sein Verwandter, - ist der Musen Bekannter; - er ist Verfasser von
dem schönen Gedicht, - das anfängt: <Also Ascher ben Jehuda
spricht31.)» Die Erzählung - man könnte sie leicht übertreibend
auch «Der Weiberheld» nennen - schildert die ungewöhnlichen
Erlebnisse eines Jünglings in einem Harem. In der Waldeinsamkeit
an der Seite seiner Geliebten sehnt Aser ben Jehudah sich nach
etwas mehr Geselligkeit und Abwechslung und zieht fortan das

lustige Treiben im Kreis seiner Freunde vor. Ein Liebesbriefchen,
das ihm mit einem Apfel im Vorbeigehen aus einem Palast zuge-

La novellstica S. 22, Anm. 1, mit J. A. Klausner, Han-nöbälah bassifrût
hä-'ibrit, Tel Aviv 1947, S. 65ff., für Abu 'Amr Josef bon Ja'aqob ben Sahal,
einen von Mose ibn 'Ezra in seinem Kitäb sehr lobend erwähnten Dichter,

der 1123 in Cördoba starb. Letztere Lösung läuft darauf hinaus, ihn mit
dem von al-Harizi als Verwandten ibn Saqbels erwähnten Josef ben Sahal
gleichzusetzen. Schirmann lehnt diese und auch seine eigene, frühere Lösung
ab ; vgl. dazu seine neueren Ausführungen in : Ham-mesôrerîm in :

Jedî'ôt II, S. 152-162; und in: Has-siräh hä-'ibrit 1/2, S. 554-565.
Nach ihm war der Dichter wahrscheinlich Zeitgenosse Jehudah hal-Lewis,
von dem er einen bekannten Vers bringt (vgl. Has-siräh hä-'ibrit 1/2,
S. 564); sein Familiennahme dürfte Sahal gewesen sein, Saqbel dagegen ein
Beiname, zusammengesetzt aus arabisch «çaqab» «groß, schlank» und der
romanischen Diminutivform «el», eine Koseform, die Vertraulichkeit,
Zuneigung und Freundschaft ausdrückt und besonders an der spanischen
Levante und in Andalusien verbreitet war; vgl. dazu Millâs, Desinencias
S. 130. Auch der in einer späteren Handschrift auftauchende Name Abu
Ijjob ben Sahal erklärt sich daraus, daß im Mittelalter bei Juden, die Slomoh
hießen, Abu Ijjob üblicher Beiname war. - Sechs Handschriften enthalten
den Text der Maqame oder Teile davon.

30 «Also spricht Aser ben Jehudah.» - Text: Schirmann, Has-siräh
hä-'ibrit 1/2, S. 554-565. - Hier und im folgenden ist jeweils nur die
letzte Ausgabe genannt. Soweit Übersetzungen vorhanden sind, werden vor
allem die ins Deutsche, bei Nichtvorhandensein oder Unvollständigkeit auch
die in andere Sprachen aufgeführt.

31 Übersetzung: S. I. Kaempf, Niehtandalusisehe Poesie andalusischer
Dichter, Prag 1858, S. 12; Text: P. de Lagarde, Judae Harizii Macamae,
Göttingen 1883 (Nachdruck Hannover 1924), 3, 6, 47f. (Die Textstellen sind
hier nur deshalb nach Lagarde zitiert, weil seine Einteilung eine genaue
Stellenangabe ermöglicht.) Der im obigen Zitat genannte Verwandte ist
Josef ben Sahal.

57



worfen wird - die Schöne sieht er nur kurz am Fenster -, läßt ihn
auf der Suche nach ihr mit einem tobenden, männlichen Wesen
zusammenstoßen. Beim Erscheinen der verliebten Herrin entpuppt
sich dieses Wesen jedoch als ihre Dienerin. Aser sieht sich am Ziel
seiner Wünsche, als die Schöne huldvoll ihren Schleier lüftet, und
steht dann wie vom Donner gerührt vor seinem bärtigen Freund
'Adulami, der ihn lachend zum Trinken einlädt.

Diese Art Erzählung mit ihren Verkleidungen ist typisch für
eine islamische Umgebung, in der der Schleier ja nichts Auffälliges
ist. Die Sprache paßt sich in Reimprosa und Gedicht dem Inhalt
gut an und ist geschickt und kühn mit lockeren Scherzen gewürzt -
Scherzen, die selbst das Heilige nicht verschonen! Gleichwohl
eröffnet der Autor pietätvoll sein Werk mit einigen ermahnenden
Versen über die religiöse Praxis. Ob ihm schon hebräische
Dichtungen als Vorbild dienten, ist nicht bekannt.

2.2.2 Unbekannte Dichter

haben, wie al-Harizi im Vorwort des Tahkemoni32 ausführt, ohne

Erfolg schon vor ihm eine Übertragung des Maqamen al-Hanris
ins Hebräische versucht.

2.2.3 Jishaq ben Crespin

Über ihn ist nicht viel mehr bekannt, als daß er eine geachtete
Persönlichkeit des 12. Jahrhunderts war. Mit einigen Mitgliedern
der Familie stand Jehudah hal-Lewi in Verbindung und widmete

Jishaq ein Gürtelgedicht33. Al-Harizi erwähnt ihn34 als Verfasser
32 Text bei Lagarde 0, 9, 52-56; Text und Übersetzung bei S. I. Kaempf,

Die ersten Makamen aus dem Tachkemoni oder Diwan, des Charisi nebst
dessen Vorrede, Berlin 1845, S. 91-93.

33 Diwan I, S. 109, hrsg. von H. Brody, Berlin 1901.
34 Text bei Lagarde 3, 6, 60; Übersetzung bei Kaempf, Nichtandalusi-

sche Poesie S. 13: «Von den Edlen Spharad's zeichnete sich aus im
Gesang: - lt. J'izchak ben Krespin, ein Mann von hohem Rang; - er ist
Verfasser einer Sittenlehre in poetischer Gestalt, - ausgezeichnet in Form und
Gehalt; - die Liederkränze sind sinnig gewunden - und künstlerisch zur
Einheit verbunden.»

58



eines Sefär ham-mûsâr, das anscheinend aber nicht mehr erhalten
ist ; es ist nämlich fraglich, ob es, wie man früher vermutete35, mit
dem Mislê rAräb gleichgesetzt werden kann.

35 Vgl. Schirmann, Ham-mesôrerîm in: Jedî'ôt II, S. 135-136;
VI, S. 261-262.

REZENSIONEN

Jüdisches Volk - gelobtes Land. Herausgegeben von W. Eckert, N. P. Levin-
son und M. Stöhr. Chr. Kaiser-Verlag, München 1970, S. 335, Fr. 24.40.

Rund 20 Vorträge sind in diesem Sammelband vereinigt. Die Mehrzahl
derselben sind von christlichen und jüdischen Autoren auf den christlichjüdischen

Theologentagungen in der Evangelischen Akademie Arnoldsheim/
TS gehalten und nachträglich für die Publikation bearbeitet worden. Naturgemäß

sind die einzelnen Beiträge unter manchen Aspekten sehr
unterschiedlich. Die innere Klammer, durch die diese Arbeiten zusammengehalten
werden, wird man als «Solidarität mit Israel» definieren können. Anderseits
soll mit dieser Publikation auch eine «Unterlassungssünde» der Kirchen
ein wenig gutgemacht werden, die es bis anhin (ausgenommen die
Reformierte Kirche der Niederlande) allesamt versäumt haben, zum Staat Israel
aus dem christlichen Glauben heraus Stellung zu nehmen. Als ob dies so
einfach wäre. Auch unter den Juden sind ja die Unterschiede, vor allem
wenn die religiöse Beurteilung des Staates Israel in Frage steht, ganz erheblich.

Die Existenz dieses Staates als palästinensischer wird im vorliegenden
Band als logische Folge jüdischer Gläubigkeit dargestellt. Dagegen ist nichts
einzuwenden. Es handelt sich aber um eine Teilwahrheit. Bereits ein flüchtiges

Durchgehen des Buches läßt erkennen, wie komplex beides: die
Motivierung und auch die Problematik der jüdischen Staatsgründung vom Jahr
1948 nachgerade geworden ist. Bei allen Vorbehalten, die man bei diesem
oder jenem Aufsatz machen muß, das Buch als Ganzes ist eine wertvolle
Materialsammlung über das Verhältnis des jüdischen Volkes zum Heiligen
Land. Und das Buch kommt gerade zur rechten Zeit, nachdem durch die
«neue Linke» mit erheblichem Erfolg allzu simple Interpretationen des

jüdischen Staates im palästinensischen Raum kolportiert worden sind und
noch werden. Etwas aus dem Rahmen fällt der letzte Aufsatz, in welchem
mit nicht der besten theologischen Munition die christliche Judenmission
einmal mehr erschossen wird.

59


	Hebräische Maqamendichtung in Spanien

