Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Hebraische Magamendichtung in Spanien
Autor: Dittmann, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wort ausdriicklich mit neseb (wir werden uns setzen). D. Jarden
vermutet a.a.0., S. 436, in einem anderen Fall (Samuels Gedicht
Haj-jedidim jidtejin, Z1. 2) fur sob $teh kahim die Bedeutung
«Setz dich und trink wie sie». In einem solchen Zusammenhang
kommt der Bedeutung eines auffordernden sob — es konnte auch
gém(ah) stehen — nicht allzuviel konkreter Inhalt zu.

3b gedacht: zamam, was er beschlossen hat; vgl. Gen. 19, 6; Dt. 19,
19; Klagel. 2, 17.

4a der Wolken Flut: wortlich «die Wolken mit ihrem Regnen»,
behagSimam. Biblisch nur Jer. 14, 22 und dann wieder in der
synagogalen Poesie. Zur Gewitterbeschreibung bringt D. Jarden
a.a.0. Parallelen aus anderen Gedichten Samuels.

5a Ofenflamme: [¢§6n medidrah, Flamme des HolzstoBes (auf dem
Herd bzw. unter dem Kamin).

6 Wortlich: «Auf, trink aus dem Becher und dann wieder aus dem
Krug sowohl bei Tag als wie bei Nacht.»

HEBRAISCHE MAQAMENDICHTUNG
IN SPANIEN

Von HErRBERT DiTTMANN, Kéln

1 Entuncklung der weltlichen Dichtung

Die hebriische Literatur scheint einer schonen Dame zu glei-
chen, die im Geruch der Heiligkeit steht: man kennt sie fast nur
von dieser Seite. Und dabei kann sie mit durchaus beachtlichen
weltlichen Reizen aufwarten! Lange Zeit allerdings blieben sie ver-
borgen, denn Jahrhunderte hindurch herrschte im Judentum die

44



religiose Dichtung vor. Auch nach Abschlufl des biblischen Schrift-
tums lassen sich ihre Spuren fast ununterbrochen durch die tal-
mudische und geondische Zeit hindurch verfolgen, wihrend die
weltliche Dichtkunst keinen namhaften Vertreter aufzuweisen hat.
Die wenigen, uns von ihr erhaltenen Proben beschrianken sich auf
Gelegenheitsverse an bestimmte Personlichkeiten. Nur in Arabien
gab es vor und in der Zeit Mohammeds hervorragende weltliche
judische Dichter, die jedoch in der Landessprache schrieben. Erst
seit dem 10. Jahrhundert entsteht in Spanien — Languedoc und
Provence miteingeschlossen — und spédter auch in Italien eine welt-
liche hebriische Poesie, die an Schonheit, Wohllaut und Gedanken-
fiille den groflen Kunstdichtungen der Welt in keiner Weise nach-
steht !,

1.1 Perioden

Die Anfénge? fallen in die Zeit des Kalifats von Cérdoba. Sid-
spanien vor allem war der giinstige Boden, auf dem sich die heitere

1 Literatur zum Ganzen: A. Diez Macho, La novelistica hebraica medieval,
Barcelona 1951 ; L. Dukes, Ehrenséulen und Denksteine zu einem kiinftigen
Pantheon hebriischer Dichter und Dichtungen, Wien 1837; H. Grof3, Die
Satire in der judischen Literatur, Augsburg 1908; J. M. Millas Vallicrosa,
Literatura hebraicoespafiola, Barcelona 1967; H. Schirmann, Ham-me$érerim
bené doram &l Mogih ’ibn “Azra’ wihtdah hal-Lewi; in: Jedi'6t ham-makon
leheqér has-Sirah ha-‘ibrit, I1, Berlin 1936, S. 117-211; IV, Berlin/Jerusalem
1938, 8. 247-304; VI, Jerusalem 1945, 8. 249-356; H. Schirmann, Has-8irah
ha-“ibrit biSfarad tbeProvence, 2 Binde in 4 Teilen, Jerusalen/Tel Aviv
1960-19612; J. Schirmann, La poésie hébraique du moyen age en Espagne;
in: Mélanges de philosophie et de littérature juives, tomes 3, 4 et 5, années
1958-1962, Paris 1962, S, 171-210; M. Steinschneider, Manna, Berlin 1847;
A. Sulzbach, Dichterklénge aus Spaniens besseren Tagen, Frankfurt a. M.
19032,

2 Uber die Anfangs- und Bliitezeit der hebriischen Literatur in Spanien
geben Auskunft MosSe ibn ‘Ezra im 5. Kapitel (Geschichte der spanisch-
hebréischen Dichtung) seines Kitdb al-muhadarah wa’l-mudakarah (Buch
der Erorterung und des Gesprichs) und Jehudah al-Harizi im 3. und 18. Ab-
schnitt des Tahkemoni. Mose ibn “Ezras Buch ist von P. Kokowzoff in:
Vostoényia zametki, Petersburg 1895, ediert. Das arabische Manuskript des
Kitab in der Oxforder Bodleian Library ist dagegen noch nicht verdffent-

45



Seite der jiidischen Dichtkunst entwickeln konnte. Unter der Herr-
schaft der Omajjaden (756-1031) begann fiir das kulturelle Leben
eine glanzvolle Zeit, in der Wissenschaft und Kunst, Philosophie
und Poesie bei den spanischen Juden einen groBlen Aufschwung
nahmen. Die ersten, uns faflbaren Ansitze liegen in der Zeit des
judischen Ministers der Kalifen “Abd ar-Rahman IIL. (912-961)
und al-Hakam II. (961-976), Hasdaj ibn Saprut?® (ca. 915, Jaén —
ca. 970), einer der hervorragendsten Personlichkeiten der jiidischen
Geschichte. Er berief die Dichter und Grammatiker Menahem ben
Saruq (ca. 910-970, aus Tortosa) und Duna$ ben Labrat? (ca.
920-ca. 980, geb. in Bagdad, aufgewachsen in Fes) nach Cérdoba.
Ersterer schrieb schon Briefe in gereimter Prosa?®, letzterem ist die
Einfithrung des Metrums nach arabischem Muster in die hebrdische
Poesie zu verdanken®.

Die Zeit der Bliite, das «Goldene Zeitalter», umfa3t das Ende

licht. Jedoch besorgte davon eine Ubersetzung ins Neuhebriische B. Halper
unter dem Titel Sirat Jisrd’el lerabbi MoSih ’ibn “Azra’, Leipzig 1924. Davon
erschien eine Ubersetzung des 5. Kapitels ins Spanische von J. M. Millds
Vallicrosa, Un capitulo del Libro de Poética de Mosé Aben‘ezra, in: Boletin
de la Real Academia Espanola, X' VII, Madrid 1930, S. 423-447. Eine Inhalts-
angabe des gesamten Buches nach dem Oxforder Manuskript gibt M. Schrei-
ner, Le Kitab al-mouhédara wa-l-moudhakara de Moise b. Ezra et ses
sources, in: REJ 21, Paris 1890, S. 98-117 und REJ 22, Paris 1891, S. 62-81,
236-249. MoSe ibn ‘Ezras Ausfuhrungen iiber rhetorische Figuren und
poetische Formen behandelt A. Diez Macho in einer ganzen Serie von Artikeln
in «Sefarad».

3 Der Name, ein Familienname, tragt romanisches Gepriige, auf das die
Partizip-Passiv-Endung «ut» hindeutet, die im Norden Spaniens héufig vor-
kommt. Ahnliche Beispiele: Morrut, Matut u. a. und mit Femininendung:
Pacuda. Vgl. J. M. Millas Vallicrosa, Desinencias adjetivales romances en
la onomastica de nuestros judios, S. 128f., in: Estudios dedicados a Menéndez
Pidal, tomo I, Madrid 1950, S. 125-133.

4 Die Endung «at» erscheint auch in Namen wie Pesat, Laniado u. &.
oder als «et» in Bonet, Cabret u. a. m.; vgl. Millds, Desinencias ..., S. 129f.

5 Naturlich hielt er sich dabei an Vorbilder aus dem arabischen Raum,
wo diese Kunst ihre farbigsten Bliiten trieb; vgl. A. Mez, Die Renaissance
des Islams, Heidelberg 1922 (Nachdruck Hildesheim 1968), S. 230-241.

6 Vel. H. Brody, ‘Al ham-misqal ha-"2rabi bassirah ha-“1brit, in: Seféir haj-
jobel leprofessor Semi’el KrauB3 limlo’t 16 $ib‘im $anah, Jerusalem 1937,
S. 117-126.

46



des Kalifats von Coérdoba, die erste Periode der Kleinkonigreiche
(1031-1086), die Herrschaft der Almoraviden (1086-1147) und die
sich gleichzeitig bis zum letzten Drittel des 12. Jahrhunderts er-
streckende 2. Periode der Kleinkonigreiche. Mit Smuel ibn Negrella?
han-Nagid (993, Mérida — 1056, Granada), einer Ausnahmeerschei-
nung in seiner vielfiltigen Begabung, nahm sie einen machtvollen
Auftakt. Er war Wezir und General der Ziridenkonige Habus
(1025-1038) und Badis (1038-1076) und zog zahlreiche Dichter und
Gelehrte an den Hof von Granada. Das Studium arabischer Gedichte
und theoretischer Schriften iiber die Verskunst liel einen hochent-
wickelten Sinn fiir den dichterischen Ausdruck entstehen und
tithrte in der gliicklichen Verbindung von Poesie und Grammatik
zu meisterhafter Beherrschung, ja spielerischer Eleganz der Sprache.
Die herausragenden Gestalten der Zeit der Hochbliite sind Slomoh
ibn Gabirol (1020, Malaga — 1058, Valencia?) als glanzvoller Auf-
takt, dann das Dreigestirn MoSe ihn “Ezra (ca. 1060, Granada, bis
1139, %), Abraham ibn “Ezra (1092, Tudela® —-1167, Calahorra?) und
Jehudah hal-Lewi (1075, Tudela® —1143, Agypten) als Klassiker
und schliellich Jehudah al-Harizi (1165/70, Toledo? -1234, Pro-
vence?) als Ausklang einer groflen Zeit.

Die folgende Periode, die sich von der Herrschaft der Almohaden
(1147-1269) bis in die Mitte des 14. Jahrhunderts erstreckt, ist
trotz einer Fiille an behandelten Themen fiir den poetischen Bereich
als Stillstand anzusehen. Aus der Vielzahl der Dichter sei einzig

7 Die Endungen «ellus (ell, el, iel)» und «olus (ol, uel)» sind romanische
Diminutivendungen, wie sie in der spanisch-islamischen Sprachlandschaft
ublich sind; z. B. Bahiel (Baffiel), ein Name arabischen, Abrabanel hebréi-
schen oder Ferrusel romanischen Ursprungs; vgl. Millds, Desinencias ...,
S. 1311,

8 Nach dem Kitab al-muhadarah ... kommen beide Dichter aus der-
selben Stadt. Die sehr unsichere Lesart «tolitoli» (aus Toledo) muf3 beim
Abschreiben durch Verwechslung mit «tutili» (aus Tudela) entstanden sein.
Aus dem Akrostichon in einem der Gedichte Abrahams geht zudem hervor,
daB er aus Tudela stammt. Vgl. H. Schirmann, Efoh nélad Jehtdah hal-
Lewi, in: Tarbiz X, Jerusalem 1939, S. 237-239; D. Gonzalo Maeso, Manual
de historia de la literatura hebrea, Madrid 1960, S. 487; M. Millds Vallicrosa,
La poesia sagrada hebraicoespafiola, Madrid/Barcelona 19482, S. 97; Millas,
Desinencias ..., S. 128.

47



Todros ben Jehudah Abu’l-"Afiah (1247, Toledo —1306, ?) hervor-
gehoben.

Die restlichen 150 Jahre bis zur Vertreibung bilden mit ihren
widrigen Verhéltnissen und polemischen Auseinandersetzungen die
Periode des Niedergangs. Als Poet ragt noch deutlich Slomoh ben
Mesullam de Piera (1340/50-1420, hauptsdchlich in Zaragoza) aus
ihr hervor, der von den jiidischen Dichtern, die nach der Vertrei-
bung die Tradition der spanischen Schule im Nahen Osten fort-
setzten, hoch geschétzt wurde.

1.2 Neue Formen
1.2.1 in der Poesie

Ode (qasidah), Satire (higd’) und Elegie (martijah) sind die
poetischen Gattungen, die die arabisch-spanischen und — im An-
schlufl an sie — auch die hebréisch-spanischen Dichter bevorzugt
pflegen. Sie singen von Wein, Freundschaft und Liebe, von Gast-
mahlern, Lustgirten und Bliitenpracht, sie preisen die geistreiche
Kunst der Dichter und tiefe Weisheit der Philosophen, sie feiern
glanzvolle Taten und gliickliche Ereignisse, auch Siege und Helden-
taten im Krieg.

1.2.1.1 Vers und Metrum?® Mit den neuen Themen werden,
wenn auch modifiziert, neue Formen iibernommen, ja, eine radikale
Umwandlung der traditionellen biblischen und nachbiblischen
Strukturen vollzieht sich. Besonders zeigt sich dies in der Metrik,
wo ein Ubergang wie der vom akzentuierenden zum quantitieren-
den System wohl kaum ohne eine dhnliche Umformung des phone-
tischen Systems erfolgen konnte. Dieser Vorgang diirfte einen

9 Vgl. N. Allony, Térat ham-miSqalim 8ial Dtnas, Jehtidéh hal-Lewi
we’ Abrdham ’ibn “Azrd’, Jerusalem 1951; Y. Bacon, Peragim behitpatehit
ham-mi8qal $él has-Sirah ha-‘ibrit, Tel Aviv 1968; H. Schirmann, Has-sirah
ha-‘ibrit ..., II/2, S. 719-737; ders., La métrique quantitative dans la poé-
sie hébraique du Moyen Age, in: Sefarad VIII, Madrid/Barcelona 1948,
S. 323-332.

48



langeren Zeitraum beansprucht haben, wenngleich ihn auch das
Arabische als Umgangssprache vieler Juden erleichtert haben mag.
Sieht man jedoch das Wesen der Metrik darin, den natiirlichen
Rhythmus einer Sprache zu stilisieren und zu normieren, so mul}
man das neue, sehr kunstvolle System eher als Werk einer Schule
denn als Ausdruck der geldufigen, gehobenen Sprache ansehen.

Die Grundelemente der neuen Metrik sind tént‘ah (Bewegung),
eine lange Silbe (-), und jated (Pflock), eine kurze!® und eine lange
Silbe (v—). Je nach Art und Zahl ihrer Zusammensetzung ergeben
sich aus ihnen die Versfiille sowie auch die Metren (mi3qalim).
Hauptsichlich kommen 12 verschiedene Metren und ihre Varia-
tionen vor, von denen die haufigsten Wafir (v——/o———[o——/[o———
o———fo——.) und Kamil (--v—[——0—[——0—/[-—0—[——0—[-=0-))
sind. Die Zisur, die ebenso wie in der biblischen und arabischen
Metrik ein grundlegendes Element bildet, teil den Vers (bajit) in
zwei Halbverse: Eingang (déldt) und SchlieBer (soger).

1.2.1.2 Reim und Strophe!l. Gegeniiber friiher erfihrt nun auch
der Reim (har{iz) eine systematische Ausbildung. Man unterscheidet
ihn nach Art und Stellung. Bezieht er sich auf nur einen Endbuch-
staben, so nennt man das Gedicht $ir “6ber (ertridglich), auf zwei
Sir r&’j (angemessen), auf drei und noch mehr $ir meSubbah
(lobenswert). Steht er nur an Ende des ganzen Verses und bleibt
sich durch die ganze Komposition gleich (..... ..... a), so spricht
man von §ir qa$tr (verbunden; arabisch: qasidah), steht er am
Ende beider Halbverse und bleibt sich gleich (... .. B 54505 a), von
$ir harfizi (aufgereiht; arabisch: urguzah). Wechselt er — einfachste
Form ..... a..... b, 8ir me3ullab (verkettet; arabisch: tasmit) —,
so wachsen die Moglichkeiten zu Kombinationen iiber den S§ir

10 Die kurze Silbe kann gebildet werden durch Swa’ mobile, Hatef-Vokale
und Waw Stridq am Anfang eines Wortes, wenn ein Konsonant mit Vokal
folgt, z. B. i-mah.

11 Ahnlich ausfiithrliche Abhandlungen iiber Reim und Strophe wie die
tiber das Metrum gibt es anscheinend nicht. Schirmann bietet jedoch in Has-
Sirah ha-‘ibrit ..., II/2, S. 734-737 eine kurze Zusammenfassung. Millas,
La poesia sagrada ..., S. 55-70, legt den Akzent seiner Ausfithrungen auf
die Strophenformen.

49



mehullaq (geteilt), den Kehrreim und den «Giirtel» bis hin zum
kunstvollen Aufbau ganzer Strophen.

1.2.2 in der Prosa

Das Suchen nach dem Neuen, dem Ungewd&hnlichen, dem Geist-
reichen greift auch auf die Prosa iiber. Eine Fiille von Erzahlungen,
Fabeln, Gleichnissen, Satiren und Novellen triagt zur Bildung und
Erheiterung bei und wetteifert um die Gunst des Lesers. Dabei
machen es die Autoren sich und den Lesern durch einen kunstvoll
gehandhabten Musivstil (3ibbfis; arabisch: iqtibas)!? nicht leicht,
der, wenn man seine ganze Feinheit auskosten will, perfekte Kennt-
nis wenigstens der bekanntesten Schriften — hier Bibel, dort Qoran
— voraussetzt. In immer neuen, oft recht witzigen, ja auch delikaten
Zusammenhédngen sind Schriftstellen mosaikartig in den Text ein-
gefiigt und geben dadurch dem Ganzen eine anmutig leichte und
doch hintergriindige Note.

Auch der Reim feiert jetzt seinen Einzug in die Prosa und ver-
wandelt sie dadurch in eine Art Poesie ohne Metrum, gewissermaflen
das Gegenteil des Blankverses. Natiirlicherweise herrscht hier in
Reimart, Anzahl und Léinge der einzelnen Glieder ungleich gréB3ere
Freiheit als im metrischen Gedicht, wodurch sich auch gréere
Moglichkeiten in der Ausdrucksweise ergeben. Diese Reimprosa
(melisah harhzit; arabisch: sa,g'j), die wegen ihrer Herkunft von den
heidnischen Wahrsagern im islamischen Raum anfangs verpént
war, war um die Mitte des 9. Jahrhunderts in die offizielle Predigt
eingedrungen und prigte etwa 50 Jahre spiter den rhetorischen
Briefstil. Vom 10. Jahrhundert an breitete sie sich, von Bagdad
ausgehend, iiber den ganzen arabischen Raum aus. Die hebraischen
Dichter Spaniens nahmen sie schon sehr bald und sehr geschickt
auf und besaflen damit zugleich die Grundlage fiir eine ganz neue
literarische Gattung: die der Maqame (mahbérit) — eine Verbin-

12 Vgl. dazu A. Diez Macho, Distribucién, pleonasmo, digresion, discurso
dudoso, afirmativo y negativo, proverbios y enigmas, iqtibas, in: Sefarad X1,
Madrid/Barcelona 1951, S. 3-35, besonders S. 28-35.

50



dung der drei Elemente Reimprosa, Musivstil und metrisches
Gedicht.

2 Maqamendichtung und -dichter

2.1 Entstehung der Magamenliteratur!3
2.1.1 Name

Magam bedeutet im Arabischen «Standort, Ort» (ebenso wie
im Hebrdischen maqém), weiterhin dann den Ort, an dem man
sich zur Unterhaltung versammelt. Bereits bei den &lteren arabi-
schen Dichtern erscheint dieses Wort in der abgeleiteten Bedeutung
von «stehende Versammlung», dann «Stammesversammlung» und
wird schlieBlich auch auf die gesellschaftlichen Empfiange ange-
wandt, auf denen die omajjadischen und friih-"abbasidischen Kali-
fen fromme Ménner zu erbaulichen Vortrigen bei sich empfingen.
So nimmt es die allgemeinere Bedeutung von «Auftreten (des Red-
ners)», dann «Ansprache» und «Vortrag» an. Aus dem Plural
«amaqamat» wird schlieBlich ein Singular «magamah» neugebildet
als Bezeichnung fiir eine bestimmte literarische Gattung, die zwi-
schen Epos und Drama steht, nach unserer Auffassung eine Art
Erzahlung oder Novelle. Mehrere davon, die sich um eine bestimmte
Person — weniger um eine gemeinsame Sache — ranken, konnen,
wenn auch nur locker aneinandergereiht, so etwas wie einen
Roman bilden.

2.1.2 Herkunft und Entwicklung

Um 900 wird die Magame zur Bezeichnung der Bettleransprache
gebraucht, die sich der zunehmenden literarischen Bildung wegen
in gewihlte Ausdrucksweise kleiden muBte. Gegen Ende des 10.
Jahrhunderts sind Schilderungen der fahrenden Leute, ihrer Spra-

13 Vol. C. Brockelmann, Makama, in: Enzyklopaedie des Islam, Band II1,
Leiden/Leipzig 1936, S. 174-177.

51



che und Streiche geradezu in Mode. Nicht wenig trug dazu der
Literatenkreis bei, mit dem sich der Bujidenwezir ibn “Abbad
(938-995), «Sahib» genannt und berithmtester Wezir seiner Zeit, in
Raij1* umgab. Dieser hochgebildete Mann — der Katalog seiner
Bibliothek umfafite allein zehn Binde — liebte neben der Wissen-
schaft ebensosehr die neue Dichtung und zeigte sich als grof3-
ziigiger Mazen. Als z. B. der Dichter az-Za farani ihn um ein florett-
seidenes Kleid anging, wie er es bei seinem bunten Hofstaat gesehen
hattel5, antwortete ihm der Wezir: «Ich habe von Ma'n ibn Za’da
gelesen, dafl ein Mann ihn bat: (Mache mich beritten, Fiirst!> Da
hiel3 er ihm ein Kamel, ein Pferd, ein Maultier, einen Esel und eine
Sklavin geben und sagte: «So ich wiillte, dal Gott noch ein anderes
Reittier geschaffen hat, wiirde ich dich ebenfalls daraufsetzen.)
So lassen wir dir jetzt von Florettseide Gubba, Hemd und Rock,
Hosen, Turban, Taschentuch, Umschlagstuch, Mantel und Striimpfe
geben. Wenn wir ein anderes Kleidungsstiick wiiten, das aus
Florettseide gemacht wird, hétten wir dir es auch gegeben6.» Der
stets offenen Hand und seinem losen Mund — der Sahib konnte sich
einen treffenden Reim nicht verkneifen, selbst wenn er dadurch in
grofite Gefahr geriet — entsprach auch ganz seine Vorliebe fiir die
lockeren Sitten und Gebriuche des fahrenden Volkes. Er verstand
und pflegte die Gaunersprache, die Sprache der «Kinder Sasans»!7?,
und unterhielt sich darin oft mit dem Dichter Abu Dulaf al-Hazragi.

14 Das alte Ragha in Medien, dessen Ruinen etwa 8 Kilometer siidostlich
von Teheran liegen; vgl. auch Rhagoi in Tob. 1, 14 u. 6. und vielleicht auch
Rhagau in Jud. 1, 15.

15 Der Geograph ibn al-Faqih erwédhnt in seinem nur noch in einem Aus-
zug erhaltenen Kitab al-buldén (um 903) — Ausgabe von M. J. de Goeje,
Leiden 1885 — unter den bedeutenden Erzeugnissen Raijs im 10. Jahrhundert
vor allem Seidenstoffe und andere Gewebe.

16 at-Tadlibi, Jatimah ad-dahr f1 mahasin ahl al-‘asr III, 34; Uber-
setzung der Stelle bei Mez, Renaissance ..., S. 96. At-Taalibi (961-1038)
schreibt in diesem Werk — Ausgabe: Damaskus 1887; Index dazu: Caleutta
1915 — uber die Dichter seiner Zeit und der vorangegangenen Generationen,
nach Léndern geordnet.

17 Sasan d. A., der Griinder der 4. persischen Dynastie, ist in der Volks-
sage zum Stammvater der Bettler und Landstreicher geworden, weil er, von
seinem Vater Bahman vertrieben, ins kurdische Gebirge ging und mit einem
Anhang von fahrenden Leuten ein abenteuerliches Leben fiihrte.

52



Dieser hatte die sog. Sasaniden-Qaside, ein langes Gedicht mit aus-
fihrlichen Erklarungen iiber das pfiffige Bettler- und Gauklervolk,
verfal3t und damit den unmittelbaren Vorgédnger der literarischen
Gattung der Magame geschaffen.

2.1.2.1 al-Hamadani. Diese eigentliche literarische Gattung ver-
dankt ihr Leben dem Abﬁ’l-Fa,d_l Ahmed ibn al-Husain ibn Jahja
ibn Sa1d ibn Bidr aus Hamadan?®, kurz «al-Hamadani» genannt
(969, Hamadan -1007, Herdt in Horasan'®). Im Kreis des ibn
‘Abbad kam seine Begabung fiir die kurze, rhetorisch zugespitzte
und dramatisch bewegte Erzdhlung besonders zur Geltung. Die
Frucht davon waren eine Reihe von Magamen, von denen die 31.,
die Rusafah-Maqame wie die Qaside von Abu Dulaf eine Zusammen-
stellung rotwelscher Ausdriicke bringt. Um 995 veroffentlichte dann
al-Hamadan als erster ein Werk mit dem Titel «Magamat» und
schuf darin einen typischen Vertreter des vagabundierenden Litera-
tentums, dem er selbst angehorte und das die Erbschaft der friih-
islamischen Higa’dichter?® angetreten hatte. Von den 400 Magamen,
die er — wie er behauptet — geschrieben hat, sind allerdings nur
52 erhalten 1.

In fast allen Erzéihlungen treten als Hauptpersonen der Erzihler
“Isd ben Hi$dm und der «Held» Abu’l-Fath al-Tskander12? auf. Er
erscheint in verschiedenen Rollen: als Gaukler, Gelehrter, Prediger,
Zechpreller, Bettler usw. Diese originelle Idee und ihre oft recht
witzige Durchfithrung bedeutete in ihrer Gruppierung der Auftritte
um einen einzigen Mann einen groBen Fortschritt und wire, wenn
die Figur des Helden plastischer herausgearbeitet worden wire,

18 Von den Hellenen Ekbatana, in Esr. 6, 2 *’Ahmeta’ genannt.

19 Er soll infolge eines Schlaganfalls scheintot begraben worden sein und
¢«heraus» gerufen haben; vgl. C. Brockelmann, Geschichte der arabischen
Literatur, Band 1, Leiden 19432, S. 94; Mez, Renaissance . .., S. 236, Anm. 4.

20 Higd’ : urspriinglich Schméhgedicht, dann zur eigentlichen literarischen
Gattung entwickelt und zur Satire geworden.

21 Ausgabe: Beirut 1889 u. 6. mit einem Kommentar von Muhammad
‘Abduh. — Ins Deutsche iibersetzt sind sie von O. Rescher, Die Magamen
des Hamadsani aus dem Arabischen tiibersetzt; Beitridge zur Magémen-
Literatur, Heft 5, Leonberg 1913.

22 D. i. aus Alexandrien.

53



schon das Fundament zu einer grofleren Form gewesen: der des
Schelmenromans.

In formaler Hinsicht war die Ubertragung des hoheren Brief-
stils in Reimprosa auf die Erzidhlungen neu. Neu war auch die Auf-
nahme von Gedichten 23, die an Hohepunkten die Reimprosa ablost-
en und fortan auch zur Gattung der Magame gehorten.

2.1.2.2. al-Hariri. Erst ein Jahrhundert spidter nahm Abu
Muhammad al-Qasim ibn “Ali al-Harm1 (1054-1122), Sohn eines
reichen Palmengutsbesitzers aus MaSan bei Basrah, in Basrah spa-
ter Chef des Nachrichtendienstes und als Gelehrter bekannt, das
neugeschaffene Muster wieder auf. Angeregt dazu wurde er vom
Wezir Anusarwan des ‘abbasidischen Kalifen al-Mustarsid billah.
Al-Hariris Absicht war es weniger, seinen Helden lebendig zu ge-
stalten und seine Umwelt zu schildern, als vielmehr seine Geschich-
ten mit allen syntaktischen und lexikalischen Finessen auszustat-
ten, die den Leser mehr fesseln und beschiftigen sollten als der
Inhalt. So erfuhr diese Gattung zwar nicht eine Weiterfithrung,
erreichte jedoch in der einmal gegebenen Art ihre klassische Form ;
Reimprosa, Musivstil und metrisches Gedicht beherrscht al-Harir
in gleicher Weise meisterhaft. Seine maqamat? wurden so jahr-
hundertelang neben dem Qoran zum populirsten Buch in der
islamischen Welt und von vielen glossiert und kommentiert. Sie
itbertreffen die Magamen al-Hamadanis zwar nicht an Ideenreich-

23 Das erinnert an die Prosa mit Verseinlagen (Prosimetrum) der Satiren
des Menippos von Gadara (1. Halfte des 3. Jahrhunderts v. Chr.), wo die
Verse mit der Handlung organisch verbunden sind und sie weiterfithren; im
Anschluf an Menippos dann auch Varro (Saturae Menippeae), Seneca
(Apocolocyntosis Divi Claudii), Lukianos ganz allgemein und — wenigstens
vom Formalen her — Boethius (Consolatio philosophiae) und Dante (Vita
nuova).

24 Ausgabe von S. de Sacy, Paris 1822; zweite, von J. Reinaud und J.
Derenbourg revidierte und vermehrte Auflage, Paris 1847-1853. Eine vor-
ziigliche deutsche Nachbildung schuf F. Riickert, Die Verwandlungen des
Abu Seid von Serug oder die Makamen des Hariri, Stuttgart 18261 (Erster
Teil), 18372. In den nach der 7. Auflage 1878 erschienenen Ausgaben ist je-
doch nur ein Teil der iibersetzten Magamen gedruckt. Zuletzt (Stuttgart 1966)
sind von A. Schimmel 24 Magamen als Reclam-Bandchen herausgegeben
worden.

54



tum, jedoch weit an Scharfsinn, sprachlicher Gewandtheit, kiinst-
lerischer Vollendung und poetischem Geist.

In den Mittelpunkt der von dem Erzihler al-Harit ibn Hammam
berichteten Anekdoten stellt al-Harir1 seinen Helden Abu Zaid aus
Sarug?’, einen in allen Sétteln gerechten Abenteurer, talentiert
genug, auf jedem Platz, auf den er geworfen wird, mit Ehren zu
bestehen, einen Bohémien von sprithendem Witz, reichsten sprach-
lichen Mitteln und grofler Bildung. Er hat seinen eigenen Codex,
unterwirft sich nicht der herrschenden Moral, fiithrt ein freies
Wanderleben ohne Bindungen, gibt sich bisweilen auch Ausschwei-
fungen hin und gewinnt durch seine Geistesprodukte und kleine
Schwindeleien die Mittel fiir seinen Lebensunterhalt. Die Namen
der Hauptfiguren scheinen mit Absicht gewihlt zu sein: Abu Zaid:
Vater der Fruchtbarkeit; al-Harit ibn Hammam: der Landmann,
der Sohn desjenigen, der viel fiir andere sorgt. Wegen der Haupt-
figur des poetischen Vagabunden hat sich fiir diese Art Magamen
der Name «Landstreichermagamen» eingebiirgert.

Sie wurde jedoch nicht zur allein herrschenden. Die Zahl der
auf al-Har folgenden arabischen Maqamendichter erreicht fast
drei Dutzend; ihre Themen behandeln Gegenstdnde aus religiosen
wie profanen Gebieten, reichen von strenger Morallehre bis zu
lasziver Liebespoesie ; keiner aber hat auch nur annéihernd al-Hariris
Eleganz erreicht, was auch erkldrt, dafl nicht alle diese Sammlun-
gen gedruckt worden sind.

2.2 Hebriische Maqamendichter in Spanien 26

Die im Arabischen so beliebte Gattung reizte auch in anderen
Literaturen zur Nachahmung. Die ersten und gelehrigsten Schiiler
auf diesem Gebiet waren die Juden, und hier besonders die Juden

25 Stadt (und Landschaft) in der oberen Euphratgegend, das alte Anthe-
musia.

26 Besonders sei hier auf J. Schirmanns «Verzeichnis der hebréischen
Magamen-Dichter» hingewiesen in: Die hebriische Ubersetzung der Maqa-
men des Hariri, Frankfurt a. M. 1930, S. 111-132, das die bis 1929 erschie-
nenen Textausgaben, Ubersetzungen und Abhandlungen auffithrt. Bis 1960

55



Spaniens. Neben arabischen Dichtern wie Abu’t-Tahir Muhammad
ibn Jusuf al-Astarkuni1?? (gest. 1143 in Cordoba) und dem beriihm-
testen Kommentator der Haririschen Magamen, Abu’l-"Abbas as-
Sari$i28 (gest. 1223), begannen sie schon vom 12. Jahrhundert an,
ihre «Novellen» im neuen Stil der Magamen zu schreiben. Die Zeit
ihrer Wirksamkeit reichte bis zum Ende des 15. Jahrhunderts, also
von der Zeit der maurisch-islamischen Gegenoffensive aus Afrika
einerseits, und dem damit verbundenen endgiiltigen Ubergang von
der spanisch-christlichen repoblacién zur reconquista andererseits,
bis hin zu ihrem AbschluB und der Vertreibung der Juden aus
Spanien im Jahre 1492.

2.2.1 Slomoh ibn Sagbel

lebte in der 1. Halfte des 12. Jahrhunderts in Andalusien und
ist der #lteste, uns bekannte hebriische Magamendichter?®, Von

ist die Literatur von ihm weitergefithrt in Has-§irah ha-‘ibrit ..., wo auch
jeweils eine Auswahl von Magamen der einzelnen Dichter — oder bei klei-
neren Werken der ganze Text — gedruckt ist.

27 D. i. aus Estercuel (Provinz Teruel).

28 D, i. aus Jerez. An der Schreibweise Saridl ist {ibrigens noch die alte
Lautung von j im Kastilischen zu erkennen, bevor im 16./17. Jahrhundert
der Lautwechsel von j zu x eintrat; vgl. R. Lapesa, Historia de la lengua
espanola, Madrid 19668, S. 219-241. Das judeo-espafiol entspricht daher
noch in etwa dem phonetischen System Nebrijas (Elio Antonio Nebrija,
Gramatica castellana, 1492, hrsg. von Galindo/Ortiz Muiioz, 2 Bénde, Madrid
1946, Faksimileausgabe. Die erste systematische Grammatik einer romani-
schen Sprache!), z. B. bruxa, gelautet: bruSa; dixo: diSo; hijo: igo; once:
ondse; 1l wird zu y (cabayero) oder verschwindet ganz (castio).

29 Name und Lebenszeit dieses Dichters sind nur von al-Harizis Tah-
kemoni her bekannt. Inhalt und Stil der vorliegenden Magame gaben schon
zu der Vermutung Anlaf}, sie sei erst im 13. Jahrhundert entstanden, so daf
also mit zwei Magamen desselben Titels zu rechnen sei, von denen die erste,
die von ibn Saqbel, dann nicht mehr erhalten sei. So H. Brody, Uber die
Magame Ne¢um ’ASer, in: Zeitschrift fir hebraische Bibliographie IV, Ber-
lin 1900, S. 58-60; und auch Schirmann in Nr. 13 seines Verzeichnisses der
hebriischen Magamen-Dichter. J. Zinberg, Die Geschichte fun der Literatur
bei Jiden, Band I, Wilna 1929, S. 237-239, ordnet im Anschluf3 an A. Har-
kavy die Magame einem gewissen Abu ’Ijjob ben Sahal zu. Diesen hélt Diez,

56



ihm stammt die Maqame N€¢um ’Aser bidn Jehtidah30. Al-Harizi
fithrt im Tahkemoni iiber ihn aus: «Auch R. Salomo ben Zibkel,
sein Verwandter, — ist der Musen Bekannter; — er ist Verfasser von
dem schonen Gedicht, — das anfingt: (Also Ascher ben Jehuda
spricht3.»» Die Krzdhlung — man konnte sie leicht tibertreibend
auch «Der Weiberheld» nennen — schildert die ungewshnlichen
Erlebnisse eines Jiinglings in einem Harem. In der Waldeinsamkeit
an der Seite seiner Geliebten sehnt Afer ben Jehudah sich nach
etwas mehr Geselligkeit und Abwechslung und zieht fortan das
lustige Treiben im Kreis seiner Freunde vor. Ein Liebesbriefchen,
das ithm mit einem Apfel im Vorbeigehen aus einem Palast zuge-

La novelistica ..., S. 22, Anm. I, mit J. A. Klausner, Han-n6bilgh bassifrit
ha-‘ibrit, Tel Aviv 1947, 8. 65ff., fiir Abu “Amr Josef ben Ja‘aqob ben Sahal,
einen von Mose ibn “Ezra in seinem Kitdb ... sehr lobend erwihnten Dich-
ter, der 1123 in Cérdoba starb. Letztere Losung lauft darauf hinaus, ihn mit
dem von al-Harizi als Verwandten ibn Saqbels erwahnten Josef ben Sahal
gleichzusetzen. Schirmann lehnt diese und auch seine eigene, frithere Losung
ab; vgl. dazu seine neueren Ausfithrungen in: Ham-mesérerim ..., in:
Jedi'ot ... 1L, 8. 152-162; und in: Has-8irah ha-‘ibrit ... 1/2, S. 554-565.
Nach ihm war der Dichter wahrscheinlich Zeitgenosse Jehudah hal-Lewis,
von dem er einen bekannten Vers bringt (vgl. Has-Sirah ha-‘ibrit ... 1/2,
S. 564); sein Familiennahme diirfte Sahal gewesen sein, Sagbel dagegen ein
Beiname, zusammengesetzt aus arabisch «saqab» «groB3, schlank» und der
romanischen Diminutivform «el», eine Koseform, die Vertraulichkeit, Zu-
neigung und Freundschaft ausdriickt und besonders an der spanischen
Levante und in Andalusien verbreitet war; vgl. dazu Millas, Desinencias .. .,
S. 130. Auch der in einer spiiteren Handschrift auftauchende Name Abu
Ijjob ben Sahal erklirt sich daraus, da8 im Mittelalter bei Juden, die Slomoh
hieBen, Abu Ijjob iiblicher Beiname war. — Sechs Handschriften enthalten
den Text der Magame oder Teile davon.

30 ¢Also spricht ASer ben Jehudah.» — Text: Schirmann, Ha$-Sirdh
ha-ibrit ..., I/2, 8. 554-565. — Hier und im folgenden ist jeweils nur die
letzte Ausgabe genannt. Soweit Ubersetzungen vorhanden sind, werden vor
allem die ins Deutsche, bei Nichtvorhandensein oder Unvollstéandigkeit auch
die in andere Sprachen aufgefiihrt.

31 Ubersetzung: S. I. Kaempf, Nichtandalusische Poesie andalusischer
Dichter, Prag 1858, S. 12; Text: P. de Lagarde, Judae Harizii Macamae,
Gottingen 1883 (Nachdruck Hannover 1924), 3, 6, 47f. (Die Textstellen sind
hier nur deshalb nach Lagarde zitiert, weil seine Einteilung eine genaue
Stellenangabe ermoglicht.) Der im obigen Zitat genannte Verwandte ist
Josef ben Sahal.

57



worfen wird — die Schone sieht er nur kurz am Fenster —, 143t ihn
auf der Suche nach ihr mit einem tobenden, méannlichen Wesen
zusammenstolen. Beim Erscheinen der verliebten Herrin entpuppt
sich dieses Wesen jedoch als ihre Dienerin. Ager sieht sich am Ziel
seiner Wiinsche, als die Schone huldvoll ihren Schleier liiftet, und
steht dann wie vom Donner geriihrt vor seinem bértigen Freund
“Adulami, der ihn lachend zum Trinken einladt.

Diese Art Erzdhlung mit ihren Verkleidungen ist vypisch fiir
eine islamische Umgebung, in der der Schleier ja nichts Auffilliges
ist. Die Sprache palit sich in Reimprosa und Gedicht dem Inhalt
gut an und ist geschickt und kiihn mit lockeren Scherzen gewiirzt —
Scherzen, die selbst das Heilige nicht verschonen! Gleichwohl
eroffnet der Autor pietédtvoll sein Werk mit einigen ermahnenden
Versen iiber die religiose Praxis. Ob ihm schon hebriische Dich-
tungen als Vorbild dienten, ist nicht bekannt.

2.2.2 Unbekannte Dichter

haben, wie al-Harizi im Vorwort des Tahkemoni3? ausfiihrt, ohne
Erfolg schon vor ihm eine Ubertragung des Magamen al-Hariris
ins Hebréische versucht.

2.2.3 Jishaq ben Crespin

Uber ihn ist nicht viel mehr bekannt, als dall er eine geachtete
Personlichkeit des 12. Jahrhunderts war. Mit einigen Mitgliedern
der Familie stand Jehudah hal-Lewi in Verbindung und widmete
Jishaq ein Giirtelgedicht?3. Al-Harizi erwdhnt ihn®! als Verfasser

32 Text bei Lagarde 0, 9, 52-56; Text und Ubersetzung bei S. I. Kaempf,
Die ersten Makamen aus dem Tachkemoni oder Diwan des Charisi nebst
dessen Vorrede, Berlin 1845, S. 91-93.

33 Diwan I, S. 109, hrsg. von H. Brody, Berlin 1901.

3 Text bei Lagarde 3, 6, 60; Ubersetzung bei Kaempf, Nichtandalusi-
sche Poesie ..., S. 13: «Von den Edlen Spharad’s zeichnete sich aus im
Gesang: — R. Jizchak ben Krespin, ein Mann von hohem Rang; — er ist Ver-
fasser einer Sittenlehre in poetischer Gestalt, — ausgezeichnet in Form und
Gehalt; — die Liederkrinze sind sinnig gewunden — und kiinstlerisch zur
Einheit verbunden.»

58



eines Sefiar ham-miusar, das anscheinend aber nicht mehr erhalten
ist; es ist ndmlich fraglich, ob es, wie man frither vermutete 3%, mit
dem Mislé “Arab gleichgesetzt werden kann.

3 Vgl. Schirmann, Ham-me$6rerim . .., in: Jediot ... II, S. 135-136;
VI, S. 261-262.

REZENSIONEN

Jiidisches Volk — gelobtes Land. Herausgegeben von W. Eckert, N. P. Levin-
son und M. Stéhr. Chr. Kaiser-Verlag, Munchen 1970, S. 335, Fr. 24.40.

Rund 20 Vortrige sind in diesem Sammelband vereinigt. Die Mehrzahl
derselben sind von christlichen und judischen Autoren auf den christlich-
judischen Theologentagungen in der Evangelischen Akademie Arnoldsheim/
TS gehalten und nachtréiglich fiir die Publikation bearbeitet worden. Natur-
gemdlB sind die einzelnen Beitrige unter manchen Aspekten sehr unter-
schiedlich. Die innere Klammer, durch die diese Arbeiten zusammengehalten
werden, wird man als «Solidaritdt mit Israel» definieren konnen. Anderseits
soll mit dieser Publikation auch eine «Unterlassungssiinde» der Kirchen
ein wenig gutgemacht werden, die es bis anhin (ausgenommen die Refor-
mierte Kirche der Niederlande) allesamt versaumt haben, zum Staat Israel
aus dem christlichen Glauben heraus Stellung zu nehmen. Als ob dies so
einfach wére. Auch unter den Juden sind ja die Unterschiede, vor allem
wenn die religiése Beurteilung des Staates Israel in Frage steht, ganz erheb-
lich. Die Existenz dieses Staates als palédstinensischer wird im vorliegenden
Band als logische Folge jlidischer Glaubigkeit dargestellt. Dagegen ist nichts
einzuwenden. Es handelt sich aber um eine Teilwahrheit. Bereits ein fliich-
tiges Durchgehen des Buches laf3t erkennen, wie komplex beides: die Moti-
vierung und auch die Problematik der jidischen Staatsgriindung vom Jahr
1948 nachgerade geworden ist. Bei allen Vorbehalten, die man bei diesem
oder jenem Aufsatz machen mull, das Buch als Ganzes ist eine wertvolle
Materialsammlung tber das Verhiltnis des judischen Volkes zum Heiligen
Land. Und das Buch kommt gerade zur rechten Zeit, nachdem durch die
«neue Linke» mit erheblichem Erfolg allzu simple Interpretationen des
judischen Staates im palédstinensischen Raum kolportiert worden sind und
noch werden. Etwas aus dem Rahmen féllt der letzte Aufsatz, in welchem
mit nicht der besten theologischen Munition die christliche Judenmission
einmal mehr erschossen wird.

59



	Hebräische Maqamendichtung in Spanien

