Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Aus der hebraischen Poesie

Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUS DER HEBRAISCHEN POESIE

DUNASCH BEN LABRAT (ca. 920-970)

Weomer “al tidan, $teh jajin jasan

Ubersetzt und erkliart von JoHANN MAIER, Koln

5

Er sprach: «Lall den Schlaf
und trink alten Wein
bei Myrrhen, Aloen,
Zypern und Rosen,
im Granatapfelgarten
voll Palmen und Reben,
lieblichen Strauchern
und Tamarisken,
bet Rinnengepléitscher
und Saitengeklimper,
beim Sang der Singer
zu Lauten und Harfen.
Dort winkt jeder Baum
mit fruchtschwerem Zweig
und Vogel in Fille
frohlocken im Laub.
Es gurren die Tauben
als summten sie Weisen
und Turteln erwidern
dem Flotenton gleich.
Wir zechen in Beeten,
umrandet von Rosen,
verscheuchen die Sorgen
mit buntem Gesang,
wir naschen Siies
und leeren die Kriige,
halten’s wie Riesen
und saufen aus Humpen.

33



8 Frihauf am Morgen
da schlachte ich Farren,
fette, erlesene,
Widder und Kilber.
9 Duftolgesalbt
und Riechhélzer rdauchernd
wollen wir ehe der Tag des Verderbens
uns trifft es noch vollenden!»

10 Ich schalt ihn: ¢Schweig, schweig!
Wie kannst du so reden,
solange der Tempel und FuBschemel Gottes
in Handen von Heiden?
11 Téricht hast du gesprochen,
MiBiggang dir erwéahlt,
Nichtigkeiten geredet
wie Spotter und Toren —
12 und du hast vergessen
die Thora des Héchsten!
Du mochtest dich freuen, aber auf Zion
tummeln sich Fichse!
13 Wir sollen Wein trinken,
unser Auge erheben? —
Sind wir doch zunichte,
geschméht und verachtet !»

%

Dunasch ben Labrat, in Nordafrika geboren, in Baghdads
Schule erzogen, wirkte im Kreis der Gelehrten und Dichter, die
der einflufireiche Chasdaj ibn Schaprut im maurischen Spanien um
sich gesammelt hatte. Dunasch hat die arabische Metrik fiir das
Hebriische adaptiert und damit die Grundlage fiir die «spanische
Schule» der hebréischen Poesie gelegt. Aber nicht blof3 die Metrik,
auch die Gedichtgattungen der Araber nahm er sich zum Vorbild,
wodurch nach langer Zeit auch im Judentum wieder eine profane
Dichtkunst begriindet wurde. Das hier iibersetzte Weinlied gehort
zu den frithesten hebraischen Liedern dieser Gattung, ist vielleicht
iitberhaupt das erste. Dunasch, der natiirlich noch nicht die Geldu-
figkeit der spéteren hebriischen Dichter des «goldenen Zeitalters»
besal}, folgte in diesem Gedicht ziemlich genau seinen arabischen

34



Vorbildern. So schon mit der Einleitung W dmer (arabisch : wa-qa’sl)
und dann mit den stereotypen Motiven in dem beschreibenden Teil,
vor allem, was die Szenerie des Gelages, einen typischen anda-
lusischen Garten, betrifft. Mag das meiste davon auch gattungs-
iibliche Konvention sein, fiir die hebriische Dichtung ergab sich
daraus die Gelegenheit zu poetischen Naturbeschreibungen, wie sie
seit biblischen Zeiten nicht mehr iiblich waren, und auch sonst,
aullerhalb des Bereiches der «spanischen Schule», selten blieben.
Das Verhéltnis des Judentums zur Natur blieb ja nicht unberiihrt
von seiner Einschéitzung des Exildaseins, vom Bewul3tsein, in einer
feindlichen Umwelt, in der Fremde zu leben. So sehr man vom
Heiligen Lande schwiarmen konnte, so wenig war man in der Regel
bereit und imstande, die Schonheit der Landschaft im Exil als
solche zu empfinden. Was hier in Spanien mit solchen Gedichten
anhebt, ist ein neues Lebensgefiihl, bedingt und ermoglicht durch
die relativ freie und unbeschwerte Atmosphire im Bereich der
maurischen Herrschaft. Hier fand das Judentum zum Teil ein
ungewohnt engeres Verhiltnis zur menschlichen und schlieBlich
auch zur natiirlichen Umwelt. Freilich, dieses neue Lebensgefiihl
entsprach nicht der herkommlichen negativen Wertung des Exil-
daseins und provozierte darum herbe Kritik bei den strengen
Frommen, die ja ohnedies jede Beschiftigung mit profanen Dingen
ungern sahen. Die arabischen Weinlieder, die auch nach islamischen
MaBstiben alles andere als religits legitim waren, zeichneten sich
zudem oft durch eine deutliche erotische Farbung und eine ausge-
sprochen hedonistische Lebensauffassung aus. Eine Ubernahme
und Nachahmung solcher Dichtungen war fiir einen hebréischen
Dichter reichlich gewagt. Wollte er dennoch seine Meisterschaft in
diesem Genre auch unter Beweis stellen, bedurfte es schon eines
Alibis. Das iibersetzte Gedicht, in dem zuerst der Einladende um-
stindlich die Ortlichkeit des Gelages und die zu erwartenden Freu-
den schildert, endet in diesem Teil mit einem fiir das arabische
Weinlied charakteristischen Motiv. Doch nicht nur im Arabischen,
schon im alten Agypten und in der hellenistisch-romischen Welt
galt die unumstoflliche Tatsache, dall jeden Menschen der Tod
einmal ereilt, als Grund zu ungehemmtem Lebensgenuf} (vgl. auch
I. Kor. 15, 32!) in der noch verbleibenden Frist. Auf diesen Teil

35



folgt in der Antwort des Eingeladenen aber bei Dunasch ein ganz
anders geartetes Stiick, das oben genannte Alibi fiir die Abfassung
des ersten Teiles. Die Antwort besteht in einer schroffen Zurecht-
weisung des Einladenden, ganz im Sinne des traditionellen Exil-
verstindnisses. Solange sich Israel im Exil befindet, gibt es keinen
Anlal zu solch oberflichlicher Frohlichkeit. Denn das erwihlte
Volk befindet sich in der Zerstreuung, unter der Herrschaft der
Volker, in einer pervertierten Situation, an nichts deutlicher zu
erkennen als an der Tatsache, dafl Heiden iiber die Stitte herr-
schen, an der einst Gott seinen Wohnsitz hatte. Das Exilsdasein
ist die Folge von Siinden, ist Strafe und Buligelegenheit. Wer unter
solchen Umstinden frohe Gelage feiern, Wein trinken und sein
Auge frei und unbeschwert erheben mochte, der vernachlissigt die
gebotene Beschiftigung mit der Thora, vergilt das Gesetz des
Hochsten, vergiBt seinen heilsgeschichtlichen Erwihlungsauftrag
und miBldeutet seine Lebenslage.

Hebriiischer Text: N. Alloni, Diina§ ben Labrat, Sirim, Jeru-
salem 1947, S. 64-66 (Anmerkungen S. 125-128); Ch. Schirmann,
Has-sirah ha-‘ibrit biSfarad GbeProvence I, Tel Aviv 1959, S. 34f.

Im Genizafragment Cambridge, T.-S. 8 K 15/8 (s. Ch. Schir-
mann in: Studies of the Research Institute for Hebrew Poetry, 1T,
1936, S. 127, Anm. 30; Alloni, a.a.0. S. 125f.) befindet sich eine
arabische Uberschrift folgenden Inhalts: «Ein anderes Lied des
Ibn Labrat, sein Gedachtnis sei gesegnet, iiber die Arten des Trink-
gelages am Abend und am Morgen und iiber ihre Dauer. In leichtem
Versmall zu Instrumentalbegleitung, zum Gerdusch der Wasser-
rinnen, dem Klang der Lauten, dem Zwitschern der Vogel in den
Zweigen und zum Duft aller Wohlgeriiche. — All dies beschrieb er
in der Schule des Chasdaj, des Sefarden, Friede sei mit ihm, und
sagte: Wedmer al tisan etc.» Im Ms. Adler 2858, 30a, das ein Frag-
ment dieses Gedichts enthilt, befindet sich nur die arabische Uber-
schrift: «Und von ihm (dem Dunasch ein Lied) betreffend der
Abkehr seines Geistes von dergleichen.»

Das Metrum ist der sogenannte’ Arok (at-tawil). Das Reimschema
ist aaab, ccch, dddb ete., d. h., je 4 Kurzzeilen der Ubersetzung
bilden einen Vers, wonach sich auch die Zahlung hier richtet. Vers
1-2 lauten daher in Transkription folgendermallen :

36



1 Wemer ’al tisan | $&teh jajin jadan
‘ale mor “vm s6§an | wkéfdr wahalim

2 befardes rimmoénim | wtamar dgfanim
wenit'é na manim | dminé ha’Salim

N e IV B

Der Innenreim der folgenden Zeilen: Zl. 3 auf -rim, Zl. 4 au,
-naf, Z1. 5. auf -nim, Z1. 6 auf -0goét, Z1. 7 auf -qim, ZI1. 8 auf -rimf
Z1. 9 auf -téb, ZI1. 10 auf -dom, Zl. 11 auf -arta, Z1. 12 auf -jon
und Zl. 13 auf -ajin.

Das Metrum machte Dunasch noch ziemliche Schwierigkeiten.
Er mullte hdufig ungewdhnliche Hérten bei der Gutturalvokalisa-
tion, Kontraktionen und einen etwas ungeschickten Gebrauch der
Kopula w® in Kauf nehmen, um dem Schema zu geniigen. Auch
die Gedankenfiihrung innerhalb des ersten, beschreibenden Teiles
laft zu wiinschen iibrig, weil die Verwendung der Kopula w* an
manchen Stellen den Zusammenhang stort und die Verwendung
der Partikeln ebenfalls alles andere als eine gewandte poetische
Note verriit. Der hebriische Text, dessen Ubersetzung sich hier
glatter liest als das Original, leidet auch an Wortwiederholungen.
Die Meisterschaft der spéiteren hebriischen Dichter soll indes nicht
zu ungerechtem Urteil verleiten, denn immerhin handelt es sich
um einen der frithesten Versuche in der eben von Dunasch begriin-
deten neuen Kunstform der spanischen Schule. Die Sprache ist
biblisch, selbst die arabischen Musikinstrumente werden (leider,
denn dies erschwert die Identifizierung) mit biblischen Bezeich-
nungen wiedergegeben. Die Neigung zur Verwendung biblischer
hapax legomena oder zumindest sehr seltener Worter erinnert noch
an die Manier des Pijjut der orientalisch-saadjanischen Schule, aus
der Dunasch ja kam.

Zu einzelnen Zeilen:

la  «(Und) er sprach»: der Einladende. Weiter wortlich:
«Schlafe nicht!»; offenbar begannen die Gelage manchmal
frith vor Sonnenaufgang (so Ch. Schirmann z. St.) oder es

37



le
le/d

2a
2¢

2d

3b
3d
4a
4b
4c¢
4d
5a

5d

6a/c
6d
7a
7b

Tc

38

wird gleich auf die geplante lange, Tage und Nichte wih-
rende Dauer hingewiesen.

Cypern(blume): kofdr.

Nach dem verbesserten Text bei E. Fleischer, Higré pijjit
wesirah, Tarbiz 39, 1969/70, 34.

Hohel. 4, 13: b°fardes rimménim.

nmit"é na manim: vgl. Jes. 17, 10, doch metri causa mit harter
Verbindung.

Wortlich: «Arten von Tamarisken» (miné...), eine etwas
ungeschickte Formulierung, die in 6d wiederkehrt. ha’$alim:
metri causa Kontraktion des Artikels mit der ersten Silbe.
werdgad (vgl. Ps. 55, 15) sinnorim (Ps. 42, 8). FlieBendes
Wasser, Brunnen, Springbrunnen und dergleichen gehoren
zur Szenerie eines solchen Gartens. Alloni, a.a.0. S.127,
denkt an Musikinstrumente, sich auf Menachem ben Saruk
berufend (Mahbardt Ménahem, ed. Z. Philippowski, London-
Edinburgh 1854, repr. Jerusalem 1967/8, S. 150).

wehimjat kinndrim, vgl. Jes. 14, 11.

beminnim, vgl. Ps. 150, 4; 45, 4; Sir. 39, 5.

weSam kol “es minaf, vgl. Ex. 29, 27.

Vgl. Jer. 11, 16; Ez. 31, 3 und 17, 8. 23.

Vgl. Ez. 17, 23.

“alim, vgl. Neh. 8, 15. Zum Bild vgl. auch Ps. 104, 12.
Wejihgi (so metri causa) haj-jonim. Taubengurren wird in
der Bibel als Ausdruck der Klage angefiihrt (Jes. 30, 14;
59, 11).

wehémim kahlilim (Kontraktion des Artikels und harte Ver-
bindung metri causa), vgl. Jer. 48, 36, wo aber — wie das
Taubengurren (s. zu ZI1. 5a) Ausdruck von Klage.

Hohel. 7, 3; ba'rigét: harte Verbindung und Kontraktion
metri causa.

beminé hilldlim. In Ri. 9, 27 (Lev. 19, 26) Festjubel.
weno’kal mamtaqqim. Im AT (vgl. Hohel. 5, 16; Neh. 8, 10)
gesiiBte Getrinke, aber schon im Mischnahebriischen
Siiligkeiten.

wenistih mizragim, vgl. Am. 6, 6: riesige Trinkgefie.
Metri causa ka'nagim; vgl. Dt. 9, 2; Num. 13, 33f.



9¢

9d
10b
10c¢/d

12a/b

12¢/d

wenistih bisfalim, vgl. Ri. 5, 25; 6, 38: ebenfalls grofle Trink-
gefille.

“aqim Libgarim, vgl. Ps. 73, 14; Hi. 7, 18.

wa’galim — metri causa.

wnimsah Sdmdn tob, vgl. 11. Kon. 20, 13.

wenaqtir ‘es ratdb: eine bestimmte Art von Raucherholz, die
auch in arabischen Gedichten eine Rolle spielt, vgl. Ch.
Schirmann z. St.

betirdam jom qatéb, wegen des Reimes statt gotib (Hos. 13, 14)
bzw. gdtdb (Dt. 32, 24; Jes. 28, 2; Ps. 91, 6).

Der Text ist verderbt iiberliefert. Die Ubersetzung folgt
dem Text bei Ch. Schirmann. Bei Alloni: jabd bin'dlim
«ins Verschlossene einbricht».

‘@l z0’t “ek tiqdom, wortlich: «Wie kannst du deswegen so
unbedacht sein.» tigdom: Qal statt Piel wegen des Reimes.
Klagel. 2, 1. wahdom metri causa, ebenso la relim.

wazabta hagjon (vgl. Ps. 19, 15) bétorat el “*ljom; wortlich:
«Und du hast das Studium (vgl. Ps. 1, 2; Jos. 1, 8) der Thora
des hochsten Gottes verlassen.»

Klagel. 5, 18.

ZWEI WEINLIEDER DES SAMUEL HAN-NAGID

(993-1056)

Ubersetzt und erkliart von JoEANN MAIER, Koln

1. Hinneh jmé hagq-qor

1 Schau nur, die kalten Tage sind voriiber,
zu Grabe trug der Lenz die Regenzeit,

2 in unser Land kehrten die Turteln wieder
und rufen sich von Zweig zu Zweig.

39



3 So haltet, Freunde, denn auch ihr den Bund
der Freundschaft, eilt und sagt nicht ab:
4 Kommt her in meinen Garten! Rosen,
wie Perlenmyrrhe duftend, pflickt,
5 und trinkt, wo Bluten sich mit Schwalben
zum Lob der schonen Zeit vereint,
6 Wein, der wie meine Trennungszihren
und Verliebten gleich blutrot geworden!

2. Met’ Ab dmet °Elil

1 Dahin der Ab, dahin Elul, hin ihre Glut,
mit ihnen auch dahingerafft Tischri,
die Zeit der Kalte kommt, der Wein
wird rot und still in seinem Faf,
3 drum setz dich, Lieber, zu den Freunden
und jeder tu, was er gedacht.
4 Sie meinten: Schau der Wolken Flut
und hor des hohen Himmels Donner,
5 sieh Reif und Ofenflamme an - er
schmilzt dahin, sie zlingelt hoch.
6 Auf, leer auch du dein Glas und dann
den Krug — bei Tag und Nacht!

o

*

1. Zu 1. Hinneh j°mé haq-qor:

Die regnerische Zeit des mediterranen Winters wird in der
Poesie haufig als unwirtlich beklagt. Um so mehr Anlafi zu Freude
und frohlicher Geselligkeit gibt die Wiederkehr des Friihlings und
seiner Blutenpracht in den wohlgepflegten Gérten Andalusiens.
Zuverlassig, wie der Wechsel der Jahreszeiten sich einstellt, sollen
auch die Freunde sich einfinden und der Einladung zum Garten-
gelage Folge leisten. Allzulange hatte der Gastgeber schon auf die
neue Saison der Geselligkeit warten miissen, ja, wie es in siidlichem
Uberschwang hei8t, Triinen vergoB er iiber diese lange Trennung,
so heftig, so bitter, dal} sie sich mit Blut vermischten. Rot wie der
Wein, zu dem er lidt, sind so seine Trennungszihren geworden,

40



was zugleich die hohe Qualitit des Weines andeutet, dessen Rote
auch noch mit jener verglichen wird, die das Antlitz Verliebter
iiberzieht, wenn sie sich unverhofft begegnen oder in die Augen
blicken. Das kunstvolle Doppelbild vereint in dieser Ausmalung
der roten Farbe gleichermaflen verzehrende Sehnsucht wie ver-
heiBene Erfiillung. Und hinzu tritt noch das Rot der duftenden
Rosen in dem Garten, wo die Vogel musizieren — eine Komposition
von Farbe, Bliitenduft und Ton als berauschendes Szenenbild fiir
den Kreis der frohlichen Zecher, die einen edlen Tropfen wohl zu
wiirdigen wissen.

Hebrauvscher Text: D. S. Sassoon, Diwan of Shemuel Hannaghid,
London 1934, S. 110, Nr. 169; Ch. Schirmann, Has§-§irah ha-‘ibrit
biSfarad GbeProvence I, Tel Aviv 1959, S. 166; D. Jarden, Diwa’n
Semt’el han-Nagid, Jerusalem 1965/6, S. 285, Nr. 135; A. Mirski,
Jalqat hap-Pijjatim, Jerusalem-Tel Aviv 1957/8, S. 101f.

Metrum: Ham-mahir
Hinneh j°mé haq-qor ktbar “abri

NFPO JyT iy

Zeilenendreim auf x-rié. Alliteration und Wortspiel wird spar-
sam angewendet, vgl. in Z1. 1 die zahlreichen r-Laute sowie “abri
— qabrid und in Zl. 3 m&uddaim — retm, Simrid — tamrd, schliellich
in Zl. 5 die Zischlaute.

Zu exnzelnen Zeilen:

1/2 Vgl. Hohel. 2, 11f.: «Siehe nur der Winter ist dahin; voriiber,
fort ist der Regen. Die Blumen erscheinen im Lande, die Zeit
des Singens ist da und das Gurren der Turteltaube hebt an.»
«... der Lenz»: j*mé rebi‘ah. Das talmudische Wort rbi"ah be-
deutet Paarung, Befruchtung, und wurde auch fiir den Friih-
lingsregen, der die Saat zum Keimen bringt, verwendet. Im
mittelalterlichen Sprachgebrauch des arabisch-jiidischen Rau-
mes diirfte sich der Einflul des arabischen rabi‘a’" und rabi "
ausgewirkt haben, so daB die Ubersetzung «Friihling» nahe

41



liegt. Vgl. auch Schirmann a.a.0.; «... rufen»: jigrd, metri
causa die talmudisch geldufige Form fiir korrektes biblisches
Jrqre.

4  «Perlenmyrrhe»: mor-d®rér, nach Ex. 30, 23,

Schwalben: sisim, aus Jer. 8, 7.

6 Wortlich: «(Wein, der wie meine Trine iiber die Trennung von
Freunden und wie das Angesicht Verliebter, die sich schamen.»
A. Mirski, a.a.0., mochte zwar die Trennungstranen mit dem
Rot des Weines in Verbindung bringen, das Wort hafri («be-
schdmt sein») aber als «blaBwerdens verstehen und auf weillen
Wein deuten. Doch dies entspricht schwerlich der Absicht des
Dichters, dessen kunstvolles Doppelbild dadurch zerstort wére,
noch pafit das « BlaBwerden» zur angedeuteten Situation. Wenn
in Liebesliedern jener Zeit von der Blisse der Verliebten die
Rede ist, dann bezieht sie sich auf die verzehrende Sehnsucht.

S

2. Zu 2. Met’ A4b dmet *Elil

Nicht nur das Ende der kalten Jahreszeit gibt Anlal zum Feiern,
auch der Ausklang der heilen Sommermonate Ab und Elul und
der beginnende Herbst (Monat Tischri) bieten Griinde genug zu
feucht-frohlicher Runde. Denn mittlerweilen ist nicht nur die
Regenzeit gekommen, auch der neue Wein, der «Heurige», hat
ausgegoren und muf} gekostet werden. Was haben die Freunde, in
deren Gesellschaft der Dichter den angeredeten Freund sich zu
begeben empfiehlt, unter solchen Umstdnden zu tun beschlossen?
Thre Auskunft ist einhellig. Sie verweisen auf das abscheuliche
Wetter, den stromenden Regen und das Donnergrollen, auf den
Reif, der die Wiande iiberzieht und durch das Herdfeuer dahin-
schmilzt. Hier kann man es aushalten, darum moge sich der Freund
nur hduslich niederlassen und diese unwirtliche Zeit durchzechen.

Hebriischer Text: D. S. Sassoon, a.a.0. S. 110, Nr. 168; Ch.
Schirmann, a.a.0. S. 167; D. Jarden, a.a.0. S. 285, Nr. 134. Der
Aufsatz von E. Zimach, 'Met “Ab imet “Eldl’ liSemt’el han-Nagid,
‘Al ham-MiSméar vom 25. 11. 1966, war mir nicht zugéinglich.

42



Metrum: Ham-mahir:
Met > Ab dmet > Eldl dmet hummam

oo g f e e e

Zeilenendreim auf z-mam. Der iibliche Innenreim in 1a taucht
in 3a wieder auf, vielleicht nicht zufillig, sondern bewult zu Be-
ginn der zweiten Gedichtshélfte. In Zeile 1 ist der wiederholte
m-Laut zu beachten, in ZI1. 2b *adam — damam, in Z1. 3b die § (8)-
Laute und in Zl. 6a abermals das §.

Ziu etnzelnen Zeilen:

1a Dahin: wortlich «gestorben ist Ab, gestorben ist Elul und ge-
storben ist ihre Hitze». Ab (Juli/August), Elul (August/Septem-
ber) und Tischri (September/Oktober) sind hebriische Monats-
namen.

1b dahingerafft: nd’¢saf @met “tmmam, wortlich: «wurde mitver-
sammelt (vgl. Gen. 25, 8 u. 6.) und starb mit ihneny.

2a Die Zeit (Tage) der Kalte: vgl. im ersten Gedicht Z1. 1. Wein:
tiros, also genau «Most», frisch gegorener, junger Wein, der «rot»
(vgl. Prov. 23, 31) und «still» geworden ist, also ausgegoren hat.

2b in seinem Faf}: wortlich «in seinem Gefial3», damals Kriige, nicht
Fasser.

3a «drum setz dich zu ...»: sob“4é. . . ; eigentlich (von sbb) herum-
gehen, die Runde machen (I. Sam. 7, 16 u. 6.), aber auch «sich
hinwenden, (im Kreis) hinzutreten» (I. Sam. 22, 17f.; Hohel. 2,
17), mit *@l: II. Sam. 14, 24 «hingehen» (in ein Haus). Wahr-
scheinlich hat auf den gelegentlichen Sprachgebrauch in Trink-
liedern aber die talmudische Verwendung des Hif"il von sbb fiir
«sich zum (Trink-)Gelage niederlegen», «sich zu Tische legen»
eingewirkt, zumal das Nomen m¢sibbah («Gelage, Trinkgelage»)
gang und gibe war. Vgl. auch die Form mfsubbin am Beginn
der Passah-Haggadah. Aber auch in der Bibel steht einmal,
namlich I. Sam. 16, 11 die Qal-Form nasob fiir «wir werden uns
zu Tische begeben» (vgl. die LXX), und Raschi erkliart das

43



Wort ausdriicklich mit neseb (wir werden uns setzen). D. Jarden
vermutet a.a.0., S. 436, in einem anderen Fall (Samuels Gedicht
Haj-jedidim jidtejin, Z1. 2) fur sob $teh kahim die Bedeutung
«Setz dich und trink wie sie». In einem solchen Zusammenhang
kommt der Bedeutung eines auffordernden sob — es konnte auch
gém(ah) stehen — nicht allzuviel konkreter Inhalt zu.

3b gedacht: zamam, was er beschlossen hat; vgl. Gen. 19, 6; Dt. 19,
19; Klagel. 2, 17.

4a der Wolken Flut: wortlich «die Wolken mit ihrem Regnen»,
behagSimam. Biblisch nur Jer. 14, 22 und dann wieder in der
synagogalen Poesie. Zur Gewitterbeschreibung bringt D. Jarden
a.a.0. Parallelen aus anderen Gedichten Samuels.

5a Ofenflamme: [¢§6n medidrah, Flamme des HolzstoBes (auf dem
Herd bzw. unter dem Kamin).

6 Wortlich: «Auf, trink aus dem Becher und dann wieder aus dem
Krug sowohl bei Tag als wie bei Nacht.»

HEBRAISCHE MAQAMENDICHTUNG
IN SPANIEN

Von HErRBERT DiTTMANN, Kéln

1 Entuncklung der weltlichen Dichtung

Die hebriische Literatur scheint einer schonen Dame zu glei-
chen, die im Geruch der Heiligkeit steht: man kennt sie fast nur
von dieser Seite. Und dabei kann sie mit durchaus beachtlichen
weltlichen Reizen aufwarten! Lange Zeit allerdings blieben sie ver-
borgen, denn Jahrhunderte hindurch herrschte im Judentum die

44



	Aus der hebräischen Poesie

