
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Aus der hebräischen Poesie

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER HEBRÄISCHEN POESIE

DUNASCH BEN LABRAT (ca. 920-970)

We'ôme/r 'al tiëan, S''teh jajin jaSän

Übersetzt und erklärt von Johann Maibk, Köln

1 Er sprach: «Laß den Schlaf
und trink alten Wein

bei Myrrhen, Aloen,
Zypern und Rosen,

2 im Granatapfelgarten
voll Palmen und Reben,

lieblichen Sträuchern
und Tamarisken,

3 bei Rinnengeplätscher
und Saitengeklimper,

beim Sang der Sänger
zu Lauten und Harfen.

4 Dort winkt jeder Baum
mit fruchtschwerem Zweig

und Vögel in Fülle
frohlocken im Laub.

5 Es gurren die Tauben
als summten sie Weisen

und Turteln erwidern
dem Flötenton gleich.

6 Wir zechen in Beeten,
umrandet von Rosen,

verscheuchen die Sorgen
mit buntem Gesang,

7 wir naschen Süßes

und leeren die Krüge,
halten's wie Riesen

und saufen aus Humpen.

33



8 Frühauf am Morgen
da schlachte ich Farren,

fette, erlesene,
Widder und Kälber.

9 Duftölgesalbt
und Riechhölzer räuchernd

wollen wir ehe der Tag des Verderbens
uns trifft es noch vollenden »

10 Ich schalt ihn: 9Schweig, schweig!
Wie kannst du so reden,

solange der Tempel und Fußschemel Gottes
in Händen von Heiden?

11 Töricht hast du gesprochen,
Müßiggang dir erwählt,

Nichtigkeiten geredet
wie Spötter und Toren -

12 und du hast vergessen
die Thora des Höchsten

Du möchtest dich freuen, aber auf Zion
tummeln sich Füchse!

13 Wir sollen Wein trinken,
unser Auge erheben? -

Sind wir doch zunichte,
geschmäht und verachtet »

*

Dunasch ben Labrat, in Nordafrika geboren, in Baghdads
Schule erzogen, wirkte im Kreis der Gelehrten und Dichter, die
der einflußreiche Chasdaj ibn Schaprut im maurischen Spanien um
sich gesammelt hatte. Dunasch hat die arabische Metrik für das

Hebräische adaptiert und damit die Grundlage für die «spanische
Schule» der hebräischen Poesie gelegt. Aber nicht bloß die Metrik,
auch die Gedichtgattungen der Araber nahm er sich zum Vorbild,
wodurch nach langer Zeit auch im Judentum wieder eine profane
Dichtkunst begründet wurde. Das hier übersetzte Weinlied gehört
zu den frühesten hebräischen Liedern dieser Gattung, ist vielleicht
überhaupt das erste. Dunasch, der natürlich noch nicht die Geläufigkeit

der späteren hebräischen Dichter des «goldenen Zeitalters»
besaß, folgte in diesem Gedicht ziemlich genau seinen arabischen

34



Vorbildern. So schon mit der Einleitung W'omer (arabisch : wa-qa'il)
und dann mit den stereotypen Motiven in dem beschreibenden Teil,
vor allem, was die Szenerie des Gelages, einen typischen anda-
lusischen Garten, betrifft. Mag das meiste davon auch gattungsübliche

Konvention sein, für die hebräische Dichtung ergab sich
daraus die Gelegenheit zu poetischen Naturbeschreibungen, wie sie

seit biblischen Zeiten nicht mehr üblich waren, und auch sonst,
außerhalb des Bereiches der «spanischen Schule», selten blieben.
Das Verhältnis des Judentums zur Natur blieb ja nicht unberührt
von seiner Einschätzung des Exildaseins, vom Bewußtsein, in einer
feindlichen Umwelt, in der Fremde zu leben. So sehr man vom
Heiligen Lande schwärmen konnte, so wenig war man in der Regel
bereit und imstande, die Schönheit der Landschaft im Exil als
solche zu empfinden. Was hier in Spanien mit solchen Gedichten
anhebt, ist ein neues Lebensgefühl, bedingt und ermöglicht durch
die relativ freie und unbeschwerte Atmosphäre im Bereich der
maurischen Herrschaft. Hier fand das Judentum zum Teil ein
ungewohnt engeres Verhältnis zur menschlichen und schließlich
auch zur natürlichen Umwelt. Freilich, dieses neue Lebensgefühl
entsprach nicht der herkömmlichen negativen Wertung des Exil-
daseins und provozierte darum herbe Kritik bei den strengen
Frommen, die ja ohnedies jede Beschäftigung mit profanen Dingen
ungern sahen. Die arabischen Weinlieder, die auch nach islamischen
Maßstäben alles andere als religiös legitim waren, zeichneten sich
zudem oft durch eine deutliche erotische Färbung und eine
ausgesprochen hedonistische Lebensauffassung aus. Eine Übernahme
und Nachahmung solcher Dichtungen war für einen hebräischen
Dichter reichlich gewagt. Wollte er dennoch seine Meisterschaft in
diesem Genre auch unter Beweis stellen, bedurfte es schon eines

Alibis. Das übersetzte Gedicht, in dem zuerst der Einladende
umständlich die Örtlichkeit des Gelages und die zu erwartenden Freuden

schildert, endet in diesem Teil mit einem für das arabische
Weinlied charakteristischen Motiv. Doch nicht nur im Arabischen,
schon im alten Ägypten und in der hellenistisch-römischen Welt
galt die unumstößliche Tatsache, daß jeden Menschen der Tod
einmal ereilt, als Grund zu ungehemmtem Lebensgenuß (vgl. auch
I. Kor. 15, 32!) in der noch verbleibenden Frist. Auf diesen Teil

35



folgt in der Antwort des Eingeladenen aber bei Dunasch ein ganz
anders geartetes Stück, das oben genannte Alibi für die Abfassung
des ersten Teiles. Die Antwort besteht in einer schroffen Zurechtweisung

des Einladenden, ganz im Sinne des traditionellen
Exilverständnisses. Solange sich Israel im Exil befindet, gibt es keinen
Anlaß zu solch oberflächlicher Fröhlichkeit. Denn das erwählte
Volk befindet sich in der Zerstreuung, unter der Herrschaft der
Völker, in einer pervertierten Situation, an nichts deutlicher zu
erkennen als an der Tatsache, daß Heiden über die Stätte
herrschen, an der einst Gott seinen Wohnsitz hatte. Das Exilsdasein
ist die Folge von Sünden, ist Strafe und Bußgelegenheit. Wer unter
solchen Umständen frohe Gelage feiern, Wein trinken und sein

Auge frei und unbeschwert erheben möchte, der vernachlässigt die

gebotene Beschäftigung mit der Thora, vergißt das Gesetz des

Höchsten, vergißt seinen heilsgeschichtlichen Erwählungsauftrag
und mißdeutet seine Lebenslage.

Hebräischer Text: N. Alloni, Dünas ben Labrat, SMm,
Jerusalem 1947, S. 64-66 (Anmerkungen S. 125-128); Gh. Schirmann,
Has-sîrâh hâ-'ibrît biSfäräd ûbeProvence I, Tel Aviv 1959, S. 34f.

Im Genizafragment Cambridge, T.-S. 8 K 15/8 (s. Ch. Schirmann

in: Studies of the Research Institute for Hebrew Poetry, II,
1936, S. 127, Anm. 30; Alloni, a.a.O. S. 125f.) befindet sich eine
arabische Überschrift folgenden Inhalts: «Ein anderes Lied des

Ibn Labrat, sein Gedächtnis sei gesegnet, über die Arten des

Trinkgelages am Abend und am Morgen und über ihre Dauer. In leichtem
Versmaß zu Instrumentalbegleitung, zum Geräusch der Wasserrinnen,

dem Klang der Lauten, dem Zwitschern der Vögel in den

Zweigen und zum Duft aller Wohlgerüche. - All dies beschrieb er
in der Schule des Chasdaj, des Sefarden, Friede sei mit ihm, und

sagte: W'ômer 'al tiëan etc.» Im Ms. Adler 2858, 30a, das ein Fragment

dieses Gedichts enthält, befindet sich nur die arabische
Überschrift: «Und von ihm (dem Dunasch ein Lied) betreffend der
Abkehr seines Geistes von dergleichen.»

Das Metrum ist der sogenannte 'Arôk (at-tawil). Das Reimschema

ist aaab, cccb, dddb etc., d. h., je 4 Kurzzeilen der Übersetzung
bilden einen Vers, wonach sich auch die Zählung hier richtet. Vers
1-2 lauten daher in Transkription folgendermaßen :

36



1 Wc'ômer 'al tîëcin / ëHeh jajin jaëan
'alê môr rim SôSan / wckôfâr wahâlîm

2 bcfardes rimmônîm / wHdmar ûgfanîm
vfnit'ê nafmdnîm j ûmînê haëalîm

Il

Der Innenreim der folgenden Zeilen: ZI. 3 auf -rim, ZI. 4 au,
-näf, ZI. 5. auf -nîm, ZI. 6 auf -ûgôt, ZI. 7 auf -qîm, ZI. 8 auf -rimf
ZI. 9 auf -tôb, ZI. 10 auf -dorn, ZI. 11 auf -artä, ZI. 12 auf -jôn
und ZI. 13 auf -ajin.

Das Metrum machte Dunasch noch ziemliche Schwierigkeiten.
Er mußte häufig ungewöhnliche Härten bei der Gutturalvokalisa-
tion, Kontraktionen und einen etwas ungeschickten Gebrauch der

Kopula we in Kauf nehmen, um dem Schema zu genügen. Auch
die Gedankenführung innerhalb des ersten, beschreibenden Teiles
läßt zu wünschen übrig, weil die Verwendung der Kopula vf an
manchen Stellen den Zusammenhang stört und die Verwendung
der Partikeln ebenfalls alles andere als eine gewandte poetische
Note verrät. Der hebräische Text, dessen Übersetzung sich hier

glatter liest als das Original, leidet auch an Wortwiederholungen.
Die Meisterschaft der späteren hebräischen Dichter soll indes nicht
zu ungerechtem Urteil verleiten, denn immerhin handelt es sich

um einen der frühesten Versuche in der eben von Dunasch begründeten

neuen Kunstform der spanischen Schule. Die Sprache ist
biblisch, selbst die arabischen Musikinstrumente werden (leider,
denn dies erschwert die Identifizierung) mit biblischen Bezeichnungen

wiedergegeben. Die Neigung zur Verwendung biblischer
hapax legomena oder zumindest sehr seltener Wörter erinnert noch

an die Manier des Pijjut der orientalisch-saadjanischen Schule, aus
der Dunasch ja kam.

Zu einzelnen Zeilen :

la «(Und) er sprach»: der Einladende. Weiter wörtlich:
«Schlafe nicht!»; offenbar begannen die Gelage manchmal
früh vor Sonnenaufgang (so Ch. Schirmann z. St.) oder es

37



wird gleich auf die geplante lange, Tage und Nächte
währende Dauer hingewiesen.

lc Cypern(blume) : Icofär.

lc/d Nach dem verbesserten Text bei E. Fleischer, Hiqrê pijjût
weSîrah, Tarbiz 39, 1969/70, 34.

2 a Hohel. 4, 13: befardes rimmônîm.
2 c nifê na'rnariîm: vgl. Jes. 17,10, doch metri causa mit harter

Verbindung.
2d Wörtlich: «Arten von Tamarisken» (mînê..eine etwas

ungeschickte Formulierung, die in 6d wiederkehrt. Kaëâlîm:
metri causa Kontraktion des Artikels mit der ersten Silbe.

3a vfrägäs (vgl. Ps. 55, 15) sinnôrîm (Ps. 42, 8). Fließendes
Wasser, Brunnen, Springbrunnen und dergleichen gehören
zur Szenerie eines solchen Gartens. Alloni, a.a.O. S.127,
denkt an Musikinstrumente, sich auf Menachem ben Saruk
berufend (Mahbärät Menähem, ed. Z. Philippowski, London-
Edinburgh 1854, repr. Jerusalem 1967/8, S. 150).

3 b ufhämjat kinnôrîm, vgl. Jes. 14, 11.

3d beminnîm, vgl. Ps. 150, 4; 45, 4; Sir. 39, 5.

4a ufSäm Icol 'es munäf, vgl. Ex. 29, 27.

4b Vgl. Jer. 11, 16; Ez. 31, 3 und 17, 8. 23.

4c Vgl. Ez. 17, 23.

4d 'alîrn, vgl. Neh. 8, 15. Zum Bild vgl. auch Ps. 104, 12.

5 a Wejähgw (so metri causa) haj-jônîm. Taubengurren wird in
der Bibel als Ausdruck der Klage angeführt (Jes. 30, 14;
59, 11).

5d ufhômîm kahlîlîm (Kontraktion des Artikels und harte Ver¬

bindung metri causa), vgl. Jer. 48, 36, wo aber - wie das

Taubengurren (s. zu ZI. 5a) Ausdruck von Klage.
6a/c Hohel. 7, 3; ba'rûgôt: harte Verbindung und Kontraktion

metri causa.
6d bemînê hillûlîm. In Ri. 9, 27 (Lev. 19, 26) Festjubel.
7 a ufnokal mamtaqqîm. Im AT (vgl. Hohel. 5, 16; Neh. 8, 10)

gesüßte Getränke, aber schon im Mischnahebräischen

Süßigkeiten.
7 b vfniStäh mizraqîm, vgl. Am. 6, 6: riesige Trinkgefäße.
7c Metri causa ka'nâqîm; vgl. Dt. 9, 2; Num. 13, 33f.

38



7 d weni§täh bisfâlîm, vgl. Ri. 5, 25 ; 6, 38 : ebenfalls große Trink¬
gefäße.

8a/b 'äqum libqärim, vgl. Ps. 73, 14; Hi. 7, 18.

8d wa'galîm - metri causa.
9a wenim$ah Sämän tôb, vgl. II. Kön. 20, 13.

9b ufnaqtîr 'es ratôb: eine bestimmte Art von Räucherholz, die
auch in arabischen Gedichten eine Rolle spielt, vgl. Ch.
Schirmann z. St.

9c bHärätn jôm qätob, wegen des Reimes statt qotäb (Hos. 13, 14)

bzw. qätäb (Dt. 32, 24; Jes. 28, 2; Ps. 91, 6).
9d Der Text ist verderbt überliefert. Die Übersetzung folgt

dem Text bei Ch. Schirmann. Bei Alloni: jabo' bin'ûlîm
«ins Verschlossene einbricht».

10b 'alê zo't 'êk tiqdom, wörtlich: «Wie kannst du deswegen so

unbedacht sein.» tiqdom: Qal statt Pi'el wegen des Reimes.

lOc/d Klagel. 2, 1. wahdom metri causa, ebenso larelîm.
12a/b vf'azabtä hägjön (vgl. Ps. 19, 15) betôrat 'el 'Hjôn; wörtlich:

«Und du hast das Studium (vgl. Ps. 1, 2; Jos. 1, 8) der Thora
des höchsten Gottes verlassen. »

12c/d Klagel. 5, 18.

ZWEI WEINLIEDER DES SAMUEL HAN-NAGID
(993-1056)

Übersetzt und erklärt von Johann Maiek, Köln

1. Hinneh fmê haq-qôr

1 Schau nur, die kalten Tage sind vorüber,
zu Grabe trug der Lenz die Regenzeit,

2 in unser Land kehrten die Turteln wieder
und rufen sich von Zweig zu Zweig.

39



3 So haltet, Freunde, denn auch ihr den Bund
der Freundschaft, eilt und sagt nicht ab:

4 Kommt her in meinen Garten Rosen,
wie Perlenmyrrhe duftend, pflückt,

5 und trinkt, wo Blüten sich mit Schwalben
zum Lob der schönen Zeit vereint,

6 Wein, der wie meine Trennungszähren
und Verliebten gleich blutrot geworden

2. Met 'Ab ûmet 'Elûl

1 Dahin der Ab, dahin Elul, hin ihre Glut,
mit ihnen auch dahingerafft Tischri,

2 die Zeit der Kälte kommt, der Wein
wird rot und still in seinem Faß,

3 drum setz dich, Lieber, zu den Freunden
und jeder tu, was er gedacht.

4 Sie meinten : Schau der Wolken Flut
und hör des hohen Himmels Donner,

5 sieh Reif und Ofenflamme an - er
schmilzt dahin, sie züngelt hoch.

6 Auf, leer auch du dein Glas und dann
den Krug - bei Tag und Nacht!

*

1. Zu 1. Hinneh jemê haq-qôr:

Die regnerische Zeit des mediterranen Winters wird in der
Poesie häufig als unwirtlich beklagt. Um so mehr Anlaß zu Freude
und fröhlicher Geselligkeit gibt die Wiederkehr des Frühlings und
seiner Blütenpracht in den wohlgepflegten Gärten Andalusiens.
Zuverlässig, wie der Wechsel der Jahreszeiten sich einstellt, sollen
auch die Freunde sich einfinden und der Einladung zum Gartengelage

Folge leisten. Allzulange hatte der Gastgeber schon auf die
neue Saison der Geselligkeit warten müssen, ja, wie es in südlichem
Überschwang heißt, Tränen vergoß er über diese lange Trennung,
so heftig, so bitter, daß sie sich mit Blut vermischten. Rot wie der
Wein, zu dem er lädt, sind so seine Trennungszähren geworden,

40



was zugleich die hohe Qualität des Weines andeutet, dessen Röte
auch noch mit jener verglichen wird, die das Antlitz Verliebter
überzieht, wenn sie sich unverhofft begegnen oder in die Augen
blicken. Das kunstvolle Doppelbild vereint in dieser Ausmalung
der roten Farbe gleichermaßen verzehrende Sehnsucht wie
verheißene Erfüllung. Und hinzu tritt noch das Rot der duftenden
Rosen in dem Garten, wo die Vögel musizieren - eine Komposition
von Farbe, Blütenduft und Ton als berauschendes Szenenbild für
den Kreis der fröhlichen Zecher, die einen edlen Tropfen wohl zu

würdigen wissen.

Hebräischer Text: D. S. Sassoon, Diwan of Shemuel Hannaghid,
London 1934, S. 110, Nr. 169; Ch. Schirmann, Has-siräh hä-cibrit
biSfäräd ûbeProvence I, Tel Aviv 1959, S. 166; D. Jarden, Diwä'n
Semû'el han-Nâgîd, Jerusalem 1965/6, S. 285, Nr. 135; A. Mirski,
Jalqût hap-Pijjûtîm, Jerusalem-Tel Aviv 1957/8, S. lOlf.

Metrum : Ham-mähir
Hinneh jemê haq-qôr kebâr cabrû

Zeilenendreim auf x-rû. Alliteration und Wortspiel wird sparsam

angewendet, vgl. in ZI. 1 die zahlreichen r-Laute sowie 'äbrü

- qäbrü und in ZI. 3 mf'juddarm - re'îm, Sirnrû - tamrû, schließlich
in ZI. 5 die Zischlaute.

Zu einzelnen Zeilen:

1/2 Vgl. Hohel. 2, 11 f.: «Siehe nur der Winter ist dahin; vorüber,
fort ist der Regen. Die Blumen erscheinen im Lande, die Zeit
des Singens ist da und das Gurren der Turteltaube hebt an.»

«... der Lenz»: jemê rebiah. Das talmudische Wort fbiäh
bedeutet Paarung, Befruchtung, und wurde auch für den
Frühlingsregen, der die Saat zum Keimen bringt, verwendet. Im
mittelalterlichen Sprachgebrauch des arabisch-jüdischen Raumes

dürfte sich der Einfluß des arabischen rabi'atUH und rabi'un

ausgewirkt haben, so daß die Übersetzung «Frühling» nahe

41



liegt. Vgl. auch Schirmann a.a.O.; «... rufen»: jiqrû, metri
causa die talmudisch geläufige Form für korrektes biblisches
jiqre'û.

4 «Perlenmyrrhe»: mor-deror, nach Ex. 30, 23.

5 Schwalben: sîsîm, aus Jer. 8, 7.

6 Wörtlich: «Wein, der wie meine Träne über die Trennung von
Freunden und wie das Angesicht Verliebter, die sich schämen.»
A. Mirski, a.a.O., möchte zwar die Trennungstränen mit dem
Rot des Weines in Verbindung bringen, das Wort häjru
(«beschämt sein») aber als «blaßwerden» verstehen und auf weißen
Wein deuten. Doch dies entspricht schwerlich der Absicht des

Dichters, dessen kunstvolles Doppelbild dadurch zerstört wäre,
noch paßt das «Blaßwerden» zur angedeuteten Situation. Wenn
in Liebesliedern jener Zeit von der Blässe der Verliebten die
Rede ist, dann bezieht sie sich auf die verzehrende Sehnsucht.

2. Zu 2. Met 'Ab ûmet 'Elvi

Nicht nur das Ende der kalten Jahreszeit gibt Anlaß zum Feiern,
auch der Ausklang der heißen Sommermonate Ab und Elul und
der beginnende Herbst (Monat Tischri) bieten Gründe genug zu
feucht-fröhlicher Runde. Denn mittlerweilen ist nicht nur die

Regenzeit gekommen, auch der neue Wein, der «Heurige», hat
ausgegoren und muß gekostet werden. Was haben die Freunde, in
deren Gesellschaft der Dichter den angeredeten Freund sich zu
begeben empfiehlt, unter solchen Umständen zu tun beschlossen?

Ihre Auskunft ist einhellig. Sie verweisen auf das abscheuliche
Wetter, den strömenden Regen und das Donnergrollen, auf den

Reif, der die Wände überzieht und durch das Herdfeuer dahin-
schmilzt. Hier kann man es aushalten, darum möge sich der Freund
nur häuslich niederlassen und diese unwirtliche Zeit durchzechen.

Hebräischer Text: D. S. Sassoon, a.a.O. S. 110, Nr. 168; Ch.

Schirmann, a.a.O. S. 167; D. Jarden, a.a.O. S. 285, Nr. 134. Der
Aufsatz von E. Zämach, 'Met 'Ab ûmet 'Elûl' liSemû'el han-Nâgîd,
'Al ham-Mismâr vom 25. 11. 1966, war mir nicht zugänglich.

42



Metrum : Ham-mâhîr :

Met 'Ab ûmet 'Elûl ûmet hummäm

Zeilenendreim auf x-rriäm. Der übliche Innenreim in la taucht
in 3 a wieder auf, vielleicht nicht zufällig, sondern bewußt zu
Beginn der zweiten Gedichtshälfte. In Zeile 1 ist der wiederholte
m-Laut zu beachten, in ZI. 2b 'ädam - damam, in ZI. 3b die s (§)-
Laute und in ZI. 6 a abermals das s.

Zu einzelnen Zeilen:

la Dahin: wörtlich «gestorben ist Ab, gestorben ist Elul und ge¬
storben ist ihre Hitze». Ab (Juli/August), Elul (August/September)

und Tischri (September/Oktober) sind hebräische Monatsnamen.

lb dahingerafft: nä'äsaf ûmet 'inmiärn, wörtlich: «wurde
mitversammelt (vgl. Gen. 25, 8 u. ö.) und starb mit ihnen».

2a Die Zeit (Tage) der Kälte: vgl. im ersten Gedicht ZI. 1. Wein:
tîrôS, also genau «Most», frisch gegorener, junger Wein, der «rot»
(vgl. Prov. 23, 31) und «still» geworden ist, also ausgegoren hat.

2b in seinem Faß: wörtlich «in seinem Gefäß», damals Krüge, nicht
Fässer.

3a «drum setz dich zu »: sob 'alê... ; eigentlich (von sbb) herumgehen,

die Runde machen (I. Sam. 7, 16 u. ö.), aber auch «sich

hinwenden, (im Kreis) hinzutreten» (I. Sam. 22, 17f. ; Hohel. 2,

17), mit 'äl: II. Sam. 14, 24 «hingehen» (in ein Haus).
Wahrscheinlich hat auf den gelegentlichen Sprachgebrauch in
Trinkliedern aber die talmudische Verwendung des Hifil von sbb für
«sich zum (Trink-)Gelage niederlegen», «sich zu Tische legen»

eingewirkt, zumal das Nomen mcsibbah («Gelage, Trinkgelage»)

gang und gäbe war. Vgl. auch die Form mesubbîn am Beginn
der Passah-Haggadah. Aber auch in der Bibel steht einmal,
nämlich I. Sam. 16, 11 die Qal-Form ncisob für «wir werden uns
zu Tische begeben» (vgl. die LXX), und Raschi erklärt das

43



Wort ausdrücklich mit neSeb (wir werden uns setzen). D. Jarden
vermutet a.a.O., S. 436, in einem anderen Fall (Samuels Gedicht
Haj-jedîdîm jiStejûn, ZI. 2) für sob IPteh kahäm die Bedeutung
«Setz dich und trink wie sie». In einem solchen Zusammenhang
kommt der Bedeutung eines auffordernden sob - es könnte auch

qûm(ah) stehen - nicht allzuviel konkreter Inhalt zu.
3b gedacht: zamam, was er beschlossen hat; vgl. Gen. 19, 6; Dt. 19,

19; Klagel. 2, 17.

4a der Wolken Flut: wörtlich «die Wolken mit ihrem Regnen»,
b'-hayShnam. Biblisch nur Jer. 14, 22 und dann wieder in der
synagogalen Poesie. Zur Gewitterbeschreibung bringt D. Jarden
a.a.O. Parallelen aus anderen Gedichten Samuels.

5a Ofenflamme: le8ôn medûrdh, Flamme des Holzstoßes (auf dem
Herd bzw. unter dem Kamin).

6 Wörtlich: «Auf, trink aus dem Becher und dann wieder aus dem

Krug sowohl bei Tag als wie bei Nacht.»

HEBRÄISCHE MAQAMENDICHTUNG
IN SPANIEN

Von Herbert Dittmann, Köln

1 Entwicklung der weltlichen Dichtung

Die hebräische Literatur scheint einer schönen Dame zu
gleichen, die im Geruch der Heiligkeit steht: man kennt sie fast nur
von dieser Seite. Und dabei kann sie mit durchaus beachtlichen
weltlichen Reizen aufwarten Lange Zeit allerdings blieben sie

verborgen, denn Jahrhunderte hindurch herrschte im Judentum die

44


	Aus der hebräischen Poesie

