
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Das "Unding" Judenmission : offener Brief an Herrn Prof. Wilhelm
Dantine, Wien

Autor: Brunner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS «UNDING» JUDENMISSION

Offener Brief an Herrn Prof. Wilhelm Dantine, Wien

Von Robert Brunner f, Zürich

Sehr geehrter Herr Professor,

in dem beim Chr.-Kaiser-Verlag, München, unter dem Titel
«Jüdisches Volk - gelobtes Land» erschienenen Sammelband (1970)
haben Sie einen Vortrag publiziert über «Die Kirche als Israel Gottes
und das Problem der Judenmission».

Sie kommen auf Grund Ihrer ekklesiologischen Reflexionen zum
Schluß, daß die Judenmission «als bewußte Veranstaltung der
Kirche bzw. von Christen, die sich ihrerseits ihrer Kirche verpflichtet
wissen», unter dem Aspekt theologischer Verantwortung ein
«Unding» sei, «ebenso schlimm, wie wenn einzelne christliche Konfessionen

Glieder anderer Konfessionen in Analogie zur Heidenmission
zu bekehren versuchen» (S. 335).

Nachdem ich schon über 30 Jahre im Rahmen einer Judenmission
vor allem für das jüdische Volk glaube gearbeitet zu haben, werden
Sie sicher Verständnis dafür aufbringen, daß ich mich mit
Ihrem Aufsatz kritisch befasse und das Resultat ebenfalls publiziere.
Ich wähle dafür die Form eines «Offenen Briefes», weil mir die
persönlichen Ansichten und Meinungen, die Sie in besagtem Aufsatz
kundtun, dessen theologische Substanz deutlich zu beherrschen
scheinen. Und dann sind Sie ja auch gegen die heutigen Vertreter
der Judenmission im Laufe Ihrer Darlegungen recht ausfällig
geworden. Zum Beispiel schließen Sie Ihren Aufsatz mit dem
Stoßseufzer: «Es muß leider gesagt werden, daß bis heute aus zweifellos
verständlichen und psychologisch erklärbaren Gründen die
Vertreter einer Judenmission nicht in der Lage sind, sich die tatsäch-

10



liehe Tragweite ihres Handelns klar zu machen» (S.335). Daß diese

Bemerkung keine Schmeichelei ist, dürfte jedermann klar sein.
Durch meine Optik gesehen bedeutet sie, daß Sie die Spezies
Mensch, die sich heute noch mit Judenmission befaßt, für
«unterbelichtet» halten und darum auch für unfähig, theologisch zu denken.

Sollte ich mich mit dieser Interpretation wirklich nicht
täuschen, dann dürfte Ihnen, verehrter Herr Dantine, doch einiges
entgangen sein. Sie dürften dann kaum daran gedacht haben, daß
es auch heute wie vordem Universitätslehrer gibt und gab, die sich
mit wohlerwogenen theologischen Argumenten für die Judenmission
eingesetzt, auch praktisch für sie gearbeitet haben und beides noch
tun. Es fällt mir allerdings auch schwer, von dieser Vorstellung
auszugehen, und ich will mir darum Mühe geben, mich Ihrem Aufsatz
gegenüber möglichst sachlich einzustellen. Dabei scheint es mir gut,
meine kritischen Bemerkungen auf einige Themen zu konzentrieren.

7. Zur ekklesiologischen Grundlegung

Zuerst lassen Sie mich einmal die Frage stellen : glauben Sie nicht,
daß ekklesiologische Reflexionen, die sich im wesentlichen auf zwei
Bibelstellen stützen, eine zu schmale Balis'haben? Und wenn diese
schmale Grundlage auch noch wackelig ist?- Das muß nämlich im
Blick auf Ihren Vortrag gesagt werden. Sie berufen sich ja auf einige
Verse aus den Paulinen: Rom. II, 25/26 und Gab 6, 16. Beide werden

durch die Neutestamentier von jeher sehr verschieden
interpretiert, und es ist gar nicht so sicher, daß Sie unter den heute zur
Verfügung stehenden Deutungsmöglichkeiten die richtigen erwischt
haben. Wenn ich nicht annehmen würde, daß Sie darüber
vollkommen im Bilde sind, hätte ich Sie auf einen mit großer Umsicht
und behutsamer Sorgfalt geschriebenen Aufsatz von Prof. D. Gottlob

Schrenk über: «Was bedeutet (Israel Gottes)?» aufmerksam
gemacht (Judaica, 1949. S. 81 f., Zwingli-Verlag, Zürich). Es heißt,
daß, wer nichts riskiert, auch nichts gewinnt. Nun, Sie haben es

riskiert, Herr Professor. Und was immer Sie dabei gewonnen haben
mögen, einen Verlust haben Sie mitgeerntet: Ihre theologischen
Reflexionen erscheinen allen, die auch im Bild sind, von der Exegese

11



her in ihrer Gültigkeit als ziemlich angeschlagen. Sie sind - wenn
ich mich etwas anschaulich ausdrücken darf- wie eine wohlgeformte
Keramikvase, die einen Sprung hat.

Sie gehen davon aus, daß «Israel Gottes» zur Definition der
Kirche Jesu Christi nicht nur verwendbar, sondern unentbehrlich
sei. Sie machen zwar zu diesem Begriff das bedeutsame Zugeständnis :

«Der biblische Textbefund ist sehr schwach und sagt inhaltlich
nichts aus» (S. 323). Sie denken also daran, daß es im ganzen NT
eine einzige Stelle gibt, die in dem von Ihnen gewünschten Sinne
verstanden werden kann. Trotzdem lautet Ihre erste ekklesiolo-
gische These: «Die Selbstbezeichnung der Kirche als (Israel Gottes)
ist auf Grund systematisch-ekklesiologischer Besinnung als

notwendig und unvermeidlich anzusehen» (S. 323). Geht das nicht ein

wenig weit? Ist das nicht eine deutliche Übertreibung? Ich kann
Ihnen jedenfalls weder das «notwendig» noch das «unvermeidlich»
abnehmen. Einmal ist damit dem fatalen Selbstverständnis der
Kirche als «Israel nach dem Geist», eine Wendung, die im NT
überhaupt nirgends vorkommt, Vorschub geleistet. Und dann ist
dieser ekklesiologische Begriff durchaus entbehrlich, um die wesenhafte

Verbundenheit der Kirche mit dem «Israel kata sarka» zum
Ausdruck zu bringen, was mir - da stimme ich Ihnen zu - ein sehr

wichtiges und dringliches Anliegen zu sein scheint. Schließlich hat
jeder Systematiker ja auch mit dem zentralen Thema der Christo-
logie zu tun. Diese gibt Gelegenheit genug, um die Zusammengehörigkeit

des Neuen Bundesvolkes mit dem Volk des Alten
Testamentes darzustellen und zu bezeugen. Aber ich kann ja verstehen,
daß Ihnen, Herr Professor, die ekklesiologische Terminologie zum
besagten Zweck im Zusammenhang Ihres Vortrages trotz allem noch

wichtiger ist. Schließlich liefert Ihnen die Gleichung «Kirche
Israel Gottes» im gegebenen Augenblick auch die nötige Munition,
um das «Unding Judenmission» abzuschießen.

2. Die Christusgläubigen aus dem Volk der Juden

Ich komme zurück auf Gal. 6,16: «Und soviele nach dieser Regel
wandeln werden, über die komme Friede und Barmherzigkeit, auch

12



über das Israel Gottes» (Zürcher Bibel). Gottlob Schrenk hat in
dem oben erwähnten Aufsatz die Ansicht vertreten, Paulus habe
hier mit «Israel Gottes» den judenchristlichen Teil der damals im
Werden begriffenen Kirche aus Juden und Nicht-Juden gemeint.
Schrenk hat damit dem von ihm sehr geschätzten Gutbrod
widersprochen, der die Wendung auf alle Christusgläubigen bezog, die
nach der Regel des Apostels lebten. Gutbrod hat aber gleichzeitig
festgestellt, daß Gab 6,16 die einzige Stelle sei, welche «Israel Gottes»

auf die Kirche Jesu Christi beziehe (s. NT1. Wörterb. unter
Israel). Gottlob Schrenk, der ehemalige Professor für NT an der
Universität Zürich, konnte sich dem gegenüber auf eine stattliche
Gesellschaft von Vertretern seines Fachs beziehen, die Gal. 6, 16

ebenso verstanden wie er. Illustre Namen werden von ihm genannt
wie Bengel, De Wette, Ewald, B. Weiß, Hofmann, Zahn, Schlatter,
Bousset (S. 94). Also immerhin. Trotzdem sind aber die sprachlichen

Beobachtungen, die Schrenk in den Paulusbriefen gemacht
hat, und die ihm die Gründe für seine Exegese liefern, wichtiger.
Diese sind bis heute zwar meistens übersehen, aber noch nie widerlegt

worden. Die Tendenz, über die Existenz christusgläubiger Juden
nichts zu sagen oder sie zu bagatellisieren, hat ja eine lange
Tradition in Theologie und Kirche, die vielfach heute noch fortgesetzt
wird. Schrenk ist der Meinung, die besondere Erwähnung des

judenchristlichen Teils der galatischen Gemeinden in Gab 6,16 habe.den
Zweck, diese mit der Bezeichnung «Israel Gottes» zu ehren. Außerdem

wolle der Apostel den Galatern zum Bewußtsein bringen, daß

es unter ihren judenstämmigen Glaubensbrüdern nicht nur die
sogenannten Judaisten gebe - falsche eingeschlichene Brüder nennt
er sie bei einer anderen Gelegenheit -, die die Beschneidung und das

jüdische Ritualgesetz für heilsnotwendig betrachteten und beides
darum auch den Christen aus den Heiden auferlegen wollten. Es
ist kaum zu bestreiten, daß ein solcher Hinweis gerade im Galater-
brief sehr sinnvoll ist.

Es scheint mir bedauerlich, sehr verehrter Herr Professor, daß
die Christusgläubigen aus dem Volk der Juden in Ihren ekklesio-
logischen Reflexionen überhaupt keine Rolle spielen. Gerade in einer
Ekklesiologie, die darauf angelegt ist, die Zusammengehörigkeit
vom neuen mit dem alten Bundesvolk darzustellen, ist diese Unter-

13



lassung doch einigermaßen auffällig. In einem kurzen Passus, den
Sie in Klammern gesetzt haben, erfährt zwar der Leser, daß es diese

Christen gibt, und daß auch heute Jesus Christus unter den Juden
Glauben findet. Allerdings lassen die Formulierungen, die Sie bei
dieser Gelegenheit gewählt haben, unschwer erkennen, daß Sie an
den Judenchristen keine besondere Freude haben. Sie schreiben -
wie gesagt - in Klammern: «Wir haben jetzt absichtlich den natürlich

jederzeit möglichen Fall ausgeklammert, daß ein oder mehrere
Juden aus irgendwelchen (von mir ausgezeichnet) Motiven sich dem
christlichen Evangelium zuwenden wollen und aus freien Stücken
auf eine individuelle Art in die Gliedschaft aufgenommen und
getauft zu werden begehren» (S. 333). Es wäre sicher kein Schade

gewesen, wenn dieser Hinweis auf die getauften Juden unterblieben
wäre. Riecht er doch schon nach der in gewissen christlichen Kreisen
in den letzten Jahren wieder hochgespielten Diffamierung der christlichen

Juden. Es ist mir natürlich bekannt, daß manche Juden
solches gerne und mit Genugtuung zu Kenntnis nehmen. Die
Aufrichtigkeit der Motive bei einem Übertritt in Frage zu stellen, ist
ein alter Trick der Antimissionspropaganda. Aber damit will ich
weder eine Unterstellung noch eine Anklage formuliert haben. Ich
möchte mir aber, verehrter Herr Dantine, doch den Hinweis
gestatten, daß die Worte, die man zum Beispiel bei Karl Barth über
das Thema «Judenchristen in der Kirche» nachlesen kann, auf einen
recht anderen Ton gestimmt sind als die Ihren. Ich zitiere: «Die
Kirche ist die auf Grund ihrer Erwählung berufene VerSammlung
aus Juden und Heiden)) (Dg. II, 2 S. 219). «Wo Israel in Jesus Christus
seine eigene Erwählung erkennt und glaubt, da wird gerade Israel
in der Kirche aufleben und erhalten bleiben als deren heimlicher
Ursprung, als die verborgene Substanz, die die Kirche zur Gemeinde
Gottes macht» (Dg. II, 2 S. 221). Daß die christliche Kirche schon
in vorkonstantinischer Zeit davon abgekommen ist, sich selber als
durch Christus «berufene Versammlung aus Juden und Heiden» zu
verstehen, ist nicht nur als ein Fehler, sondern als ein fatales
Ereignis zu bezeichnen. Es braucht keiner seine Vorstellungskraft zu
strapazieren, um zu erkennen, daß alle Kirchen der Welt sich in
jener unseligen Zeit der braunen Flut mit viel mehr Entschiedenheit
und Kraft für die verfolgten Juden eingesetzt hätten, wenn sie sich

14



selbst als die Gemeinde begriffen hätten, die der auferstandene Herr
in jeder Menschengeneration aus Juden und Heiden herausruft.
Abgesehen davon ist und bleibt es eine Schande für die Christenheit,
daß sich vielerorts christusgläubige Juden in eigenen Gemeinden
haben zusammenschließen und auch eigene «judenchristliche
Synagogen» haben bauen müssen. Das ist ja selten nur aus missionarischer

Absicht, sondern notgedrungen geschehen. Die Christusgläubigen

aus den Juden sahen sich in den Kirchen nicht angenommen.
Man hat sie oft dem Verdacht ausgesetzt, aus Eigensucht oder eben

aus «irgendwelchen Motiven» den Glaubenswechsel vollzogen zu
haben. Das war auch eine der Gestalten christlicher Judenfeindschaft,

die es in den sogenannt christlichen Völkern schon in weit
zurückliegenden Zeiten gegeben hat und immer noch gibt. Es ist
nicht von ungefähr, daß zu den ersten Anzeichen kommender
Judenverfolgungen im Dritten Reich auch eine Broschüre gehört, in
welcher der berühmte Theologieprofessor Gerhard Kittel die Schaffung

besonderer judenchristlicher Gemeinden empfiehlt.

Summa: ich kann es wirklich für keine gute Sache halten, die
Judenchristen auszuklammern, ganz gleichgültig, ob das im Zuge
theologischer Reflexionen oder im praktischen Leben christlicher
Gemeinden geschieht. Diese Ausklammerung in einer ekklesiologi-
schen Studie widerspricht ja auch jeder Logik, wenn die theologische
Überlegung auch den Zweck haben soll, das Junktim von Kirche
zur Synagoge, oder sagen wir vielleicht besser: von Judentum und
Christentum aufzuzeigen und dem christlichen Bewußtsein
einzuprägen. Die Gläubigen jüdischer Herkunft, die es zu allen Zeiten
in den Kirchen aller Länder gab, stellen ein höchst reales und auch
unter manchen Aspekten sehr wertvolles Junktim dar. Gerade zum
letzteren wäre noch einiges mehr zu sagen, als darüber im oben
zitierten Passus aus Barths Dogmatik zu lesen war. Es scheint mir
darum wirklich wenig sinnvoll zu sein, eine Verbindung, die in
Raum und Zeit besteht, die am meisten Überzeugungskraft besitzt,
weil sie sozusagen greifbar ist, zu übergehen und durch theologische
Reflexionen zu ersetzen, die auch im besten Falle eben immer
Theorie sein werden, und die nicht selten das Aussehen von richtiger

Krampfarbeit haben.

15



3. Zum christlich-jüdischen Gegenüber

Wie bereits angedeutet gibt es unter dieser besonderen Thematik
einiges, das mir in Ihrem Aufsatz, sehr verehrter Herr Professor,
gefällt. Ich denke vor allem an all jene Sätze, in denen Sie sich

dagegen wehren, daß man Christentum und Judentum als zwei
verschiedene Religionen betrachtet. Der christlich-jüdische Bezug ist
von ganz eigener Währung. Es gibt dafür in der ganzen
Religionsgeschichte keine Analogie. Dies ist freilich nur für den erkennbar,
der im Sinne des Evangeliums an Jesus Christus glaubt. Damit mag
es zusammenhängen, daß diese in Theologie und Kirche schon
allzulange verdunkelte Wahrheit überzeugend nur im Rahmen einer
Christologie dargestellt zur Geltung gebracht werden kann. Dabei
ist freilich vorauszusetzen, daß diese sich auf das NT abstützt,
wonach Jesus von Nazareth als der Gekreuzigte und Auferstandene
sowohl der Messias Israels als auch der Heiland aller Völker ist.
Nun, Herr Professor, Sie haben auf dem Weg ekklesiologischer
Reflexionen das löbliche Ziel zu erreichen versucht. Sie kennen bereits
meine Bedenken Ihrem Weg gegenüber. Über das Erstrebte kann
ich mich gleichwohl freuen. Und damit habe ich Ihnen wohl auch

zu verstehen gegeben, daß ich genau wie Sie der Meinung bin, daß
die Judenmission - wenn überhaupt - etwas anderes sein muß als

Heidenmission. Mit dieser Belehrung stoßen Sie offene Türen ein
bei allen Gesellschaften und Kirchen, die sich mit dieser Aufgabe
befassen.

Nach so viel - oder muß ich sagen : so wenig - Zustimmung habe
ich auch zum Thema «jüdisch-christliches Gegenüber» wieder allerlei
Kritik anzumelden. Wenn ich Sie, Herr Professor, richtig verstanden
habe, würden Sie es für angemessen halten, Christentum und Judentum

als zwei verschiedene «Konfessionen» zu beschreiben. Sie sagen
dies zwar nicht ausdrücklich, aber ich glaube es aus einer Bemerkung
schließen zu müssen, mit der Sie die Proselytenmacherei der
katholischen Kirche im «Karpfenteich» der protestantischen und vice
versa anprangern (S. 335). Und in Übereinstimmung damit hängen
Sie die Unterschiede zwischen christlicher und jüdischer Glaubensweise

so tief, daß Sie von «Identität» zu reden anfangen. Und wie
kommen Sie dazu? Antwort: Christentum und Judentum sind beide

16



«Israel Gottes». Nehmen wir einmal an, es sei so, dann ist nicht zu
bestreiten, daß beide sich mit denselbenWorten definieren. Unter
dem verbalen Aspekt geht diese Gleichung auf. Aber heißt das, daß
sie auch in der Sache stimmt? Es ist doch wirklich nicht so selten,
daß gleiche Worte auf sehr verschiedene Dinge angewendet werden

- Das scheint mir bezüglich der beiden Paulusstellen, von denen Sie

ausgegangen sind (Gal. 6, 16 und Rom. 11, 26), tatsächlich der Fall
zu sein. Unter der Voraussetzung, daß die Interpretation, die Sie für
beide Stellen bevorzugt haben, richtig ist, bedeutet im Galaterbrief
«Israel Gottes» die Gesamtheit der Christusgläubigen, und im Römerbrief

wird derselbe Begriff so verwendet, wie er üblicherweise jü-
discherseits verstanden wird, als Sammelwort für alle, die
Nachkommen Abrahams sind. Gewiß, unter dem bereits gemachten
Vorbehalt bezeichnet sich sowohl die Kirche als auch die Synagoge als

«Israel Gottes». Und daraus folgern Sie, Herr Professor: «Mit dem
<sowohl - als auch> haben wir folgendes gewonnen: 1. Es wird die

Identität mit Israel von Kirche und Synagoge festgehalten» (S. 327).
Sie räumen freilich ein, daß im christlichen Gebrauch am Begriff
«Israel Gottes» eine Veränderung vor sich gegangen ist. Er ist nach
Ihrer Meinung «entschränkt» worden und deckt sich seither nicht
mehr mit einem «natürlich-geschichtlichen» Volk. Aber ist mit dem

Wort «Entschränkung» wirklich alles gesagt, was den christlichen
Gebrauch des Begriffs vom jüdischen Gebrauch unterscheidet? Und
nehmen wir einmal an, es wäre so: haben sich die Juden nicht von
Anbeginn bis in unsere Gegenwart hinein gegen alle Entschrän-
kungsversuche, die christlicherseits gemacht oder versucht wurden,
mit aller Entschiedenheit und Leidenschaft zur Wehr gesetzt? Die
männlichen Nachkommen einer jüdischen Mutter haben Anspruch
zum «Israel Gottes» zu gehören. Und auch das ist an den Vorbehalt
geknüpft, daß der Abraham-Nachkomme sich nicht eines Tages
zum Glauben an Jesus Christus bekennt. Eine Internationalisierung
des Israel-Begriffes kommt für die jüdische Interpretation desselben
schon gar nicht in Frage. Und auf der andern Seite hat der auf die
Kirche bezogene Israels-Begriff mit leiblicher Abstammung nichts
zu tun. Es soll damit zum Ausdruck gebracht werden, daß auch
aus nicht-jüdischen Völkern stammende Menschen durch ihren
Glauben an Jesus Christus an der Erwählung Israels teilhaben.

17



Mit dem zweifachen Bezug des Israel-Begriffes auf die Kirche einerseits

und auf die Synagoge anderseits ist nach meiner Meinung nicht
viel zu erreichen zur Darstellung des einzigartigen Gegenübers von
Christentum und Judentum.

Zur besonderen Thematik dieses Abschnittes gehört auch das

Heil, das der christliche Glaube für das jüdische Volk erhofft und
erwartet. Sie, Herr Professor, plädieren für die volle Freiheit
Gottes in seinem «Geschichtshandeln» mit der Menschheit und aus
Rom. 11, 26 leiten Sie die Sätze ab: «Mit Sicherheit muß daher
gefolgert werden, daß es im Text keine eindeutige Auskunft in der
alten Streitfrage gibt, ob Paulus an eine Bekehrung von <ganz
Israel > an den Christus Jesus gedacht habe oder aber an einen
besonderen <Heilsakt> für Israel. Wie jene Rettung von (ganz Israel)
aussehen mag, bleibt ebenso offen wie die Form des Glaubens, in
der Israel seinerseits diese Rettung annehmen wird» (S. 328). Diese
«Sicherheit» leiten Sie aus dem an sich nicht zu bestreitenden Faktum

ab, daß der Name Jesu in Rom. 11, 26 nicht genannt ist. Sie

manipulieren also mit einem argumentum esilentio. Argumente dieser
Art sind noch nie die besten gewesen. Sie geben meistens nur dort
Sicherheit, wo sie schon vorhanden war. Es ist für jede mit Sorgfalt
betriebene Exegese darum eine Selbstverständlichkeit, sich auf ein

argumentum e silentio nicht zu verlassen, sondern sich nach
verwandten Texten umzusehen, die geeignet sind, die Lücke zu füllen.
Solche Texte sind im vorliegenden Fall wirklich nicht weit her zu
holen. Sie sagen alle einmütig aus, daß der Apostel Paulus, und nicht
er allein, für ganz Israel kein anderes Heil erwartet und erhofft hat,
als daß es in Jesus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen den ihm
seit altem verheißenen Messias erkenne und annehme. Da ist der
Anfang zu dem berühmtesten Kapitel 9-11 des Römerbriefes: «Ich

sage die Wahrheit in Christus, ich lüge nicht - dafür legt mir mein
Gewissen Zeugnis ab im heiligen Geiste - daß ich große Traurigkeit
und unablässigen Schmerz in meinem Herzen habe. Denn ich
wünschte, als ein Verfluchter selber fern von Christus zu sein zum
Besten meiner Brüder, meiner Verwandten dem Fleische nach, die

ja Israeliten sind ...» (Rom. 9, 1-4). Dann das bekannte Bild vom
Ölbaum in Rom. 11, 17ff., wo der Apostel bezüglich der «abge-

18



schnittenen Zweige» schreibt: «Aber auch jene werden, wenn sie

nicht im Unglauben verharren, eingepfropft werden.. » «Denn

wenn Du aus dem von Natur wilden Ölbaum herausgeschnitten und

gegen die Natur dem edlen Ölbaum eingepfropft worden bist, wieviel

mehr werden diese, die natürlichen Zweige, ihrem eigenen
Ölbaum eingepfropft werden » - Dann aber darf man doch auch
einmal auf das Beispiel seines christlichen Lebens hinweisen, das der
Apostel Paulus gesetzt hat. So unwichtig und überflüssig ist das zum
Verständnis seiner Briefe nicht, wie manche Interpreten derselben
heute anzunehmen scheinen. In der Apostelgeschichte kann man
nachlesen, daß Paulus, obwohl von Gott zu einem auserwählten
Werkzeug unter den Heiden berufen, noch und noch mit der
Botschaft von Jesus Christus in die Synagogen und zu den Gebetsplätzen

der Juden gegangen ist. Und zwar ging er jedesmal zuerst
dorthin. Es gibt in der ganzen Apostelgeschichte nicht eine einzige
Stelle, aus der man den Schluß ziehen könnte, Paulus sei an den
Juden vorbei direkt zu den Heiden gegangen. So wichtig wäre ihm
die Evangeliumsverkündigung an die Juden nicht gewesen, wenn
er nur von ferne den Gedanken gehabt hätte, Gott habe in seiner
Freiheit ein anderes Heil vorgesehen für das alte Israel als das Heil
in Jesus Christus. Schließlich haben wir alle spätestens im
Konfirmandenunterricht gehört, daß Jesus einmal zu seinen jüdischen
Zuhörern gesagt hat: «Ihr werdet mich von jetzt an nicht mehr
sehen, bis daß ihr sagen werdet: Gelobt sei, der da kommt im Namen
des Herrn.» Wer erinnert sich nicht des Bibelwortes: «Es ist in
keinem Anderen Heil und ist auch kein anderer Name den Menschen
unter dem Himmel gegeben, worin wir können selig werden als
allein der Name unseres Herrn Jesus Christus» -? Allen Respekt,
Herr Professor, vor der Freiheit Gottes im künftigen Geschichtshandeln

mit den Völkern der Erde! Ich bin dennoch der Meinung,
daß das Neue Testament alle Christusgläubigen aufruft, das Heil,
das sie um Christi willen für sich persönlich und für alle Welt
erhoffen und erwarten, mit den Juden zu teilen. Daß wir die Juden in
unsere Christenhoffnung entschlossen einschließen, ist eines der
stärksten Bänder, die Kirche und Synagoge zusammenhalten können

bei allem, was sie voneinander trennen mag. Das gilt jedenfalls
insofern, als dieser Zusammenhalt von der christlichen Seite aus-

19



geht. Unter diesem eschatologischen Aspekt würde ich gegen den
Ihnen so wichtigen Begriff der Identität keine Einwendungen haben.

Obwohl Sie ganz offen lassen wollen, wie das Heil aussehen mag,
das Gott seinem ersterwählten Volk am Ende der Zeiten geben wird,
haben wir als Christen den Juden gegenüber uns doch vorbehaltlos
zu dem Messias Jesus zu bekennen, der gesagt hat: «Ich bin der
Weg, die Wahrheit und das Leben», oder: «Niemand kommt zum
Vater denn durch mich». Das habe ich wirklich gern gelesen in Ihrem
Aufsatz über «Kirche als Israel Gottes und das Problem der
Judenmission». Das war «Wasser auf meine Mühle», und - um es gleich
zu sagen - Wasser genug, um ihre Räder für alle Zeit im Gang zu
halten. Es ist ja eine eigene Sache um dieses «Ich» in den großen
«Ich-Worten», die uns aus dem Munde Jesu überliefert sind. (Vgl.
dazu Stauffer: Ego im NT-Wbch.) Geht es doch dabei nie um ein
nur menschliches Ich. Zum Beleg möchte ich nur eine einzige Stelle
zitieren aus dem Sendungskapitel in Lucas 10. Darnach soll Jesus

zu seinen Jüngern gesagt haben: «Wer euch hört, der hört mich,
und wer euch verwirft, der verwirft mich ; wer aber mich verwirft,
der verwirft den, der mich gesandt hat» (Luc. 10,16). Ich bin
überzeugt, Herr Professor, daß Sie Ihr vorbehaltloses Bekennen auch
den Juden gegenüber nicht ganz so gemeint haben. Ihre Vorbehalte
folgen statt vor einfach nach. Sie lauten : man dürfe aus diesen und
ähnlichen Jesusworten kein «Gesetz» und kein «absolutes Joch» für
andere machen (329). Aber wer wird denn so etwas am Ende des

20. Jahrhunderts noch wollen, oder nur wollen können? Mit
derartigen Unterstellungen verläßt man den Boden der Realitäten. Wo
immer Christen sich zu den großen «Ich-Worten» Jesu bekennen -
Sie haben recht: für einen wirklich christlich-jüdischen Dialog ist
dies eine conditio sine qua non - da hat dies mit «Joch auflegen»
und «Gesetz-machen» überhaupt nichts zu tun. Auch der jüdische
Gesprächspartner ist ja frei, mit dem christlichen Bekenntnis zu
machen was er will. Es hat aber viel zu tun mit unserem eigenen
Christenglauben, d. h. was wir selber von den erwähnten Worten
Jesu halten. Unter diesem Gesichtspunkt schneidet grosso modo
die Theologie der Gegenwart oft um einige Punkte schlechter ab als
die akademisch-theologische Vertretung des vorigen Jahrhunderts,
die immerhin und trotz ihrer allgemein-religionswissenschaftlichen

20



Orientierung noch genug neutestamentliche Substanz besaß, um
einen Absolutheitsanspruch der christlichen «Religion» zu verteidigen.

Die Frage, ob Jesus Christus der einzige Mittler ist zwischen
Gott und Mensch, oder ob es noch andere gibt (Mohammed oder
Gandhi z.B.), ist und bleibt nun einmal die Gretchenfrage für den
christlichen Glauben. Mit einem schwachen «Nein» als Antwort kann
man vor allem zu einem christlich-jüdischen Glaubensgespräch, das
die Bezeichnung «christlich-jüdisch» verdient, nicht viel beitragen.
Botschafter an Christi Statt wollten sie dereinst sein, jene ersten
Zeugen seiner Herrlichkeit Also nicht nur Fragesteller, Interviewer
und dergleichen.

Herr Professor, das Fortbestehen eines jüdischen Volkes, das den
Zimmermannssohn aus Nazareth nicht als den ihm verheißenen
Messias annehmen wollte und will, d. h. die Tatsache, daß es von
Anbeginn neben der christlichen Glaubensweise auch eine jüdische
gab und gibt, ist gewiß für Kirche und Theologie ein Problem. Es
ist aber auch eine Gegebenheit der Geschichte und ist darum durch
die beste und scharfsinnigste Arbeit am theologischen Reißbrett
nicht zu beseitigen. Die Kirchengeschichte beweist, daß dies auch
durch Anwendung von Gewalt nicht möglich war. Auch die
modernen Versuche, die auf irgendwelche Kompromisse hinauslaufen,
sind zum Scheitern verurteilt. Rom. 11, 26 scheint mir unter anderem

auch zu sagen, daß der christliche Glaube sich auf diese
Koexistenz bis ans Ende der Zeiten einzustellen hat. Um diesen
Sachverhalt weiß man in den Kreisen der Judenmission von Anfang an.
Damit mag es zusammenhängen, daß die praktische Arbeit dieser
Mission stets dem einzelnen jüdischen Menschen zugewandt war und
weniger der in ihrer Zerstreuung kaum erkennbaren Gesamtheit des

ganzen Volkes Israel. Daß die Judenmission darauf aus sei, durch
ihre Bekehrungsarbeit das Judenvolk auszulöschen, das habe ich
immer nur von ihren Feinden gehört. Soweit mir bekannt ist, war
noch nie eine Judenmission so vermessen, sich selber ein solches Ziel
zu stecken.

Aber - wie gesagt - das Nebeneinander von Christentum und
Judentum ist ein Problem, dem die christliche Theologie und auch
der christliche Glaube sich immer wieder neu stellen müssen. Was
das anbelangt sind die Versäumnisse groß. Da besteht ein Nachhol-

21



bedarf, an dem noch Generationen von Theologen Arbeit finden
werden. Auf dem Boden der systematischen Theologie gibt es den
entschlossenen und imponierenden Anfang zu dieser Arbeit von
Karl Barth in seiner etwas umfänglichen Dogmatik. Aber es gibt
auch andere Arbeiten, die an den Leser und seine Zeit kleinere
Ansprüche stellen wie z.B. die Schrift von Gottlob Schrenk : «Der göttliche

Sinn in Israels Geschick» (1943). Auch das Büchlein von Jakob
Jocz: «Christen und Juden», Zwingli-Verlag Zürich 1966, wäre zu
nennen, der die Polarität von Christentum und Judentum als wertvoll

für beide Teile zu werten versteht.
Es scheint mir diesen Abschnitt in geeigneter Weise abzurunden,

wenn ich jetzt ein paar Sätze aus der bereits erwähnten Dogmatik
von Karl Barth folgen lasse. Er schreibt: «Es liegt in der Natur der
Sache, daß sowohl Unterschied wie Einheit der erwählten Gemeinde

(gemeint sind Israel einerseits und die Kirche anderseits) nur in der

Erkenntnis Jesu Christi und seiner Erwählung, d. h. aber im Glauben
der Kirche erkennbar ist und tatsächlich erkannt wird. Der Bogen
des Bundes über beiden ist kein neutraler Ort und Beobachtungspunkt

zwischen beiden, sondern die zwischen Israel und der Kirche
geschehende Geschichte. Der Weg dieser Geschichte ist aber der Weg
der Erkenntnis Jesu Christi, er führt von Israel zur Kirche. Er kann
also nur in dieser Bewegung, d. h. aber praktisch : nur von der Kirche
her als der Lebensweg der einen erwählten Gemeinde Gottes,
eingesehen, beschrieben und verstanden werden» (Dg. II, 2 S. 221).

4. Über das Amt der Verkündigung

führen Sie, Herr Professor, aus, daß die Kirchen kein «Instrument»
für eine «sinnvolle Konfrontation», kein ihnen eingeordnetes
«Verkündigungsamt» für einzelne jüdische Menschen haben. Dem kann
ich grosso modo zustimmen. Die drei verschiedenen Arten des
kirchlichen Verkündigungsamtes aber, die Sie hervorzuheben belieben,
weil sie Ihnen im Blick auf das Thema Ihres Vortrages als «relevant»
(S. 331) erscheinen, kommen mir nicht nur in der Auswahl, sondern
auch in der Definition als sehr zweckbestimmt vor. Ihre gegen die

22



Judenmission gezielte Absicht ist nicht zu verkennen. Das trifft ganz
besonders für Ihre Darstellung der Missionspredigt zu. Sie schränken
diese ein auf den Fall der Heidenmission und ebenso verfahren Sie

mit dem Bekehrungsbegriff. Das haben Sie sicher nicht aus Ihrer
Bibel entnommen, denn dort findet sich das Wort «Bekehrung»
auch auf die Juden angewandt. Daß im Missionsbefehl nach
Matthäus nicht nur die «Goim» (Heiden) gemeint sein können, zeigt der
Vergleich mit Markus, der denselben auf alle «Kreatur» bezieht. An
dritter Stelle Ihrer Aufzählung kirchlicher Verkündigungsformen
würde man eigentlich die sog. Innere Mission erwarten. Die
Erwähnung einer Verkündigungsarbeit, die auf «Bekehrung» getaufter
Christen ausgerichtet ist, könnte freilich die Zweckbestimmung Ihrer
Auswahl beeinträchtigen. Das ist leicht zu verstehen. Allein, im
Grunde ist es kaum nötig, sich kritisch mit solchen Details zu
beschäftigen. Was sagt es denn schon, wenn die Kirchen heute kein
Organ haben, um die ihnen im Blick auf Israel auferlegte
Verantwortung wahrzunehmen? Heißt dies nicht einfach, daß die Juden
den Kirchen dafür nicht wichtig genug sind, daß sie meinen
vordringlichere Arbeit zu haben?

Es gibt freilich auch Ausnahmen. Als Beispiel dafür möchte ich
auf eine Kirchenordnung der reformierten Landeskirche der Niederlande

hinweisen. Sie ist kurz nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden.

In Artikel 8 derselben wird unter dem Titel «Vom Apostolat
der Kirche » ausgeführt : «Als Christus bekennende Gemeinschaft in
diese Welt gestellt, erfüllt die Kirche ihren besonderen Auftrag im
besonderen durch ihr Gespräch mit Israel, durch die Arbeit der Mission

und durch die fortdauernde Bemühung um die Christianisierung
und Reformation des Volkes.» (Mitgeteilt von Pfr. J. H. Grolle,
Sekretär des Reformierten Rates für Kirche und Israel, in einem
heute noch lesenswerten Aufsatz über «Die Niederländische Kirche
und das Gespräch mit Israel», Judaica 1949, S. 113/114, Zwingli-
Verlag Zürich.)

Man kann also aus dem offensichtlichen Nichtvorhandensein einer

Verkündigungsform hinsichtlich der Juden, an dem die meisten
Kirchen heute kranken, auch andere Schlüsse ziehen, als dies in
dem Aufsatz geschehen ist, den wir hier unter die Lupe genommen
haben. Man könnte zum Beispiel diese Tatsache zum Anlaß nehmen,

23



die heutige Kirche zu kritisieren. In diesem Aufsatz muß dieser
bedauerliche Umstand aber dazu mithelfen, die Bühne zu fertigen, auf
der schließlich die Judenmission als «Unding» aufzutreten hat.

5. Für die Judenmission

soll durch die vorliegende ekklesiologische Studie so etwas wie ein
Todesurteil herauskommen. Ich täusche mich kaum : darauf ist sie

angelegt. Trotzdem bin ich über diesen Angriff' keineswegs unglücklich.

Verzeihen Sie, Herr Professor, wenn ich das einfach und
geradeheraus sage: diese Judenmission, die Sie totschießen wollen, die

gibt es nicht. Wenn sie je gelebt haben sollte, so, wie Sie sich
dieselbe offenbar vorstellen, dann ist sie längst gestorben. Sollten Sie

aber an gewisse judenmissionarische Unternehmungen, die auch von
allerlei Sektierern ausgehen, gedacht haben, dann wäre es nett
gewesen, Sie hätten dies gleich gesagt.

Was aber hat mir beim Lesen Ihrer Arbeit sogar einige Genugtuung

verschafft? Indem ich mich dazu bekenne, stehen mir zwei
Tatsachen vor Augen:

1. Sie schreiben immerhin ein paar anerkennende Sätze über die
Judenmission als geschichtliche Erscheinung.

2. Das Ziel, das Sie sich gesteckt haben, ist nicht erreicht. Im
Grunde genommen laufen Ihre Überlegungen auf ein grundsätzliches

Ja zum Auftrag der Judenmission hinaus.
Darüber möchte ich ein paar Worte mehr sagen dürfen.
ad 1. Ich denke bei diesen «anerkennenden Sätzen» nicht an jene

Stellen, die den Vertretern judenmissionarischer Arbeit gegenüber
für «menschliches Verständnis» aus psychologischen Gründen
plädieren. Für solches Verstehen besteht nämlich kein Bedarf. Sie

haben aber hinsichtlich der historischen Judenmissionen im
protestantischen Raum geschrieben: «Der missionarische Eifer vieler
frommer Christen hat unterstützt, und unterstützt noch, dieses

Werk in seinen verschiedenen Organisationsformen mit großer
Hingabe und ehrlichem Wollen. Zweifellos waren es auch gerade
Angehörige der Judenmission, die sich durch ihre Tätigkeit der aus der
Gesellschaft ausgestoßenen und von ihr verachteten Menschen jüdi-

24



sehen Glaubens aus echter christlicher Liebe angenommen haben.
Es gibt zahllose Zeugnisse, daß die brüderliche Gesinnung solcher
Christen dem Menschen des jüdischen Schicksals gegenüber von
tiefer christlicher Liebe und Dienstbereitschaft erfüllt war» (S. 334).
Herzlichen Dank, Herr Professor, wirklich: herzlichen Dank! -
Schade aber, daß Sie dieses Lob sogleich tiefer hängen, indem Sie

fortfahren: «Es gibt freilich auch genug Zeugnisse dafür, daß diese
Liebe und Hilfsbereitschaft ihre sehr harten Grenzen kannte ; denen

man das Heil der Liebe Gottes in Christus schenken wollte, versagte
man nicht selten zugleich die wirkliche Bereitschaft, sie in die

eigene Gesellschaft zu integrieren» (S. 334). Ich möchte nicht in
Frage stellen, daß Sie, Herr Professor, über einige dieser Zeugnisse
verfügen. Schließlich waren es ja immer Menschen, die die Werke
der Judenmission getragen und geführt haben. Und Menschen
machen Fehler. Es ist aber zu bedenken, daß gerade in der von Ihnen
angeschnittenen Integrationsfrage die Möglichkeiten der Judenmissionen

zumeist gering waren. Denn Leute mit gesellschaftlichem
Einfluß waren in ihnen selten vertreten. Soweit mir jedoch die
Geschichte der Judenmission bekannt ist (es handelt sich vor allem
um die europäische), haben diese Werke christlichen Glaubens doch
auch in Sachen der Integrierung jüdischer Menschen in die christliche
Gesellschaft einiges getan, das gut war. Der «Verein der Freunde
Israels zu Basel» z. B., aus dem unsere «Schweizer Evangelische
Judenmission» hervorgegangen ist, hat in den ersten 50 Jahren seiner
Existenz (1830-1880) sich fast ausschließlich damit befaßt, jüdische
Menschen in die christliche Gesellschaft einzugliedern. Es handelte
sich zum guten Teil um Leute, die damals durch die Kirchen getauft
und dann ihrem Schicksal überlassen wurden. Man suchte zum
Beispiel bei christlichen Handwerkern Lehrstellen für Jugendliche, was
bei der damaligen Haltung der allermeisten Christen gegenüber den
Juden keine leichte Sache war. Um überhaupt helfen zu können,
mußte man Freunde finden für das jüdische Volk, was durch eine
unermüdliche Werbearbeit von Mann zu Mann, durch Bibelstunden
und Vortragsarbeit geschah. Das war Integrationsarbeit. Im großen
und ganzen waren auch die anderen Gesellschaften für Judenmission
damals in ähnlicher Weise tätig. Zusammenfassend ist die
Feststellung zu machen, daß bis in die Jahre nach dem Zweiten Welt-

25



krieg hinein in Europa die Vereine, Gesellschaften und Freikirchen,
die sich dem evangelischen Auftrag der Judenmission verpflichtet
wußten, auch die einzigen christlichen Organisationen waren, die
sich um die Nöte und Probleme jüdischer Menschen gekümmert
haben, und die unter den sich ändernden Zeitumständen das für sie

zu tun versuchten, was christlicher Glaube und christliche Liebe
geboten. Seit 1945 hat sich diese Situation geändert. Erfreulicherweise!

Daß aber die neuen Gremien, die sich seither vor allem dem

Kampf gegen den Antisemitismus widmen wollten, sehr oft damit
begannen, die Judenmissionen zu verteufeln und diese als Träger
antisemitischer Gesinnung an den Pranger zu stellen, das war mehr
als nur ein Schönheitsfehler. Das war ein himmelschreiendes Un
recht. Aber man konnte sich auf diese Weise leicht ein Alibi erwerben
für die eigene, in vielen Fällen leider etwas spätgeborene
freundschaftliche Gesinnung den Juden gegenüber.

ad 2. Mit Dank habe ich, verehrter Herr Professor, zu Kenntnis

genommen, daß Ihre ekklesiologischen Erläuterungen im Grunde
als eine Bejahung judenmissionarischer Bemühungen verstanden
werden können. Es kommt dabei nur darauf an, was man sich unter
Judenmission vorstellt. Halbwegs haben Sie dieses Ja selber formuliert

in folgenden Sätzen: «Selbstverständlich wird das Evangelium
aller Kreatur gepredigt, und die Kirche hat keinen Anlaß, die öffentliche

Verkündigung des Evangeliums nicht auch vor die Ohren der
Juden kommen zu lassen. Selbstverständlich wird daher die Kirche
als das Israel Gottes auch dem volkhaften Israel heute und immer
die Botschaft von Jesus Christus auszurichten haben» (S. 334). Sie

gehen sogar soweit, von der Kirche zu fordern: «Sie kann und wird
zwar in einem letzten Ernste den Juden fragen, ob er nicht doch in
ihr und mit ihr (von mir ausgezeichnet) den Messias in Jesus Christus
finden möchte... »? (S. 330). Nach meiner Kenntnis unserer Kirchen
müßte man fast von jeder derselben sagen: Gerade das kann sie

nicht und wird sie nicht tun, heute schon gar nicht! Aber das ist
ein Kapitel für sich. Ich möchte statt darauf näher einzugehen nun
einfach feststellen dürfen, daß Sie, verehrter Herr Professor, auf
Ihre Weise in Worte gefaßt haben, was das innerste Anliegen jeder
Judenmission von jeher war und immer noch ist: die frohe
Botschaft an jüdische Menschen heranzutragen. Und man hat dabei

26



wohl in den meisten Missionsgesellschaften auch gelernt, daß um
dieses Zieles willen sehr viel «Vorarbeit» getan werden muß an
Christen und unter Christen. Was das anbelangt, scheinen also
unsere Ansichten doch nicht so weit auseinanderzuliegen. Diese
Übereinstimmung kann ich sogar ausdehnen auf einige Ihrer Sätze, in
denen Sie die Judenmission explicite ablehnen, weil diese Ablehnung
durch Sie mit einem Bedingungssatz verbunden wurde wie etwa der :

«sofern sie (die Judenmission) sich nämlich als Abart oder Sonderzweig

der Heidenmission versteht und in diesem Sinne auch ihre
Tätigkeit entfaltet» (S. 334). Herr Professor, erlauben Sie die Frage:
«Wem sagen Sie das? wem schreiben Sie das? » So hoffnungslos «von
gestern» sind die Leute von der Judenmission nicht. Dafür
übernehme ich jede Garantie.

6. Das Unding Judenmission

Mit der Apostrophierung der Judenmission als Unding haben Sie

die Zielvorstellung Ihres Vortrages erreicht. Hier Ihre eigenen Worte :

«Aber die Judenmission als bewußte Veranstaltung der Kirche, bzw.

von Christen, die sich ihrer Kirche verpflichtet wissen, ist unter
dem Aspekt theologischer Verantwortung ein Unding» (S. 335).
Nach Duden, der es ja wissen muß, ist unter einem Unding etwas
«Unmögliches» oder «Unsinniges» zu verstehen. Das also ist die
Judenmission «unter dem Aspekt theologischer Verantwortung». Die
letzten Worte dürfen wohl als Einschränkung gewertet werden? -
Es gibt ja auch noch andere Aspekte, unter denen die Judenmission
betrachtet werden kann. Und diese sind vielleicht ebenso wichtig.
Schließlich kommt es ja auch nicht wenig auf die Qualität der Theologie

an, welche die Optik für unsere Betrachtung der Dinge liefert.
Ihnen, Herr Professor, kommt die Judenmission als Unding vor,
weil durch diese den Juden ihr Anspruch auf ihre Israel-Existenz
prinzipiell genommen werde. Wenn das stimmt, dann ist der Apostel
Paulus, auf dessen briefliche Äußerungen für die immerwährende
Eigenschaft des jüdischen Volkes als Israel Gottes Siesich abstützen,
doch wohl einer der ersten und größten Sünder gewesen? Und dem

Apostel Paulus wird es kaum jemand absprechen wollen, daß er seine

27



judenmissionarische Tätigkeit auch unter theologischen Aspekten
gesehen und dennoch nicht als ein Unding beurteilt hat.

Da fällt mir eben ein, daß wir vor Jahren ein Unding in der
Familie hatten. Es war ein unschuldiger Küchenkorpus. Er stand
immer im Ruf, ein formidables Möbelstück zu sein, das jeder Küche
wohl anstehe. Und dann zogen wir wieder einmal in eine neue Wohnung

um. Man brachte den Korpus auf keine Art, weder durch die
Tür noch durch die Fenster, in die Küche hinein. Mit einer Säge
wurden ihm die Beine gekürzt. Und seither war der gute Korpus
nach unserem internen Familien-Vokabular das «Unding in der
Küche». Das war eindeutig nicht seine Schuld. Es lag an den
ungewöhnlich genormten Türen und Fenstern, daß er sich nun bis ans
Ende seines Lebens die Bezeichnung «Unding» gefallen lassen mußte.

Ich will nichts behaupten, aber ich denke mir, auch im Fall des

Undinges Judenmission könnte es sich ja so verhalten, daß es weniger

an ihr selber gelegen ist, wenn sie unter theologischem und ekkle-
siologischem Aspekt als Unding erscheint, sondern an der Tatsache,
daß Kirche und Theologie meistens so genormt werden heute, daß
eine Judenmission in ihnen nicht unterzubringen ist. Leider!

Es kann selbstverständlich den Trägern judenmissionarischer
Werke nicht ganz gleichgültig sein, wie sie durch die theologische
Brille betrachtet aussehen. Aber sie wissen auch, daß das Leben
ihrer Unternehmungen, daß ihre eigene Berufung, die sie für
diese Arbeit in sich verspüren, von den Urteilen der Theologen
unabhängig sind. Wer sich nicht mit seinem theologischen Aspekt
zufrieden gibt, der wird bald dahinter kommen, weshalb.

Wie bereits gesagt kann man die Judenmission auch unter
anderen Aspekten sehen, die zu einer anderen Beurteilung führen. Ich
denke an den historischen und den phänomenologischen. Der erste
beruht auf einer Betrachtung, die das Werden der Dinge zum Gegenstand

hat und der zweite wird erreicht, wenn man sein Augenmerk
darauf richtet, wie eine Erscheinung sich im Leben äußert, was
durch sie geschieht, was sie macht.

Zum historischen Aspekt möchte ich im folgenden ein paar
Tatsachen festhalten, die mir wichtig erscheinen :

Die evangelischen Judenmissionen, die zum Teil bis ins 18.

Jahrhundert zurückreichen, sind fast überall außerhalb der verfaßten

28



Kirchen und ihrer Ordnungen entstanden. Sie wurden aus dem
Verlangen nach einem praktischen Christentum heraus gegründet in
einer Zeit, wo das offizielle Kirchenchristentum in einer doktrinären
Orthodoxie erstarrt war. Wie die Heidenmission und eine ganze
Anzahl von anderen Glaubenswerken, wuchs auch die Judenmission
in der Umgehung der Kirche, aber nicht unter ihrem Dach heran.
Sie alle hatten sich vor allem in ihren Anfängen gegen erheblichen
Widerspruch von drinnen durchzusetzen. Das hinderte nicht, daß
sie alle von Christen gegründet und getragen wurden, die sich auch
ihrer Kirche verpflichtet wußten. Aus ihrer Mitverantwortung für
die Kirche heraus taten sie etwas, das die Kirche nicht tun wollte
oder aus anderen Gründen zu tun versäumte. Im Falle der
Judenmission entdeckten ein paar Leute in der Heiligen Schrift wieder,
daß wir im Glauben an Jesus Christus das Evangelium den Juden
schuldig sind, ja den Juden sogar zuerst! Daraus zogen sie die

Konsequenz: sie schlössen sich zu Vereinen und Gesellschaften zusammen,

um zu tun, was ihnen ihr christliches Gewissen den Juden
gegenüber zu tun gebot. Mit all dem hängt zusammen, daß die
Judenmissionen in der Regel etwas A-Kirchliches und A-Theolo-
gisches an sich haben, will sagen, sie waren von Anfang an gewohnt,
ohne die Hilfe kirchlicher Organe und theologischer Fakultäten
auszukommen. Und wenn seither auch für die Judenmission manche
Kirchentür sich aufgetan hat, so hat sich doch in ihrem Verhältnis
zu Kirche und Theologie kein entscheidender Wandel vollzogen.
Das hat natürlich ihre Möglichkeiten eingeschränkt. Aber es hat sie

auch selbständig leben gelehrt und für Angriffe aus Kirche und
Theologie ziemlich unempfindlich werden lassen.

Einen phänomenologischen Aspekt scheint es für restlos alle,
die in den letzten 25 Jahren gegen die Judenmission sprachen und
schrieben, überhaupt nie gegeben zu haben. Die völlige Ignoranz
über das, was heute eine Judenmission tatsächlich an Arbeit tut,
war in vielen Fällen einfach verblüffend. Ich halte es darum für
nötig, fürs erste wieder einmal zu sagen, was eine Judenmission
heute bestimmt nicht tut.

1. Sie veranstaltet z. B. keine Jagdpatien. Eine Judenmission ist
wirklich kein Jagdclub, wie die Leute anzunehmen scheinen, die

von der Behauptung nicht lassen können, daß die Judenmissionare

29



Seelenjäger seien. Und sollte eine Überprüfung der Tätigkeit der
Judenmission auf weltweiter Basis ergeben, daß da oder dort ein

Werk, einem unguten Proselytismus verschrieben, sich unguter Mittel

bedient, dann soll man dieses Werk tadeln, aber man soll das

nicht allen anderen anlasten. Vor allem kann eine schlechte
Missionsmethode nie ein genügender Grund sein, um den Missionsauftrag

selber in Frage zu stellen.
2. Es grenzt an Verleumdung, wenn man den Judenmissionen

nachsagt, sie wollten auf ihre Weise Hitlers «Endlösung» zum Ziele
führen, nachdem ihm selber diese mißglückt sei. Das will heißen,
daß die Judenmission das Ziel verfolge, das jüdische Volk zum
Verschwinden zu bringen. Jeder halbwegs gebildete Jude weiß heute,
daß diese Gefahr seinem Volk nicht von Seiten der gläubigen Christen

droht, wohl aber von den großen Haufen derer, die ideologisch
denken, eine areligiöse Weltanschauung oder gar keine haben. Ich
bin darum gar nicht so sicher, daß die oben genannte Interpretation
der Judenmission «aus dem mißtrauischen Verdacht der Juden»
(335) stammt. Ich würde jedenfalls ihre christliche Repristination
nicht von vorneherein ausschließen. Es gibt seit 1945 bekanntlich
nicht wenige, die ein Interesse daran haben, möglichst kräftig auf
die Judenmission einzuschlagen, um sich auf diese Weise als
entschiedene Judenfreunde zu offenbaren. Herr Professor, auch das

klingt ausgesprochen schlecht, wenn Sie zur Sache von der höheren
Warte des objektiven Beobachters aus schreiben: «es muß doch
wohl nüchtern das Urteil gefällt werden, daß dieser jüdische
Verdacht objektiv gesehen keineswegs unberechtigt ist» (S. 335). Auch
wenn Sie gleich mit dem nächsten Satz die Judenmission «verteidigen»

mit dem Hinweis auf «die kärglichen Erfolge», die sie
aufzuweisen hat, wird nichts besser. Über das Attribut «kärglich» ließe
sich streiten. Darauf will ich mich jetzt nicht einlassen. Statt dessen

erkläre ich offen, daß ich es geschätzt hätte, wenn Sie, verehrter
Herr Professor, dem angeblich «jüdischen Verdacht» auf eine etwas
andere Weise begegnet wären. Dabei setze ich freilich voraus, daß
Ihnen bekannt ist, wie es in den Jahren der steigenden braunen
Flut in den christlichen Kirchen Österreichs ausgesehen hat. Ich
weiß allerdings nicht, ob diese Voraussetzung richtig ist. Im
Nachbarland Schweiz ist darüber bekannt, daß während damals führende

30



Kirchenleute sich genüßlich mit dem Gedanken des Anschlusses an
ein Reich aller Deutschen befaßten, das Häuflein von der
Judenmission in Wien mit allen Kräften daran ging, gefährdete jüdische
Menschen außer Landes zu schaffen. Die Judenmissionswerke
unseres Kontinentes haben damals eine beachtliche Zahl von
Missionaren und Missionarinnen verloren, die mit den Juden in den Tod

gegangen sind. (S. Judaica, Zürich 1947, S. 325, ihre Kurzbiographien

und Photographien.) Ich meine, aus solchen Tatsachen heraus
wäre überzeugender zu argumentieren gewesen gegen einen
Verdacht, den Sie, Herr Professor, «objektiv gesehen» nicht für
unberechtigt halten.

Daß all diese Zeugnisse christlicher Solidarität mit den Juden
nicht aufkommen konnten, sondern untergingen in dem sich überall
offenbarenden Antisemitismus in den Kirchen, muß ja kaum erst
bewiesen werden. Wer wirklich erkennen will, aus welchen Gründen
das Evangelium bei den Juden nur schwer ankommt, der tut gut,
seine theologische Brille abzunehmen und jene andere aufzusetzen,
die ihm den phänomenologischen Aspekt der Dinge vermittelt, so daß

er sich bewußt wird, wie sich die Kirchen den Juden gegenüber
verhalten haben und wie schwer sie heute zu einer neuen und besseren

Einstellung kommen. Es ist doch nicht zu übersehen, daß die
allermeisten Glieder der christlichen Kirchen - wenn sie aus ihrer
Kirchenzugehörigkeit überhaupt noch praktische Konsequenzen ziehen

- nicht bereit sind, aus der Verwurzelung der Kirche im alten Israel
sich in ihrem Verhalten den Juden von heute gegenüber bestimmen
zu lassen. Was wird sich schon ändern, wenn der Theologe über alle
Tatsachen des täglichen Lebens hinweg die Gesamtheit aller Christen
als «Israel» definiert?! Wenn etwas anders werden soll, dann kann
es nur durch besondere Anstrengungen geschehen, die auf die
Realität der christlichen Gesellschaft von heute ausgerichtet ist. Und
genau mit dieser Anstrengung, die sich in eine Fülle von Einzelaufgaben

unter den Christen entfächert, fängt die Arbeit der
Judenmission an. Eigentlich müßten das ja die Kirchen selber tun. Und
ich will nicht behaupten, daß durch sie in dieser Beziehung nichts
geschehen sei. Es ist sogar Hocherfreuliches unternommen worden
in den letzten Jahren, um ein neues Verhältnis zwischen Christen
und Juden zu schaffen. Aber trotz allem ist es geradezu mit Händen

31



zu greifen, wie von den Kirchen wieder die alte Fahrrinne
angesteuert wird.

Es ist auch nicht überflüssig, die Judenheit von heute
phänomenologisch zu sehen. Was unter theologischem Aspekt mit dem
Wort Israel gewissermaßen als eine ungeteilte, einheitliche Größe
erfaßt wird, ist bei phänomenologischer Betrachtung eine sehr
differenzierte Erscheinung, die nicht «unter einen Hut» gebracht werden

kann. (S. dazu meinen Aufsatz: Spectator: «Christen und Juden
in ihrem heutigen Gegenüber» in Judaica 1961, S. 216ff., Zürich,
Zwingli-Verlag.) Nur ein kleiner Teil des Volkes versteht sich heute
noch als «Israel». Auch die Judenheit hat zum weitaus größten Teil
ihre jüdische Religiosität verloren. Die rein säkulare Verwendung
des Israel-Begriffes zur Bezeichnung des neuen Judenstaates hat
seine tieferen Gründe. Die theologische Schau - sie mag an sich noch
so richtig sein - bleibt ohne Bezug auf das Ergebnis einer
phänomenologischen Analyse unwirklich und weltfremd. Sie ist reine
Theorie. Es wird jedenfalls nie möglich sein, durch derartige theologische

Erörterungen die Judenheit in eine christlich-jüdische
Ökumene hineinzumanövrieren. Und man soll auch nicht versuchen, mit
theologischer Dialektik Unterschiede und Gegensätze, die im Leben
zwischen Christentum und Judentum bestehen, zu überkleistern.
Christen und Juden werden trotzdem auf gesellschaftlicher Ebene
zusammenkommen und auch gute Freundschaft pflegen können.

Damit, verehrter Herr Professor, möchte ich meine Kritik an
Ihrem Aufsatz über «Kirche als Israel Gottes und das Problem der
Judenmission» beenden. Ich hoffe, daß es, obwohl ich derselben die
Form eines Offenen Briefes gegeben habe, immer klar war, daß ich
Ihnen nicht persönlich nahetreten wollte, daß es mir überall um die
Sache ging. In diesem Sinne sende ich Ihnen meine guten Wünsche
und Grüße.

32


	Das "Unding" Judenmission : offener Brief an Herrn Prof. Wilhelm Dantine, Wien

