Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 27 (1971)

Artikel: Das "Unding" Judenmission : offener Brief an Herrn Prof. Wilhelm
Dantine, Wien

Autor: Brunner, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961367

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS «UNDING» JUDENMISSION

Offener Brief an Herrn Prof. Wilhelm Dantine, Wien

Von RoBerT BRUNNER ¥, Ziirich

Sehr geehrter Herr Professor,

in dem beim Chr.-Kaiser-Verlag, Miinchen, unter dem Titel «Jii-
disches Volk — gelobtes Land» erschienenen Sammelband (1970)
haben Sie einen Vortrag publiziert iiber « Die Kirche als Israel Gottes
und das Problem der Judenmission ».

Sie kommen auf Grund Ihrer ekklesiologischen Reflexionen zum
Schlull, daBl die Judenmission «als bewuflite Veranstaltung der
Kirche bzw. von Christen, die sich ihrerseits ihrer Kirche verpflichtet
wissen», unter dem Aspekt theologischer Verantwortung ein «Un-
ding» sei, «ebenso schlimm, wie wenn einzelne christliche Konfes-
sionen Glieder anderer Konfessionen in Analogie zur Heidenmission
zu bekehren versuchen» (S. 335).

Nachdem ich schon iiber 30 Jahre im Rahmen einer Judenmission
vor allem fiir das jiidische Volk glaube gearbeitet zu haben, werden
Sie sicher Verstdndnis dafiir aufbringen, dafl ich mich mit
Threm Aufsatz kritisch befasse und das Resultat ebenfalls publiziere.
Ich wahle dafiir die Form eines «Offenen Briefes», weil mir die per-
sonlichen Ansichten und Meinungen, die Sie in besagtem Aufsatz
kundtun, dessen theologische Substanz deutlich zu beherrschen
scheinen. Und dann sind Sie ja auch gegen die heutigen Vertreter
der Judenmission im Laufe Ihrer Darlegungen recht ausfillig ge-
worden. Zum Beispiel schlieBen Sie Ihren Aufsatz mit dem Stol3-
seufzer: «I&s muB} leider gesagt werden, daBl bis heute aus zweifellos
verstidndlichen und psychologisch erklirbaren Griinden die Ver-
treter einer Judenmission nicht in der Lage sind, sich die tatsidch-

10



liche Tragweite ihres Handelns klar zu machen» (S.335). Dal} diese
Bemerkung keine Schmeichelei ist, diirfte jedermann Kklar sein.
Durch meine Optik gesehen bedeutet sie, dall Sie die Spezies
Mensch, die sich heute noch mit Judenmission befafB3t, fiir «unter-
belichtet» halten und darum auch fiir unfahig, theologisch zu den-
ken. Sollte ich mich mit dieser Interpretation wirklich nicht tadu-
schen, dann diirfte Ihnen, verehrter Herr Dantine, doch einiges
entgangen sein. Sie diirften dann kaum daran gedacht haben, daf3
es auch heute wie vordem Universititslehrer gibt und gab, die sich
mit wohlerwogenen theologischen Argumenten fiir die Judenmission
eingesetzt, auch praktisch fiir sie gearbeitet haben und beides noch
tun. Es fallt mir allerdings auch schwer, von dieser Vorstellung aus-
zugehen, und ich will mir darum Miihe geben, mich Threm Aufsatz
gegeniiber moglichst sachlich einzustellen. Dabei scheint es mir gut,
meine kritischen Bemerkungen auf einige Themen zu konzentrieren.

1. Zur ekklesiologischen Grundlegung

Zuerst lassen Sie mich einmal die Frage stellen: glauben Sie nicht,
daB ekklesiologische Reflexionen, die sich im wesentlichen auf zwei
Bibelstellen stiitzen, eine zu schmale Basis haben? Und wenn diese
schmale Grundlage auch noch wackelig ist? Das mufl namlich im
Blick auf Ihren Vortrag gesagt werden. Sie berufen sich ja auf einige
Verse aus den Paulinen: Rom. 11, 25/26 und Gal. 6, 16. Beide wer-
den durch die Neutestamentler von jeher sehr verschieden inter-
pretiert, und es ist gar nicht so sicher, dall Sie unter den heute zur
Verfiigung stehenden Deutungsmoglichkeiten die richtigen erwischt
haben. Wenn ich nicht annehmen wiirde, dafl Sie dariiber voll-
kommen im Bilde sind, hétte ich Sie auf einen mit groBler Umsicht
und behutsamer Sorgfalt geschriebenen Aufsatz von Prof. D. Gott-
lob Schrenk iiber: «Was bedeutet, (Israel Gottes)?» aufmerksam ge-
macht (Judaica, 1949. S. 81f., Zwingli-Verlag, Ziirich). Es heif}t,
dall, wer nichts riskiert, auch nichts gewinnt. Nun, Sie haben es
riskiert, Herr Professor. Und was immer Sie dabei gewonnen haben
mogen, einen Verlust haben Sie mitgeerntet: Ihre theologischen
Reflexionen erscheinen allen, die auch im Bild sind, von der Exegese

11



her in ihrer Giiltigkeit als ziemlich angeschlagen. Sie sind — wenn
ich mich etwas anschaulich ausdriicken darf — wie eine wohlgeformte
Keramikvase, die einen Sprung hat.

Sie gehen davon aus, daBl «Israel Gottes» zur Definition der
Kirche Jesu Christi nicht nur verwendbar, sondern unentbehrlich
sei. Sie machen zwar zu diesem Begriff das bedeutsame Zugesténdnis:
«Der biblische Textbefund ist sehr schwach und sagt inhaltlich
nichts aus» (S. 323). Sie denken also daran, dafl es im ganzen NT
eine einzige Stelle gibt, die in dem von Ihnen gewiinschten Sinne
verstanden werden kann. Trotzdem lautet Ihre erste ekklesiolo-
gische These: «Die Selbstbezeichnung der Kirche als (Israel Gottes)
ist auf Grund systematisch-ekklesiologischer Besinnung als not-
wendig und unvermeidlich anzusehen» (S. 323). Geht das nicht ein
wenig weit? Ist das nicht eine deutliche Ubertreibung? Ich kann
Thnen jedenfalls weder das «notwendig» noch das «unvermeidlich»
abnehmen. Einmal ist damit dem fatalen Selbstverstindnis der
Kirche als «Israel nach dem Geist», eine Wendung, die im NT
iitberhaupt nirgends vorkommt, Vorschub geleistet. Und dann ist
dieser ekklesiologische Begriff durchaus entbehrlich, um die wesen-
hafte Verbundenheit der Kirche mit dem «Israel kata sarka» zum
Ausdruck zu bringen, was mir — da stimme ich IThnen zu - ein sehr
wichtiges und dringliches Anliegen zu sein scheint. Schlielich hat
jeder Systematiker ja auch mit dem zentralen Thema der Christo-
logie zu tun. Diese gibt Gelegenheit genug, um die Zusammenge-
horigkeit des Neuen Bundesvolkes mit dem Volk des Alten Testa-
mentes darzustellen und zu bezeugen. Aber ich kann ja verstehen,
daB Thnen, Herr Professor, die ekklesiologische Terminologie zum
besagten Zweck im Zusammenhang Ihres Vortrages trotz allem noch
wichtiger ist. SchlieBlich liefert Ihnen die Gleichung «Kirche =
Israel Gottes» im gegebenen Augenblick auch die nétige Munition,
um das «Unding Judenmission» abzuschieflen.

2. Die Christusgliubigen aus dem Volk der Juden

Ich komme zuriick auf Gal. 6,16: «Und soviele nach dieser Regel
wandeln werden, iiber die komme Friede und Barmherzigkeit, auch

12



itber das Israel Gottes» (Ziircher Bibel). Gottlob Schrenk hat in
dem oben erwahnten Aufsatz die Ansicht vertreten, Paulus habe
hier mit «Israel Gottes» den judenchristlichen Teil der damals im
Werden begriffenen Kirche aus Juden und Nicht-Juden gemeint.
Schrenk hat damit dem von ihm sehr geschétzten Gutbrod wider-
sprochen, der die Wendung auf alle Christusgldubigen bezog, die
nach der Regel des Apostels lebten. Gutbrod hat aber gleichzeitig
festgestellt, dal} Gal. 6,16 die einzige Stelle sei, welche «Israel Got-
tes» auf die Kirche Jesu Christi beziehe (s. NT1. Worterb. unter
Israel). Gottlob Schrenk, der ehemalige Professor fiir NT an der
Universitat Ziirich, konnte sich dem gegeniiber auf eine stattliche
Gesellschaft von Vertretern seines Fachs beziehen, die Gal. 6, 16
ebenso verstanden wie er. Illustre Namen werden von ihm genannt
wie Bengel, De Wette, Ewald, B. Weil}, Hofmann, Zahn, Schlatter,
Bousset (S. 94). Also immerhin. . .! Trotzdem sind aber die sprach-
lichen Beobachtungen, die Schrenk in den Paulusbriefen gemacht
hat, und die ihm die Griinde fiir seine Exegese liefern, wichtiger.
Diese sind bis heute zwar meistens iibersehen, aber noch nie wider-
legt worden. Die Tendenz, iiber die Existenz christusgldubiger Juden
nichts zu sagen oder sie zu bagatellisieren, hat ja eine lange Tra-
dition in Theologie und Kirche, die vielfach heute noch fortgesetzt
wird. Schrenk ist der Meinung, die besondere Erwihnung des juden-
christlichen Teils der galatischen Gemeinden in Gal. 6,16 habe.den
Zweck, diese mit der Bezeichnung «Israel Gottes» zu ehren. Auller-
dem wolle der Apostel den Galatern zum Bewulltsein bringen, daf}
es unter ihren judenstdmmigen Glaubensbriidern nicht nur die so-
genannten Judaisten gebe — falsche eingeschlichene Briider nennt
er sie bei einer anderen Gelegenheit —, die die Beschneidung und das
jidische Ritualgesetz fiir heilsnotwendig betrachteten und beides
darum auch den Christen aus den Heiden auferlegen wollten. Es
ist kaum zu bestreiten, dal} ein solcher Hinweis gerade im Galater-
brief sehr sinnvoll ist.

Ils scheint mir bedauerlich, sehr verehrter Herr Professor, dal3
die Christusglaubigen aus dem Volk der Juden in Ihren ekklesio-
logischen Reflexionen iiberhaupt keine Rolle spielen. Gerade in einer
Ekklesiologie, die darauf angelegt ist, die Zusammengehdorigkeit
vom neuen mit dem alten Bundesvolk darzustellen, ist diese Unter-

13



lassung doch einigermaflen auffillig. In einem kurzen Passus, den
Sie in Klammern gesetzt haben, erfahrt zwar der Leser, dall es diese
Christen gibt, und dafl auch heute Jesus Christus unter den Juden
Glauben findet. Allerdings lassen die Formulierungen, die Sie bei
dieser Gelegenheit gewéhlt haben, unschwer erkennen, daf3 Sie an
den Judenchristen keine besondere Freude haben. Sie schreiben —
wie gesagt — in Klammern: «Wir haben jetzt absichtlich den natiir-
lich jederzeit moglichen Fall ausgeklammert, daB ein oder mehrere
Juden aus irgendwelchen (von mir ausgezeichnet) Motiven sich dem
christlichen Evangelium zuwenden wollen und aus freien Stiicken
auf eine individuelle Art in die Gliedschaft aufgenommen und ge-
tauft zu werden begehren» (S. 333). Es wire sicher kein Schade ge-
wesen, wenn dieser Hinweis auf die getauften Juden unterblieben
wire. Riecht er doch schon nach der in gewissen christlichen Kreisen
in den letzten Jahren wieder hochgespielten Diffamierung der christ-
lichen Juden. Es ist mir natiirlich bekannt, dal manche Juden
solches gerne und mit Genugtuung zu Kenntnis nehmen. Die Auf-
richtigkeit der Motive bei einem Ubertritt in Frage zu stellen, ist
ein alter Trick der Antimissionspropaganda. Aber damit will ich
weder eine Unterstellung noch eine Anklage formuliert haben. Ich
mdochte mir aber, verehrter Herr Dantine, doch den Hinweis ge-
statten, dall die Worte, die man zum Beispiel bei Karl Barth iiber
das Thema «Judenchristen in der Kirche» nachlesen kann, auf einen
recht anderen Ton gestimmt sind als die Thren. Ich zitiere: «Die
Kirche ist die auf Grund ihrer Erwahlung berufene Versammlung
aus Juden und Heiden» (Dg. 11, 2 S. 219). «Wo Israel in Jesus Christus
seine eigene Erwahlung erkennt und glaubt, da wird gerade Israel
in der Kirche aufleben und erhalten bleiben als deren heimlicher
Ursprung, als die verborgene Substanz, die die Kirche zur Gemeinde
Gottes machty» (Dg. I, 2 S. 221). Dal} die christliche Kirche schon
in vorkonstantinischer Zeit davon abgekommen ist, sich selber als
durch Christus «berufene Versammlung aus Juden und Heiden» zu
verstehen, ist nicht nur als ein Fehler, sondern als ein fatales Er-
eignis zu bezeichnen. Es braucht keiner seine Vorstellungskraft zu
strapazieren, um zu erkennen, dal} alle Kirchen der Welt sich in
jener unseligen Zeit der braunen Flut mit viel mehr Entschiedenheit
und Kraft fiir die verfolgten Juden eingesetzt hitten, wenn sie sich

14



selbst als die Gemeinde begriffen hitten, die der auferstandene Herr
in jeder Menschengeneration aus Juden und Heiden herausruft. Ab-
gesehen davon ist und bleibt es eine Schande fiir die Christenheit,
dafl sich vielerorts christusgliubige Juden in eigenen Gemeinden
haben zusammenschlieBen und auch eigene «judenchristliche Syna-
gogen» haben bauen miissen. Das ist ja selten nur aus missionari-
scher Absicht, sondern notgedrungen geschehen. Die Christusglaubi-
gen aus den Juden sahen sich in den Kirchen nicht angenommen.
Man hat sie oft dem Verdacht ausgesetzt, aus Eigensucht oder eben
aus «irgendwelchen Motiven» den Glaubenswechsel vollzogen zu
haben. Das war auch eine der Gestalten christlicher Judenfeind-
schaft, die es in den sogenannt christlichen Vélkern schon in weit
zuriickliegenden Zeiten gegeben hat und immer noch gibt. Es ist
nicht von ungefihr, dall zu den ersten Anzeichen kommender Ju-
denverfolgungen im Dritten Reich auch eine Broschiire gehort, in
welcher der berithmte Theologieprofessor Gerhard Kittel die Schaf-
fung besonderer judenchristlicher Gemeinden empfiehlt.

Summa: ich kann es wirklich fiir keine gute Sache halten, die
Judenchristen auszuklammern, ganz gleichgiiltig, ob das im Zuge
theologischer Reflexionen oder im praktischen Leben christlicher
Gemeinden geschieht. Diese Ausklammerung in einer ekklesiologi-
schen Studie widerspricht ja auch jeder Logik, wenn die theologische
Uberlegung auch den Zweck haben soll, das Junktim von Kirche
zur Synagoge, oder sagen wir vielleicht besser: von Judentum und
Christentum aufzuzeigen und dem christlichen BewuBtsein einzu-
prigen. Die Gliubigen jiidischer Herkunft, die es zu allen Zeiten
in den Kirchen aller Linder gab, stellen ein héchst reales und auch
unter manchen Aspekten sehr wertvolles Junktim dar. Gerade zum
letzteren wire noch einiges mehr zu sagen, als dariiber im oben zi-
tierten Passus aus Barths Dogmatik zu lesen war. Es scheint mir
darum wirklich wenig sinnvoll zu sein, eine Verbindung, die in
Raum und Zeit besteht, die am meisten Uberzeugungskraft besitzt,
weil sie sozusagen greifbar ist, zu iibergehen und durch theologische
Reflexionen zu ersetzen, die auch im besten Falle eben immer
Theorie sein werden, und die nicht selten das Aussehen von richti-
ger Krampfarbeit haben.

15



3. Zum christlich-jidischen Gegeniiber

Wie bereits angedeutet gibt es unter dieser besonderen Thematik
einiges, das mir in Ihrem Aufsatz, sehr verehrter Herr Professor,
geféllt. Ich denke vor allem an all jene Sdtze, in denen Sie sich da-
gegen wehren, dall man Christentum und Judentum als zwei ver-
schiedene Religionen betrachtet. Der christlich-jiidische Bezug ist
von ganz eigener Wahrung. Es gibt dafiir in der ganzen Religions-
geschichte keine Analogie. Dies ist freilich nur fiir den erkennbar,
der im Sinne des Evangeliums an Jesus Christus glaubt. Damit mag
es zusammenhingen, dall diese in Theologie und Kirche schon all-
zulange verdunkelte Wahrheit iiberzeugend nur im Rahmen einer
Christologie dargestellt zur Geltung gebracht werden kann. Dabei
ist freilich vorauszusetzen, dal} diese sich auf das NT abstiitzt, wo-
nach Jesus von Nazareth als der Gekreuzigte und Auferstandene
sowohl der Messias Israels als auch der Heiland aller Volker ist.
Nun, Herr Professor, Sie haben auf dem Weg ekklesiologischer Re-
flexionen das l16bliche Ziel zu erreichen versucht. Sie kennen bereits
meine Bedenken Ihrem Weg gegeniiber. Uber das Erstrebte kann
ich mich gleichwohl freuen. Und damit habe ich IThnen wohl auch
zu verstehen gegeben, dafl ich genau wie Sie der Meinung bin, dafl
die Judenmission — wenn iiberhaupt — etwas anderes sein mul} als
Heidenmission. Mit dieser Belehrung stoflen Sie offene Tiiren ein
bei allen Gesellschaften und Kirchen, die sich mit dieser Aufgabe
befassen.

Nach so viel — oder muf} ich sagen: so wenig — Zustimmung habe
ich auch zum Thema jiidisch-christliches Gegeniiber» wieder allerlei
Kritik anzumelden. Wenn ich Sie, Herr Professor, richtig verstanden
habe, wiirden Sie es fiir angemessen halten, Christentum und Juden-
tum als zwei verschiedene « Konfessionen» zu beschreiben. Sie sagen
dies zwar nicht ausdriicklich, aber ich glaube es aus einer Bemerkung
schliefen zu miissen, mit der Sie die Proselytenmacherei der katho-
lischen Kirche im «Karpfenteich» der protestantischen und vice
versa anprangern (S. 335). Und in Ubereinstimmung damit hingen
Sie die Unterschiede zwischen christlicher und jiidischer Glaubens-
weise so tief, dafl Sie von «Identitdt» zu reden anfangen. Und wie
kommen Sie dazu? Antwort: Christentum und Judentum sind beide

16



«Israel Gottes». Nehmen wir einmal an, es sei so, dann ist nicht zu
bestreiten, dal3 beide sich mit denselbenWorten definieren. Unter
dem verbalen Aspekt geht diese Gleichung auf. Aber heilit das, daB3
sie auch in der Sache stimmt? Es ist doch wirklich nicht so selten,
daB gleiche Worte auf sehr verschiedene Dinge angewendet werden ?
— Das scheint mir beziiglich der beiden Paulusstellen, von denen Sie
ausgegangen sind (Gal. 6, 16 und Rom. 11, 26), tatsdchlich der Fall
zu sein. Unter der Voraussetzung, dall die Interpretation, die Sie fiir
beide Stellen bevorzugt haben, richtig ist, bedeutet im Galaterbrief
«Israel Gottes» die Gesamtheit der Christusgldubigen, und im Rémer-
brief wird derselbe Begriff so verwendet, wie er iiblicherweise jii-
discherseits verstanden wird, als Sammelwort fiir alle, die Nach-
kommen Abrahams sind. Gewil}, unter dem bereits gemachten Vor-
behalt bezeichnet sich sowohl die Kirche als auch die Synagoge als
«Israel Gottes». Und daraus folgern Sie, Herr Professor: «Mit dem
(sowohl — als auch) haben wir folgendes gewonnen: 1. Es wird die
Identitdt mit Israel von Kirche und Synagoge festgehalten» (S. 327).
Sie rdumen freilich ein, dal im christlichen Gebrauch am Begriff
«Israel Gottes» eine Verdnderung vor sich gegangen ist. Er ist nach
Ihrer Meinung «entschrinkt» worden und deckt sich seither nicht
mehr mit einem «natiirlich-geschichtlichen» Volk. Aber ist mit dem
Wort «Entschrankung» wirklich alles gesagt, was den christlichen
Gebrauch des Begriffs vom jiidischen Gebrauch unterscheidet? Und
nehmen wir einmal an, es wére so: haben sich die Juden nicht von
Anbeginn bis in unsere Gegenwart hinein gegen alle Entschrin-
kungsversuche, die christlicherseits gemacht oder versucht wurden,
mit aller Entschiedenheit und Leidenschaft zur Wehr gesetzt? Die
ménnlichen Nachkommen einer jiidischen Mutter haben Anspruch
zum «Israel Gottes» zu gehtren. Und auch das ist an den Vorbehalt
gekniipft, daBl der Abraham-Nachkomme sich nicht eines Tages
zum Glauben an Jesus Christus bekennt. Eine Internationalisierung
des Israel-Begriffes kommt fiir die jiidische Interpretation desselben
schon gar nicht in Frage. Und auf der andern Seite hat der auf die
Kirche bezogene Israels-Begriff mit leiblicher Abstammung nichts
zu tun. Es soll damit zum Ausdruck gebracht werden, dafl auch
aus nicht-jidischen Volkern stammende Menschen durch ihren
Glauben an Jesus Christus an der Erwihlung Israels teilhaben.

|



Mit dem zweifachen Bezug des Israel-Begriffes auf die Kirche einer-
seits und auf die Synagoge anderseits ist nach meiner Meinung nicht
viel zu erreichen zur Darstellung des einzigartigen Gegeniibers von
Christentum und Judentum.

Zur besonderen Thematik dieses Abschnittes gehort auch das
Heil, das der christliche Glaube fiir das jiidische Volk erhofft und
erwartet. Sie, Herr Professor, pladieren fiir die volle Freiheit
Gottes in seinem «Geschichtshandeln» mit der Menschheit und aus
Rom. 11, 26 leiten Sie die Sédtze ab: «Mit Sicherheit mufl daher ge-
folgert werden, dafl es im Text keine eindeutige Auskunft in der
alten Streitfrage gibt, ob Paulus an eine Bekehrung von <(ganz
Israel) an den Christus Jesus gedacht habe oder aber an einen be-
sonderen (Heilsakt) fiir Israel. Wie jene Rettung von (ganz Israel»
aussehen mag, bleibt ebenso offen wie die Form des Glaubens, in
der Israel seinerseits diese Rettung annehmen wird» (S. 328). Diese
«Sicherheit» leiten Sie aus dem an sich nicht zu bestreitenden Fak-
tum ab, dall der Name Jesu in Rom. 11, 26 nicht genannt ist. Sie
manipulieren also mit einem argumentum esilentio. Argumente dieser
Art sind noch nie die besten gewesen. Sie geben meistens nur dort
Sicherheit, wo sie schon vorhanden war. Es ist fiir jede mit Sorgfalt
betriebene Exegese darum eine Selbstverstindlichkeit, sich auf ein
argumentum e silentio nicht zu verlassen, sondern sich nach ver-
wandten Texten umzusehen, die geeignet sind, die Liicke zu fiillen.
Solche Texte sind im vorliegenden Fall wirklich nicht weit her zu
holen. Sie sagen alle einmiitig aus, dafl der Apostel Paulus, und nicht
er allein, fiir ganz Israel kein anderes Heil erwartet und erhofft hat,
als daf3 es in Jesus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen den ihm
seit altem verheillenen Messias erkenne und annehme. Da ist der
Anfang zu dem berithmtesten Kapitel 9-11 des Romerbriefes: «Ich
sage die Wahrheit in Christus, ich liige nicht — dafiir legt mir mein
Gewissen Zeugnis ab im heiligen Geiste — dal} ich groB3e Traurigkeit
und unablédssigen Schmerz in meinem Herzen habe. Denn ich
wiinschte, als ein Verfluchter selber fern von Christus zu sein zum
Besten meiner Briider, meiner Verwandten dem Fleische nach, die
ja Israeliten sind ...» (Rém. 9, 1-4). Dann das bekannte Bild vom
Olbaum in Rom. 11, 17ff., wo der Apostel beziiglich der «abge-

18



schnittenen Zweige» schreibt: «Aber auch jene werden, wenn sie
nicht im Unglauben verharren, eingepfropft werden...» «Denn
wenn Du aus dem von Natur wilden Olbaum herausgeschnitten und
gegen die Natur dem edlen Olbaum eingepfropft worden bist, wie-
viel mehr werden diese, die natiirlichen Zweige, ihrem eigenen Ol-
baum eingepfropft werden!» — Dann aber darf man doch auch ein-
mal auf das Beispiel seines christlichen Lebens hinweisen, das der
Apostel Paulus gesetzt hat. So unwichtig und iiberfliissig ist das zum
Verstdndnis seiner Briefe nicht, wie manche Interpreten derselben
heute anzunehmen scheinen. In der Apostelgeschichte kann man
nachlesen, dafl Paulus, obwohl von Gott zu einem auserwihlten
Werkzeug unter den Heiden berufen, noch und noch mit der Bot-
schaft von Jesus Christus in die Synagogen und zu den Gebets-
pldtzen der Juden gegangen ist. Und zwar ging er jedesmal zuerst
dorthin. Es gibt in der ganzen Apostelgeschichte nicht eine einzige
Stelle, aus der man den SchluB ziehen konnte, Paulus sei an den
Juden vorbei direkt zu den Heiden gegangen. So wichtig wire ihm
die Evangeliumsverkiindigung an die Juden nicht gewesen, wenn
er nur von ferne den Gedanken gehabt hitte, Gott habe in seiner
Freiheit ein anderes Heil vorgesehen fiir das alte Israel als das Heil
in Jesus Christus. Schlielich haben wir alle spitestens im Konfir-
mandenunterricht gehort, dal Jesus einmal zu seinen jiidischen
Zuhorern gesagt hat: «Ihr werdet mich von jetzt an nicht mehr
sehen, bis daf} ihr sagen werdet : Gelobt sei, der da kommt im Namen
des Herrn.» Wer erinnert sich nicht des Bibelwortes: «Es ist in
keinem Anderen Heil und ist auch kein anderer Name den Menschen
unter dem Himmel gegeben, worin wir konnen selig werden als
allein der Name unseres Herrn Jesus Christus» —? Allen Respekt,
Herr Professor, vor der Freiheit Gottes im kiinftigen Geschichts-
handeln mit den Vélkern der Erde! Ich bin dennoch der Meinung,
dafl das Neue Testament alle Christusgliubigen aufruft, das Heil,
das sie um Christi willen fiir sich persénlich und fiir alle Welt er-
hoffen und erwarten, mit den Juden zu teilen. DaB3 wir die Juden in
unsere Christenhoffnung entschlossen einschlieflen, ist eines der
stirksten Bénder, die Kirche und Synagoge zusammenhalten kon-
nen bei allem, was sie voneinander trennen mag. Das gilt jedenfalls
insofern, als dieser Zusammenhalt von der christlichen Seite aus-

19



geht. Unter diesem eschatologischen Aspekt wiirde ich gegen den
Ihnen so wichtigen Begriff der Identitét keine Einwendungen haben.

Obwohl Sie ganz offen lassen wollen, wie das Heil aussehen mag,
das Gott seinem ersterwihlten Volk am Ende der Zeiten geben wird,
haben wir als Christen den Juden gegeniiber uns doch vorbehaltlos
zu dem Messias Jesus zu bekennen, der gesagt hat: «Ich bin der
Weg, die Wahrheit und das Leben», oder: «Niemand kommt zum
Vater denn durch mich». Das habe ich wirklich gern gelesen in Threm
Aufsatz iiber «Kirche als Israel Gottes und das Problem der Juden-
mission». Das war «Wasser auf meine Miihle», und — um es gleich
zu sagen — Wasser genug, um ihre Réder fiir alle Zeit im Gang zu
halten. Es ist ja eine eigene Sache um dieses «Ich» in den groflen
«Ich-Worten», die uns aus dem Munde Jesu iiberliefert sind. (Vgl.
dazu Stauffer: Ego im NT-Whbch.) Geht es doch dabei nie um ein
nur menschliches Ich. Zum Beleg mochte ich nur eine einzige Stelle
zitieren aus dem Sendungskapitel in Lucas 10. Darnach soll Jesus
zu seinen Jiingern gesagt haben: «Wer euch hort, der hort mich,
und wer euch verwirft, der verwirft mich; wer aber mich verwirft,
der verwirft den, der mich gesandt hat» (Luc. 10,16). Ich bin iiber-
zeugt, Herr Professor, daBl Sie Ihr vorbehaltloses Bekennen auch
den Juden gegeniiber nicht ganz so gemeint haben. Thre Vorbehalte
folgen statt vor einfach nach. Sie lauten: man diirfe aus diesen und
ahnlichen Jesusworten kein «Gesetz» und kein «absolutes Joch» fiir
andere machen (329). Aber wer wird denn so etwas am Ende des
20. Jahrhunderts noch wollen, oder nur wollen kénnen? Mit der-
artigen Unterstellungen verlif3t man den Boden der Realititen. Wo
immer Christen sich zu den grofien «Ich-Worten» Jesu bekennen —
Sie haben recht: fiir einen wirklich christlich-jiidischen Dialog ist
dies eine conditio sine qua non — da hat dies mit «Joch auflegen»
und «Gesetz-machen» iiberhaupt nichts zu tun. Auch der jiidische
Gesprachspartner ist ja frei, mit dem christlichen Bekenntnis zu
machen was er will. Es hat aber viel zu tun mit unserem eigenen
Christenglauben, d. h. was wir selber von den erwihnten Worten
Jesu halten. Unter diesem Gesichtspunkt schneidet grosso modo
die Theologie der Gegenwart oft um einige Punkte schlechter ab als
die akademisch-theologische Vertretung des vorigen Jahrhunderts,
die immerhin und trotz ihrer allgemein-religionswissenschaftlichen

20



Orientierung noch genug neutestamentliche Substanz besafl, um
einen Absolutheitsanspruch der christlichen «Religion» zu verteidi-
gen. Die Frage, ob Jesus Christus der einzige Mittler ist zwischen
Gott und Mensch, oder ob es noch andere gibt (Mohammed oder
Gandhi z. B.), ist und bleibt nun einmal die Gretchenfrage fiir den
christlichen Glauben. Mit einem schwachen «Nein» als Antwort kann
man vor allem zu einem christlich-jiidischen Glaubensgesprich, das
die Bezeichnung «christlich-jiidisch» verdient, nicht viel beitragen.
Botschafter an Christi Statt wollten sie dereinst sein, jene ersten
Zeugen seiner Herrlichkeit! Also nicht nur Fragesteller, Interviewer
und dergleichen. . .

Herr Professor, das Fortbestehen eines jiidischen Volkes, das den
Zimmermannssohn aus Nazareth nicht als den ihm verheillenen
Messias annehmen wollte und will, d. h. die Tatsache, dal3 es von
Anbeginn neben der christlichen Glaubensweise auch eine jiidische
gab und gibt, ist gewi} fiir Kirche und Theologie ein Problem. Es
ist aber auch eine Gegebenheit der Geschichte und ist darum durch
die beste und scharfsinnigste Arbeit am theologischen Reil3brett
nicht zu beseitigen. Die Kirchengeschichte beweist, dal3 dies auch
durch Anwendung von Gewalt nicht moglich war. Auch die mo-
dernen Versuche, die auf irgendwelche Kompromisse hinauslaufen,
sind zum Scheitern verurteilt. Rom. 11, 26 scheint mir unter ande-
rem auch zu sagen, dafl der christliche Glaube sich auf diese Ko-
existenz bis ans Ende der Zeiten einzustellen hat. Um diesen Sach-
verhalt weill man in den Kreisen der Judenmission von Anfang an.
Damit mag es zusammenhingen, dal3 die praktische Arbeit dieser
Mission stets dem einzelnen jiidischen Menschen zugewandt war und
weniger der in ihrer Zerstreuung kaum erkennbaren Gesamtheit des
ganzen Volkes Israel. Dall die Judenmission darauf aus sei, durch
ihre Bekehrungsarbeit das Judenvolk auszuloschen, das habe ich
immer nur von ihren Feinden gehort. Soweit mir bekannt ist, war
noch nie eine Judenmission so vermessen, sich selber ein solches Ziel
zu stecken.

Aber — wie gesagt — das Nebeneinander von Christentum und
Judentum ist ein Problem, dem die christliche Theologie und auch
der christliche Glaube sich immer wieder neu stellen miissen. Was
das anbelangt sind die Versdumnisse groB. Da besteht ein Nachhol-

21



bedarf, an dem noch Generationen von Theologen Arbeit finden
werden. Auf dem Boden der systematischen Theologie gibt es den
entschlossenen und imponierenden Anfang zu dieser Arbeit von
Karl Barth in seiner etwas umféinglichen Dogmatik. Aber es gibt
auch andere Arbeiten, die an den Leser und seine Zeit kleinere An-
spriiche stellen wie z. B. die Schrift von Gottlob Schrenk: « Der g6tt-
liche Sinn in Israels Geschick» (1943). Auch das Biichlein von Jakob
Jocz: «Christen und Juden», Zwingli-Verlag Ziirich 1966, wire zu
nennen, der die Polaritdt von Christentum und Judentum als wert-
voll fiir beide Teile zu werten versteht.

Es scheint mir diesen Abschnitt in geeigneter Weise abzurunden,
wenn ich jetzt ein paar Sdtze aus der bereits erwihnten Dogmatik
von Karl Barth folgen lasse. Er schreibt: « Es liegt in der Natur der
Sache, dafl sowohl Unterschied wie Einheit der erwiahlten Gemeinde
(gemeint sind Israel einerseits und die Kirche anderseits) nur n der
Erkenninis Jesu Christt und seiner Erwihlung, d. h. aber im Glauben
der Kirche erkennbar ist und tatsdchlich erkannt wird. Der Bogen
des Bundes iiber beiden ist kein neutraler Ort und Beobachtungs-
punkt zwischen beiden, sondern die zwischen Israel und der Kirche
geschehende Geschichte. Der Weg dieser Geschichte ist aber der Weg
der Erkenntnis Jesu Christi, er fithrt von Israel zur Kirche. Er kann
also nur in dieser Bewegung, d. h. aber praktisch : nur von der Kirche
her als der Lebensweg der einen erwihlten Gemeinde Gottes, ein-
gesehen, beschrieben und verstanden werden» (Dg. II, 2 S. 221).

4. Uber das Amt der Verkimdigung

fithren Sie, Herr Professor, aus, daf3 die Kirchen kein «Instrument»
fiir eine «sinnvolle Konfrontation», kein ihnen eingeordnetes «Ver-
kiindigungsamt» fiir einzelne jiidische Menschen haben. Dem kann
ich grosso modo zustimmen. Die drei verschiedenen Arten des kirch-
lichen Verkiindigungsamtes aber, die Sie hervorzuheben belieben,
weil sie Ihnen im Blick auf das Thema Ihres Vortrages als «relevant»
(S. 331) erscheinen, kommen mir nicht nur in der Auswahl, sondern
auch in der Definition als sehr zweckbestimmt vor. Ihre gegen die

22



Judenmission gezielte Absicht ist nicht zu verkennen. Das trifft ganz
besonders fiir Ihre Darstellung der Missionspredigt zu. Sie schrinken
diese ein auf den Fall der Heidenmission und ebenso verfahren Sie
mit dem Bekehrungsbegriff. Das haben Sie sicher nicht aus IThrer
Bibel entnommen, denn dort findet sich das Wort «Bekehrung»
auch auf die Juden angewandt. Dall im Missionsbefehl nach Mat-
thaus nicht nur die «Goim» (Heiden) gemeint sein kdnnen, zeigt der
Vergleich mit Markus, der denselben auf alle «Kreatur» bezieht. An
dritter Stelle Ihrer Aufzdhlung kirchlicher Verkiindigungsformen
wiirde man eigentlich die sog. Innere Mission erwarten. Die Er-
wahnung einer Verkiindigungsarbeit, die auf « Bekehrung» getaufter
Christen ausgerichtet ist, konnte freilich die Zweckbestimmung ILhrer
Auswahl beeintriachtigen. Das ist leicht zu verstehen. Allein, im
Grunde ist es kaum nétig, sich kritisch mit solchen Details zu be-
schaftigen. Was sagt es denn schon, wenn die Kirchen heute kein
Organ haben, um die ihnen im Blick auf Israel auferlegte Verant-
wortung wahrzunehmen? Heillt dies nicht einfach, dafl die Juden
den Kirchen dafiir nicht wichtig genug sind, dal3 sie meinen vor-
dringlichere Arbeit zu haben?

Es gibt freilich auch Ausnahmen. Als Beispiel dafiir mochte ich
auf eine Kirchenordnung der reformierten Landeskirche der Nieder-
lande hinweisen. Sie ist kurz nach dem Zweiten Weltkrieg entstan-
den. In Artikel 8 derselben wird unter dem Titel «Vom Apostolat
der Kirche» ausgefiihrt: «Als Christus bekennende Gemeinschaft in
diese Welt gestellt, erfiillt die Kirche ihren besonderen Auftrag im
besonderen durch ihr Gesprich mit Israel, durch die Arbeit der Mis-
sion und durch die fortdauernde Bemiithung um die Christianisierung
und Reformation des Volkes.» (Mitgeteilt von Pfr. J. H. Grolle,
Sekretir des Reformierten Rates fiir Kirche und Israel, in einem
heute noch lesenswerten Aufsatz iiber « Die Niederlindische Kirche
und das Gespriach mit Israel», Judaica 1949, S. 113/114, Zwingli-
Verlag Ziirich.)

Man kann also aus dem offensichtlichen Nichtvorhandensein einer
Verkiindigungsform hinsichtlich der Juden, an dem die meisten
Kirchen heute kranken, auch andere Schliisse ziehen, als dies in
dem Aufsatz geschehen ist, den wir hier unter die Lupe genommen
haben. Man kénnte zum Beispiel diese Tatsache zum Anlafl nehmen,

23



die heutige Kirche zu kritisieren. In diesem Aufsatz mul} dieser be-
dauerliche Umstand aber dazu mithelfen, die Biithne zu fertigen, auf
der schlieBlich die Judenmission als « Unding» aufzutreten hat.

a. Fiir die Judenmission

soll durch die vorliegende ekklesiologische Studie so etwas wie ein
Todesurteil herauskommen. Ich tdusche mich kaum: darauf ist sie
angelegt. Trotzdem bin ich iiber diesen Angriff keineswegs ungliick-
lich. Verzeihen Sie, Herr Professor, wenn ich das einfach und ge-
radeheraus sage: diese Judenmission, die Sie totschieen wollen, die
gibt es nicht. Wenn sie je gelebt haben sollte, so, wie Sie sich die-
selbe offenbar vorstellen, dann ist sie lingst gestorben. Sollten Sie
aber an gewisse judenmissionarische Unternehmungen, die auch von
allerlei Sektierern ausgehen, gedacht haben, dann wére es nett ge-
wesen, Sie hétten dies gleich gesagt.

Was aber hat mir beim Lesen Ihrer Arbeit sogar einige Genug-
tuung verschafft? Indem ich mich dazu bekenne, stehen mir zwei
Tatsachen vor Augen:

1. Sie schreiben immerhin ein paar anerkennende Séitze iiber die
Judenmission als geschichtliche Erscheinung.

2. Das Ziel, das Sie sich gesteckt haben, ist nicht erreicht. Im
Grunde genommen laufen Ihre Uberlegungen auf ein grundséitz-
liches Ja zum Auftrag der Judenmission hinaus.

Dariiber méchte ich ein paar Worte mehr sagen diirfen.

ad 1. Ich denke bei diesen «anerkennenden Sdtzen» nicht an jene
Stellen, die den Vertretern judenmissionarischer Arbeit gegeniiber
fiir «menschliches Verstandnis» aus psychologischen Griinden pla-
dieren. Fiir solches Verstehen besteht ndmlich kein Bedarf. Sie
haben aber hinsichtlich der historischen Judenmissionen im prote-
stantischen Raum geschrieben: «Der missionarische Eifer vieler
frommer Christen hat unterstiitzt, und unterstiitzt noch, dieses
Werk in seinen verschiedenen Organisationsformen mit groBer Hin-
gabe und ehrlichem Wollen. Zweifellos waren es auch gerade An-
gehorige der Judenmission, die sich durch ihre Tétigkeit der aus der
Gesellschaft ausgestoBenen und von ihr verachteten Menschen jiidi-

24



schen Glaubens aus echter christlicher Liebe angenommen haben.
Es gibt zahllose Zeugnisse, dafl die briiderliche Gesinnung solcher
Christen dem Menschen des jiidischen Schicksals gegeniiber von
tiefer christlicher Liebe und Dienstbereitschaft erfiillt war» (S. 334).
Herzlichen Dank, Herr Professor, wirklich: herzlichen Dank! —
Schade aber, dal Sie dieses Lob sogleich tiefer hingen, indem Sie
fortfahren: «Es gibt freilich auch genug Zeugnisse dafiir, dal diese
Liebe und Hilfsbereitschaft ihre sehr harten Grenzen kannte; denen
man das Heil der Liebe Gottes in Christus schenken wollte, versagte
man nicht selten zugleich die wirkliche Bereitschaft, sie in die
eigene Gesellschaft zu integrieren» (S. 334). Ich mdchte nicht in
Frage stellen, daf3 Sie, Herr Professor, iiber einige dieser Zeugnisse
verfiigen. SchlieBlich waren es ja immer Menschen, die die Werke
der Judenmission getragen und gefiithrt haben. Und Menschen ma-
chen Fehler. Es ist aber zu bedenken, dall gerade in der von Ihnen
angeschnittenen Integrationsfrage die Moglichkeiten der Judenmis-
sionen zumeist gering waren. Denn Leute mit gesellschaftlichem
EinfluB waren in ihnen selten vertreten. Soweit mir jedoch die Ge-
schichte der Judenmission bekannt ist (es handelt sich vor allem
um die europdische), haben diese Werke christlichen Glaubens doch
auch in Sachen der Integrierung jiidischer Menschen in die christliche
Gesellschaft einiges getan, das gut war. Der «Verein der Freunde
Israels zu Basel» z. B., aus dem unsere «Schweizer Kvangelische
Judenmission» hervorgegangen ist, hat in den ersten 50 Jahren seiner
Existenz (1830-1880) sich fast ausschlieflich damit befafit, jiidische
Menschen in die christliche Gesellschaft einzugliedern. Es handelte
sich zum guten Teil um Leute, die damals durch die Kirchen getauft
und dann ihrem Schicksal iiberlassen wurden. Man suchte zum Bei-
spiel bei christlichen Handwerkern Lehrstellen fiir Jugendliche, was
bei der damaligen Haltung der allermeisten Christen gegeniiber den
Juden keine leichte Sache war. Um iiberhaupt helfen zu konnen,
mufite man Freunde finden fiir das jiidische Volk, was durch eine
unermiidliche Werbearbeit von Mann zu Mann, durch Bibelstunden
und Vortragsarbeit geschah. Das war Integrationsarbeit. Im groflen
und ganzen waren auch die anderen Gesellschaften fiir Judenmission
damals in dhnlicher Weise tatig. Zusammenfassend ist die Fest-
stellung zu machen, daBl bis in die Jahre nach dem Zweiten Welt-

25



krieg hinein in Europa die Vereine, Gesellschaften und Freikirchen,
die sich dem evangelischen Auftrag der Judenmission verpflichtet
wubten, auch die einzigen christlichen Organisationen waren, die
sich um die Note und Probleme jiidischer Menschen gekiimmert
haben, und die unter den sich d&ndernden Zeitumstanden das fiir sie
zu tun versuchten, was christlicher Glaube und christliche Liebe
geboten. Seit 1945 hat sich diese Situation gedndert. Erfreulicher-
weise! Daf} aber die neuen Gremien, die sich seither vor allem dem
Kampf gegen den Antisemitismus widmen wollten, sehr oft damit
begannen, die Judenmissionen zu verteufeln und diese als Triager
antisemitischer Gesinnung an den Pranger zu stellen, das war mehr
als nur ein Schonheitsfehler. Das war ein himmelschreiendes Un-
recht. Aber man konnte sich auf diese Weise leicht ein Alibi erwerben
fir die eigene, in vielen Fillen leider etwas spatgeborene freund-
schaftliche Gesinnung den Juden gegeniiber.

ad 2. Mit Dank habe ich, verehrter Herr Professor, zu Kenntnis
genommen, dall Thre ekklesiologischen Erlduterungen im Grunde
als eine Bejahung judenmissionarischer Bemiihungen verstanden
werden konnen. Es kommt dabei nur darauf an, was man sich unter
Judenmission vorstellt. Halbwegs haben Sie dieses Ja selber formu-
liert in folgenden Sétzen: «Selbstverstindlich wird das Kvangelium
aller Kreatur gepredigt, und die Kirche hat keinen AnlaB, die 6ffent-
liche Verkiindigung des Evangeliums nicht auch vor die Ohren der
Juden kommen zu lassen. Selbstverstindlich wird daher die Kirche
als das Israel Gottes auch dem volkhaften Israel heute und immer
die Botschaft von Jesus Christus auszurichten haben» (S. 334). Sie
gehen sogar soweit, von der Kirche zu fordern: «Sie kann und wird
zwar in einem letzten Ernste den Juden fragen, ob er nicht doch
ihr wnd mit thr (von mir ausgezeichnet) den Messias in Jesus Christus
finden mochte. . . »? (S. 330). Nach meiner Kenntnis unserer Kirchen
miilte man fast von jeder derselben sagen: Gerade das kann sie
nicht und wird sie nicht tun, heute schon gar nicht! Aber das ist
ein Kapitel fiir sich. Ich mochte statt darauf niher einzugehen nun
einfach feststellen diirfen, da3 Sie, verehrter Herr Professor, auf
Ihre Weise in Worte gefallt haben, was das innerste Anliegen jeder
Judenmission von jeher war und immer noch ist: die frohe Bot-
schaft an judische Menschen heranzutragen. Und man hat dabei

26



wohl in den meisten Missionsgesellschaften auch gelernt, dafl um
dieses Zieles willen sehr viel «Vorarbeit» getan werden muf} an
Christen und unter Christen. Was das anbelangt, scheinen also un-
sere Ansichten doch nicht so weit auseinanderzuliegen. Diese Uber-
einstimmung kann ich sogar ausdehnen auf einige Threr Sitze, in
denen Sie die Judenmission explicite ablehnen, weil diese Ablehnung
durch Sie mit einem Bedingungssatz verbunden wurde wie etwa der:
¢sofern sie (die Judenmission) sich ndmlich als Abart oder Sonder-
zweig der Heidenmission versteht und in diesem Sinne auch ihre
Tatigkeit entfaltet» (S. 334). Herr Professor, erlauben Sie die Frage:
«Wem sagen Sie das? wem schreiben Sie das?» So hoffnungslos «von
gestern» sind die Leute von der Judenmission nicht. Dafiir iiber-
nehme ich jede Garantie.

6. Das Unding Judenmassion

Mit der Apostrophierung der Judenmission als Unding haben Sie
die Zielvorstellung Ihres Vortrages erreicht. Hier Ihre eigenen Worte :
«Aber die Judenmission als bewuflte Veranstaltung der Kirche, bzw.
von Christen, die sich ihrer Kirche verpflichtet wissen, ist unter
dem Aspekt theologischer Verantwortung ein Unding» (S. 335).
Nach Duden, der es ja wissen mulf}, ist unter einem Unding etwas
«Unmogliches» oder « Unsinniges» zu verstehen. Das also ist die Ju-
denmission «unter dem Aspekt theologischer Verantwortung». Die
letzten Worte diirfen wohl als Einschrinkung gewertet werden? —
Es gibt ja auch noch andere Aspekte, unter denen die Judenmission
betrachtet werden kann. Und diese sind vielleicht ebenso wichtig.
SchlieBlich kommt es ja auch nicht wenig auf die Qualitdt der Theo-
logie an, welche die Optik fiir unsere Betrachtung der Dinge liefert.
Thnen, Herr Professor, kommt die Judenmission als Unding vor,
weil durch diese den Juden ihr Anspruch auf ihre Israel-Existenz
prinzipiell genommen werde. Wenn das stimmt, dann ist der Apostel
Paulus, auf dessen briefliche AuBerungen fiir die immerwihrende
Eigenschaft des jiidischen Volkes als Israel Gottes Sie sich abstiitzen,
doch wohl einer der ersten und gréften Siinder gewesen? Und dem
Apostel Paulus wird es kaum jemand absprechen wollen, dal er seine

27



judenmissionarische Tatigkeit auch unter theologischen Aspekten
gesehen und dennoch nicht als ein Unding beurteilt hat.

Da fallt mir eben ein, dal wir vor Jahren ein Unding in der Fa-
milie hatten. Es war ein unschuldiger Kiichenkorpus. Er stand
immer im Ruf, ein formidables Méobelstiick zu sein, das jeder Kiiche
wohl anstehe. Und dann zogen wir wieder einmal in eine neue Woh-
nung um. Man brachte den Korpus auf keine Art, weder durch die
Tiir noch durch die Fenster, in die Kiiche hinein. Mit einer Sige
wurden ihm die Beine gekiirzt. Und seither war der gute Korpus
nach unserem internen Familien-Vokabular das «Unding in der
Kiiche». Das war eindeutig nicht seine Schuld. Es lag an den unge-
wohnlich genormten Tiiren und Fenstern, daB er sich nun bis ans
Ende seines Lebens die Bezeichnung « Unding » gefallen lassen muBte.

Ich will nichts behaupten, aber ich denke mir, auch im Fall des
Undinges Judenmission kénnte es sich ja so verhalten, daf es weni-
ger an ihr selber gelegen ist, wenn sie unter theologischem und ekkle-
siologischem Aspekt als Unding erscheint, sondern an der Tatsache,
daB Kirche und Theologie meistens so genormt werden heute, daf3
eine Judenmission in ihnen nicht unterzubringen ist. Leider!

Es kann selbstverstdndlich den Trigern judenmissionarischer
Werke nicht ganz gleichgiiltig sein, wie sie durch die theologische
Brille betrachtet aussehen. Aber sie wissen auch, daB das Leben
ihrer Unternehmungen, dafl ihre eigene Berufung, die sie fiir
diese Arbeit in sich verspiiren, von den Urteilen der Theologen un-
abhingig sind. Wer sich nicht mit seinem theologischen Aspekt zu-
frieden gibt, der wird bald dahinter kommen, weshalb.

Wie bereits gesagt kann man die Judenmission auch unter an-
deren Aspekten sehen, die zu einer anderen Beurteilung fiihren. Ich
denke an den historischen und den phinomenologischen. Der erste
beruht auf einer Betrachtung, die das Werden der Dinge zum Gegen-
stand hat und der zweite wird erreicht, wenn man sein Augenmerk
darauf richtet, wie eine Erscheinung sich im Leben duBert, was
durch sie geschieht, was sie macht.

Zum historischen Aspekt mochte ich im folgenden ein paar Tat-
sachen festhalten, die mir wichtig erscheinen:

Die evangelischen Judenmissionen, die zum Teil bis ins 18. Jahr-
hundert zuriickreichen, sind fast iiberall aullerhalb der verfaBten

28



Kirchen und ihrer Ordnungen entstanden. Sie wurden aus dem Ver-
langen nach einem praktischen Christentum heraus gegriindet in
einer Zeit, wo das offizielle Kirchenchristentum in einer doktrindren
Orthodoxie erstarrt war. Wie die Heidenmission und eine ganze An-
zahl von anderen Glaubenswerken, wuchs auch die Judenmission
in der Umgebung der Kirche, aber nicht unter ihrem Dach heran.
Sie alle hatten sich vor allem in ihren Anfingen gegen erheblichen
Widerspruch von drinnen durchzusetzen. Das hinderte nicht, daf3
sie alle von Christen gegriindet und getragen wurden, die sich auch
ihrer Kirche verpflichtet wullten. Aus ihrer Mitverantwortung fiir
die Kirche heraus taten sie etwas, das die Kirche nicht tun wollte
oder aus anderen Griinden zu tun versiumte. Im Falle der Juden-
mission entdeckten ein paar Leute in der Heiligen Schrift wieder,
dafl wir im Glauben an Jesus Christus das Evangelium den Juden
schuldig sind, ja den Juden sogar zuerst! Daraus zogen sie die Kon-
sequenz: sie schlossen sich zu Vereinen und Gesellschaften zusam-
men, um zu tun, was ihnen ihr christliches Gewissen den Juden
gegeniiber zu tun gebot. Mit all dem héngt zusammen, daf} die
Judenmissionen in der Regel etwas A-Kirchliches und A-Theolo-
gisches an sich haben, will sagen, sie waren von Anfang an gewohnt,
ohne die Hilfe kirchlicher Organe und theologischer Fakultédten aus-
zukommen. Und wenn seither auch fiir die Judenmission manche
Kirchentiir sich aufgetan hat, so hat sich doch in ihrem Verhéltnis
zu Kirche und Theologie kein entscheidender Wandel vollzogen.
Das hat natiirlich ihre Moglichkeiten eingeschrinkt. Aber es hat sie
auch selbstindig leben gelehrt und fiir Angriffe aus Kirche und
Theologie ziemlich unempfindlich werden lassen.

Einen phidnomenologischen Aspekt scheint es fiir restlos alle,
die in den letzten 25 Jahren gegen die Judenmission sprachen und
schrieben, iiberhaupt nie gegeben zu haben. Die véllige Ignoranz
tiber das, was heute eine Judenmission tatsédchlich an Arbeit tut,
war in vielen Fillen einfach verbliiffend. Ich halte es darum fiir
notig, fiirs erste wieder einmal zu sagen, was eine Judenmission
heute bestimmt nicht tut.

1. Sie veranstaltet z. B. keine Jagdpatien. Eine Judenmission ist
wirklich kein Jagdclub, wie die Leute anzunehmen scheinen, die
von der Behauptung nicht lassen kénnen, dafl die Judenmissionare

29



Seelenjiger seien. Und sollte eine Uberpriifung der Titigkeit der
Judenmission auf weltweiter Basis ergeben, dall da oder dort ein
Werk, einem unguten Proselytismus verschrieben, sich unguter Mit-
tel bedient, dann soll man dieses Werk tadeln, aber man soll das
nicht allen anderen anlasten. Vor allem kann eine schlechte Mis-
sionsmethode nie ein geniigender Grund sein, um den Missionsauf-
trag selber in Frage zu stellen.

2. Es grenzt an Verleumdung, wenn man den Judenmissionen
nachsagt, sie wollten auf ihre Weise Hitlers « Endlosung» zum Ziele
fithren, nachdem ihm selber diese mifigliickt sei. Das will heilen,
daf die Judenmission das Ziel verfolge, das jiidische Volk zum Ver-
schwinden zu bringen. Jeder halbwegs gebildete Jude weill heute,
dafl diese Gefahr seinem Volk nicht von seiten der glaubigen Chri-
sten droht, wohl aber von den groBen Haufen derer, die ideologisch
denken, eine areligivse Weltanschauung oder gar keine haben. Ich
bin darum gar nicht so sicher, dal die oben genannte Interpretation
der Judenmission «aus dem miBtrauischen Verdacht der Juden»
(335) stammt. Ich wiirde jedenfalls ihre christliche Repristination
nicht von vorneherein ausschlieen. Es gibt seit 1945 bekanntlich
nicht wenige, die ein Interesse daran haben, méglichst kriftig auf
die Judenmission einzuschlagen, um sich auf diese Weise als ent-
schiedene Judenfreunde zu offenbaren. Herr Professor, auch das
klingt ausgesprochen schlecht, wenn Sie zur Sache von der hoheren
Warte des objektiven Beobachters aus schreiben: «es mufl doch
wohl niichtern das Urteil gefillt werden, dal dieser jiidische Ver-
dacht objektiv gesehen keineswegs unberechtigt ist» (S. 335). Auch
wenn Sie gleich mit dem nichsten Satz die Judenmission «verteidi-
gen» mit dem Hinweis auf «die kérglichen Erfolge», die sie aufzu-
weisen hat, wird nichts besser. Uber das Attribut «kérglich» liefe
sich streiten. Darauf will ich mich jetzt nicht einlassen. Statt dessen
erkldre ich offen, dalB} ich es geschatzt héitte, wenn Sie, verehrter
Herr Professor, dem angeblich «jiidischen Verdacht» auf eine etwas
andere Weise begegnet wiren. Dabei setze ich freilich voraus, dafl
IThnen bekannt ist, wie es in den Jahren der steigenden braunen
Flut in den christlichen Kirchen Osterreichs ausgesehen hat. Ich
weil} allerdings nicht, ob diese Voraussetzung richtig ist. Im Nach-
barland Schweiz ist dariiber bekannt, dall} wahrend damals fithrende

30



Kirchenleute sich geniillich mit dem Gedanken des Anschlusses an
ein Reich aller Deutschen befaliten, das Héauflein von der Juden-
mission in Wien mit allen Kriften daran ging, gefihrdete jiidische
Menschen aufler Landes zu schaffen. Die Judenmissionswerke un-
seres Kontinentes haben damals eine beachtliche Zahl von Mis-
sionaren und Missionarinnen verloren, die mit den Juden in den Tod
gegangen sind. (S. Judaica, Ziirich 1947, S. 325, ihre Kurzbiogra-
phien und Photographien.) Ich meine, aus solchen Tatsachen heraus
ware iiberzeugender zu argumentieren gewesen gegen einen Ver-
dacht, den Sie, Herr Professor, «objektiv gesehen» nicht fiir unbe-
rechtigt halten.

DaB3 all diese Zeugnisse christlicher Solidaritdt mit den Juden
nicht aufkommen konnten, sondern untergingen in dem sich iiberall
offenbarenden Antisemitismus in den Kirchen, muf} ja kaum erst
bewiesen werden. Wer wirklich erkennen will, aus welchen Griinden
das Evangelium bei den Juden nur schwer ankommt, der tut gnt,
seine theologische Brille abzunehmen und jene andere aufzusetzen,
die ihm den phdnomenologischen Aspekt der Dinge vermittelt, so daf}
er sich bewul}t wird, wie sich die Kirchen den Juden gegeniiber ver-
halten haben und wie schwer sie heute zu einer neuen und besseren
Einstellung kommen. Es ist doch nicht zu iibersehen, daf} die aller-
meisten Glieder der christlichen Kirchen — wenn sie aus ihrer Kir-
chenzugehorigkeit iiberhaupt noch praktische Konsequenzen ziehen
— nicht bereit sind, aus der Verwurzelung der Kirche im alten Israel
sich in ithrem Verhalten den Juden von heute gegeniiber bestimmen
zu lassen. Was wird sich schon dndern, wenn der Theologe iiber alle
Tatsachen des tédglichen Lebens hinweg die Gesamtheit aller Christen
als «Israel» definiert?! Wenn etwas anders werden soll, dann kann
es nur durch besondere Anstrengungen geschehen, die auf die Re-
alitdt der christlichen Gesellschaft von heute ausgerichtet ist. Und
genau mit dieser Anstrengung, die sich in eine Fiille von Einzelauf-
gaben unter den Christen entfichert, fingt die Arbeit der Juden-
mission an. Eigentlich miilten das ja die Kirchen selber tun. Und
ich will nicht behaupten, dafl durch sie in dieser Beziehung nichts
geschehen sei. Es ist sogar Hocherfreuliches unternommen worden
in den letzten Jahren, um ein neues Verhéaltnis zwischen Christen
und Juden zu schaffen. Aber trotz allem ist es geradezu mit Hinden

31



zu greifen, wie von den Kirchen wieder die alte Fahrrinne ange-
steuert wird.

Es ist auch nicht iiberfliissig, die Judenheit von heute phéno-
menologisch zu sehen. Was unter theologischem Aspekt mit dem
Wort Israel gewissermallen als eine ungeteilte, einheitliche GroBe
erfalt wird, ist bei phanomenologischer Betrachtung eine sehr dif-
ferenzierte KErscheinung, die nicht «unter einen Hut» gebracht wer-
den kann. (S. dazu meinen Aufsatz: Spectator: « Christen und Juden
in ihrem heutigen Gegeniiber» in Judaica 1961, S. 216ff., Ziirich,
Zwingli-Verlag.) Nur ein kleiner Teil des Volkes versteht sich heute
noch als «Israel». Auch die Judenheit hat zum weitaus gréBten Teil
ihre judische Religiositidt verloren. Die rein sikulare Verwendung
des Israel-Begriffes zur Bezeichnung des neuen Judenstaates hat
seine tieferen Griinde. Die theologische Schau — sie mag an sich noch
so richtig sein — bleibt ohne Bezug auf das Ergebnis einer phéno-
menologischen Analyse unwirklich und weltfremd. Sie ist reine
Theorie. Es wird jedenfalls nie mdglich sein, durch derartige theologi-
sche Erorterungen die Judenheit in eine christlich-jiidische Oku-
mene hineinzumandvrieren. Und man soll auch nicht versuchen, mit
theologischer Dialektik Unterschiede und Gegensitze, die im Leben
zwischen Christentum und Judentum bestehen, zu iiberkleistern.
Christen und Juden werden trotzdem auf gesellschaftlicher Ebene
zusammenkommen und auch gute Freundschaft pflegen kénnen.

Damit, verehrter Herr Professor, mochte ich meine Kritik an
Threm Aufsatz iiber «Kirche als Israel Gottes und das Problem der
Judenmission» beenden. Ich hoffe, daBB es, obwohl ich derselben die
Form eines Offenen Briefes gegeben habe, immer klar war, dal} ich
Thnen nicht personlich nahetreten wollte, dal es mir iiberall um die
Sache ging. In diesem Sinne sende ich Thnen meine guten Wiinsche
und GriiBe.

32



	Das "Unding" Judenmission : offener Brief an Herrn Prof. Wilhelm Dantine, Wien

