
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Ch. Toll, Die beiden Edelmetalle Gold und Silber von al-Hamdânî, Einleitung,
arabischer Text und Übersetzung. Acta Universitatis Upsalensis. Studia
Semitica Upsaliensia 1. Almqvist & Wikseils, Uppsala 1968. 391 S.

SKr. 75.-.

Die vorliegende Arbeit ist die Doktordissertation des Verfassers an der
humanistischen Fakultät der Universität Uppsala.

Abu Muhammad al-Hasan b. Ahamad b. Ya'qûb al-Hamdânî ist ein arabischer

Schriftsteller aus dem 9./10. Jahrhundert, gebürtig ausrSan'â im Jemen.
Weitere erhaltene Werke desselben Autors sind eine «Beschreibung der arabischen

Halbinsel» und vier Bände einer ursprünglich zehnbändigen Enzyklopädie,

«Die Krone». Aus seinem Diwan, einer Gedichtesammlung, sind nur
Fragmente auf uns gekommen.

Die sehr gewissenhafte, mit allem kritischen Apparat versehene Arbeit
des Verfassers: Einleitung, Inhaltsangabe, arabischer Text mit Übersetzung
und reichem Anmerkungsmaterial, Literaturnachweis und historischer Index,
behandelt das Mlinzwesen. In den Kapiteln IV und V gibt al-Hamdânî,
gemäß der antiken und mittelalterlichen Kosmologie und Astrologie, eine
Einteilung der Elemente nach ihrer Zugehörigkeit zu den Planeten und Tierkreiszeichen.

Im VI. Kapitel folgt dann, ebenfalls nach griechischem Vorbild,
eine Darstellung des Entstehens und Vergehens aller Dinge und der Umwandlung

von Erde in Wasser, von Wasser in Luft und von Luft in Feuer, im
Anschluß an die aristotelische Vier-Elemente-Theorie.

Als Kuriosum sei erwähnt, was al-Hamdânî im XLIV. Kapitel über die
Münzbeschriftung bemerkt. Die Angehörigen jeder Religionsgemeinschaft
setzen nach ihm auf ihre Münzen das größte Symbol, zu dem sie sich bekennen,

so die Christen entweder ein Kreuz oder aber eine Kuh, «wegen der Liebe,
die der Messias nach ihrer Meinung zur Kuh hatte». Woher al-Hamdânî seine
Information geschöpft hat, ist völlig unkar.

In welche Kategorie läßt sich der Traktat al-Hamdânîs einreihen?
K. V. Zetterstéen (Die arabischen, persischen und türkischen Handschriften
der Universitätsbibliothek zu Uppsala, Uppsala 1930, S. 96) nennt ihn «eine

mineralogisch-alchemistische Abhandlung» Nach T. ist diese Charakteristik
zutreffend, wenn man mit «Alchemie» eine Weltanschauung und nicht die
Goldmacherkunst bezeichnet. Der Verfasser gibt selbst folgende Darstellung
des Werkes (S. 45) :

Das Kitâb al-Gauharatain (arabischer Titel des Traktates) ist, allerdings
unter vielen anderen arabischen Werken, ein Zeugnis von der Vereinigung
hellenistischer (griechischer und iranischer) und arabischer Kultur, und
überliefert auf dem Gebiet des Bergbaus und der Metalltechnik eine gewerbliche
Tradition, die bis weit in das europäische Mittelalter sich ziemlich unverändert

erhalten würde.

246



P. Lippert, Leben als Zeugnis. Die werbende Kraft christlicher Lebens¬

führung nach dem Kirchenverständnis der neutestamentlichen Briefe.
Stuttgarter Katholisches Bibelwerk, Monographien 4. Verlag Katholisches

Bibelwerk, Stuttgart 1968, 214 S.

Die vorliegende Abhandlung ist eine verkürzte Form der Doktordissertation

des Verfassers an der theologischen Hochschule des Redemptoristen-
ordens in Rom.

Die Thematik ist in der heutigen christlichen Situation höchst aktuell und
L. untersucht sie an Hand der neutestamentlichen Aussagen. Seit jeher gilt
in der Kirche neben der Di.irchschlagskraft der Predigt des Evangeliums das

Zeugnis der christlichen Lebensführung als wichtiges missionarisches
Element. Die beiden Faktoren, Predigt und Lebensführung, stehen in einer
dauernden inneren Korrealtion.

Der Ausgangspunkt des Verfassers ist eine Textanalyse der Pastoralbriefe

und des 1. Petrusbriefes, mit besonderer Berücksichtigung der
Umweltsituation und der Parallelen ethischer und missionarischer Tendenzen
im jüdisch-palästinensischen, jüdisch-hellenistischen und heidnisch-hellenistischen

Milieu.
Im Judentum geht es dem Verfasser darum, zu untersuchen, ob sich dort

der Gedanke vorfindet, die Heiden könnten durch die jüdische Lebensführung

entweder beschämt oder gewonnen werden. Damit wird eine ganze
Reihe von Fragenkomplexen aufgerollt, wie die Stellung des Judentums zur
Heidenwelt im allgemeinen, seine «Amixie», das heißt sein prinzipielles
«Anderssein», das Problem der Prosclytenwerbung, der Unterschied zwischen
palästinensischem und hellenistischem Judentum usw.

Das Urteil L.s über die Verhältnisse im jüdischen Bereich ist objektiv
und ausgewogen, wenn er auch selbstredend im Rahmen einer derartigen
Untersuchung nicht auf Detailaspekte eingehen kann. Ein fühlbarer Mangel
besteht darin, daß er zu diesen Fragen fast ausschließlich nichtjüdische Autoren

zu Wort kommen läßt. So ist Bonsirven nicht immer die beste Quelle,
weil er sich bei allem unbestreitbaren guten Willen nie ganz freimachen
konnte von einer gewissen apologetischen Haltung dem Judentum gegenüber.

Und dann vermißt man vor allem jeden Hinweis auf ein Standardwerk,
ohne das keine eingehende Analyse des Verhältnisses des Judentums zur Umwelt

denkbar ist; es handelt sich um das Buch von M. Guttmann, Das Judentum

und seine Umwelt (1927), das auch in der Bibliographie nicht aufscheint.
Der Verfasser kommt zu dem Schluß, daß in der Umwelt des Neuen Testaments

wohl manche Ähnlichkeiten mit dem Gedanken vom Leben als Zeugnis

existieren, daß jedoch die konkrete Anwendung eine spezifisch christliche
Erscheinung darstellt, geboren aus der Situation einer bewußt missionarisch
eingestellten Glaubensgemeinde.

Das aktuelle pastorale Interesse einer derartigen Studie liegt auf der
Hand. Nach einer jahrhundertelangen - echten oder falschen - «Volkskirchensituation»

nähert sich das Christentum heute wieder inmitten einer ent-

247



christlichten Umwelt dem Diasporastatus der ersten Gemeinden. In dieser
Situation wird das Zeugnis des Christen vor allem das Zeugnis eines Lebens
aus dem Glauben sein müssen. Das Erlösungsbewußtsein der Christen wird
dann glaubwürdig erscheinen, wenn, nach dem vom Verfasser im Vorwort
zitierten Wort von F. Nietzsche, «die Erlösten erlöster aussehen».

W. Kornfeld, Religion und Offenbarung in der Geschichte Israels. Tyrolia-
Verlag, Innsbruck-Wien-München 1969, 376 S. SFr. 51.75.

Der Verfasser, Ordinarius für Altes Testament an der katholisch-theologischen

Fakultät der Universität Wien, will mit seinem Buch, wie er im
Vorwort ausführt, einen Studienbehelf für die Geschichte Israels und der alt-
testamentlichen Religion schaffen. Dieses Ziel hat er gewiß erreicht.

In Abhandlungen dieser Art neue Erkenntnisse auf dem Gebiet der
Bibelwissenschaft suchen zu wollen, wäre ein abwegiges Verlangen. Es handelt sich
um eine fleißige, saubere und übersichtliche Zusammenstellung von heute
unter Exegeten allgemein anerkannten Gegebenheiten. Und das setzt eine
profunde Sachkenntnis voraus, wenn man bedenkt, wie sehr sieh die
Bibelwissenschaft in den letzten Jahrzehnten entwickelt hat, welche Summe von
Einzelstudien es bei einer derartigen Synthese zu berücksichtigen gibt und
wie unübersichtlich dieser Wissenszweig infolge der erdrückenden Fülle des
vorhandenen Materials geworden ist.

Die Originalität der Arbeit K.s liegt darin, daß er die einzelnen biblischen
Etappen jeweils nach drei Gesichtspunkten hin untersucht : Geschichte, Religion

und Heilsgeschichte, als aufeinander abgestimmte Elemente, wobei es

letzten Endes auf die heilsgeschichtliche Bedeutung der Fakten ankommt, die
sehr oft den rein geschichtlichen Rahmen sprengt. Dieses Verhältnis innerhalb

des biblischen Zusammenhanges wird vom Verfasser folgendermaßen
charakterisiert (S. 15) :

«Nun gibt es außer dem alten Israel kein anderes Volk, in welchem seine
Geschichte auf das innigste mit seiner Religion verbunden ist. Die Geschichte
Israels ist gleichzeitig die Geschichte der israelitischen Religion. Mehr noch,
das in Hinblick auf seine Kultur so bescheidene Israel - verglichen mit den
gewaltigen Hochkulturen des Alten Orients — erlangte ausschließlich durch
seine Religion jene Stellung in der Völkerfamilie, die einzigartig und ohne
Parallele in der Geschichte ist. In Israel entstand jener sittliche Monitheismus,

der zum Christentum überleitet, auf dem der Islam aufbaut und auf
dessen Grundlage Volk und Religion des Judentums bis heute bestehen.
Die Geschichte Israels, die Geschichte der israelitischen Religion sowie die
Heilsgeschichte sind untrennbar miteinander verbunden, wobei diese
komplexe Einheit in ihren historischen Phasen den Ablauf der fortschreitenden
Offenbarung Gottes an die gesamte Menschheit erkennen läßt.»

Das Kapitel über das nachexilische Judentum und seine Religion hebt
sich durch sein Niveau und seinen Sinn für die Zusammenhänge vorteilhaft

248



von den einschlägigen Aussagen mancher anderer christlicher Autoren ab. K.
versucht sogar, aus seiner Perspektive heraus dem Standpunkt des Judentums

gerecht zu werden und ihn in das Spannungsfeld der christlichen
Eschatologie einzubauen.

In einem eigenen Anhang unter dem Titel «Reflexionen Israels über die
Anfänge (Die biblische Urgeschichte)», behandelt der Assistent Prof. K.s,
Dr. R. Schwarzenberger, verschiedene Themen der biblischen Urgeschichte
in Gen. 1-11. Das Verständnis für die allgemein gültigen Glaubensaussagen
dieser so stark der altorientalischen Mythologie verhafteten Texte würde
durch Einbeziehung und Berücksichtigung der Midraschexegese sehr
gewinnen, denn in ihr, und nicht in abstrakt historischen und kritischen
Erwägungen, spiegelt sich ja die «Reflexion Israels».

Theologische Studien. Eine Schriftenreihe herausgegeben von Karl Barth und
Max Geiger. EVZ-Verlag, Zürich.

Heft 92 - G. Altner, Weltanschauliche Hintergründe der Rassenlehre des

Dritten Reiches. Zürich 1968. 87 S.

Seitdem die abwegige Rassenideologie des Dritten Reiches Hekatomben
von Menschenleben gefordert hat, lastet ein Odium auf dem ganzen
Vorstellungskreis. Das Verdienst des Verfassers ist, die weltanschaulichen Hintergründe

dieser Verirrung aufzuzeigen, gemäß dem Prinzip: Ex nihilo nihil fit.
Es ist eine Tatsache, daß auch der nationalsozialistische Rassenwahn keine
creatio ex nihilo war, sondern auf bestimmte Vorbilder zurückgeht, ohne die er
undenkbar wäre.

A. gibt einen klaren Überblick über die Entwicklungsstufen des Problems
unter dem Titel «Der lange wissenschaftliche Irrweg...», ausgehend von
Rassenhygienikern wie E. Haeckel, W. Schallmayer, A. Ploetz, O. Ammon,
A. Tille, über die «Rassenphilosophen»: J. A. Gobineau und H. St. Chamberlain

zu den Vertretern der spezifisierten These von der Rasse als
Selbstbehauptung des «nordischen» Menschen, wie E. Fischer und F. Lenz.

Wiewohl das Phänomen des Rassenantisemitismus nicht direkt in den
Rahmen dieser Untersuchung fällt, bemerkt A. dennoch sehr richtig (S. 31):

«Chamberlain hat durch seine Betonung der nordischen Rasse und ihrer
Leistungen nicht unwesentlich zur Verbreitung der antijüdischen Rassenlehre

in Kreisen des gebildeten Bürgertums beigetragen... Aber hier
verband sich eben eine Fülle von unterschwelligen Emotionen zu einem
menschenverschlingenden Strom, der ganz offen an die Oberfläche treten sollte.
< Die Suche nach den Schuldigen am Zusammenbruch dos Zweiten Reiches >

war schon verquickt mit dem alten christlichen Vorurteil gegen das
verfluchte Volk der Gottesmörder. Das rassenbiologische Dogma wirkte hier
eskalierend und riß die Kluft zum Judentum vollends auf.»

Nach einer Darstellung des «Abgekürzten ideologischen Irrwegs zur
Lösung des Problems: Hitlers Rassenideologie (nach (Mein Kampf))» folgt der

249



sehr interessante «Beitrag der geisteswissenschaftlichen Anthropologie zur
Lösung dos Problems», mit einer Kritik von A. Gehions «allgemeiner
Anthropologie».

Das Schlußkapitel ist theologisch-philosophischen Betrachtungen gewidmet,

die A. folgendermaßen ausklingen läßt (S. 72):
«Läßt es sich die Theologie in ihrem Bemühen um die Christologie nicht

nehmen, mit der philosophischen Anthropologie über die Sonderstellung des
Menschen im Gespräch zu bleiben, so wird sie im steten Durchlaufen
anthropologischer Fragestellungen neue Dimensionen für ihre Wahrheit finden...
Darin, daß Jesus Christus die vom Menschen zu einer unerfüllbaren Leistung
herabgewürdigte Gottesebenbildlichkeit wiederherstellt, liegt die christliche
Wahrheit beschlossen... Die Rassenideologie des Dritten Reiches war nicht
die letzte weltanschaulich bedingte Menschheitskatastrophe.»

Es ist nicht alltäglich, auf derart beschränktem Raum mit soviel
Sachkenntnis geschriebene unci von größter Objektivität getragene Ausführungen
zu einer schwierigen und belasteten Frage zu finden.

Id., Heft 95 - R. Smend, Elemente alttestamentlichen Geschichtsdenkens. Zürich
1968.

Kennt das Alte Testament ein «Geschichtsdenken» im modern-philosophischen

Sinn? Die Urteile darüber sind geteilt und folgen zwei
Wertungskategorien, die einander auf den ersten Blick auszuschließen scheinen. Der
Repräsentant der einen Richtung ist Ed. Meyer (Geschichte des Altertums. II.
23, 1953, S. 285f.), der in Hinblick auf die judäische Königszeit von einer
«wirklichen Geschichtsschreibung» spricht, von einem «unerforschlichen
Rätsel angeborener Begabung». Eine andere ganz Einschätzung finden wir
bei L. Köhler (Der hebräische Mensch, 1953, S. 125f.), der zu demselben Thema
folgendes bemerkt :

«Wohl sind die Gegenstände denen er (der hebräische Mensch) seine
Aufmerksamkeit zuwendet, sehr stark Vorgänge und Wendungen der
Geschichte. Aber der Begriff der Geschichte spielt kaum eine merkliche Rolle.
Geschichte setzt Vergangenheit voraus ; vergangen ist, was seine Wirksamkeit
verliert. In diesem Sinne kennt der hebräische Geist kaum Vergangenheit
oder Geschichte.»

S. sucht die Lösung des Problems, wie er sagt, «in dem wirklichen und
scheinbaren Widerspruch zwischen den Worten Meyers und Köhlers», an
Hand der Feststellung von I. L. Seeligmann (ThZ, 19, 1963, S. 385) : «Für den
alttestamentlichen Menschen ist die Geschichte die Denkform des Glaubens.

»

Nach einer Analyse der drei biblischen Geschichtswerke: Pentateuch,
Deuteronomist und chronistische Quellen im Lichte der modernen Exegese,
wendet sich der Verfasser dem Sinn des «mythischen Denkens» des A. T.
zu, das die Vorgänge ätiologisch und paradigmatisch beschreibt. Die Haupt-

250



Schwierigkeit liegt nun darin, daß wir in der alttestamentlichen Überlieferung

kaum noch über ursprüngliche Ätiologie verfügen. Es bleibt also die
paradigmatische Erzählung, wobei allerdings zu berücksichtigen ist, daß die beiden
Genera oft ineinander übergreifen, wie ja überhaupt der biblischen Erzählung

kein in unserem Sinn systematischer Charakter anhaftet. Stofflich sind
dem Paradigma keine Grenzen gesetzt: Es ist die Darstellung von Israels
Leben vor und mit seinem Gott, wobei Vergangenheit und Gegenwart
einander entsprechen: Die Vergangenheit liefert die Normen für dos Verständnis
der Gegenwart.

Wohl sind die Einzelsagen in ihrer ursprünglichen Form durch spätere
redaktionelle Prozesse verlorengegangen, aber wir haben im biblischen
Schrifttum Kombinationen von Einzelsagen, ganze Sagenkränze, die sich um
Orte, Gegenstände, Personen und Menschengruppen ranken. Personen werden

einander untergeordnet und es bildet sich eine Zeitfolge heraus, ein

Anfang chronologischer Ordnung. Am Ende der Entwicklung stehen dann die
großen «Quellenschriften»: Jahwist, Elohist, Deuteronomist, mit bereit stark
periodisiertem Geschichtsverlauf. Kann man auf dieser Stufe schon von einer
«Befriedigung des Bedürfnisses nach Geschichte» sprechen?

Der Verfasser veranschaulicht seine Deduktion an Hand der biblischen
Erzählung von der Landnahme Palästinas durch die Israeliten und zeigt,
daß die Vorgänge überall in ähnlicher Weise dargestellt werden: «In einem
unablässigen Hin und Her zwischen dem Damals der Ereignisse und dem
Heilte der Erzähler, besser dem Gestern, Heute und Morgen der Erzähler,
entstehen Erzählungen und schließlich Gesamttraditionen. »

Wenn auch im A.T. wohl nicht von «Geschichtsschreibung» im herkömmlichen

Sinn gesprochen werden kann, so muß man ihm aber doch ein «Ge-
schichtsdenken» zugestehen. Das israelitische Geschichtsdenken ist «Paradigma

für das Geschichtsdenken überhaupt». Das alttestamentliche
Hebräisch besitzt keinen Ausdruck für «Geschichte». Das Proprium Israels ist
nicht die formale Struktur seines Geschichtsdenkens, sondern das Zeugnis
von dem einen Gott, das sich die Denkstrukturen dienstbar macht.

J. H. Gbolle. Offene Fenster nach Jerusalem. Schriftenreihe für jüdisch¬
christliche Begegnung. Band 3. Theologischer Verlag Rolf Brockhaus,
Wuppertal 1969, 124 S.

J. H. Grolle setzt sich in seiner anregend und «engagiert» geschriebenen
Abhandlung mit einer der Grundfragen der jüdisch-christlichen Begegnung
auseinander, die auf den zahllosen Symposien, Kolloquien und Podiumsgesprächen.

die auf diesem Gebiet innerhalb der letzten Jahre stattfanden, von
christlicher Seite oft nur zögernd und theologisch so verklausuliert
beantwortet wurde, daß ihr praktisch jeder Aussagewert verlorenging: «Welches
ist die Bedeutung und die Funktion Israels innerhalb der christlichen
Heilsordnung »

251



Schon auf der ersten Textseite (S. 7) entwirft der Verfasser sein Programm
und zeigt die Richtlinien auf, von denen ausgehend er an das Problem herangeht.

Er schreibt :

«Ich möchte auf biblischer Ebene bleiben und zeigen, wie sehr die christliche

Kirche durch ihren Bruch mit Israel und ihre Proklamation <Die Juden
haben ausgedient; wir sind das wahre, das neue, das geistliche Israel) dem
Volke Gottes und sich selbst geschadet hat.»

Ausgehend von der Erkenntnis, daß die Definition der Einheit stets eine
Zweiheit voraussetzt, wendet G. diese Einsicht auf das Verhältnis der Kirche
zu Israel an (S. 14):

«Diese Zwei-Einheit setzt sich nun auch im biblischen Begriffsspiel überall

durch.
Es gibt die Einheit der Zeit:
a) Einheit von <Altem) und (Neuem Testament): es existiert, nur eine

Bibel, die uns von Juden als ein geschlossenes Ganzes gegeben wurde...
b) Einheit des alten und neuen Bundes: es gibt nur einen Gnadenbund,

der sich im Laufe der Geschichte stets erneuert. Beide, alter und neuer Bund,
sind durch die Treue von Israels Gott untrennbar zusammengeschmiedet
und verschmolzen. Das Prinzip dieser Einheit ist jder Stempel jeder gesunden

Theologie...
c) Einheit von Israel und <gojim> (nichtjüdische Völker): es gibt nur ein

Volk Gottes, das zeitlich getrennt lebt... Das Volk Gottes ist in zwei Teile
gespalten, in Judentum und Kirche. »

Israel ist für G. ein Paradigma, ein dauerndes Gleichnis und ein dauerndes
Zeugnis für die Wahrheit und Gültigkeit biblischer Grundbegriffe und
Forderungen wie Frieden, Gerechtigkeit, Einheit, Zeugnis des Gewissens,
Verantwortlichkeit für den Mitmenschen, Nächstenliebe. Der tiefe Grund der
Judenverfolgungen war stets das Bedürfnis, diese Forderungen zum Zwecke der
Erstellung einer «Neuen Ordnung» abzutun und auszulöschen. Israel ist so im
wahrsten Sinne des Wortes zum «gekreuzigten Volk» der Menschheitsgeschichte

geworden, und als solches ist sein Platz an der Seite Christi. Die Tragik

liegt darin, daß die Christenheit diese Tatsache aufgrund einer geschichtlichen

und theologischen Fehlentwicklung nicht zu erkennen vermochte und
vermag.

Der Hauptfehler der Kirche liegt nach G. darin, daß sie die lebendige
biblische Beziehung zwischen dem Menschen und Gott objektiviert, und
so in eine rein systematisch-philosophische Relation verwandelt hat.
Der Glaube wurde zum metaphysischen System. Der notwendige Ausgangspunkt

für eine Gesundung des Verhältnisses zwischen der Kirche und Israel
ist die Rückkehr zur ursprünglichen Glaubensbeziehung, die biblische
Absage an Dogmatismus und Objektivismus. Die Kirche hat sich, historisch
gesehen, von Israel abgowandt, hat Israel im Stich gelassen und sich so des

Antidotons, des Gegengiftes gegen die dauernde heidnische Selbstinfektion
beraubt, das durch Israels Gegenwart gesichert ist.

252



Diese grundsätzliche Erwägung ist der Ausgangspunkt für G.s Analyse.
Daß dabei manchmal sein Enthusiasmus etwas über die Stränge schlägt,
liegt in der Natur einer derartigen, an sich durchaus positiven Reaktion.
Auch sind gewiß manche Urteile über die jüdische Auffassung zu
oberflächlich. so wenn G. sagt (S. 79):

«Für mich ist es vollkommen unerklärlich, daß der Jude einerseits täglich
in Psalmen und Geboten aus der Liturgie mit ihren orgreifenden Selbstanklagen

seine Sünden bekennt und andererseits die populäre, alltägliche
Auffassung, es sei doch so einfach, das Gesetz zu erfüllen, so flott und oberflächlich

daherredet.»
Der Schlußteil des Buches, «Bescheidene Fragen an Kirche und Theologie»,

ist in Form von Fragen eine klare Absage an die kirchlichen Dogmatisie-
rungsbestrebungen. «Dogmatik», schreibt G. (S. 81), «ist für mich ein Begriff
der <gojim>. Begegnung und Gespräch mit Israel werden uns eines Besseren
belehren. Mit ihrer scharfen Trennung und Abgrenzung der Begriffe gehört
Dogmatik zur griechischen, das heißt heidnischen Vorliebe für Analyse. Die
Kirche ist ihr zum Opfer gefallen, als sie Israel losließ und damit korrekturlos

inmitten der heidnischen Welt stand, aus der sie selbst hervorgegangen
war. »

Seine Ausführungen über Veränderungen in der Kirche, den Amtsbegriff,
die Sakramente, die Trinität usw. und die Befruchtung, die dabei von einer
Berücksichtigung des jüdischen Denkens ausgeht, von dem sich die Kirche
aus falschverstandenen theologischen Motiven heraus abgeschnitten hat,
verdienen absolute Beachtung. Allerdings sind dabei Schematisierungen und
Verallgemeinerungen kaum zu vermeiden, deren sich der Verfasser übrigens
voll und ganz bewußt ist. Sagt er doch selbst im Schlußwort (S. 124) :

«Nun gäbe es über dieses Thema im Rahmen der Begegnung von Kirche
und Israel noch unendlich viel zu sagen. Doch an irgendeiner Stelle muß ich
enden. Ich werde es hierbei lassen. Es macht im Grande nichts aus, denn jedes
Ende ist zugleich ein neuer Anfang. Eigentlich könnte man auch ganz schweigen,

demi es kommt schließlich auf jenes Wort aus Hiob 26: 14 hinaus:
«Siehe, das sind nur die Säume seiner Wege; und welch kleines Teilchen der
Sache haben wir von ihm vernommen Doch die Donnersprache seiner Macht,
wer faßt sie?>»

L. Rothschild, Oesinnung und Tat. Berichte aus jüdischer Sicht. Verlag
Huber, Frauenfeld und Stuttgart 1969. 266 S.

Vor uns liegt ein Sammelband mit einer Reihe von Essays aus verschiedenen

Zeitabschnitten eines reichen Lebenswerks, die der emeritierte Sankt-
Galler Rabbiner und bekannte Publizist Dr. Lothar Rothschild auf diese
Weise einem breiteren Publikum zugänglich macht.

An der Nützlichkeit eines solchen Unterfangens besteht kein Zweifel,
und das gilt auch für die Schweiz, wie der Zürcher Fraumünsterpfarrer P.
Vogelsanger in seinem Vorwort gut begründet ausführt. Nicht nur daß sich

253



unterschwellig immer noch vorhandene atavistische antisemitische Gefühle
und Tendenzen, nachdem uns heute bereits ein Vierteljahrhundert von
Auschwitz und seinen Folgen trennt, neuerdings an die Oberfläche wagen:
die allgemeine Geistesverwirrung in der Israelsfrage zeigt deutlich, daß das
Judentum noch weitgehend ein unbekanntes, oder aber doch ein gründlich
verkanntes Phänomen ist und bleibt.

R. bringt wohl ganz besondere Voraussetzungen dafür mit, das Wesen
des Judentums einem nichtjüdischen - und jüdischen... - Leserpublikum
zu entschlüsseln. Tief verankert in der besten jüdischen Tradition - gehört
er doch zu den Absolventen des berühmten Breslauer Rabbinerseminars -,
ist er doch ein durchaus moderner und, auch und vor allem in religiösen
Belangen, «liberaler» Mensch, dem das Judentum stets Aufgabe und Lebensinhalt

und nicht eine verknöcherte Sammlung erstarrter und unveränderlicher

Prinzipien gewesen ist. Deshalb hat er auch sein Leben lang, sich stets
selbst treubleibend, nach neuen Formen der «Verkündigung» des Judentums
gesucht. Dieses Suchen und Finden macht Menschen vom Format R.s auch
für das christlich-jüdische Gespräch so wertvoll, das ja nur dann wirklich
sinnvoll sein und Zukunftshoffnungen bergen kann, wenn es von beiden Seiten

her von wahrhaft informierten, fest in ihrem Standpunkt verankerten,
dabei aber stets für die Argumentation des Partners «offenen» und aufnahme-
gereiten Exponenten geführt wird.

Die aus einem so reichen Lebenswerk in diesem Sammelband zugänglich
gemachten Ausführungen R.s machen deutlich, daß das Judentum auch heute
noch für Christen eine «Botschaft» besitzt, daß es uns stets durch sein Leben
und seine Existenz zwingt, auf die Grundlagen unseres Glaubens zurückzugehen

und sie zu überdenken und daß es in einer authentisch christlichen
Sicht keineswegs das «Fossil» ist, zu dem es auch heute noch viele Theologen
gerne degradieren möchten.

Im ersten Teil führt der Verfasser den Leser unter dem Titel «Aus
jüdischer Gläubigkeit » in das religiöse Erleben des Judentums ein : Gesinnung und
Tat, der Talmud. Gemeinde und Gemeinschaft, Gott und der Mensch, der
jüdisch-religiöse Liberalismus, vom Gebet, sind die einzelnen Etappen des

Weges. Von besonderem Interesse ist das Kapitel über den jüdisch-religiösen
Liberalismus, das geeignet erscheint, viele falsche Vorstellungen auf diesem
Gebiet zu zerstreuen, die im liberalen Judentum nur eine zweitrangige, im
Grunde nicht ernstzunehmonde, weil «unjüdische» Erscheinung sehen wollen.
Im Anschluß an die Ausführungen von Rabbiner Dr. Dienemann sagt R.
sehr treffend (S. 115 und 117): «Liberales Judentum ist eine bestimmte
Seelenhaltung, von der aus man Judentum erlebt und verwirklicht. »

Der zweite Teil des Bandes ist unter dem Titel «Gestern und heute»
Betrachtungen aus der neueren jüdischen Geschichte gewidmet, unter besonderer

Berücksichtigung der Schweizer Verhältnisse.
Zur Charakteristik seines eigenen Standpunkts sagt der Verfasser im

Schlußwort (S. 261) :

254



«Als jüdischer Sprecher vertrete ich die jüdische Humanität und begründe
sie von dem an Israel ergangenen religiösen Auftrag her. Wie dieser jedoch
universalistischer Natur ist, muß auch die Idee der Humanität unteilbar
sein und überall dort ungeteilte Geltung besitzen, wo der Mensch als das
Verbindende im Mittelpunkt steht.»

B. Stokvis, Kidturpsychologie und Psychohygiene. Schriftenreihe zur Theorie
und Praxis der Psychotherapie. Band 0. Herausgegeben von Eckart
Wiesenhütter. Hippokrates-Verlag, Stuttgart 1965.

Ausgedehnte Reisen und weltweite persönliche Beziehungen boten dem
leider zu früh verstorbenen holländischen Arzt und Psychotherapeuten Dr.
Berthold Stokvis die Grundlage für eine über die Summe von Einzelerfah-

rungen individueller Krankheitsbilder hinausgehende Gesamtvision für
psychische Störungen, deren Ursachen im sozialen und kulturellen Bereich
zu suchen sind und deren Therapie somit auf diese Erkenntnis hin ausgerichtet

bleiben muß.
In diesem Zusammenhang hat sich St., selbst Jude, auch ganz besonders

mit verschiedenen durch die Verfolgungs- und Unterdrückungszeit hervorgerufenen,

bzw. aus ihr resultierenden Erscheinungen befaßt. Aus seinem Artikel

«Der Jude als Symbol» (S. 47f.) verdient folgender Paragraph wegen der
tiefen Einsicht, die aus ihm spricht, besonders hervorgehoben zu werden
(S. 48):

«Untersuchen wir zunächst, welche Bedeutung das Erleben dos Jude-
Seins für den Juden selbst hat. In vielen seiner Gebiete wird dem Juden diese

Bedeutung vorgehalten und werden ihm Gerechtigkeit und Ehrlichkeit als
höchste menschliche Eigenschaften dargestellt. Der Jude soll sich selbst sehen
als Symbol dessen, was rechtschaffen ist. Er soll sich selbst sehen als Sohn
des auserwählten Volkes. Beim Wochenfest heißt es: <Du sollst mir sein ein
Königreich von Priestern und ein heiliges Volk) (Ex. XIX, 6). Beim Neujahrsfest

wird das Verhältnis von Mensch zu Mensch und das Verhältnis von
Mensch zu Gott geschildert. Vom Juden wird erwartet, sich so zu verhalten,
daß andere Völker sehen, er gehört zum Volk Gottes (Deut. XXVIII, 10). So

fühlt der Jude - und merkwürdigerweise auch der dem jüdisch-religiösen
Erleben fernstehende -, daß ihm obliegt, auf jedem Gebiet und unter allen
Umständen ein Vorbild für die ganze Welt zu sein. Und somit hält der Jude es

für seine Aufgabe, der Welt den Spiegel vorzuhalten. Er fühlt sich durch sein
Jude-Sein mitverantwortlich nicht nur für seine eignen Taten, sondern auch
für die aller anderen Menschen. Er erlebt sich selbst als das Gewissen der
Welt. Aber gleichzeitig sieht er in der Reaktion dieser Welt anstatt
Anerkennung und Dankbarkeit kühle Abwehr, Feindseligkeit und Verachtung.»

Zwei weiter einschlägige Beiträge sind der «Bedeutung kollektiver Schuldgefühle

für antisemitische Ausschreitungen» und «Psychiatrischen Beobachtungen

während der national-sozialistischen Besetzung Amsterdams in den

Jahren 1940-1945» gewidmet.

255



Zur Deutung dieser Phänomene durch St. heißt es im Vorwort (S. 7) :

«Es ist überaus lehrreich, mitvorfolgen zu können, wie die Spannung
zwischen dem Verantwortung und Gewissen repräsentierenden Verfolgten und
dem mit zunehmenden Schuldgefühlen sieh belastenden Verfolger St. derart
fesselte, daß er auch experimentell versuchte, der Erzeugung und Tilgung
von Schuldgefühlen nachzugehen, aus dem Drang heraus, der Menschheit an
einer ihrer verletzlichsten Stellen zu helfen... Ein grausames (Experiment)
war diese Verfolgung, aber St. ließ sich nicht von Gegenaffekten leiten; er
übermittelte uns die Lehren, die zu ziehen sind, für Politiker und Erzieher,
für Gemeinschaften und Ärzte. »

Man wird durch die Lektüre dieses Buches auf tiefgreifende Zusammenhänge

aufmerksam gemacht, die der Nichtfachmann wohl ahnt, die ihm
aber nicht immer auf den ersten Blick bewußt werden. Es wird jeden
ernsthaften Loser sehr nachdenklich stimmen.

H. H. Eggebbecht, Schütz und Gottesdienst. Versuch über das Selbstverständ¬
liche. Musikwissenschaftliche Verlags-Gesellschaft mbH. Stuttgart 1969.
43 S. DM 0.80.-.

Die vorliegende Broschüre enthält den um fünf Exkurse bereicherten
Vortrag des Freiburger Ordinarius für Musikwissenschaft am 21. Internationalen

Schütz-Fest in Herford, im Mai 1969.

Heinrich Schütz (1585-1672), Hofkapellmeister in Dresden, der, durch
lange Zeit fast gänzlich in Vergessenheit geraten, zu den großen musikalischen

«Wiederentdeckungen» der letzten Jahrzehnte gehört, gilt als einer der
großen Exponenten evangelischer Kirchenmusik schlechthin. O. Brodde
schreibt in seinem einschlägigen Artikel im Evangelischen Kirchenlexikon
(III, 1959, Spalte 871/72):

«Die Werke (von Schütz) sind für alle evangelische Kirchenmusik
beispielhaft in der Reziprozität zwischen Gestalt und Gehalt ; hier begegnen sich
in musikalisch vollendeten Hochformen persönlicher Glaube und
wortgebundenes Dogma als innere Einheit...»

Besteht die Reputation des Komponisten zurecht? Der große
Schützexperte E. unterzieht sie einer eingehenden Kritik, zeigt den rein merkantilen
Charakter eines gewissen «Schützenthusiasmus» auf und knüpft daran, bei
aller Anerkennung des zeitlosen Charakters einzelner Kompositionen des

Meisters, Erwägungen über die Notwendigkeit einer Suche nach neuen
Formen gottesdienstlicher Musik.

256


	Rezensionen

