
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Mohammed und die Juden im Koran : der religiöse Hintergrund des
Nah-Ost-Konflikts

Autor: Bouman, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MOHAMMED UND DIE JUDEN IM KORAN

Der religiöse Hintergrund des Nah-Ost-Konflikts

Von J. Bouman, Bochum

Die Auseinandersetzung zwischen den Mohammedanern und den
Juden begann mit dem Auftreten Mohammeds in seiner Vaterstadt
Mekka etwa im Jahre 610 und hat eine sehr lange Geschichte
durchlaufen. Es gab Perioden gegenseitiger Zusammenarbeit und Freundschaft,

vor allem wenn es einen gemeinsamen Feind abzuwehren
galt. Aber es gab auch Krisen durch Feindschaft und Judenverfolgung,

die zuletzt in unserer eignen Zeit mit der Stiftung des

Staates Israel den absoluten Nullpunkt erreicht zu haben scheinen.
Der Ausdruck «absoluter Nullpunkt» ist vielleicht darum gerechtfertigt,

weil in unserer Zeit von mohammedanischer Seite eine wachsende

Zahl von Büchern veröffentlicht werden, in denen aufgrund
der Offenbarung im Koran versucht wird, den unzuverlässigen und
falschen Charakter der Juden durch alle Jahrhunderte hindurch
klarzustellen (z.B. : Afif Abd al-Fatah Tabbara, al Yahud fi'l-Qur'an
- Die Juden im Koran, Beirut 1966).

Diese fortdauernde Auseinandersetzung, die der Islam mit dem
Judentum geführt hat und noch immer führt, ist nicht zufällig,
sondern gehört zum Wesen des Islams. Der Islam nämlich hat sich seit
seinem Entstehen als eine besonders für die Araber bestimmte
Offenbarung dargestellt, die ihnen in deutlicher, unmißverständlicher
arabischer Sprache genau dasselbe verkündigen mußte, was Juden
und Christen schon zuvor in ihren eigenen Offenbarungsschriften
empfangen hatten. In diesem Zusammenhang war Mohammed
immer fest davon überzeugt, daß sein Koran die Offenbarungen, die in
Thora und Evangelium enthalten waren, bestätigte, und zog daraus
die Folgerung, daß die Juden - und auch die Christen - zusammen

178



mit ihren eigenen heiligen Schriften auch die göttliche Autorität des

Korans und Mohammed selbst als biblischen Propheten anerkennen
sollten. Darüber hinaus war Mohammed tief von der Wahrheit seiner

eigenen Offenbarung überzeugt. Als es sich nämlich herausstellte,
daß Juden und Christen die göttliche Autorität des Korans verneinten,

zog er ohne Zögern auch die letzte Konsequenz, indem er
erklärte, daß er als das Siegel allen Prophetentums (Koran 33, 40) und
sein Islam von Allah als die vollendete Religion angenommen sei

(5, 3).
Diese Vorbedingungen haben den Islam notwendigerweise in eine

Lage der Auseinandersetzung mit Juden und Christen gebracht, und
zwar auf der Basis seiner Grundüberzeugung, daß er die Wahrheit
und das Wesen sowohl des Judentums als auch des Christentums
vertrete.

I. Mohammed in Mekka

Das Leben und prophetische Auftreten Mohammeds teilt sich auf
in zwei ziemlich deutlich voneinander abgesetzte Perioden. Seine

prophetische Predigt beginnt in seiner Geburtsstadt Mekka, wo er
von 610 bis 622 unter vielen Verfolgungen und Ablehnungen seine

Botschaft bekannt gemacht hat. Viel Erfolg scheint er dort nicht
gehabt zu haben; denn als er 622 Mekka verlassen mußte, um in
Medina eine neue Heimat zu suchen, bestand der Kreis seiner
Gläubigen, die mit ihm den Mut hatten, alle Verbindungen mit Mekka
abzubrechen, aus nicht mehr als etwa 70. Dies ist nicht nur für die

Schwierigkeiten, die Mohammed in Mekka zu ertragen hatte, ein
Beweis, sondern auch für die Standfestigkeit und Treue, mit der er
seine Sache vertreten hat. In Medina hat sich seine Lage wesentlich
verbessert. Der Grund dafür war nicht zuletzt die Tatsache, daß in
dieser Oasenstadt seit Jahrhunderten eine große und einflußreiche
jüdische Bevölkerung lebte, die die Araber in Medina so sehr mit
dem jüdischen Gedankengut einer heiligen Schrift und einer
prophetischen Botschaft bekannt gemacht hatte, daß diesen Arabern
die Botschaft Mohammeds von vornherein schon vertrauter war als

179



den Mekkanern. Demzufolge wurde Mohammed in Medina freundlich

aufgenommen, und deshalb erwartete er, daß die jüdische
Bevölkerung seine Botschaft mit demselben Verständnis empfangen
würde wie seine Gastgeber. Diese Hoffnung aber wurde bald
enttäuscht. Und statt der freundlichen Zusammenarbeit, die sich
Mohammed zwischen Muslims und Juden gedacht hatte, entstanden
Haß und Kampf, die ihren Höhepunkt in der Ausrottung eines ganzen

jüdischen Stammes gefunden haben. Seit dieser feindseligen
Auseinandersetzung hat das angefangen, was wir «das antijüdische
Trauma des Islams» nennen könnten. Um diese tragische Geschichte
verstehen zu können, müssen wir zuerst nach Mekka zurückkehren
und uns vergegenwärtigen, welche Gestalt Mohammed dort schon
seinem Islam gegeben und welche hohen Erwartungen er in diesem

Zusammenhang von den Juden gehabt hatte.

a) Mohammed und seine Botschaft in Mekka

Plötzlich wird die reiche Handelsstadt Mekka durch das
Auftreten eines Predigers erschreckt, der eine Botschaft verkündet,
deren Inhalt man im großen und ganzen zuvor bei Juden und Christen

in Arabien und Syrien gehört hat. Das Neue ist aber, daß diesmal

ein Mekkaner seine eigenen Volksgenossen vor die absolute
Wahl des Gehorsams oder Ungehorsams Allah gegenüber stellt, ohne
einen Kompromiß dabei zu dulden. Auf diese Weise hat sich in Mekka

die Botschaft Mohammeds in Predigt, Warnung und
Auseinandersetzung entwickelt. Es sind drei Perioden zu erkennen, deren

Aspekte der Aufbau des Korans noch klar unterscheiden läßt.
Es sind gute Gründe vorhanden anzunehmen, daß Mohammed

seine Predigt mit der Proklamation der 96. Sure angefangen hat. In
dieser Sure wird er von Gott aufgefordert, im Namen seines Herrn
mit lauter Stimme die offenbarten Worte vorzutragen. Im Namen
dieses Herrn muß er verkündigen, daß sein Herr den Menschen
erschaffen hat, daß sein Herr der glorreichste ist und den Menschen

lehrt, was er nicht gewußt hat.
Diese vorgetragenen offenbarten Texte der ersten mekkanischen

Periode sind kurz, erregt und emotionell. Aber doch hören wir schon

180



hier den Anfang der koranischen Predigt. Sie ist wesentlich die
Botschaft von einem einzigen Gott, der den Menschen erschaffen hat
und der in seiner Güte und Vorsehung durch Schöpfung und Erhaltung

für den Menschen sorgt. Diese Güte Gottes hatte Mohammed
selbst erfahren; denn er selbst wuchs als Waise auf und erfuhr
dennoch Fürsorge und Hilfe. Er selbst lief im Irrtum umher und erlebte
dennoch rechte Führung; er selbst war arm und wurde reich
gemacht. Nun sollte gerade er die gnädige Wohltat seines Herrn
verbreiten (Sure 93). Über diese persönliche Fürsorge hinaus solle der
Mensch in den gewaltigen Zeichen im Himmel und auf Erden lernen,
seinem Gotte Dankbarkeit zu erweisen, damit er seine »Seele rein
halte und vor Schlechtigkeit bewahre. Glückselig seien die
Menschen, die ihre Seele läuterten, aber verloren seien diejenigen, die
ihre Seelen unter Sünden verstümmelten (91, 1 - 10).

So erklingen bald nach dem ersten großen Leitmotiv von Schöpfung,

Erhaltung und Fürsorge mit der entsprechenden menschlichen
Dankbarkeit auch die Töne eines zweiten Leitmotivs, das besagt:
Der Undankbare geht verloren. Wer die Waise verstößt und
versäumt, den Armen zu speisen, ist gerade derjenige, der das zukünftige
Gericht leugnet (107, 1 - 3). Das dritte Leitmotiv der ersten mekka-
nischen Periode können wir in dem Bewußtsein Mohammeds sehen,
daß er das Instrument sei, das Allah in dieser kritischen Zeit
erwählt habe, diese Botschaft den Arabern bekannt zu machen. Er sei

es, der sich erheben und predigen solle, um sein Volk zu warnen (74,

1-7). Es dürfe keine Zeit verloren gehen; denn das Gericht habe
sich schon angekündigt. Während Juden und Christen schon zuvor
eine Warnung erhalten hätten, lebten die Araber noch in Unkenntnis
und Sorglosigkeit, und deshalb sollten sie sich bekehren, bevor es zu
spät sei. Diese eschatologische Spannung ist der Grund für die Kraft
und den kompromißlosen Ernst in der Predigt Mohammeds.

In diesen Formeln ist der Rahmen der koranischen Botschaft der
ersten mekkanischen Periode erkennbar. Ein gutes Beispiel dieser

ersten Predigt ist die 53. Sure. Hier handelt es sich um die folgenden
Elemente: 1. Das Missionsbewußtsein Mohammeds wird deutlich.
Ihm habe Allah seine Offenbarung zuteil werden lassen. 2. Diese

Offenbarung habe ihn gelehrt, daß die Götzen nichts seien, sondern
daß Allah die zukünftige und diese Welt gehörten. Dieser Gott sei

181



es, der den Menschen erschaffen habe und der ihn nach dem Tod
wieder zu neuem Leben erwecke. 3. In diesem und in dem kommenden

Leben werde dem Menschen vergolten werden, was er getan hat.
Schon könne der Mensch in der Geschichte sehen, wie Allah die

ungehorsamen Völker Ad und Thamud vernichtet habe, und zwar in
solcher Weise, daß nichts von ihnen übrig geblieben sei. 4. Im
Hinblick auf das Gericht sei Mohammed jetzt als Warner gekommen.

Schon in der zweiten mekkanischen Periode wird deutlich, daß
die Mekkaner gar nicht daran denken, die Tradition ihrer Väter
aufzugeben. Sie fangen an, sich gegen Mohammed zu stellen und seine

Botschaft zu widerlegen. Sie wollen nicht leugnen, daß Allah
besteht, wollen aber doch die herkömmlichen Götter der Stadt
beibehalten ; denn diese seien mit ihrer Geschichte und Tradition zu eng
verbunden. Sie leugnen aber, daß Allah den toten Menschen
wiederbeleben kann; und schon diese Unmöglichkeit mache ein Gericht
nach dem Tode problematisch. Gerade dieses Leugnen ermöglichte
es jedoch den reichen Karawanenstämmen in größerem Maße, ihr
privilegiertes Leben ohne Einschränkung weiterzuführen. So ist es

verständlich, daß Mohammed von seinen Landsleuten zum Lügner
erklärt wurde.

Dieser Widerstand hat Mohammed gezwungen, mit schwerwiegenderen

Argumenten ins Feld zu ziehen, als mit den allgemeinen
Aufrufen seiner ersten Predigt; denn so leicht war das Mißtrauen
gegen seine Person und der auf der Tradition aufgebaute Unglaube
seiner Landsleute nicht zu überwinden.

b) Mohammeds Botschaft als Fortsetzung der früheren Offenbarun¬

gen

Jetzt ging es Mohammed darum, den Mekkanern zu beweisen,
daß er kein Lügner, sondern ein von Gott gesandter Prophet sei. Die
neue Antwort, die er dem Spott der Mekkaner entgegensetzte,
bestand darin, daß er sich nicht länger auf seine eigene Erfahrung
beschränkte. Statt dessen führte er Beispiele aus der früheren
Geschichte der Offenbarungen an, die schon zuvor Juden und Christen
erhalten hatten. In der erregten Auseinandersetzung zwischen ihm

182



und den Mekkanern treten jetzt zwei neue Elemente hervor, die wir
folgendermaßen umschreiben können: 1. die Lehre, die uns die
frühere Geschichte der Propheten gibt, und 2. die wichtige
Schlußfolgerung, daß in diesem Zusammenhang alle Offenbarungen eine
Einheit bilden.

Daher können wir schon in der zweiten mekkanischen Periode die
Geschichten der früheren Propheten aufweisen. In ihnen wird mehr
oder weniger ausführlich erzählt, welche Botschaft damals verkündet

worden war, wie sie von den entsprechenden Völkern empfangen
wurde und wie das Ende dieser ungläubigen Völker war. Alle diese
Geschichten sind als Spiegel gemeint, den Mohammed seinen
ungläubigen Zuhörern vorhält, damit sie von der Wahrheit seines

eigenen Prophetentums überzeugt werden möchten. Denn das ist die

wichtige Konsequenz, die Mohammed aus diesen früheren Geschichten

zieht, daß es keinen prinzipiellen Unterschied zwischen den
früheren Propheten und ihm, zwischen seinem Geschick und dem ihrigen

gebe und daß es gleichermaßen auch keinen Unterschied geben
werde zwischen dem Gericht, mit dem Allah die früheren Ungehorsamen

geschlagen habe, und dem, was die jetzigen ungläubigen
Mekkaner zu erwarten hätten. Das Wichtigste in diesen
Prophetengeschichten ist jetzt, daß hier die erste und für den Koran entscheidende

Verbindung zwischen Islam und der Geschichte Israels
hergestellt wird.

Als Beispiel aus der zweiten mekkanischen Periode nehmen wir
die 26. Sure. Hier sagt Allah zu Mohammed, vielleicht sei seine

(Mohammeds) Seele zermürbt, weil die Mekkaner nicht gehorchen wollten.

Denn jedesmal wenn der Barmherzige ihnen eine Warnung
zuteil werden ließe, würden sie sich abwenden.

Vor diesem Hintergrund wird dann zum erstenmal im Koran die
Geschichte des Moses erzählt. Auch er sei von Allah gesandt worden,
und zwar zu dem frevelhaften Volke Pharaos. Diesem ungläubigen
Pharao sollte er die Botschaft übermitteln1 : «Wir sind die Gesandten
des Herrn der Welten, darum entsende die Kinder Israels mit uns.»
Aber Pharao möchte wissen, wer der Herr der Welten sei. Moses er-

1 Die Übersetzung geschieht frei nach der Koran-Ausgabe von Ludwig
Ulimann und L. W. Winter, Goldmann-Verlag, München 1962.

183



widert: «Der Herr der Himmel und der Erde und alles dessen, was
zwischen ihnen ist.» Pharao jedoch will nicht, daß sie einen anderen
als ihn zum Gott nehmen. Als beweiskräftige Antwort führt Moses

nun das Wunder mit dem Stab und der »Schlange vor, und dieses

Wunder beeindruckt die ägyptischen Zauberer so sehr, daß sie

erklären, an den Gott Moses' zu glauben. Pharao gibt jedoch seine

Zustimmung zu diesem Glauben nicht und droht, ihre Füße und Hände
abzuhauen und sie dann ans Kreuz zu schlagen. Nach dieser Episode
empfängt Moses die Offenbarung, er solle mit seinem Volk ausziehen.
Pharao aber verfolgt sie, Moses und sein Volk ziehen durch das Meer
hindurch, während Allah Pharao und sein Heer ertrinken läßt. «In
dieser Geschichte liegt ein Zeichen, doch die meisten glaubten nicht. »

Anschließend erzählt Mohammed die Geschichte Abrahams. Dieser

will - nach dem Koran - seinen Vater und sein Volk von dem
Dienst an den Götzenbildern fernhalten. Die Bilder könnten weder
nützen noch schaden, obwohl ihre Verehrung eine Tradition der Väter

sei. Abraham wendet sich von dem Götzendienst ab und erklärt,
nur den Herrn der Welten zu verehren. Denn dieser habe ihn
erschaffen und ihn geleitet, habe ihn gespeist und ihm zu trinken
gegeben, würde ihn heilen, wenn er krank sein sollte, ließe ihn zwar
sterben, werde ihn aber auch wieder zu neuem Leben auferwecken.
Von diesem Gotte hoffe er, daß er ihm am Tage des Gerichts seine
Sünden vergeben werde. Abraham betet, daß er am Tage der
Auferstehung, an dem für die Sünder die Hölle sichtbar wird, zum Erben
des Paradieses werden möchte. Zu denjenigen, die dann im Feuer der
Hölle brennen, wird gesagt werden: «Wo sind nun die Götzen, welche

ihr statt Allah verehrt habt Können sie euch nun helfen 1 » Und
Mohammed zieht auch hier die Schlußfolgerung, die in diesem

Zusammenhang immer wieder auftaucht: «In dieser Geschichte liegt
ein Zeichen, doch die meisten wollen nicht glauben. »

Unmittelbar danach erzählt Mohammed die Geschichte des

Noah: Auch das Volk des Noah hat die Gesandten des Betruges
beschuldigt. Aber Noah sagt zu seinem Volk: «Ich bin euch ein
zuverlässiger Gesandter, darum fürchtet Allah und gehorcht mir. » Das
Volk jedoch will nicht glauben, da doch nur die niedrigsten
Menschen ihm folgen - ein Tadel, der auch mehrere Male in der gleichen
Form von den Mekkanern Mohammed gegenüber geäußert wurde.

184



Das Volk droht Noall zu steinigen, aber Allah errettet ihn mit Hilfe
der Arche. Die übrigen werden von Allah ertränkt. «Auch hierin
liegt ein Zeichen, doch die meisten wollen nicht glauben. »

Als letztes Beispiel aus der Geschichte Israels wird Lot erwähnt.
Auch das Volk des Lot schenkt der offenbarten Predigt keinen Glauben.

Lot aber sagt, er sei ein zuverlässiger Gesandter. Darum sollten
sie lieber Allah fürchten und gehorchen. Das Volk aber hört nicht
auf, zu den männlichen Geschöpfen zu kommen und seine Frauen,
die der Herr für es geschaffen hat, zu verlassen. Deshalb wird das

Volk im Gericht vernichtet, Lot und seine Familie aber gerettet.
«Auch hierin liegen Zeichen, doch die meisten wollen nicht glauben. »

Mit Hilfe dieser Argumente aus der Geschichte Israels wird jetzt
erklärt, daß auch dieser Koran eine Offenbarung des Herrn der Welten

ist. Er sei durch den zuverlässigen Geist auf Mohammed
niedergesandt worden, und zwar in deutlicher arabischer Sprache, damit
auch Mohammed ein Warner für die Araber sein sollte. Genau
dasselbe, was jetzt in dem Koran offenbart sei, wäre schon in den heiligen

Schriften der früheren Völker erwähnt. Und so fragt Mohammed

jetzt, ob das denn den Menschen kein Zeichen sei, daß die Weisen der
Kinder Israels schon Kenntnis von ihm gehabt hätten.

Was ist hier eigentlich geschehen Mohammed war, bevor er diese

Geschichte erzählte, schon mit einer klar umschriebenen Botschaft
zu den Mekkanern gekommen. Diese Botschaft besagte folgendes:
Allah ist der einzige Gott. Er offenbart sich in Schöpfung und
Erhaltung. Durch seine Propheten fordert er, nur ihm zu dienen, und
deshalb sollen die Worte seines Gesandten als Wahrheit angenommen

werden. Dieser einzige Gott hat die Macht, die Toten zu neuem
Leben zu erwecken und sie am Tage des Gerichts zur Verantwortung
zu ziehen. Die Gläubigen werden mit dem Paradies belohnt werden,
die Frevelhaften im Höllenfeuer brennen. Um dieser schon klar um-
rissenen Botschaft stärkere Überzeugungskraft zu geben, Averden

jetzt die Geschichten der Propheten Israels herangezogen. Denn mit
ihrer Hilfe kann Mohammed beweisen, daß die Verneinung der
prophetischen Warnung unumgänglich von Allah durch ein vernichtendes

Gericht bestraft wird.
Wir haben jetzt den Avichtigen Punkt erreicht, an dem sich die

ersten Umrisse der Auseinandersetzung zwischen Mohammed und

185



dem Judentum abzuzeichnen beginnen. Wir sind auf den
Grundgedanken gestoßen, der als Hauptlinie durch den Koran läuft und
besagt, daß die prophetische Geschichte Israels als Hauptzeuge für
die Wahrheit der Botschaft Mohammeds aufgerufen werden muß.
Für unsere Untersuchung stellt sich jetzt die kritische und
unumgängliche Frage, ob die Prophetengeschichten Israels aus ihrem
eigenen Wesen heraus die Rolle des Hauptzeugnisses spielen können,
die der Koran ihnen ohne Bedenken zuweist. Welchen Beweis müssen

diese Erzählungen in diesem Augenblick für die Sendung
Mohammeds liefern? Untersuchen wir das Beispiel aus Sure 26, dann
stellt sich heraus, daß wir einen Unterschied zwischen einem
Hauptelement, das in allen Erzählungen unverändert ausgewiesen werden
kann, und den Erzählungen von Nebentatsachen machen können,
die jeweils der besonderen Situation entsprechen. Das Hauptelement
berichtet stereotyp, daß Allah von Zeit zu Zeit seine Propheten zu
verschiedenen Völkern sendet. Sie bringen alle dieselbe Botschaft,
die zum Glauben an Allah aufruft, der der Schöpfer des Himmels und
der Erde ist, der einzige Gott, der darum die Vernichtung der Götzen
will. Diese Propheten stehen im Dienst dieses einzigen Gottes,
weshalb sie auch zuverlässig sind. Aber sie bringen nicht nur dieselbe

Botschaft, sondern auch ihre Geschichte ist in groben Zügen
dieselbe: Ihre Völker erklären sie zu Lügnern, weigern sich ihren
Götzendienst zu beenden und werden nach einer bestimmten Frist, in
der die Bekehrung ausgeblieben ist, vernichtet. Dieses Gericht möge
ein Zeichen für die noch Lebenden sein, sich rechtzeitig zu bekehren,
denn die Trümmerhaufen der vernichteten Städte könnten sie dazu
ermahnen, den richtigen Weg zu gehen, bevor es zu spät sei.

Es ist deutlich geworden, daß aus diesen Erzählungen auf
Mohammeds eigene Erfahrungen zurückgeschlossen werden kann.
Schon hatte er sich eine klare Vorstellung von seiner Predigt
gemacht. So behauptet er, der Spott und der Unglaube der Mekkaner,
die ihn zum Lügner erklärt hatten, sei auch in der Geschichte der
früheren Propheten zu finden, und seine Botschaft von der Einzigkeit

Allahs, der Zuverlässigkeit der Prophétie und dem drohenden
Gericht sei genau die Botschaft der Propheten Israels. Da diese

Komposition dieselbe ist, die auch die ganze Geschichte der früheren
Propheten innerhalb des Korans bestimmt, kann jetzt gefolgert

186



werden, daß tatsächlich die früheren Propheten die Rolle Mohammeds

spielen und diesem die Zuversicht geben, daß sein Sieg über
die Götzendiener ihm so sicher sei wie den Propheten in seinen
Beispielen. Diese Predigt wird mit untergeordneten Elementen
ausgeschmückt: Mose steht dem Pharao und den ägyptischen Zauberern
gegenüber, sein Volk siegt am Roten Meer; Abraham kämpft gegen
seinen Vater und sein Volk wegen des Götzendienstes; Lot warnt
sein Volk wegen seiner spezifischen Sünde, wird mit seiner Familie
aus der Vernichtung gerettet, wobei sogar die Erwähnung seiner

zögernden Frau nicht vergessen wird. Alle diese Erwähnungen bleiben

aber untergeordnete Tatsachen, die auf die Predigt der eigentlichen

Botschaft keinen Einfluß ausüben.
In diesem Zusammenhang kann dann auch erwartet werden, daß

Mohammed davon überzeugt ist, daß die Gelehrten Israels in seiner

Predigt ihre Geschichte wiedererkennen werden. Und tatsächlich
wird in der dritten mekkanischen Periode diese Überzeugung
unmittelbar ausgesprochen. Es heißt in 16, 43. 44, die Ermahnung, die
Mohammed geoffenbart worden sei, setze die schriftlichen
Offenbarungen fort, die die früheren Schriftbesitzer erhalten hätten. In
dieser Periode seiner Predigt kann Mohammed die Konsequenz
ziehen : Da die Botschaft immer die gleiche geblieben sei, müsse zu
den Juden gesagt werden : «Wir glauben an das, was uns, und an das,

was euch geoffenbart worden ist. Allah, unser Gott und euer Gott,
ist nur einer und wir sind ihm ganz ergeben.» (Genauer: «Wir sind
in bezug auf ihn Muslims») (29, 46.)

Dies zeigt, wie sehr sich Mohammed mit der früheren Prophetengeschichte

verbunden gefühlt hat. Diese Verbundenheit macht es

notwendig zu untersuchen, in welcher Form und Gestalt das dem
Judentum entliehene Material in der Predigt Mohammeds zum
Ausdruck kommt.

c) Mohammed und die jüdische Tradition

In der zweiten und dritten mekkanischen Periode scheint
Mohammed eine ziemliche Kenntnis der jüdischen Tradition erlangt zu
haben. Wahrscheinlich hat er sie aus den Erzählungen der jüdischen
Bewohner Arabiens gewonnen. Dies könnte die Erklärung dafür sein,

187



daß seine Kenntnis der jüdischen Tradition mehr das Legendäre des

der Haggada entlehnten Gedankenguts betraf als unmittelbar den
Text des Alten Testamentes. Es ist zweifelhaft, ob Mohammed diesen

Text des Alten Testamentes notwendig brauchte. In Mekka hatte

er ja ein Hauptanliegen, dem alles andere untergeordnet wurde.
Seine brennende Sorge war, seinem eigenen Volke, den Arabern,
eine gleichwertige Offenbarung zu vermitteln, wie sie Juden und
Christen schon erhalten hatten, damit auch seine Landsleute beim
kommenden Gericht gerettet würden. Diese arabische Offenbarung
ist das Hauptthema der Predigt. Die Beispiele, die der jüdischen
Tradition entnommen sind, bilden das Nebenthema. Das Verhältnis
von Haupt- und Nebenthema wird besonders an der Geschichte
Abrahams deutlich, wie sie in der dritten mekkanischen Periode
erzählt wird.

Abraham wird während der gesamten mekkanischen Periode
mehrfach erwähnt. In einer Erzählung aus der zweiten mekkanischen

Periode sind die wesentlichen Elemente der späteren Erzählungen

schon vorhanden. Sure 21, 51-71 erzählt folgendes: Abraham

sagt sich seinem Vater und seinem Volk gegenüber vom Götzendienst

los. Er wendet sich seinem Herrn zu, der Himmel und Erde
erschaffen hat. Bis auf das größte zertrümmert Abraham alle
Götzenbilder. Das Volk sucht den Täter, findet Abraham, aber dieser

erwidert, nicht er, sondern das übriggebliebene größte Götzenbild
habe den Frevel begangen. Das Volk möge sich an dieses Bild selbst
wenden. Das Volk jedoch antwortet, daß Bilder nicht sprechen
könnten, so daß Abraham sagt: «Wie wollt ihr denn statt Allah
Wesen anbeten, welche euch weder nützen noch schaden können?
Wehe über euch unci über die, welche ihr statt Allah anbetet. » Darauf

wird Abraham ins Feuer geworfen, aber Gott befiehlt dem

Feuer, kalt zu werden.
In Mekka erzählt Mohammed auch die folgende Geschichte über

Abraham. Sure 6, 74- 83: Abraham sieht einen Stern und denkt:
«Das ist mein Herr.» Aber er bemerkt, daß er sich irrt, als der Stern
untergeht. Daraufhin sieht er den Mond und meint, dieser sei sein
Herr. Aber auch der Mond geht unter. Als aber die Sonne aufgeht,
ist er fest davon überzeugt, daß sie sein Herr sei. Als auch die Sonne

untergeht, da kann er nur noch sagen: «Oh, mein Volk! Ich nehme

188



keinen Anteil mehr an eurem Götzendienste. Ich wende mein Angesicht

zu dem, der Himmel und Erde geschaffen hat, als Hanif (ein
Gottessucher, der sich von den Götzen abgewandt hat), und ich will
nicht mehr zu den Götzendienern gehören.»

Es fällt nicht schwer, die jüdischen Quellen dieser Erzählungen
aufzuspüren. Die Geschichte von der Zertrümmerung der Götzenbilder

wird in der Midrasch Genesis r 38, 19 genau wie im Koran
erzählt. Auch die Geschichte, wie Abraham durch die Betrachtung von
Sternen, Mond und Sonne auf das Bestehen eines einzigen Schöpfers
schließt, war eine beliebte Erzählung unter Juden und Christen. Die
Fassung dieser Geschichte, an die der Koran sich eng anschließt,
findet man in dem apokryphen Buch «die Apokalypse Abrahams».
Auch das Talmud-Traktat Berakoth 32 b erzählt, daß Abraham der
erste war, der nur Gott und nichts anderes «Herr» nannte.

Jetzt ist es klar, daß Mohammed in seiner Wiedergabe der
jüdischen Tradition in hohem Maße von dem legendarischen Erzählungsgut

abhängig war. Jedoch ist die Feststellung der Entlehnung nicht
so entscheidend. Wichtiger ist die Frage, was Mohammed mit
diesem Material getan hat, welche Rolle dieses im Rahmen der koranischen

Predigt gespielt hat.
Wir greifen den Schluß der 6. Sure auf. Hier zieht Mohammed

aus den Erzählungen der früheren Propheten die Schlußfolgerung
und stellt den Inhalt seiner eigenen Botschaft den mekkanischen
Ungläubigen gegenüber fest. Im Auftrag Allahs sagt er (6, 162):
«Sprich : Mich hat mein Herr auf den rechten Weg geleitet, eine
unerschütterliche Religion, die Gottesverehrung (millah) des Abraham,
der ein Hanif war und nicht zu den Götzendienern gehörte. »

Also steht es schon in Mekka für Mohammed fest, welche Religion
er den Arabern bringen soll. Noch immer ist er fest davon überzeugt,
daß seine Religion das Wesentliche aus der Tradition des Judentums
wiederholt. Infolgedessen erwartete er von den Juden eine Hilfe in
seinem Kampf gegen die arabischen Polytheisten. Es gäbe nur eine

Offenbarung, sie sei unteilbar. Alle früheren Propheten hätten die

gleiche Botschaft gepredigt. Gerade noch am Ende der ganzen
mekkanischen Periode oder schon am Anfang der medinensischen Zeit,
auf jeden Fall aber genau vor seiner entscheidenden Auseinandersetzung

und seinem Kampf mit den Juden von Medina sagt er noch :

189



«Nun haben wir den Koran zu ihnen (den Arabern) kommen lassen,
auf daß sie eingedenk seien. Und auch die, welchen wir die Schrift
schon vordem gegeben haben (den Juden und den Christen) - auch
sie glauben daran (an den Koran). Wenn der Koran diesen vorgelesen

wird, sagen sie : Wir glauben daran ; denn er ist die Wahrheit von
unserem Herrn. Wahrlich, auch wir waren schon vordem Muslims»
(28, 51 - 53).

II. Koran und biblische, Offenbarung

An diesem Punkte ist die Frage unumgänglich geworden, ob es

tatsächlich möglich ist, den Inhalt der den Juden zuteil gewordenen
Offenbarung in der Art und Weise in die Predigt des Korans
einzubauen, wie Mohammed es getan hat. Diese Frage hat geschichtliche
Bedeutung, weil ihre Antwort bestimmen muß, ob die Absage, die
die Juden von Medina der Botschaft Mohammeds erteilten, gerechtfertigt

war. Und was vielleicht noch wichtiger ist : die Frage, ob das

antijüdische Trauma im Islam die Geschichte hindurch begründet
war. Die Antwort hat auch auf einem anderen Gebiet Bedeutung. Sie

wird uns einen Hinweis geben, inwieweit der Islam eine neue,
selbständige Religion ist. Es handelt sich also um das Problem, wie die
Geschichte der Propheten Israels in die Predigt des Korans
eingeordnet wurde.

a) Die Geschichte Israels als Zeuge für die Wahrheit der Botschaft
Mohammeds

Wir kehren zur mekkanischen Periode zurück. Erstens wurden
damals die Grundlagen des ganzen Gebäudes der Theologie des

Korans gelegt, und zweitens bildeten sich in dieser Zeit bei Mohammed
die großen Ideen heraus. Diese waren der Grund für seine Meinung,
daß er die Juden völlig für seine Sache gewinnen könnte. Als Beispiel
nehmen wir die Interpretation der Geschichte des Moses in koranischer

Perspektive, weil diese Geschichte das Proprium und Zentrum
der jüdischen Religion bildet.

190



Während der dritten mekkanischen Periode erzählt Mohammed
den ungläubigen Mekkanern die Geschichte des Moses, damit sie sich
dadurch zum Glauben an Mohammeds Botschaft bekehren. Diese

Erzählung findet man ausführlich am Anfang der 28. Sure. Hier
lesen wir, wie gleich am Anfang die Verfolgung durch Pharao und
Haman steht. Auch das Kind Moses ist bedroht, wird aber aus
dem Fluß gerettet und von den Verwandten Pharaos aufgenommen.
Aber Allah verhindert, daß der kleine Moses von heidnischen Brüsten

gestillt wird. Moses wird deshalb seiner Mutter zurückgegeben.
(Dieses Detail findet man schon in der jüdischen Tradition, wo Sota
12 b erzählt: «Gott sprach : Wird der Mund, der später mit mir sprechen

wird, an etwas Unreinem saugen?») Dann erzählt der Koran,
daß Moses in den Streit zwischen dem Ägypter und dem Israeliten
eingreift und den Ägypter tötet. Moses muß fliehen und findet
Unterkunft in Midian. Als er einige Jahre später zu dem Feuer (dem
brennenden Dornbusch) kommt, hört er eine Stimme, die sagt: «Oh
Moses, ich bin es, Allah, der Herr der Welten.» Darauf bekommt er
den Befehl, seinen Stab niederzuwerfen und seine Hand in sein
Gewand zu stecken. Allah erklärt, daß dies die zwei Zeichen seines

Herrn Pharao gegenüber sein werden. Dann geht Moses mit seinem
Bruder zum Pharao zurück und führt die beiden Zeichen vor. Pharao

aber sagt: «Dies ist nichts anderes als täuschende Zauberkunst»
und erklärt Moses zum Lügner. Pharao ist hochmütig und ungerecht
auf Erden und wird deshalb von den Wassern des Meeres vernichtet.
«Sieh nun, welch ein Ende die Frevler genommen haben.»

Diese Erzählung dient als Beispiel; denn sofort darauf wendet
sich Mohammed an die ungläubigen Mekkaner mit den Worten:
«Wie viele Städte haben wir (Allah) zerstört, aber dein Herr hat diese

Städte nicht eher zerstört, als bis er erst einen Gesandten in ihre
Hauptstadt geschickt hatte, welcher ihnen unsere Zeichen vorgelesen

hat ; und wir hätten diese Städte nicht zerstört, wären ihre
Einwohner nicht frevelhaft gewesen» (28, 58. 59). In dem angekündigten

Gericht könnten die Götzen, die sie verehrt haben, ihnen nicht
helfen.

Wir hatten schon Gelegenheit, in der Komposition der Botschaft
Mohammeds eine Haupt- und eine Nebenlinie zu unterscheiden. Die

Hauptlinie ist das eigentliche Anliegen Mohammeds: Es gibt nur

191



einen Gott, Allah, Schöpfer des Himmels und der Erde, Schöpfer
und Erhalter des Menschen. Er verlangt von den Menschen, ihm
allein als dem wahren Gotte zu dienen, die Götzen zu verwerfen und
seinen Propheten, die mit derselben Botschaft zu ihren entsprechenden

Völkern gesandt worden sind, Gehorsam zu leisten. Wenn dieser
Gehorsam nicht aufgebracht wird, folgt das Gericht. Diese Hauptlinie

finden wir in allen Prophetengeschichten. Die Nebenlinie
erwähnt nur die Unterschiede, wie sie den verschiedenen Umständen
entsprechen. Jedoch gelten diese Geschichten als beweiskräftige
Zeichen für die Wahrheit der auf der Hauptlinie vorgetragenen
Predigt.

Beide Linien können auch in der Geschichte des Moses nachgewiesen

werden. Hier wird die Geschichte Moses' in den Dienst der
Predigt Mohammeds gestellt, wenn von Gott gesagt wird, daß er,
Allah, der Herr der Welten sei. Weiter wird das Anliegen Mohammeds

klar, wenn er die Sünde Pharaos damit umschreibt, daß er ihn
sagen läßt: «Ich wüßte nicht, daß es für mein Volk einen anderen
Gott geben sollte als mich.» Damit ist die Hauptsünde Pharaos mit
der der Mekkaner gleichgestellt. Sie ist als Götzendienst beschrieben.
Das Gericht über diese Sünde ist die Vernichtung. Alle anderen
Elemente gehören zur Nebenlinie. Sie umschreiben das Leben des Moses,

können aber nicht verdecken, daß seine Botschaft dieselbe ist
wie die von Mohammed.

Vergleichen wir an dieser Stelle Koran und Altes Testament,
dann stellt sich heraus, daß diejenigen Elemente, die Mohammed der
Nebenlinie zugewiesen hatte, für die biblische Botschaft wesentlich
sind. Da geht es nicht an erster Stelle um einen einzigen Gott den
Götzen gegenüber, sondern um Jahwe, der der Befreier Israels ist
und durch den Auszug und die Gesetzgebung mit diesem Volk
früherer Sklaven einen neuen Bund aufrichtet. «Ich werde euer Gott
sein und ihr werdet mein Volk sein. » Das Hauptanliegen ist nicht so

sehr zu betonen, daß es nur einen Gott gibt, sondern daß Jahwe der
Gott der Befreiung ist, zuerst aus der Sklaverei und dann in der
Offenbarung seines Gesetzes als Gestalt dieser Befreiung. Vielmehr
als es im Koran der Fall ist, geht es hier um den Bund zwischen Jahwe

und seinem Volke und um die Geschichte dieses Bundes, die
fortdauernde Geschichte der Befreiung aus immer wieder von diesem

192



Volke selbst verschuldeter Sklaverei. Von dieser biblischen
Geschichte des Bundes weiß der Koran Entsprechendes zu erzählen,
aber es bleibt der Hauptlinie untergeordnet. Im Koran wird die

Einzigkeit Gottes mit der Vernichtung der Götzen verbunden, im
Alten Testament dagegen wird die Befreiung aus der Sklaverei als
die große Offenbarung des einzigen Gottes beschrieben. Diese
verschiedene Akzentuierung ist die Folge einer langen geschichtlichen
Entwicklung, die wir im talmudischen Denken verfolgen können,
unter dessen Einfluß auch Mohammed gestanden hat. Obwohl der
Talmud die Einzigkeit Gottes mit Nachdruck hervorgehoben hat,
ist das jedoch nicht geschehen, ohne die Gedanken des Bundes und
die Geschichte der Befreiung und Erwählung beizubehalten.

Wir dürfen also schließen, daß Mohammed zwar die Geschichte
Israels in seine Botschaft aufgenommen hat, aber eine nicht
unwichtige Änderung in der Akzentuierung vornahm. Was «sottovoce»
im Koran gesungen wird, war in Israel das «Neue Lied», das Jubellied

der Befreiung und der Dankbarkeit im neuen Bunde, während
die anderen Elemente wie die Einzigkeit Gottes, seine Strafe, der
Tag des Gerichts nicht ohne sein befreiendes Handeln gedacht werden

könnten. Im Koran wird dies alles anders interpretiert. Da

klingt «fortissimo» die Proklamation der absoluten Einzigkeit Gottes

und die Forderung, seinem Willen und dem Worte seiner
Gesandten Gehorsam zu leisten, vor dem Hintergrund der Warnung
eines anschaulich gemalten, kommenden Gerichts. In diesem Rahmen

ist die Geschichte und der Glaube Israels eingebaut und
hineininterpretiert. Mit diesem Gedankengut ist Mohammed an die Juden
in Medina herangetreten.

III. Mohammed und die Juden in Medina

Als Mohammed 622 aus Mekka nach Medina auszog, befand er
sich in einer kritischen Lage. Er hatte zwar seine Vaterstadt Mekka
verlassen, aber das bedeutete nicht, daß die Mekkaner diesen Störenfried

und Vernichter der väterlichen Traditionen in Ruhe lassen

sollten. Mohammed konnte sicher sein, daß der Tag kommen werde,

an dem die Mekkaner mit einer gut ausgerüsteten Armee - das Geld

193



dafür Avar vorhanden - nach Medina aufrückten, um die Gefahr, die

er darstellte, zu beseitigen.
Zwar hatten die Bewohner von Medina ihn als Propheten in ihrer

Stadt aufgenommen, aber die Zahl der Zweifler und der Skeptiker
Avar noch groß. Daß er wirklich mit prophetischer Autorität auftreten

und sich die erforderliche Macht in der Mitte dieses fremden
Stammes erobern könne, sollte erst von seinem Auftreten her bestätigt

werden. Hatte er noch in Mekka in öffentlicher Feindseligkeit
gelebt, so lebte er in Medina in der Spannung der Unentschiedenheit,
die ohne weiteres nicht allzulange dauern konnte.

Dazu kam ein neues Element. In Medina wohnte eine wichtige
jüdische Bevölkerungsschicht, die im wirtschaftlichen Leben eine
entscheidende Rolle spielte. Wir haben schon gesehen, wie Mohammed

in Mekka die Juden als Hauptzeugen für die Wahrheit seiner
Botschaft herangezogen hatte. In der neuen Lage, in der er auf jede
Verstärkung seiner moralischen, religiösen aber auch materiellen
Macht angewiesen war, brauchte er auch das Bündnis mit den Juden
als unumgängliche Notwendigkeit. Die Juden hatten die in ihrer
Religion und wirtschaftlichen Position begründete Möglichkeit, über
das Gelingen seiner Botschaft in Medina das entscheidende Wort zu
sprechen.

a) Mohammeds Bemühen um ein Bündnis mit den Juden in Medina

Fast sofort nach seiner Ankunft in Medina versucht Mohammed,
die Juden, seine als erste in Betracht kommenden Bundesgenossen,
für seine Sache zu gewinnen. Mit ihnen will er einen zuverlässigen
Kern monotheistischer Bekenner bilden, der zusammen mit den
arabischen Gläubigen aus Mekka und Medina stark genug sein sollte,
der drohenden Gefahr zu widerstehen. Um die Juden zu gewinnen,
macht er ihnen am Anfang seiner medinensischen Periode eine Reihe

von Vorschlägen, die alle zum Ziel haben, seinen Islam soweit wie

möglich an die jüdische Tradition anzupassen.
Sein erster Versuch bestand in dem Entwurf einer Gemeindeordnung

von Medina. Diese war hauptsächlich ein politischer Vertrag,
der die Einheit innerhalb der islamischen Gemeinde auf der Grund-

194



läge des Islams sicherzustellen hatte. In diesem Zusammenhang und
diesem Ziele untergeordnet, werden auch die Juden in den Vertrag
aufgenommen, wird ihre Religion dem Islam gleichgestellt und ihnen
Hilfe zugesagt, falls sie mit den Mohammedanern in den Kampf
ziehen sollten. Ob die Juden aus eigenem Antrieb und in voller Freiheit

diesen Vertrag durch Unterzeichnung bekräftigt haben, wird
aus den Quellen nicht deutlich. Ich jedenfalls halte es nicht für
wahrscheinlich.

Wichtiger aber sind Mohammeds Bemühungen, den Islam an die
Religion der Juden, wie er sie in Medina vorfand, anzuschließen.
Zwei dieser Versuche sind wichtig genug, hier erwähnt zu werden.
Erstens faßte Mohammed den Entschluß, bei den täglichen liturgischen

Gebeten das Antlitz nach Jerusalem zu richten (Qiblah). Ob

er sich hier bewußt dem Judentum anschließen wollte, ist nicht ganz
sicher, da die beim Gebet übliche Zuwendung nach Jerusalem auch
bei Christen Tradition geworden war. Doch ist es wohl ein Zeichen
dafür, daß er den Islam in harmonischer Einheit mit den früheren
Offenbarungsreligionen sah.

Es gibt bei seinem zweiten Versuch keinen Zweifel, daß er
beabsichtigte, die Juden für seine Sache zu gewinnen. Er nahm nämlich
in den Islam das Ashura-Fasten auf. Der wichtigste jüdische Fastentag

ist der große Sühnetag (yom kipper - 3. Mose 16, 29), der auch

von den Juden in Arabien aufrechterhalten wurde. Da dieser Fastentag

am 10. des Monats Tishri gehalten wurde, nannten ihn die Juden
in Medina einfach Ashura, den «Zehnten». An diesem Fastentag
gedachten sie der Vergebung und der Sühne aller Schuld Israels. In die
Gebete wurde die ganze Geschichte Israels mithinein bezogen. Der
berühmte Rabbi Akiba hat im 2. Jahrhundert über diesen Tag, der
in Mischnah und Talmud einfach «der Tag» (yoma) genannt wird,
gesagt: «Gesegnet seid ihr, Israel, für wen reinigt ihr euch, und wer
macht euch rein? Für euren Vater im Himmel, wie geschrieben
steht: Dann werde ich euch mit reinem Wasser besprengen, daß ihr
rein werdet. Und wiederum ist gesagt: Herr, du Hoffnung Israels
(Jer. 17, 13). Und wie die Hoffnung (hier steht: mikweh, im Wortspiel

von ,Hoffnung' mit ,Reinigungsschale') die Unreinen reinigt,
so reinigt der Heilige, gesegnet sei er, Israel.» Das Mischnah-Traktat
Yoma erzählt, daß alle Gläubigen, wenn während der Liturgie der

195



heilige Name genannt wurde, auf ihr Antlitz fielen und beteten :

«Gesegnet sei der Name der Herrlichkeit seines Königsreiches von Ewigkeit

zu Ewigkeit. »Dieser große Sühnetag war eng mit der Geschichte
Israels verbunden. So kann nicht ausgeschlossen werden, daß die
Juden in Medina Mohammed erzählt hatten, an diesem Tage habe
Jahwe Israel aus der Macht und Sklaverei des Pharaos erlöst, und
darum habe Moses diesen Tag als Fastentag eingesetzt. Zwar ist
nicht ganz sicher, ob die Befreiung so eng mit diesem Tag verbunden
war, doch wissen wir mit großer Sicherheit, daß gerade an diesem

Eastentage die ganze Identität, die Vergangenheit und die Hoffnung
des Volkes neu belebt wurden - und dies in unmittelbarerer Weise
als in Theorie und Glaubenslehre. Denn diese Versöhnung war für
die Israeliten undenkbar ohne ihre ganze Geschichte der Befreiung
und des Bundes.

Wir sind so gut wie sicher darüber, daß Mohammed im Anfang
seiner medinensischen Periode seinen Gläubigen vorgeschrieben
hatte, auch dieses Fasten einzuhalten, obwohl undeutlich bleibt, in
welcher Zeit das genau stattgefunden hat.

Im 2. Jahre seines Aufenthaltes in Medina jedoch verschlechterten

sich die Verhältnisse zwischen Mohammed und den Juden. Als
direkte Folge daraus hob Mohammed die Verpflichtung des Ashura-
Fastens wieder auf und überließ es der freien Wahl des einzelnen, ob

er diesen Brauch fortsetzen wolle.
Diese kurze Periode ist jedoch wichtig genug, etwas genauer

betrachtet zu werden. Hat die Übernahme des Ashura-Fastens
tatsächlich das religiöse Leben des Islams beeinflußt, und zwar in
solcher Weise, daß die Bedeutung der Geschichte Israels als Befreiung,
Bund und Versöhnung auch für den Islam einen tieferen Sinn erhalten

hatte? Was war die wirkliche Bedeutung dieser kurzfristigen
Übernahme, da es sich schon bald herausstellte, daß dieser für Israel
lebenswichtige Tag mit der gleichen Leichtigkeit aus dem Islam
herausgenommen werden konnte, mit der er übernommen worden war.
Auf jeden Fall wurde hierdurch deutlich, daß dieser Tag mit allem,
was er für das Judentum bedeutete, für den Ausdruck der eigenen
Identität des Islams unerheblich war. Es war nicht Mohammeds
Anliegen, für die Araber die Geschichte Israels erneut in Geltung
zu bringen. Seine große Sorge war, den Arabern in deutlicher arabi-

196



scher Sprache eine Offenbarung zu übermitteln, die ihrem Leben

genauso angemessen war, wie - so meinte er - die Thora den Juden
und das Evangelium den Christen. Denn diese arabische Offenbarung

sollte sein Volk vor dem Gericht bewahren. Daher mußte es

eine an arabische Verhältnisse angepaßte Offenbarung sein. Wenn
dafür Judentum und Christentum angemessene Beispiele liefern
könnten, um so besser. Aber sie sollten Beispiele bleiben und nicht
die Hauptsache umstürzen. Wie hätte jedoch in der Zeit Mohammeds

die biblische Botschaft verkündet werden müssen - von Juden
und Christen - damit die ganze Geschichte Jahwes mit Israel auch
für die Araber in unumgänglicher und verständlicher Weise Sinn
bekommen hätte Tua res agitur

IV. Getrennte Wege

Uns bleibt nur übrig, die traurige Geschichte der jüdisch-mohammedanischen

Feindschaft zu beschreiben. Denn bald wurde es klar,
daß die Juden nicht bereit waren, Mohammed als einen Propheten,
der auch für sie Autorität hatte, anzuerkennen. Es gab tatsächlich
viele Gründe, die es den Juden unmöglich machten, den Islam
anzunehmen, so daß die mohammedanische Geschichtsschreibung nur
eine kleine Zahl der Bekehrungen von Juden nennen kann. Die
mohammedanischen Historiker haben die Argumente der Juden jedoch
nicht in aller Deutlichkeit wiedergegeben. Wir müssen also versuchen,

die Gründe neu aufzuspüren. Es wurde uns erstens klar, daß

die Eigentümlichkeit der Geschichte Israels in der Predigt Mohammeds

keine Fortsetzung gefunden hatte. Zweitens könnte in der Art
und Weise des Auftretens Mohammeds ein Grund gesehen werden.
Er hatte sein Prophetentum mit der politischen Führung seines Volkes

verbunden, so daß eine Anklage seitens der Juden gegen
Mohammed lautete : Er sei kein Prophet, er sei nur König (für die
Araber). Diese politische Macht über die Araber konnte nicht als die

Fortsetzung der israelischen Prophetengeschichte verstanden werden.

Zur Verteidigung Mohammeds müssen wir sofort hinzufügen,

197



daß er aus seiner Lage heraus gezwungen wurde, eine Rolle zu spielen,

deren Inhalt nicht von einer fremden Tradition vorgeschrieben
werden konnte.

a) Die Verselbständigung des Islams

Als Mohammed im zweiten Jahre in Medina sah, daß die Anpassung

an das Judentum nutzlos war, fing der Prozeß der Verselbständigung

des Islams an. Dieser Prozeß ist mit einer Neuinterpretation
der Geschichte Abrahams verbunden. In der mekkanischen Periode
war Abraham nur einer der Propheten, die gegen den Götzendienst
aufgetreten waren. Als es Mohammed nun in Medina klar wurde, wie
Abraham noch vor Moses, der das typische jüdische Gesetz gegeben
hatte, und auch vor Jesus, der das typische christliche Evangelium
gebracht hatte, aufgetreten war, da war gerade dieser Abraham der
erste Prophet, der die ungetrübte Offenbarung erhalten hatte, und
zwar in einer Zeit, in der sie noch nicht von Juden und Christen mit
Beschlag belegt worden war, und der infolgedessen für die Araber
einen direkten Sinn bekommen könnte. Denn Mohammed versuchte,
eine Offenbarung zu bringen, die sowohl die Geschichte der früheren
Offenbarungen in sich aufnehmen könnte und zugleich auch die Araber

als eine arabische Offenbarung in ihrer eigenen Identität
anspräche. Jetzt fängt der Prozeß der Islamisierung der Abrahamsgeschichte

an. In dem ersten Schritt wird Abraham zum ersten
Muslim erklärt. Aus dieser Zeit stammt der Vers 3, 67: «Abraham
war weder Jude noch Christ, doch er war einer, der den wahren Gott
suchte (Hanif) und der Muslim war. Er gehörte nicht zu den
Götzendienern. » In einem zweiten Schritt wird Abraham der Geschichte der
Araber einverleibt. Mohammed lernte nämlich in Medina die biblische

Geschichte von Ismael, dem Sohne Abrahams, kennen, und es

wurde ihm klar, daß dieser Ismael schon hier als Vater der Araber
dargestellt wird. So wird jetzt auch Ismael zusammen mit Abraham
auf den Plan geführt. In diesem Zusammenhang kann Mohammed
jetzt erzählen, daß Abraham zusammen mit seinem Sohn Ismael
von Allah den Auftrag empfangen habe, das'arabische Heiligtum in
Mekka, die Ka'ba, zu errichten (2, 125. 126), so daß das Symbol der

198



eigenen arabischen Identität zum Symbol der wahren Religion
geworden ist. Dasselbe Verfahren wird auch aus dem Gebet, das Abraham

und Ismael nach der Vollendung der Errichtung des mekkani-
schen Heiligtums sprechen, deutlich : « Herr, mache uns beide zu dir
ergebenen Muslims und unsere Nachkommen zu einer Gemeinde dir
ergebenen Muslims. Lehre uns unsere frommen Gebräuche zu deiner
Verehrung. Herr, laß einen Gesandten (Mohammed) aus ihrer
(die Mekkaner) Mitte kommen, der ihnen deine Zeichen verkündet
und sie die Schrift und die Weisheit lehrt und sie rein macht» (2,
128. 129).

Als dritter Schritt wird auch noch die Gebetsrichtung von
Jerusalem nach Mekka geändert, «damit man zwischen denen, die dem

Propheten folgen, und denen, die ihm den Rücken wenden, die
Juden bleiben, unterscheiden kann» (2, 142ff). Diese Änderung der

Gebetsrichtung datiert die mohammedanische Geschichtsschreibung
mit dem 2. Jahr der medinensischen Zeit. Das ist wohl ein Hinweis,
wie rasch Mohammed zu der Überzeugung gekommen war, daß die

Verbindung von Islam und Judentum nicht möglich war.
In demselben Jahr unternahm Mohammed noch einen anderen

Schritt, um den Islam vom Judentum völlig zu unterscheiden. Er
entnahm dem Ashura-Fasten seinen Pflichtcharakter, und
stattdessen kam die neue Pflicht des Fastens während des ganzen Monats
Ramadan. Damit auch hier die völlige Unabhängigkeit des Islams
unterstrichen werden kann, wird diese Änderung dadurch erklärt,
daß in diesem Monat «der Koran offenbart wurde als Leitung für die
Menschen und deutliche Lehre des Guten» (2, 185). So ist auch diese

Verbindung mit dem Judentum, das Fasten als Erinnerung an die
Geschichte Israels, abgeschnitten und die Tradition Israels
vollständig dem Islam einverleibt worden.

b) Die Angriffe auf das Judentum

Die Kehrseite der Verselbständigung des Islams ist die koranische

Kritik an dem Judentum, das eine Entartung der ursprünglich
reinen Religion Abrahams sei. In Medina wurde Mohammed besser

mit der jüdischen Geschichte bekannt. So fiel es ihm nicht schwer,

199



diese Geschichte als einen großen Unglauben zu interpretieren.
Mohammed hört die Geschichte vom goldenen Kalb und die Tradition,
daß Israel gezögert hatte, auf dem Berg Sinai den Bund zu empfangen.

Deshalb kann Mohammed ihnen in einer koranischen
Offenbarung vorwerfen: «Weil sie nun ihr Bündnis zerrissen und die
Zeichen Allahs geleugnet und die Propheten ungerechterweise getötet
und gesagt haben : Unsere Herzen sind unbeschnitten. - Nein Allah
hat sie ihres Unglaubens wegen versiegelt und darum glauben sie

nicht oder nur wenig» (4, 153 - 155).
Mohammed bleibt in der subjektiven Gewißheit seines

Missionsbewußtseins davon überzeugt, daß seine Offenbarung an die Araber
die notwendige Folge der früheren Offenbarungen an Juden und
Christen sei. Wie das Evangelium die Thora bestätige, so habe jetzt
der Koran sowohl Thora als auch Evangelium bestätigt. Er bleibt
von der Einheit der ganzen prophetischen Geschichte überzeugt, so
daß er die Konsequenz ziehen muß, sein Kommen sei schon in den
früheren heiligen Schriften angekündigt worden. Wenn aber die
Juden dies leugneten, hätten sie ihre eigenen Schriften verfälscht. In
2, 79 ruft er: «Wehe» über die Juden von Medina, «welche die Schrift
mit eigenen Händen geschrieben haben und dann sagen, dieses ist von
Allah». Auch hätten sie das geoffenbarte Gesetz nicht befolgt. Sie

hätten Witwen und Waisen verdrängt, und obwohl ihnen verboten
gewesen sei zu töten, hätten sie das Blut der Ihrigen vergossen. So

glaubten die Juden nur einen Teil der Schrift, und den anderen
leugneten sie (2, 83. 86). Und deshalb kann Mohammed sich selbst
betreffend erklären, daß die Juden auch seine Mission geleugnet hätten.

Diese Verfälschung ihrer heiligen Schriften, die soweit gehe, daß
die Ankündigung des arabischen Propheten gestrichen worden sei,
findet Mohammed in dem moralischen Handeln der Juden bestätigt.
Sie seien von Allahs Religion abgewichen (4, 161), sie seien grobe
Materialisten, die an dieser Welt hingen und Angst hätten zu sterben
(2, 94 ff.). Auch ihren Aussagen könne man kein Vertrauen schenken2.

Mohammed schließt darum seine Auseinandersetzung mit den
Juden endgültig ab und kommt zu dem folgenden von Allah geoffen-

2 Die Haltung Mohammeds zum Judentum kommt umfassend in Sure 7,

157 zum Ausdruck.

200



barten Urteil, daß von nun an uneingeschränkt gültig bleibt (wir
können das den «Schicksalstext» im Verhältnis von Juden und
Mohammedanern nennen): «Erniedrigung trifft sie (die Juden), wo sie

sich auch befinden. Sie haben Allahs Unwillen erregt, Elend komme

über sie. Sie werden Bewohner des Höllenfeuers sein und ewig
darin bleiben» (3, 112-117).

Die religiöse Auseinandersetzung mit den Juden muß vor dem

Hintergrund des militärischen Kampfes mit den Mekkanern
verstanden werden. In seiner noch schwachen militärischen Lage konnte

Mohammed es sich nicht erlauben, innerhalb seiner Festung eine

Gruppe zu dulden, die seine Autorität vollends verneinte. Darüber
hinaus lebten die Gläubigen, die mit ihm Mekka verlassen hatten,
auf Kosten der Neubekehrten in Medina, so daß der große Reichtum
der hiesigen Juden eine verlockende Beute darstellte. Hemmungen
religiöser Art, gegen die Juden ins Feld zu ziehen, gab es jetzt nicht
mehr. Besonders nicht aufgrund seines Glaubenssatzes, den er immer
gepredigt hatte, daß Gehorsam Allah gegenüber in diesem Leben
mit Segen und im kommenden mit dem Paradies belohnt, und daß

umgekehrt das Los der Ungläubigen in diesem Leben Erniedrigung
und Schmach und im kommenden das Feuer der Hölle sein werde.

In seiner Lage in Medina konnte Mohammed keine größeren Feinde
für seine Islams finden als die Juden. Die Mekkaner hätten sich aus
Unwissenheit gewehrt. Die Juden jedoch könnten in ihren Schriften
die Prophezeiung seines Kommens aufweisen, hätten aber diese

Offenbarung geleugnet und wären damit zu Feinden des Islams
geworden (5, 83). Ihren Haß sprächen die Juden mit dem Munde aus,
Schlimmeres noch sei in ihrer Brust verschlossen, und sie freuten
sich, wenn es dem Islam übel erginge (3, 119ff.). Alles weise darauf
hin, daß die Strafe Allahs bald kommen müsse.

So fängt jetzt der materielle Kampf gegen die Juden an. Er wurde

von Mohammed aufgenommen, sobald er sich politisch und militärisch

stärker fühlte. Wir können diese Geschichte nicht bis in die
Details verfolgen. Es ist wie überall in der Erfahrung der Menschheit,

wo Haß und Feindschaft triumphieren, eine Geschichte des

Lügens, der Hinterhältigkeit, der Verdächtigungen, des Verrats und
des unnötigen Blutvergießens. Es hat keinen Sinn, jetzt ein moralisches

Urteil zu fällen, weil diese Gemeinheiten in jedem Kampf auf

201



Leben und Tod gang und gäbe sind. Vermelden wir nur das traurige
Endergebnis: Zwei jüdische Stämme werden verbannt und ihr
Besitz konfisziert und auf die armen mekkanischen Bekenner verteilt.
Der dritte Stamm wird auf grausame Weise ermordet.

Diese mißlungene Auseinandersetzung zwischen Islam und
Judentum ist in dem Koran niedergelegt, wo er für die Muslims das

ewige, unveränderliche Gotteswort ist, dessen Wahrheit für alle Zeiten

und unter allen Umständen Geltung besitzt. So hat eine tragische

Geschichte aus einer kurzbefristeten Zeit unter begrenzten
geographischen und kulturellen Verhältnissen im Koran den
Charakter der Ewigkeit bekommen, so daß dieser Text zu allen Zeiten
und unter allen Umständen für die Gläubigen die rechte Weisung
und Wahrheit ist. Bedeutet das, daß die Juden in dem mohammedanischen

Staat immer als Verbrecher gekennzeichnet waren? Gerade

das Gegenteil ist der Fall. Die Juden haben im mittelalterlichen
mohammedanischen Staat ein verhältnismäßig besseres Leben führen

können als unter der politischen Gewalt des Christentums. Denn
der Islam hat im Verhältnis zu den Juden zwei Möglichkeiten : Diese
können entweder als Besitzer einer heiligen Schrift und als Volk, das
eine göttliche Offenbarung erhalten hat, betrachtet werden oder als
die Schriftverfälscher, die das Kommen Mohammeds verschwiegen
haben. Allgemein kann gesagt werden, daß in Zeiten der politischen
und wirtschaftlichen Blüte die Juden unter dem Aspekt der ersten
Möglichkeit betrachtet wurden, in Zeiten der politischen und sozialen
Krise jedoch die zweite Möglichkeit betont wurde, so daß dann die
Juden die ersten Opfer des Volkshasses wurden.

Die wir in großer Entfernung von diesem Geschehen leben, können

vielleicht von einem tragischen Mißverständnis reden, in dem
auf beiden Seiten Fehler gemacht worden sind. Wenn wir uns in die
Lage Mohammeds versetzen, können wir sein Anliegen verstehen,
daß er eine den arabischen kulturellen und religiösen Verhältnissen
entsprechende Offenbarung bringen wollte, daß aber dabei seine

theologischen Grenzen offenbar wurden, über die er nicht hatte
hinausschauen können, um die wirkliche Bedeutung Israels als die
Geschichte des befreienden Handelns Jahwes zu verstehen - daß er
sich zu sehr mit den Gedanken des einzigen Gottes identifizierte, um
Israel noch als Gestalt dieser Befreiung zu verstehen.

202



Wenn wir uns in die Lage der Juden versetzen, können wir
verstehen, daß sie das Auftreten eines Mannes, der so geschickt die
Rolle des Propheten und des gescheiten Politikers spielen konnte,
mit einem Gefühl der Bedrohung entgegennahmen. Wenn er die
reichen Mekkaner nicht geschont hatte, um seine eigene materielle
Lage zu verstärken, dann gäbe es auch keine Garantie für die Juden.
Theologisch haben die Juden den Fehler gemacht, daß sie ihre eigene
Geschichte nicht so haben interpretieren können, daß sie auch für
Mohammed sinnvoll wurde. Statt dessen haben sie sich auf ihre
eigene Gruppe beschränkt. In unseren eigenen Tagen geht diese

Auseinandersetzung auf einen noch nicht erlebten Tiefpunkt zu.
Unter vielen Faktoren politischer, wirtschaftlicher und

militärischer Art spricht auch das religiöse Bewußtsein ein wichtiges Wort
mit - besonders in der arabischen Welt, wo die verurteilenden Texte
des Korans lebhaft zitiert werden. Was könnte noch getan werden,
um das drohende Unheil zu umgehen? Wir sollten vielleicht die
Mohammedaner bitten, auch die koranischen Texte in Erwägung zu
ziehen, die von Israel als Offenbarungsvolk sprechen, und die Juden
auffordern, zum Ausdruck zu bringen, daß der Segen Abrahams
auch universelle und d.h. auch für die Araber Bedeutung hat. Von
den Christen wird dann erwartet werden, daß sie die Botschaft der
Versöhnung so gestalten, daß Juden und Mohammedaner die
Möglichkeit zu einem neuen Frieden finden.

203


	Mohammed und die Juden im Koran : der religiöse Hintergrund des Nah-Ost-Konflikts

