
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Die christlich-jüdische Auseinandersetzung um das Alte Testament in
hermeneutischer Sicht

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE CHRISTLICH-JÜDISCHE
AUSEINANDERSETZUNG UM DAS ALTE

TESTAMENT IN HERMENEUTISCHER SICHT

Von Herbert Schmid, Kaiserslautern

Vorbemerkung

Die folgenden Ausführungen basieren auf einer vierstündigen
Vorlesung über das Thema «Das Alte Testament im christlichjüdischen

Glaubensgespräch». Die Änderung des Themas hat
verschiedene Gründe. Der Gegenstand der Untersuchung ist fast
unermeßlich, zum Teil wenig erforscht. Infolgedessen muß der
Verfasser, nachdem er wiederholt um die Veröffentlichung der Vorträge
gebeten wurde, «Mut zur Lücke» haben, oder - wie man sich heute
didaktisch ausdrückt - er muß «exemplarisch» vorgehen. Dabei ist
es durchaus möglich, daß es repräsentativere Beispiele als die
gewählten gibt. Der Judaist möge dies entschuldigen. Um aus den
multa der Exempel möglichst ein multum - oder minimum? - an
Kontinuität zu bieten, soll das Ganze in hermeneutischer Sicht
dargestellt werden. Damit bleiben die folgenden Studien weit hinter der

berechtigten und notwendigen Forderung H. Donners1 zurück, der
eine Ergänzung der Entstehungsgeschichte des Alten Testaments
durch seine Wirkungs- oder Nachgeschichte im Judentum, Christentum

und Islam für unausweichlich hält. H. Donner sagt mit Recht :

«Theologie ist Wissenschaft vom Christentum, und sofern das Alte
Testament christliche Relevanz hat, gehört seine Nachgeschichte zu
den Aufgaben der Theologie und damit auch in den Interessen- und
Aufgabenbereich des Alttestamentiers2.» Schwer zu bestimmen ist

1 Das Problem des Alten Testaments in der christlichen Theologie,
Festschrift W. Trillhaas, 1968, 37-51. H. Donner gibt neu heraus: L. Diestel,
Geschichte des Alten Testaments in der christlichen Kirche, 1869; themagemäß

spielt hier die Synagoge eine geringe Rolle.
2 A.a.O. 48.

129



allerdings, inwieweit das Alte Testament christliche Relevanz hat.
Als kanonisches Buch sollte es im ganzen relevant sein. Im übrigen
dürfte damit dem konventionellen Alttestamentier eine schwere
Bürde auferlegt worden sein. Es bleibt zu hoffen, daß ihm Judaist
und Islamist, Kirchengeschichtler und Dogmatiker entgegenkommen,

eben alle, in deren Forschungsbereich sich das Alte Testament
besonders ausgewirkt hat. Da die Nachwirkung dieser Heiligen
Schrift im jüdischen und christlichen Bereich mit ihrer «Kanonisierung»

zusammenhängt - oder die «Kanonisierung» eine Folge der
religiösen und soziologischen Wirkung der betreffenden Schriften
ist -, soll zunächst auf die Kanonsbildung kurz eingegangen werden.

§ 1. Die Kanonisierung des Alten Testaments3

Im christlichen Bereich gilt das Alte Testament in seiner auf die
griechische Übersetzung der Septuaginta zurückgehenden Dreiteilung

in Geschichtsbücher, Lehr- oder poetische Bücher und prophetische

Bücher4 mit oder ohne Apokryphen5 als kanonisch. Prinzipiell

haben die einzelnen Schriften einen gleichen kanonischen
Stellenwert, wenn auch oft in Vergangenheit und Gegenwart
Prophetenbücher und Psalmen höher, dagegen die Bücher Esther und Esra-
Nehemia weniger hoch eingeschätzt werden. Im Judentum ist vor
allem die Thora verbindlich; die «vorderen» (Jos., Ri., 1-2 Sam.,
1-2 Kön.) und «hinteren» Propheten (Jes., Jer., Ez., die zwölf kleinen

Propheten) und die Schriften (Ruth, 1-2 Chron., Esra und Neh.,
Esth., Hiob, Ps., Spr., Pred., H. L., Klag., Dan.) stellen quasi

3 Verwiesen sei auf die entsprechenden Abschnitte in den Einleitungen in
das Alte Testament, zuletzt O. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament,
1969, 315ff. (Lit.)

4 Siehe J. C. H. Lebram, Aspekte der alttestamentlichen Kanonsbildung,
VT 18 (1968), 173ff.

5 Nach einem Beschluß des Konzils von Trient aus dem Jahre 1546 gehören

zur Vulgata Weisheit Salomos, Sirach, Tobit, Judith, 1-2 Makkabäer.
Luther sieht in den Apokryphen «Bücher, so der heiligen Schrift nicht
gleichgehalten und doch gut und nützlich zu lesen sind». Siehe G. Fohrer, Einleitung

in das Alte Testament, 196510, 536ff.

130



einen Kommentar zu den fünf Büchern Mose dar. Ihre Autorität ist
sozusagen vom Pentateuch abgeleitet.

Diese Vorrangstellung der fünf Bücher Mose ist nicht verwunderlich,

enthalten sie doch beginnend mit der Schöpfung die Vor-
und Frühgeschichte des eigenen Volkes, seine theologische
Existenzbegründung in der Verheißung der Nachkommenschaft an Abraham,

und seinen Anspruch auf das von Gott gelobte Land. Eingebettet

in die Erzählungen sind Verpflichtungen auf die Worte
Jahwes, die in einzigartiger Weise unter anderem den Fremdkult
und das Kultbild verbieten6 (Ex. 24, 3ff. ; Ex. 34, 10ff. ; Dtn. 28,69 ;

vgl. Jos. 24; 2 Ivön. 23; Esra 7ff. und Neh. Sff.). Weitere Verbote,
Gebote und «Gesetze» traten hinzu. Der Kult wurde eingesetzt.
Dieser Wachstumsprozeß ist im einzelnen schwer feststellbar. Als
sicher gilt weithin, daß der josianischen Reform im Jahre 622

(2 Kön. 22f.) das «Ur-Deuteronomium» zugrundelag; dagegen
gehen die Meinungen auseinander in der Beantwortung der Frage,
ob das «Gesetz des Himmelsgottes» in der HandEsras (Esra 7), der
im Jahre 458 nach Jerusalem kam, aus dem Deuteronomium, der
Priesterschrift oder dem Gesamtpentateuch bestand7. Erwägenswert

erscheint die Frage, ob schon in der ausgehenden Königszeit
eine Konkurrenz zwischen der levitischen, von Hosea (Kap. 4 und
8) bezeugten Thora, dem späteren Deuteronomium, und der zado-
kitischen Priesterschrift - wurde sie im Tempel von Hilkia «gefunden»

(2 Kön. 22)? - bestand. Diese Antithese zur Zeit des ersten
Tempels hätte dann unter dem Druck der Ereignisse und Verhältnisse

in der Zeit des zweiten Tempels zur Synthese, zur Entstehung
des vom persischen Hof genehmigten Pentateuchs geführt, den
auch die Samaritaner als verbindlich anerkannten. Eine Ansetzung
des Pentateuchs in die Zeit nach Esra und Nehemia stößt meines
Erachtens auf erhebliche chronologische Schwierigkeiten. Gewiß ist
die von Josephus (Contra Apionem I, 8) und in 4 Esra 14, 18ff.
bezeugte jüdische Tradition, wonach das gesamte Alte Testament in der
Zeit Esras abgeschlossen worden sein soll, nicht richtig, wenn man

6 Siehe meinen Aufsatz «Gottesbild. Gottesschau und Theophanie», Jud.
23 (1967), 241-254.

7 Siehe TJ. Kellermann, Erwägungen zum Esragesetz, ZAW 80 (1968),
373 ff.

131



bedenkt, daß etwa das Buch Daniel in der Zeit des Antiochus IV.
Epiphanes um 164 entstanden ist. Schränkt man diese Aussage auf
die fünf Bücher Mose ein, so dürfte der historische Kern ermittelt
sein. Oder spricht im Text des Pentateuchs etwas für eine spätere
Ansetzung

In der sogenannten deuteronomistischen Schule erkannte man,
daß der Ungehorsam gegenüber der Thora und gegenüber den
Gerichtspropheten zur Katastrophe geführt hat. Das Gottesgericht
rehabilitierte die Unheilspropheten. Einen Wendepunkt stellt
Jeremia selbst dar, der als Bote des Gerichts leiden mußte (Jer. 19,

1-20, 6; 26; 28). Der Gang der Ereignisse hat die Wahrheit seiner
Botschaft erwiesen (44, 28). Nimmt man für das Buch Jeremia eine
höfische Bearbeitung, deren erster Exponent Baruch selbst war,
und eine deuteronomistische Redaktion an8, dann stimmen beide
Kreise dahingehend überein, daß der Gehorsam gegenüber Propheten

und Thora einen Weg in die Zukunft eröffnet (Jer. 7 und 26).
So dienen - grob gesprochen — die Redaktionen des Gesetzes und der
Propheten ihrer Aktualisierung und ihrer Verbindlich-Erklärung.
Die Erforschung der Redaktionsgeschichte, auch die Frage nach
den jeweils dahinter stehenden Kreisen, und die damit zusammenhängende

Kanonsbildung ist eine wichtige Aufgabe der alttesta-
mentlichen Wissenschaft.

In apokalyptischen Zirkeln genossen die prophetischen Schriften

eine absolute Verbindlichkeit. Sie mußten aber neu interpretiert
werden. Der Apokalyptiker stellt durch die Vermittlung des Engels
Gabriel geradezu einen zweiten Schriftsinn fest, wenn er die 70 Jahre
der Verwüstung durch die Babylonier (Jer. 25, 22f. ; 29, 10) als 70

Jahrwochen (das heißt 490 Jahre) bis zum Ende deutet (Dan. 9).
Die Propheten enthüllen die Zukunft, wie Mose und die Geschichtsbücher

die vorderen Propheten der hebräischen Bibel) die
Vergangenheit erkennen lassen. Für die alltägliche Gegenwart sind die
Worte der Weisen, die sogenannten Lehrbücher oder poetischen
Bücher richtungweisend. Nach J. C. H. Lebram9 gibt es neben dem

8 Zur Problematik siehe O. Kaiser a.a.O., 184ff. Zur deuteronomistischen
Redaktion des Amosbuches siehe W. H. Schmidt, ZAW 77 (1965), 168-193.

9 Siehe Anm. 4.

132



«nomistischen» Aspekt der Kanonsbildung noch den «weisheitlich-
apokalyptischen», der verbindliche Schriften für die Vergangenheit
(die Geschichtsbücher), für die Gegenwart (die Lehrbücher) und für
die Zukunft (die Propheten) kennt, ein Prinzip, das sich auf die
Gliederung des Alten Testaments in der Septuaginta und der in
dieser Hinsicht abhängigen Übersetzungen ausgewirkt hat.

Die Abgrenzung der Lehrbücher oder der «Schriften», wie sie im
hebräischen Alten Testament genannt werden, hat am längsten
gedauert. Im Neuen Testament, Lk. 24, 44, werden die drei Teile der
hebräischen Bibel als Thora (Nomos), Propheten und Psalmen
gekennzeichnet, wobei der dritte Terminus als pars pro toto für die
«Schriften» (vgl. Lk. 24, 27) steht. Weitverbreitet ist die Meinung,
die sogenannte Synode von Jamnia habe gegen Ende des 1.

Jahrhunderts n.Chr. den Kanon des Alten Testaments geschaffen. Mit
J. P. Lewis10 ist festzuhalten, daß es dort weder eine Synode noch
eine Kanonsdebatte gegeben hat. Umstritten war lediglich, ob
die «Schriften» Hoheslied und Prediger Salomo «die Hände
verunreinigen», also heilige Schriften seien.

Von Bedeutung ist, daß die juden- und die immer größer
werdende heidenchristliche Kirche den jüdischen Kanon in seiner
hebräischen und griechischen Form übernommen haben. Der Kanon
der Synagoge wurde heilige Schrift der Christen, die aus der Synagoge

ausgestoßen oder von ihr verurteilt wurden. In das Achtzehngebet

wurde folgender Spruch gegen die Judenchristen aufgenommen:

«Den Abtrünnigen bleibe keine Hoffnung und das hochmütige
Reich möge bald und in unseren Tagen verderben. Die Nazaräer
und die Minim Häretiker) mögen in einem Augenblick zugrundegehen.

Ausgelöscht sollen sie sein aus dem Buch des Lebens und
nicht seien sie gezählt unter die Gerechten. Sei gelobt, o Ewiger,
der du die Hochmütigen erniedrigst!» Weitere Autoritäten, letzte
Autoritäten der Christen waren der «Herr» und die «Apostel» und
mit der Zeit das Neue Testament. Aus diesem Umstand ergeben sich
eine Reihe von Problemen und Fragen: Hat die heidenchristliche
Kirche den synagogalen Kanon usurpiert? Mit welchem Recht
beruft sich die Kirche auf das Alte Testament Wie ist der synagogale

10 What do we mean by Jabneh JBL 32 (1964), 125ff.

133



Kanon zu verstehen? Es ist von vorneherein klar, daß das
Selbstverständnis der beiden Gemeinschaften, Synagoge und Kirche, her-
meneutisch zum Tragen kam. Die soziologische Sicht läßt sich auch
aus der Hermeneutik nicht ausklammern.

Die Kirche hat nicht nur den synagogalen Kanon übernommen,
sie hat auch die jüdische Theorie von der Entstehung des Kanons
akzeptiert: Nach Josephus (Contra Apionem I, 8) haben die Juden
22 Bücher gemäß der Zahl der hebräischen Buchstaben, wobei die
Samuel- und Königebücher, Richter und Ruth, Jeremia und Klagelieder,

und das Zwölfprophetenbuch je als ein Buch gelten; ihre
Zahl steht endgültig fest, sie sind dinghaft heilig und unantastbar
und stammen von inspirierten Männern aus der Zeit von Mose bis
Artaxerxes I. (465-424), also von Mose bis Esra. 4 Esra 14, 18 ff.
besagt, daß Esra die im Exil vernichteten Schriften fünf Gehilfen
in 40 Tagen diktiert habe: 24 kanonische Schriften (im Gegensatz
zur obigen Belegstelle werden hier Ruth und Klagelieder als
getrennte Bücher gezählt) und 70 Bücher für die Weisen, womit
Apokalypsen gemeint sind. In der Reformationszeit vermittelte
Elias Levita diese Auffassung der Kirche. Esra und die Männer der
großen Synagoge, die in der Sukzession von Mose, Josua, den
Ältesten und Propheten stünden, hätten die 24 Bücher vereinigt
und dreigeteilt.

§ 2. Das Verständnis des Alten Testaments im Neuen Testament11

Das nachbiblische Judentum verstand sich mit Eug und Recht
als Fortsetzung des biblischen Israel und des Erühjudentums; dieses

Verständnis stand auch den Judenchristen zu. Aber auch die immer
stärker werdende heidenchristliche Kirche beanspruchte das Gottes-

11 Siehe zu den folgenden Ausführungen F. Hesse, Das Alte Testament als
Buch der Kirche, 1966, und neuerdings K. Schwarzwäller, Das Verhältnis
Altes Testament-Neues Testament im Lichte der gegenwärtigen
Bestimmungen, Ev. Theol. 29 (1969), 281ff. Eine Klärung des Verhältnisses von
Altem und Neuem Testament klärt noch nicht die Relation von Synagoge
und Kirche in Geschichte und Gegenwart. Siehe K. H. Rengstorf und S. von
Kortzflcisch, Kirche und Synagoge, 1968, 23ff., auch H. W. Bartsch, Urge-
meinde und Israel, 1968.

134



volk in der Nachfolge Israels zu sein. Sie sei das «Israel Gottes»
(Gal. 6, 16; vgl. 1 Cor. 10, 18; Rom. 9, 6). Dieses Bewußtsein zeigt
sich sozusagen statistisch darin, daß das Neue Testament zahlreiche
Zitate aus dem Alten enthält; nur in Titus, Judas und 1-3 Johannes
finden sich keine derartigen Belege. Die Offenbarung Johannis
spielt häufig auf das Alte Testament an. Der Vollständigkeit wegen
ist hinzuzufügen, daß auch außerkanonische Schriften zitiert werden
(Joh. 7,38; 1 Cor. 2,9; Jak. 4,5; Jud. 14f.; vgl. Apg. 17,28),
was wiederum Indiz für ein neues Selbstverständnis ist.

Das Neue Testament selbst - eine historisch-kritische
Untersuchung kann hier nicht geboten werden12 - führt das neue theologische

Selbstbewußtsein auf Jesus zurück: In der sogenannten
Antrittspredigt in der Synagoge von Nazareth zitiert Jesus Jes.61,
If. mit den Worten «Der Geist des Herrn ist bei mir, darum weil er
mich gesalbt hat, zu verkündigen das Evangelium den Armen; er
hat mich gesandt, zu predigen den Gefangenen, daß sie los sein

sollen, und den Blinden, daß sie sehend werden, und den Zerschlagenen,

daß sie frei und ledig sein sollen, zu verkündigen das Gnadenjahr

des Herrn», und fügt hinzu: «Heute ist dies Wort der Schrift
erfüllt vor euren Ohren» (Lk. 4, 16ff.). Ein ähnliches eschatologi-
sches Bewußtsein kommt in Mt. 11, 2ff. zum Ausdruck: Der von
Herodes Antipas inhaftierte Johannes sendet (von der Festung
Machärus östlich des Toten Meeres aus) eigene Jünger zu Jesus und
läßt ihn fragen: «Bist du, der da kommen soll, oder sollen wir eines
anderen warten?» Jesus verweist auf das, was die Johannesjünger
hören und sehen und spielt damit auf die endzeitlich verstandenen
Werke in Jes. 35, 5f. und 61, 1 an («Blinde sehen und Lahme gehen

Taube hören und Armen wird das Evangelium gepredigt »).

Jesus sieht in Johannes dem Täufer funktional den wiedergekommenen

Elia (Mt. 11, 14; vgl. Mal. 4, 5). Ein eschatologisches
Selbstverständnis ist nicht nur im Neuen Testament bezeugt. Es findet

sich auch in Texten von Qumran13. Meines Erachtens läßt

12 Nachträglich wurde ich aufmerksam auf K. Niederwimmer, Jesus,
1968, der meines Erachtens mit Recht von einer «Neueinstellung des
Bewußtseins» (S. 51) spricht.

13 Siehe F. F. Bruce, New Testament Studies 2, 176ff. («Qumran and

Early Christianity»).

135



sich aus Mk. 1, 2f. schließen, daß schon im Johanneskreis aufgrund
von Jes. 40, 3 (vgl. auch Ex. 23, 20 und Mal. 3, 1) der Täufer als der
«Rufer in der Wüste» verstanden wurde. Jesus führte größere
Hoheitstitel14: er ist der Messias-Christos (Mk. 8, 27ff.), der Menschensohn

(Mk. 8, 38), der Sohn des Hochgelobten (Mk. 14, 6). Paulus
bezeichnete ihn als den Kyrios Herrn : Der Herr ist der Geist
(2 Cor. 3, 17). Aus diesem Zitat ist zu ersehen, daß zu dem eschatolo-

gischen Verständnis ein geistlich-pneumatisches hinzutrat: Der
Erhöhte ist das Pneuma der Geist.

Das eschatologische und pneumatische Selbstbewußtsein und
Verständnis wirkte sich hermeneutisch aus. Die für die christliche
Schriftauslegung weithin maßgebende Stelle findet sich in 2 Cor. 3,

12ff. : «Weil wir nun solche Hoffnung haben, sind wir voll großer
Zuversicht und tun nicht wie Mose, der die Decke vor sein Angesicht

hing, damit die Kinder Israel nicht sehen sollten das Ende
dessen, was da aufhört (vgl. Ex. 34, 29ff.). Aber ihre Sinne wurden
verstockt. Denn bis auf den heutigen Tag bleibt diese Decke unauf-
gedeckt über dem alten Testament, wenn sie es lesen, weil sie nur in
Christus abgetan wird. Doch bis auf den heutigen Tag, wenn Mose

gelesen wird, hängt die Decke vor ihrem Herzen. Wenn Israel aber
sich bekehrt zu dem Herrn, so wird die Decke abgetan. Der Herr ist
der Geist; wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit. Nun aber

spiegelt sich bei uns allen die Herrlichkeit des Herrn in unserem
aufgedeckten Angesicht, und wir werden verklärt in sein Bild von
einer Herrlichkeit zur andern von dem Herrn, der der Geist ist.»
Drei Aussagen des Apostels sind in unserem Zusammenhang wichtig:

1. Bei der synagogalen Lesung liegt eine Decke über dem Alten
Testament, bzw. ein Decke vor dem (verstockten) Herzen der
Juden ;

2. nur in Christus wird diese das Verständnis verhindernde Decke

abgetan ;

3. im aufgedeckten Angesicht der Christen spiegelt sich die
Herrlichkeit des Herrn wider, in dessen Bild sie von dem Herrn, der
der Geist ist, verklärt werden.

14 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel, FRLANT 83, 1963.

136



Die beiden ersten Aussagen sind eindeutig. Von der Synagoge
werden sie als anmaßend empfunden, für die Christen bedeuteten
sie oft einen Freibrief für eine nicht mehr buchstäbliche Auslegung.
Beachtet will aber sein, daß nach Paulus der Herr, der der Geist ist,
nicht nur die Interpretationsfähigkeit der Christen beeinflußt,
sondern sie in neue Menschen verwandelt, was für alle feststellbar sein
sollte. So sind die Gemeindeglieder in Korinth ein «Brief Christi»,
wobei der «Geist des lebendigen Gottes» in «fleischerne Tafeln des

Herzens» (vgl. Jer. 31, 31 ff.) geschrieben habe (2 Cor. 3, 1-3). In
den folgenden Abschnitten (v. 4-6 und 7-11) wirft Paulus das

Problem von «Geist» und «Buchstaben» auf: Die Verkündiger des

Evangeliums sind Diener des Geistes, nicht des Buchstabens.
«Denn der Buchstabe tötet, aber der Geist macht lebendig» (v. 6).
Die Relation von Buchstaben und Geist läßt sich im Sinne des

Apostels heilsökonomiscb, sukzessive, aber auch hermeneutisch
verstehen. Auf die Zeit des «Gesetzes» (Rom. 7, 1-6), das - wiewohl
Buchstabe - so doch «geistlich» (Rom. 7, 14) und ein Pädagoge auf
Christus ist (Gal. 3, 24), folgt die Zeit des Herrn, der der Geist ist.
Das Prinzip «Buchstabe und Geist» wird auf den alttestamentlichen
Text angewendet und dabei ein buchstäblich-wörtlicher (sensus

literalis) und ein übertragener, geistlicher Sinn (sensus spiritualis)
unterschieden. Aus dem zweiten Schriftsinn entwickelte sich ein
dritter und vierter. Littera gestala docet, quid credas allegoria,
moralis quid agas, quo tendas anagogia.

Im großen und ganzen lassen sich im Neuen Testament drei
Erklärungsweisen alttestamentlicher Texte aufzeigen. Es wäre sicherlich

verkehrt, hierin die Folgen einer mehr oder weniger ausgeprägten

Methodenlehre zu sehen. Grundlegend ist das eschatologisch-
pneumatische Bewußtsein der Evangelisten und Apostel. Bestehende

hermeneutische Regeln der damaligen Zeit kamen ihnen zu
Hilfe.

1. Das Schema Weissagung oder Verheißung und Erfüllung. Es
findet sich schon im Alten Testament, wenn etwa gesagt wird, daß
die von Mose verheißene Landnahme erfüllt sei (Jos. 21, 45; 23, 14;
1 Kön. 8, 56), oder wenn Deuterojesaja in Kyros den Hirten und
Messias Gottes sieht (Jes. 44f.). Nach Matthäus erfüllt sich mit der

137



Jungfrauengeburt Christi das Wort Jes. 7, 14, das nur in der
griechischen Übersetzung ausdrücklich von einer Jungfrau (parthenos)
spricht (Mt. 1, 22f.). Philippus bezieht nach Apg. 8, 32ff. die Aussagen

über den Gottesknecht in Jes. 53, 7f. auf das Evangelium von
Jesus. Das Wort vom Menschensohn in Mk. 8, 38 greift meines
Erachtens Dan. 7 auf. Im übrigen ist auffallend, daß von den messia-
nischen Texten im engeren Sinn nur Mi. 5, 1 im Neuen Testament
auf das Christusgeschehen bezogen wird (Mt. 2, 5f.). Paulus ist der

grundsätzlichen Meinung, daß in Christus das Ja auf die vielen
Verheißungen Gottes gegeben ist (2 Cor. 1, 20).

2. Die Allegorese. Die literarische Gattung der Allegorie erfordert
eine entsprechende Erklärung. So sind die Träume Josephs oder des

Pharao (Gen. 37; 41) Zug um Zug zu übertragen. Problematisch
wird diese Methode bei einem nicht-allegorischen Text. Als Beispiel
möge Gal. 4, 22ff. dienen. Abraham hatte zwei Söhne, Ismael von
der (Unfreien) Sklavin Hagar, und Isaak von der Freien Sara.
«Aber der von der Sklavin ist nach dem Fleisch erzeugt worden,
der von der Freien aber durch die Verheißung. Das bedeutet alle-

gorisiert: diese nämlich sind zwei Bündnisse, das eine vom Berg
Sinai, der zur Knechtschaft gebiert, das ist Hagar.» Wie Hagar eine

Allegorie für den sogenannten alten Bund ist, so Sara eine für den

neuen, für das «obere, freie Jerusalem». Ein weiteres instruktives
Exempel für Allegorese findet sich in 1 Cor. 9, 915.

3. Die typologische Deutung. Sie setzt ein Entsprechungsverhältnis
von oben und unten, Vergangenheit und Gegenwart oder

Zukunft voraus. So ist die himmlische Stiftshütte Prototyp der
irdischen (Ex. 25, 9, 40; 26, 30); dem Exodus und der Verpflichtung
(«Bund») der Vergangenheit entsprechen ein neuer Auszug (Hos. 11)

und eine neue Verpflichtung (Jer. 31, 31 ff.). Die neutestamentliche
Typologie hat meist das Schema von Verheißung und Erfüllung im
eschatologischen Sinn zur Voraussetzung. So ist Adam «Typ des

zukünftigen» Menschen, nämlich Christi (Rom. 5, 14). Das verderbliche

Wasser der Sintflut, durch das in der Arche acht Seelen hin-

15 Allegoresen enthält auch der nachbiblische Barnabasbrief.

138



durchgerettet wurden, ist Antityp auf das rettende Taufwasser
(1 Petr. 3, 20f.). Die Entsprechung von oben und unten, zugleich
in einem eschatologischen Sinn (vgl. Hebr. 10, 1) spielt im Hebräerbrief

eine Rolle, zum Beispiel ist Christus der himmlische
Hohepriester (4, 14 ff.).

Philologisch gesehen erhebt sich die kritische Frage, ob die

Nichtbeachtung des Wortsinnes, den die typologische Erklärung

wahren will, vor allem durch die Allegorese nicht auf eine

Aufhebung des Alten Testaments hinausläuft. Schon im 3.

Jahrhundert wandte sich Nepos gegen die Allegoristen. Aber auch das

Schema Weissagung bzw. Verheißung und Erfüllung birgt in sich
die Gefahr, daß der alttestamentliche Text im Sinne der Erfüllung
umgedeutet und die Umdeutung selbst gar nicht mehr erfaßt wird.

§ 3. Das Alte Testament in der christlich-jüdischen Auseinandersetzung
der alten Kirche16

Zunächst soll auf Marcion eingegangen werden, der um die Mitte
des 2.Jahrhunderts n.Chr. das Alte Testament radikal abgelehnt
hat. Wenn A. von Harnack17 Recht hat, dann verwarf Marcion das

Alte Testament samt seinem Gott nicht aus einer gnostischen
Materie- und Leibfeindlichkeit heraus, sondern um des Evangeliums

16 Hier kann nicht auf die Ursprünge der rabbinisehen Schriftauslegung
und ihrer hermeneutischen Regeln an sich eingegangen werden. Siehe dazu
F. Maaß, Von den Ursprüngen rabbiniseher Schriftauslegung, ZThK 52

(1955), 129ff., und dazu E. Fascher, Jos. 53 in christlicher und jüdischer Sicht,
1958 (bes. S. 5); I. L. Seeligmann, Voraussetzungen der Midrasch-Exegese,
SVT 1 (1953), 150ff. Einen Überblick über die jüdische Exegese bietet W.
Bacher in J. Winter — A. Wünsche, Die jüdische Literatur seit Abschluß des

Kanons II, 1894, 239ff.
17 Das Evangelium vom fremden Gott, 19242. Meines Erachtens war das

Evangelium das Motiv, der gnostische Dualismus das Koordinatensystem
des Marcionismus, der nach meiner Erfahrung auch noch im heutigen christlichen

Denken eine Rolle spielt, selbst wenn der Name Marcion gar nicht
bekannt ist. Anders K. H. Rengstorf in: Kirche und Synagoge, 1968, 66. Bei

von Harnack selbst läßt sich eine - kritische - Begeisterung für Marcion
nicht absprechen; siehe dazu H. Schmid, Das hermeneutische Problem des

Alten Testaments, Einheit des Geistes, 1964, 57f.

139



willen, das er in dem von ihm gebildeten neutestamentlichen Kanon
von echten Paulusbriefen und einem «gereinigten» Lukasevangelium
- vielleicht handelt es sich hier um die erste neutestamentliche
Kanonbildung überhaupt - bezeugt fand. Jesus, doketisch
verstanden, ist der Sohn und die einzige Offenbarung (Lk. 10, 22) eines
fremden Gottes der Liebe, des Geistes und der Erlösung. Obwohl
sich Marcion gegen allegorische und typologische Erklärung der
Schrift wandte, interpretierte er Lk. 6, 43 allegorisch: Der gute
Baum ist der gute Gott und Vater Jesu Christi, der faule Baum ist
der gerechte Gott der Vergeltung, der Judengott des Alten
Testaments. Der aus den Werken erkennbare Schöpfergott hat die miserable

Welt mit ihrem Ungeziefer und dem unvollkommenen
Menschen geschaffen, der im Fleisch lebt, dessen Entstehung,
Fortpflanzung und Verwesung ekelhaft sind. Dieser Gott straft durch
Übel, ist hart und blutgierig, sucht die Sünden der Väter an den
Kindern bis ins dritte und vierte Glied heim, verstockt Menschen
und gönnt ihnen aus Neid nicht den Baum des Lebens. Er ist
parteiisch ganz für Israel eingenommen, dem schlimmsten der Völker.

Selbst wenn das Alte Testament Trost, Verheißung und Erlösung

enthält, so sind diese Heilsgüter rein irdisch. Das Alte Testament

ist Gesetz. Sein Gott, dessen Sohn der jüdische Messias und
Antichrist ist, kennt den guten Gott überhaupt nicht. Aus dieser
Unkenntnis heraus hat er Jesus ans Kreuz gebracht, der damit die
Seinen, das heißt alle, die sich wie Kam, die Sodomiten, Ägypter
und sonstige Heiden nicht für gerecht halten, vom Gott des Alten
Testaments erkauft hat. Materie und Fleisch sind erlösungsunfähig.

Wenn Himmel und Erde vergehen, vergeht auch der
Schöpfergott samt den Gerechten wie Abel, Henoch, Noah, Abraham und
Mose, die sich nicht erlösen ließen. Der gute Gott, der nicht richtet,
wird dann alles in allen sein. Das Evangelium kann nicht in das Alte
Testament hineininterpretiert werden; man würde damit neuen
Wein in alte Schläuche gießen.

Die Kirche lehnte den Marcionismus ab. Das Alte Testament war
eine Waffe gegen jede Art von Gnosis, wenn es freilich auch gnostisch
interpretiert werden konnte18, gegen Dualismus, Schöpfungs- und

18 So im Brief des Gnostikers Ptolemäus an die Christin Flora (2. Jh.),
nach dem die Thora zum Teil von dem gerechten, zwischen dem guten Gott

140



Leibfeindlichkeit. Bemerkenswert ist bei Marcion die Koppelung
von Ablehnung des Alten Testaments und Judenfeindschaft. Gegen
Ende des 4. Jahrhunderts fand der neutestamentliche Kanon, wie er
heute vorliegt, allgemeine Anerkennung. Das Alte Testament wurde
in der griechisch sprechenden Kirche in Form der Septuaginta
benützt, in der lateinisch sprechenden Westkirche - wie auch das

Neue Testament - in Form lateinischer Übersetzungen. Hieronymus,

auf den die Vulgata19 (mit den Apokryphen Weish., Sir.,
Tob., Jud., 1-2 Makk.)20 zurückgeht, hatte sich um 400 vergeblich
für die «hebraica Veritas », für die Anerkennung nur des hebräischen
Alten Testaments eingesetzt. Wegen des Ansehens, das die Septuaginta

in der Kirche genoß, und natürlich auch wegen Mängel in der
Übersetzung, verwarf die Synagoge diese griechische Übersetzung.
Im Judentum kamen Targume, umschreibende Übersetzungen
ins Aramäische, in Gebrauch. Der Targum des Onkelos (um 200

n.Chr.) erlangte in der babylonischen Gola und darüberhinaus
geradezu eine offizielle Anerkennung.

Infolge der Verwerfung der Septuaginta traten für die griechisch
sprechenden Juden wortgetreue Übersetzungen an ihre Stelle21.

Auf christlicher Seite machte sich vor allem Origenes (gestorben
254) textkritisch verdient, indem er eine Ausgabe des Alten Testaments

besorgte, bei der sechs Spalten nebeneinander den hebräischen

Text, eine Transkription in griechische Buchstaben, die
Übersetzungen des Aquila, des Symmachus, der Septuaginta und

und den Teufel stehenden Gott, von Mose und von den Ältesten stammt.
Auch der göttliche Teil besteht aus dreierlei: dem Dekalog, dem reinen
Gesetz; dem mit Unrecht verbundenen Gesetz der Vergeltung (zum Beispiel
Auge um Auge, Zahn um Zahn..., Lev. 24, 20) und dem Opfer- und Kultgesetz,

das symbolischen Wert hat und typologisch auf Christus hinweist
(Epiphanius, Panairion 33, 3-7).

19 Das Tridentinische Konzil erkannte sie 1546 als autoritativ an; 1590

entstand die Ausgabe der Vulgata Sixtina, 1592 die der Clementina.
20 In der orthodoxen Kirche wurde der maßgebende hebräische Kanon

durch die Synode von Jerusalem 1672 um die apokryphen Bücher Weisheit
Salomos, Jesus Sirach, Tobit und Judith erweitert.

21 Wortgetreue Übertragungen stellen die jüdischen Übersetzungen des

Aquila und Theodotion aus dem 2. und des Symmachus aus dem Beginn des

3. Jahrhunderts dar.

141



des Theodotion boten. Durch philologische Zeichen wurden
Unterschiede gekennzeichnet. Die Septuaginta sollte wegen und für die
Juden, die «Freunde des Buchstabens» und ein «fleischliches Volk»
seien, an das hebräische Original angeglichen werden. Der Schriftsinn

(sensus literalis) galt geradezu als «sensus Judaicus». Auf die
Hermeneutik des Origenes ist noch zurückzukommen. Absolut
falsch wäre die Meinung, im rabbinischen Judentum hätte es
ausschließlich Schrifterklärung im Literalsinn gegeben. Dies soll durch
eine Reihe von Beispielen belegt werden22:

1. Die Allegorese. Allgemein bekannt ist die allegorische Erklärung

des Hohenliedes, wobei der Bräutigam mit Gott und die Braut
mit dem Volk Israel gleichgesetzt wird. L. Baeck23 zeigt an einem

Beispiel, wie es dabei zu Schwierigkeiten wegen der Mariologie der
Kirche - das Konzil von Ephesus 431 erklärte Maria zur «Gottes-

gebärerin» - kam: Der Vers 3, 11 lautet: «Kommt heraus und
seht, Töchter Zions, den König Salomo mit der Krone, mit der ihn
seine Mutter gekrönt hat am Tage seiner Hochzeit...» Allegorisch
sah man in dem König Gott und in den Töchtern Zions das Volk
Israel. Wer ist dann die Mutter des Königs Gottes Rabbi
Eleasar «erklärte» dem bekannten Rabbi Simon ben Jochai die
Stelle folgendermaßen: Der König, also Gott, nannte Israel nicht
bloß «Tochter» (Ps. 45, 11 allegorisiert), sondern auch «Schwester»

(H. L. 5, 2 allegorisiert) und sogar «Mutter», denn in Jes. 51, 4

steht geschrieben: «merket auf mich, mein Volk, und meine Mutter,
höret auf mich!», wobei zu beachten ist, daß «meine Mutter»
(l'mmj) durch Textänderung aus «Mein Volk» (l'wmj) gewonnen
wurde! Daraufhin habe Rabbi Simon seinem Kollegen auf die
Augenbraue geküßt und versichert: «Wäre ich zu keinem anderen
Zweck als zu diesem in die Welt gekommen, es wäre genug
gewesen!» Hermeneutisch ist zu sagen, daß die exegetische
Selbstbehauptung unter der Voraussetzung einer nicht textgemäßen Allegorese

des Hohenliedes hier - aber nicht nur hier - eine eminente Rolle
spielt.

22 Dabei greife ich absichtlich auf Texte zurück, die zum großen Teil für
Judaica-Leser zugänglich sind.

23 Haggadah and Christian Doctrine, HUCA 23 (1950), 549ff.

142



2. Dicta probantia. Bibelworte, aus dem Zusammenhang gerissen,

dienen als «Beweis» einer Behauptung. Aus einer Diskussion
geht hervor, daß üblicherweise, wenn der Südwind bläst, kein Nordwind

weht und umgekehrt. Aber in der messianischen Zeit, bei der
Rückführung der Verbannten auf Schiffen, schickt Gott einen
Wind, in dem beide vereint sind, denn: «ich will zum Norden sagen :

Gib her! und zum Süden: Halte nicht zurück! ...» (Jes. 43, 6)24.

3. Im Targum Jonathan des Textes vom stellvertretenden Leiden

und Sterben des Gottesknechts (Jes. 52, 13-53, 12) wird
derselbe umgedeutet; der Gottesknecht wird sowohl messianisch als
auch als Verkörperung des Volkes verstanden. Im Aramäischen lautet

Jes. 52, 13f. : «Siehe, mein Knecht, der Messias, wird sich des

Wohlergehens erfreuen ; er wird emporkommen, erhöht und gefestigt
werden (13). Gleichwie das Haus Israel lange Zeit hindurch nach ihm
seufzte, als die Israeliten elend waren mitten unter den Völkern,
werden sie jetzt angesehen sein und hell leuchten in den Augen der
Nationen» (14)25.

4. Unter der Voraussetzung, daß die Schrift eine Einheit ist, werden

widersprüchliche Aussagen harmonisiert. So wurde der
«Menschensohn» «einer wie ein Menschensohn») messianisch verstanden.

Nach Dan. 7, 13 kommt er «mit den Wolken des Himmels»,
nach Sacli. 9, 9 kommt der messianische König «demütig, auf einem
Esel reitend» nach Jerusalem.Rabbi Alexandrai erklärt die
Unausgeglichenheit folgendermaßen: «Wenn (Israel) sich dessen würdig
erweist, dann kommt (der Messias) auf den Wolken des Himmels;
wenn aber nicht, dann (kommt er) demütig, auf einem Esel
reitend'.»26

5. Auch das Schema von Weissagung und Erfüllung findet sich in
rabbinischer Exegese. Wohl in Abwehr apokalyptischer Spekulationen

sagte der Amoräer Hillel: «Israel hat keinen Messias zu er-

24 Judaica 25 (1969), 61.
Judaiea 21 (1965), 101 ff.

26 Judaica 20 (1964), 89.

143



warten, denn es hat die messianische Zeit schon in den Tagen des

Königs Hiskia genossen. Rah Joseph widersprach und wies darauf
hin, daß Hiskia zur Zeit des ersten Tempels gelebt habe, der Prophet
Sacharja aber in der Zeit des zweiten Tempels das Kommen des

Königs angekündigt habe (Sach. 9, 9). Bemerkenswert ist die
zeitgeschichtliche Argumentation, zu der sich Rab Joseph veranlaßt
sah27.

Infolge der christlichen «Usurpation» des Alten Testaments und
des Verständnisses der Kirche als des neuen Gottesvolkes sah sich
das Rabbinat gezwungen, immer stärker den Literalsinn der Schrift
herauszustellen. Die christliche Theologie betonte in ihrem Interesse

den geistlichen Sinn (sensus spiritualis). Origenes arbeitete
textkritisch, allegorisierte aber auch. Die letztere Methode hat bei
ihm im wesentlichen folgende Gründe :

1. Er vertrat die Theorie der Substitution: Die Kirche ist das

neue Israel. Aufgrund der Zerstörung Jerusalems im Jahre 70
argumentierte er geschichtlich-theologisch: «So können wir vertrauensvoll

behaupten, daß die Juden nicht mehr zu ihrer früheren Lage
zurückkehren werden. Haben sie doch das schrecklichste Verbrechen

begangen, indem sie ein Komplott gegen den Erlöser des

Menschengeschlechts in der Stadt in Szene gesetzt haben, wo sie den
überlieferten Gottesdienst feierten als Sinnbild der höchsten Mysterien

(Typologie!). Es war demnach eine Notwendigkeit, daß die
Stadt, in der Jesus seine Passion litt, vollkommener Zerstörung
anheimfiel, daß das jüdische Volk aus seinem Land vertrieben und
andere zur seligen Erwählung berufen wurden» (Contra Celsum

4, 23)28.

2. Hermeneutisch beruft sich Origenes auf 2 Cor. 3, 12ff. (siehe
oben S. 7f): «In dem Glauben, daß die (heiligen) Bücher vom
göttlichen Geiste geschrieben seien, stimmen wir mit ihnen (das heißt
den Juden) überein, in der Auslegung ihres Inhalts aber weichen wir

« Judaica 20 (1964), 82.
28 Schalom 4, Seite 10.

144



von ihnen ab. Wir leben ja auch nicht so wie die Juden, weil wir der
Ansicht sind, daß die buchstäbliche Auslegung der Gesetze den
Sinn der Gesetzgebung nicht erfasse. Wir behaupten, daß, <wenn
Mose gelesen wird, ein Schleier auf ihrem Herzen liege >, weil der
Sinn des mosaischen Gesetzes denen verborgen bleibt, die den durch
Jesus Christus gezeigten Weg nicht wandeln wollen. Wir wissen aber
auch, daß <wenn sich jemand zu dem Herrn bekehrt> - <der Herr
aber ist der Geist) -, er entblößt von <dem Schleier) emit enthülltem
Angesichte) die in den verborgenen Gedanken nach der Schrift
(enthaltene) (Herrlichkeit des Herrn) wie <in einem Spiegel schaut)
und zu seiner eigenen Herrlichkeit an der göttlichen Herrlichkeit
Anteil hat29.»

3. Als Platoniker vertrat Origenes einen zwei- (en phanero - en
apokrypho ; rhetai - noeta) und dreifachen Schriftsinn (Wort, Geist,
übergeschichtliche Wahrheit) entsprechend der Trichotomie des
Menschen (Leib-Seele-Geist) und der Menschenklassen (Einfältige,
Fortgeschrittene, Vollkommene), wobei die Juden als «fleischliches
Volk» und «Freunde des Buchstabens» die Stelle der Einfältigen
einnahmen. Allerdings wandten sich nicht nur die Juden gegen die
Allegorese, auch die in aristotelischer Tradition stehende Schule von
Antiochien beachtete stärker den Literalsinn und vertrat eine mehr
heilsgeschichtlich orientierte, typologische Sicht des Alten
Testaments.

In der Westkirche wurde ebenfalls der zwei- und mehrfache
Schriftsinn gepflegt. Augustin unterschied zwischen Buchstaben
und Geist, zwischen Sache und Zeichen. Die Wörter haben eine

eigentliche und eine übertragene Bedeutung. Wesentlich ist, daß
die Analogie des Glaubens (Rom. 12, 6), die in der régula fidei
(dem Glaubensbekenntnis) definiert ist, in der Interpretation
gewahrt bleibt. Damit wird die Kirche und ihr Glaube eine hermeneu-
tische Beziehungsgröße. Die bisherige Untersuchung zeigte, daß die
Hermeneutik ohnehin einen starken soziologischen Hintergrund hat.
Für Augustin ist «der Jude Träger des Kodex, aufgrund dessen der
Christ glaubt». «Das Neue Testament ist im Alten verborgen, das

29 K. H. Rengstorf und S. von Kortzfleisch a.a.O. 143.

145



Alte wird im Neuen offenbar.» Die nicht an Jesus Christus glaubenden

Juden «sind Zeugen ihrer Ungerechtigkeit und unserer
Wahrheit»30.

Obwohl die Kirche unter Konstantin toleriert und begünstigt
und unter Theodosius Staatskirche wurde und damit ihre Macht
zunahm, hatte zum Beispiel Augustin geradezu eine Angst vor dem
Judaisieren : «Nicht sie werden Christen, sondern uns machen sie zu
Juden. Die Gebräuche der Juden sind für die Christen gefährlich
und todbringend. Wer immer sie beobachtet, stamme er nun aus dem
Judentum oder Heidentum, stürzt dadurch in den Rachen des Teufels.

Das Ende des Gesetzes ist Christus, zur Rechtfertigung jedes
Gläubigen, des Juden so gut wie des Heiden.»31

Sah jüdische Allegorese in Esau-Edom eine Chiffre für Rom,
Byzanz und schließlich für die heidenchristliche Kirche, so drehte
die christliche Interpretation den Spieß herum. Irenaus, Tertullian,
Augustin unter anderen verstanden das Geburtsorakel aus Gen.

25, 23 «der Ältere (Esau, Edom) wird dem Jüngeren (Jakob, Israel)
dienen» so, daß das ältere, ehemalige Gottesvolk der Juden dem

jüngeren, jetzigen Gottesvolk der Christen dienen muß32. Zu
beachten ist, daß es bei diesen Allegoresen nicht bloß um mehr oder

weniger geistreich-aktualisierende Spielereien geht, sondern daß die
christliche Erklärung, weil eben die entsprechende Macht der Kirche

und des Reiches dahinterstand, die rechtlich-soziale Deklassie-

rung der Juden zur Folge hatte. Das Bewußtsein der Kirche, nach
Heiden und Juden das Dritte Geschlecht (tertium genus) zu sein,
wirkte sich sowohl rechtlich-politisch als auch hermeneutisch bei
der Applikation des Alten Testaments aus. Es wird evident, daß die
Hermeneutik nur eine Seite einer geistigen Einstellung einer
Gemeinschaft ist, was freilich nicht ausschließt, daß einzelne einen
anderen Kurs einschlagen oder wenigstens andere Töne anschlagen33.

30 Sehalom 4, Seite 3 f. und 9; weitere instruktive Zitate aus Schriften
Augustins bietet B. Blumenkranz in Rengstorf-von Kortzfleisch a.a.O. 93ff.

31 Sehalom 4, Anm. 40.
32 Sehalom 4, Anm. 21.
33 K. Hruby weist auf eine Aussage des Hieronymus («Auf die [jüdische]

Wurzel sind wir nämlich aufgepfropft. Wir sind die Zweige, sie aber die
Wurzel. Wir müssen daher der Wurzel nicht fluchen, sondern für sie beten»)

146



§ 4. Das Alte Testament in der christlich-jüdischen Auseinander¬

setzung des Mittelalters34

Hauptstreitpunkt durch das ganze Mittelalter hindurch - und
darüber hinaus - ist das christologische und trinitarische Verständnis

des Alten Testaments durch die Kirche. Dies trifft auch bei
gemeinsamen philosophischen Voraussetzungen zu. Eine gewisse
methodische Annäherung zeigte sich in der symbolistischen - zum
Teil mit vierfachem Schriftsinn - Deutung alttestamentlicher Texte
in der Kabbala. Als Repräsentanten jüdischer Schrifterklärung, die
deutlich den Gegensatz zum christlichen Verständnis des Alten
Testaments erkennen lassen, werden im folgenden Saadja ben Joseph
(892-942), Raschi (1040-1105), Ibn Esra (1092-1167) und David
Qimchi (1160-1235) besonders herausgestellt35.

Saadja ben Joseph36, Gaon der Schule von Sura, übersetzte
in Anbetracht der Ausbreitung des Islam das Alte Testament ins
Arabische. Sein Hauptwerk «Buch der Glaubenslehren und
Erkenntnisgründe» stellt eine Apologie des Judentums gegen das
Christentum und den Islam dar ; er wandte sich auch gegen die Ka-
räer. Im VII. Buch (221) macht er im Zusammenhang mit der
Frage nach der Auferstehung folgende hermeneutische Ausführungen:

«Wir Israeliten halten uns stets an den Wortsinn, es sei

denn, daß er zum Widerspruch führt mit der Wahrnehmung (Gen.

und des Augustin hin («Rühmen wir uns nicht mit Hochmut angesichts der
geknickten Zweige. Denken wir vielmehr daran, durch wessen Gnade und
mit welcher Barmherzigkeit wir auf eine derartige Wurzel aufgepfropft
wurden»); siehe Schalom 4, Seite 19.

34 Siehe W. Bacher, Die Bibelexegese der jüdischen Religionsphilosophen
des Mittelalters vor Maimuni, Jahresbericht der Landesrabbinerschule in
Budapest, 1928. Hier werden außer den im folgenden berücksichtigten Exege-
ten noch Salomo ibn Gabirol, Bachja ibn Pakuda, Abraham ben Chija,
Joseph ibn Zaddik, Jehuda Hallevi und Abraham ibn Daud dargestellt. Siehe
auch B. Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages, 1941, bes. S.

121 ff. und 241 ff., und S. W. Baron. A Social and Religious History of the
Jews. 2, 1951 ff., 239ff.

35 Siehe E. I. J. Rosenthal, Jüdische Antwort, in: Kirche und Synagoge 2,

1968, 307ff., bes. 312ff. ; ders., Antichristian Polemic in Medieval Bible
Commentaries, JJS 11, 1960, 115 ff.

36 Siehe W. Bacher a.a.O. Iff.

147



3, 20: Eva ist nicht Mutter alles Lebenden, sondern nur der
Menschen), mit der Vernunft (Dtn. 4, 24: Gott ist nicht Feuer, sondern
seine Strafe wirkt wie Feuer), mit anderen Bibelstellen (Mal. 3, 10:

,prüft mich!' ist einzuschränken wegen Dtn. 6, 16), mit der Tradition

(Dtn. 25, 3: ,40 Schläge' abgerundet auf 39).» Die Bibel ist
demnach eine Einheit; sie gilt als ihr eigener Interpret. Beachtenswert

ist die Bedeutung der Vernunft und der Wahrnehmung. Man
kann geradezu von einer rationalistisch anmutenden Erhebung des

Literalsinnes sprechen, wobei allerdings auch die Tradition eine
Rolle spielt. Saadja vertrat die Übereinstimmung von Offenbarung
und Vernunft. Wenn er im Hinblick auf die «Beschneidung des

Herzens» (Dtn. 10, 16; 30, 6) einen «tieferen» Sinn feststellte, so

handelt es sich hier nicht um einen zweiten Schriftsinn, denn die
Ausdrucksweise selbst ist übertragen, bildlich gemeint.

Seine Einwände gegen die Christologie und Trinität, auch gegen
die Aufhebung der Thora, die sowohl Christen als Muslim je auf ihre
Weise forderten, belegte er durch wörtlich verstandene Bibelstellen.
Aus Dan. 9, 24ff., wo von 70 Jahrwochen 490 Jahren) bis zur
(messianischen) Endzeit die Rede ist, schließt er, daß Jesus nicht
der «Gesalbte» sein könne, da nach seiner - heute freilich historisch
nicht mehr vertretbaren - Berechnung vom Auftreten Daniels bis

zum Tode Jesu lediglich 285 Jahre vergangen seien, also keine
49037. Eine Hineindeutung der Trinität in Texte wie Gen. 18, 2f.,
Dtn. 6, 4 und 32, 39 lehnte er - mit Recht - ab. Die erste Person
Plural in Gen. 1, 26 hat nicht die Trinität zur Voraussetzung; es

liegt vielmehr eine Art Pluralis majestaticus vor, denn «die Sprache
der Israeliten gestattet dem Vornehmen zu sagen: Wir wollen
machen..., obgleich er nur Einer ist». In 2 Sam. 23, 2 erscheint der
Geist nicht als Person im Sinne des Heiligen Geistes; der Geist sei

vielmehr Gottes Offenbarung an die Propheten. Den christlichen
Exegeten wirft er eine «geringe Einsicht in die Sprache der
Hebräer» vor. Eine Reihe von jüdischen Gelehrten pflegten Grammatik
und Lexikographie. Prov. 8, 22 bezieht sich nach Saadja nicht auf
die Erzeugung des Logos. Gegen die christlich-muslimische These

von der Aufhebung der Thora verweist er darauf, daß Gott sein

37 Siehe E. I. J. Rosenthal in: Kirche und Synagoge, 327f.

148



Volk nicht verwirft (Jer. 31, 37), der «neue Bund» (brjt hdsh)
enthalte keine «neue Thora» (Jer. 31, 31ff. ; vgl. Ex. 31, 16).

Der bedeutendste jüdische Bibel- und Talmuderklärer ist Rabbi
Schelomo Jizchaki Raschi)38, der in Speyer, Mainz und Worms
studierte und dann in Troves wirkte. Er kommentierte das ganze
Alte Testament, mit Ausnahme von 1-2 Chron., Esra-Neh und
Teilen von Ez. und Hiob. Wenn gelegentlich behauptet wird, daß

er sich nur um den Wortsinn (Peschat) bemüht habe, so ist dies
falsch. Auch die midraschische Erklärung (Derasch) findet sich
bei ihm: er unterschied allerdings immer mehr zwischen Peschat
und Derasch, der mehr und mehr in den Hintergrund trat.
Vergleicht man etwa den Kommentar zu Joel von Raschi, Ibn Esra

Abraham ben Meir ben Esra) und Radaq Rabbi David
Qimchi)39, so fällt der erste durch Kürze und Treffsicherheit auf; er
enthält kaum Paraphrasen.

Raschi widerlegt, daß sich die messianischen Weissagungen in
Jes. 9; 11 und Sach. 9, 9 auf Jesus von Nazareth beziehen, weil er
nicht den Frieden ohne Ende gebracht habe. Dabei kommt es auch
zu Umdeutungen, die allerdings die christologische Erklärung nicht
rechtfertigen, wenn Raschi zum Beispiel den Thronnamen «Friede-
fürst» in Jes. 9, 5 auf Hiskia (siehe oben S. 13), alle anderen Titel
(«Wunder-Rat, Gott-Held, Ewig-Vater») auf Gott bezieht. Historische

Argumentationen, die allerdings nicht den heutigen chronologischen

Kenntnissen entsprechen, werden ins Feld geführt: «Von

nun an bis in Ewigkeit» trifft für Jesus als Messias nicht zu, da
eierst 500 Jahre später geboren worden sei. Die christliche Interpretation

aufgrund der Septuaginta (parthenos Jungfrau statt Jmh
junge Frau; vgl. Mt. 1, 23) lehnte er ab40. Dabei stellte Raschi
zeitgeschichtliche Erwägungen an, die noch in der heutigen historisch-
kritischen Forschung eine Rolle spielen41. Raschi mühte sich nicht

38 H. Hailperin, Rashi and the Christian Scholars, 1963.
39 Dargeboten von G. Widmer, Die Kommentare von Raschi, ibn Esra,

Radaq zu Joel, 1945 ff.
40 Vergleiche H. Haag, Is. 7, 14 als alttestamentliche Grundstelle der

Lehre von der Virginitas Mariae, in: Mariologische Studien, IV: Jungfrauengeburt

gestern und heute, 137ff.
41 Zur heutigen Diskussion vgl. weiter H. W. Wolff, Frieden ohne Ende,

BSt 35, 1962, bes. S. 32ff.

149



nur philologisch um den sensus literalis, sondern auch durch
zeitgeschichtliche Erwägungen um den sensus historicus, und dies alles,

zur Abwehr der dogmatisch bestimmten christlichen Exegese, die
sich somit indirekt positiv auswirkte. Andererseits wurde die jüdische

Exegese auch von christlichen Gelehrten beachtet. Allgemein
bekannt ist der Einfluß Raschis auf Nikolaus von Lyra (1270-1349)
und durch ihn auf Martin Luther, der sich ursprünglich gegen
Nikolaus' Postilla perpétua und die Rabbinen wandte. H. Hailperim
weist in seiner Monographie über «Raschi and the Christian
Scholars»42 nach, daß diese Beziehungen nicht die einzigen sind; seit
Hieronymus hat die hebraica Veritas - man kann sagen : der hebräische

Wortsinn - in der christlichen Theologie eine Rolle gespielt,
so auch in der viel gebrauchten Glossa Ordinaria des Anselm von
Laon (gestorben 1117). Die wichtigsten strittigen Stellen in der
christlich-jüdischen Auseinandersetzung sind vor allem Gen. 49,1043,
Num. 24, 1744 und Jes. 5 3 45, Texte, die unter anderer Problemstellung

auch heute noch in der alttestamentlichen Wissenschaft
verschieden interpretiert werden. Dabei widerspricht Raschi nicht nur
christlicher, sondern auch jüdischer Exegese. Bei Jes. 52, 13-53, 12

lehnt er die im Targum Jonathan (siehe oben S. 143) und von Rabbinen

vollzogene Gleichsetzung des Gottesknechts mit dem Messias

ab; er sieht im Ebed das Volk Israel. In Jes. 49, 1 («Hört mir zu,
ihr Inseln, und ihr Völker in der Ferne, merket auf!») spräche der
Prophet selbst. Deuteten die Rabbinen die Krone(n) in Sach. 6, 9 ff.
messianisch, so geht es nach Raschi um das Diadem für Serubbabel.
Auch hier rührt Raschi ein Problem an, das in der «modernen» alt-

42 A.a.O. 3ff. ; siehe auch B. Smalley a.a.O. 121 ff. und 241 ff. Das Konzil
von Vienne 1312 forderte die Einrichtung hebräisch-arabischer Lehrstühle
in Rom, Paris, Oxford, Salamanca und Bologna, eine Forderung, die an
heutigen theologischen Fakultäten kaum erfüllt ist.

43 Instruktiv ist A. Poznanski, Shilo, 1904; siehe auch E. I. J. Rosenthal
in: Kirche und Synagoge, 315ff.

44 H. Hailperin a.a.O. 161 bietet eine Gegenüberstellung der unterschiedlichen

Deutungen von Lyra und Raschi.
45 Außer E. Fascher a.a.O. bietet einen Überblick A. Neubauer, The

Fifty-Third Chapter of Isaiah according to Jewish Interpreters..., 1876; siehe
auch E. I. J. Rosenthal a.a.O. 317ff.

150



testamentlichen Wissenschaft umstritten ist. Heutige Forschung
erscheint zum Teil deswegen als «neu», weil - wenn ich recht sehe -
die rabhinische Exegese des Mittelalters keine kontinuierliche
Fortsetzung in die Neuzeit fand und die Arbeit der Rabbinen aus dieser
Zeit auf christlicher Seite im allgemeinen wenig oder gar nicht zur
Kenntnis genommen wird.

Der Vollständigkeit halber sei noch darauf hingewiesen, daß der
sich um den Literalsinn mühende Raschi auch allegorisierte, wenn
er zum Beispiel in Ps. 43, 3 («Sende dein Licht und deine
Wahrheit...») das «Licht» mit dem Messias und die «Wahrheit» mit Elia
gleichsetzte, oder in den beiden gazellengleichen Brüsten der
Freundin (H. L. 4, 5) Mose und Aron bzw. die beiden Tafeln des

Gesetzes sah; letztere Deutung akzeptierte dann Nikolaus von Lyra.
Man möchte sagen : wer so exakt exegesiert wie Raschi, darf
sozusagen in Phasen der Entspannung auch mal geistreich allegorisie-
ren!

Ibn Esra aus Toledo war Sprachwissenschaftler, Ausleger und
Kritiker der Schrift und Poet; berühmt wurde er aufgrund seiner
mathematisch-astronomischen Arbeiten. Seine umfassende Bildung
kam ihm bei der grammatischen und sachlichen Erklärung der
Schrift zugute. Als Beispiel sei seine Auslegung von Joel 3, 4 («Die
Sonne soll in Finsternis und der Mond in Blut verwandelt werden,
ehe denn der große und schreckliche Tag des Herrn kommt»)
angeführt : «Die Sonne ; er erzählt von einer Sonnenfinsternis, welche
entsteht durch die Zusammenkunft der Sonne mit dem Mond, und
auch der Mond wird verfinstert und rot werden und zwar, wenn sie

(die Sonne) vom Drachenkopf oder Drachenschwanz etwa 6 Grad
abstehen wird. Stets waren das Kriegszeichen und werden zu
Zeichen dafür, daß viele Völker sterben werden.»46 Wie Raschi wandte
er sich gegen die christliche Allegorese, von der er sagt: «Die erste
ist die Methode der unbeschnittenen Weisen, die sagen, die ganze
Thora sei Rätsel und Gleichnisse, sowohl alles, was im Buche Genesis

steht, als auch alle Gebote und gerechten Satzungen. Jeder fügt
dieses hinzu oder nimmt jenes weg nach seinem eigenen Gutdünken,
einmal, um es zu verbessern, ein anderes Mal, um es zu verschlech-

46 G. Widmer a.a.O. 102 und 104, Fußnote 62.

151



tern. So sind <die sieben Völker) (zum Beispiel Dtn. 7, 1) eine
Anspielung auf verborgene Dinge Auch die Zahl der Stämme ist eine

Anspielung auf die Zahl der Apostel, die abtrünnigen. Aber dies ist
alles eitel und nichtig; es gibt nichts dergleichen. Die Wahrheit ist,
jedes Gebot, Ding und Wort zu erklären, wie sie geschrieben sind.
Wenn sie dem Verstand nahe liegen, ist es auch in Ordnung, daß

Dinge Geheimnisse enthalten, und sie sind in ihrem Wesen wahr,
auch Rätsel, wie die Sache des Paradieses und des Baums der
Erkenntnis Der zuverläßige Zeuge in unserem ganzen Kommentar
(zum Pentateuch) ist der Verstand des in unser heiliges Innere
gepflanzten Herzens, und wer der Vernunft widerspricht, ist wie einer,
der unser Empfinden verleugnet. Denn die Thora unserer Väter ist
Menschen des Verstandes gegeben worden. Finden wir etwas in der
Thora geschrieben, was die Vernunft nicht ertragen kann, so fügen
wir (erklärend) hinzu oder verbessern nach Vermögen aufgrund des

Sprachgebrauchs, welchen der erste Mensch bestimmt hat. Das
machen wir auch mit den Geboten so, wenn etwas seinem Wortsinn
nach der Vernunft nicht (zu erfassen) möglich ist, wie (Dtn. 10, 16)

<so beschneidet denn die Vorhaut eures Herzens); denn über die
Gebote ist geschrieben (Lev. 18, 5), <die der Mensch üben soll, daß

er durch sie lebe...)47.» Bemerkenswert ist die rationale, sachliche
Erklärungsweise; nur bildliche Ausdrucksweise, wozu auch die
sogenannten Anthropomorphismen gehören, sind metaphorisch zu deuten.

Radaq, ebenfalls Sprachwissenschaftler und Exeget, ist von
Raschi und Ibn Esra abhängig, auch von Moses Maimonides, den

er verteidigte. Sein Kommentar ist der umfangreichste, wie ein Blick
auf die Ausgabe von G. Widmer39 erkennen läßt. Sah Raschi in der
«jungen Frau» (Jes. 7, 14) die Frau des Propheten Jesaja, so denkt
Radaq, der diese Deutung nicht ausschließt (vgl. Jes. 8, 3), an die
Frau des Königs Alias48. Antichristologisch ist sein Psalmenkommentar.

Zu den von E. I. J. Rosenthal in Kirche und Synagoge,
318ff., gebotenen Zitaten sei auf Radaqs Ausführungen zu Ps. 21

hingewiesen: Er bezieht den Psalm auf David oder auf den Messias.

47 E. I. J. Rosenthal a.a.O. 313f.
48 Siehe meinen Erklärungsversuch in Judaica 23 (1968), 161 f.

152



Wenn geschrieben steht : « Herr der König freut sich deiner Kraft...»
(v. 2), so setzt dies eine Schwäche des Königs voraus, die nicht von
Gott, wofür die Christen Jesus halten, angenommen werden kann.
Als Gott hätte Jesus nicht um Leben bitten müssen ; außerdem lebte
Jesus nicht lange, also trifft nicht zu, daß Gott ihm «langes Leben
für immer und ewig» gegeben habe (v. 5). Ein Gott habe nicht «große
Herrlichkeit durch deine Hilfe» (v. 6), und brauche auch nicht auf
den Herrn zu hoffen (v. 8). E. I. J. Rosenthal sagt zu dieser
polemischen Exegese: «We have here a combination of peshat wörtliche

Erklärung) with logic and appeal to history. This kind of
argument no doubt appealed more to Jews than it convinced
Christians.»49

Das Bild der meist wörtlichen Exegese der jüdischen Gelehrten
des Mittelalters, die im Gegensatz zum trinitarischen und christolo-
gischen Verständnis der Christen standen und deswegen auf den
Literalsinn gewiesen waren, wäre zu einseitig, würde man die
philosophisch-allegorische jüdische Interpretation verschweigen. So deutet

Salomo ibn Gabirol in der Paradieserzählung (Gen. 2, 4bff.)
«Eden» als die obere Welt, den «Garten» als die sichtbare Welt der
Formen, den «Strom» als die Mutter aller Körperwesen, «Adam»,
«Eva» und die «Schlange» als die rationale, die vitale und die
vegetative Seele. Der «Baum der Erkenntnis» meine die Portpflanzung,
der «Baum des Lebens» die obere, intelligible Welt50. Diese auf
philosophischen Grundlagen ruhende Allegorese konnte auch
kontroverstheologisch sein.

§5. Das Alte Testament in der christlich-jüdischen Auseinandersetzung
im Zeitalter des Humanismus und der Reformation

a) Das Verständnis des Alten Testaments im Humanismus. Unter
dem bekannten Motto «zurück zu den Quellen» befaßte man sich
auch mit den hebräischen Quellen, vor allem dem Alten Testament.

« JJS 11 (1960), 130.
50 Siehe I. Heinemann, Die wissenschaftliche Allegoristik des jüdischen

Mittelalters, HUCA 23 (1950/1), 611ff., bes. 619f.

153



Als Hebraist ist an erster Stelle Johannes Reuchlin zu nennen, der
bei jüdischen Lehrern studierte. Einerseits begründete er im christlichen

Bereich die hebräische Sprachwissenschaft, kommentierte
zum Beispiel die Bußpsalmen und setzte sich für jüdisches Schrifttum,

besonders den Talmud ein, andrerseits stand er unter dem
Einfluß der jüdischen Kabbala. Diese beiden bei Reuchlin feststellbaren

Momente sind kennzeichnend für den Humanismus in dieser

Hinsicht, der im allgemeinen den doppelten Schriftsinn (literalis
und spiritualis) nicht überwand. In den neuen Bibelübersetzungen
durch Pagninus, Leo Jud, den Leiter der die Zürcher Bibelübersetzung

erarbeitenden «Prophezei», und Sebastian Münster schlug
sich der Einfluß Raschis direkt oder indirekt nieder. E. I. J. Rosenthal51

hat die Auswirkung jüdischer Exegese bei Münster, den J.
Eck wegen der Betonung der hebraica Veritas «Rabbi Münster»
nannte, im einzelnen nachgewiesen.

Die Grenzen der kirchlichen Dogmatik überschritt der Humanist
Michael Servet, der einen Neudruck mit kritischen Anmerkungen der
lateinischen Bibelübersetzung des Pagninus herausbrachte und sich

vor allem gegen die Trinitätslehre wandte, weswegen ihn der Rat
von Genf zum Tod verurteilte. In der Gefolgschaft früherer Gelehrter

wie Peter Abaelard, Ramon Llull und Nikolaus von Kues, der
zusammen mit Papst Pius II. Mehmet II. zum Christentum bekehren

wollte52, mühte sich Servet um eine Einheitsreligion für Christen,

Muslim und Juden. Er sah in der Lehre von der Trinität einen

Irrtum; die Christologie verstand er modalistisch. Er machte sich
rabbinische Argumente zueigen ; exegetisch war er von Raschi, Ibn
Esra und Radaq beeinflußt. Er stand wohl auch in Verbindung mit
Sebastian Münster in Basel. Kennzeichnend ist sein Wort: «Ich
habe dich, christlicher Leser, einmal und wiederum gebeten, zuerst
Hebräisch zu lernen, dann mit Eifer Geschichte zu treiben.» Wie bei
den Rabbinen spielte die hebraica Veritas die ausschlaggebende
Rolle, auch der sensus historicus. Dazu einige Beispiele: «Der Herr

51 Sebastian Muenster's Knowledge and Use of Jewish Exegesis, in:
Essay in honour of J. H. Hertz, ed. I. Epstein, E. Levine and C. Roth, 1942.

52 Siehe W. P. Eckert in «Kirche und Synagoge», 272ff. und besonders:
J. Gauß, Der junge Michael Servet, Zwingliana 12 (1966), 416ff.

154



sprach zu meinem Herrn...» (Ps. 110, 1: jhwh zu 'dnj) interpretierte

er korrekt im Sinne von: «Jahwe sprach zum König» - und
nicht zu Jesus Christus. Auch Ps. 2 faßte er nicht christologisch
auf: Gott spräche zu David; wer Gott im Gehorsam diene, werde
«Sohn» genannt. Bei Jes. 7, 14 wies er darauf hin, daß fimh nicht
parthenos Jungfrau heiße. In Immanuel erblickte er den König
Hiskia als Typ auf Christus. Die Engel verstand er nach Ps. 104, 4

als Atemzug Gottes. Selbst wenn man nicht allen Erklärungsversuchen

zustimmt, muß man gestehen, daß sie zum Teil das enthalten,

was heute in der alttestamentlichen Wissenschaft gang und gäbe
ist. Läßt sich philologische unci historische Exegese des Alten Testaments

mit dem christlichen Bekenntnis vereinen? Gibt es nur die
beiden Möglichkeiten, entweder - wie in der alten Kirche und im
Mittelalter und darüber hinaus üblich - das Alte Testament zu
christologisieren oder die christliche Glaubenslehre abzuändern oder

ganz fallen zu lassen, wie es Servet und andere Unitarier taten? Bevor

wir auf Luther zu sprechen kommen, ist noch der Einfluß der

jüdischen Kabbalistik auf christliche Humanisten zu streifen.
Der Kabbaiist Recanati schrieb einen Pentateuchkommentar,

den Pico della Mirandola ins Lateinische übersetzte ; diese Übersetzung

beeindruckte auch Reuchlin. Pico meinte, in kabbalistischen
Büchern sei «nicht die mosaische, sondern die christliche Religion
enthalten. Hier findet man das Geheimnis der Dreieinigkeit, hier die

Fleischwerdung des Wortes, hier die Gottheit des Messias, die Lehre
von der Erbsünde, von der Sühnung durch Christus, die Lehren
über das himmlische Jerusalem, über den Fall der Dämonen, über
die Ordnungen der Engel, über das Fegefeuer, über die Strafen der
Unterwelt. Ich habe dort dasselbe gelesen, was wir bei Paulus und
Dionysius, bei Heronymus und Augustin täglich lesen. Du wirst
dort ferner manches finden, was an die pythagoreische und
platonische Philosophie erinnert.. ,»53.

Von verschiedenen Kabbalisten abhängig spekulierte J. Reuchlin

über den unaussprechlichen Gottesnamen Jahwe IHVH.
Aufgrund von Argumenten, die einem Nicht-Kabbalisten kaum
einleuchten, hielt er es für gerechtfertigt, dem Tetragramm einen fünf-

53 W. P. Eckert a.a.O. 275.

155



ten Buchstaben, ein schin (s) hinzufügen, wodurch IHSUH
Jesus) entstand. In diesem Pentagramm sieht er auch eine Abkürzung
für «In hoc signaculo vince» («In diesem Zeichen siege!»)54. Es ist
eigenartig, daß Sprachwissenschaftler Spekulationen frönen konnten,

die mit dem Literalsinn absolut nichts mehr zu tun hatten.
Hermeneutisch ist interessant, daß je nach geistigem Koordinatensystem,

sei es platonisch wie bei Origenes und Salomo ihn Gabirol
oder pythagoreisch-kabbalistisch wie bei Reuchlin, Interpretationen

möglich sind, deren Logik auf der jeweiligen philosophischen
oder mystischen Struktur und ihrer Methode beruht. Der « Buchstabe

» des Textes ist gleichsam nur eine Absprungbasis. Oder trifft
diese Beobachtung mit quantitativen Unterschieden bei jedem
Interpreten zu, da keiner ohne geistiges Koordinatensystem auskommen

kann? Führt der quantitative Unterschied zu einem qualitativen

b) Das Verständnis des Alten Testaments in der Reformation. Da
die im allgemeinen wenig bekannte Auseinandersetzung S. L.
Steinheims mit der Exegese Martin Luthers ausführlich zur Sprache
kommen soll, wird hier nur einiges Grundsätzliche zur Hermeneutik
des Reformators gesagt, zumal darüber eingehende Monographien
vorliegen55.

Luther verstand das Alte Testament trinitarisch und christolo-
gisch. Er wandte sich deswegen nicht nur gegen rabbinische
Exegese, sondern auch gegen christliche Ausleger wie Nikolaus von Lyra
und Übersetzer wie den Hebraisten Sebastian Münster. Bezeichnend

ist sein Verdikt: «0, die Hebräer - ich sag auch von den

unsern - judenzen sehr... Sie hängen schlechterdings an den Worten,

achten nicht auf die Bedeutungen (figurae) der Worte, die doch
bei keiner Rede vernachläßigt werden dürfen.»56 Er will das Alte
Testament «vom Neuen her» verstehen. Seine Hermeneutik ist
eingebettet in seine Sicht des Judentums: Es hat die Verheißungen des

Alten Testaments, die im Neuen erfüllt seien, abgelehnt und wird

54 W. P. Eckert a.a.O. 276f.
55 H. Bornkamm, Luther und das Alte Testament, 1948, besonders 74ff. ;

J. S. Preus, From Shadow to Promise. Old Testament Interpretation from
Augustine to the Young Luther, 1969.

56 Zitiert aus «Kirche und Synagoge» a.a.O. 414.

156



dafür bestraft. Die Synagoge sucht die eigene Gerechtigkeit. Einerseits

mühte sich Luther unter Beachtung und Befragung humanistischer

Hebraisten und Rabbinen bei der Übersetzung des Alten
Testaments um den «Buchstaben» (sensus literalis), gleichzeitig
ist der Literalsinn geistlich-christozentriseh, wobei die Rechtfertigungslehre

Kriterium der Scheidung zwischen Gesetz und Evangelium

ist. Luther lehnte einerseits die Allegorese ab, bediente sich
aber ihrer in der Anwendung der Schrift. Auch für Luther gilt, daß

er aufgrund seines geistigen Koordinatensystems, aufgrund seines
«Glaubens» interpretierte; dabei stand er in der Tradition der
christlichen Erklärung von Textstellen wie Gen. 49, 10, Jes. 53 und
Dan. 9, 24ff. Auch Huldrych Zwingli und Johannes Calvin legten
das Alte Testament christologisch aus; sie betonten stärker als
Luther die Typologie und die heilsgeschichtliche Schau. Beachtung
fand die rabbinische Exegese bei dem Lutheraner Andreas Oslander57.

Ist es verwunderlich, daß er eine andere Haltung gegenüber
dem Judentum einnahm wie die Reformatoren?

§ 6. Das Alte Testament in der christlich-jüdischen Auseinander¬

setzung der Neuzeit

Gegen die Auslegung des Alten Testaments durch M. Luther
wandte sich besonders scharf Salomon Ludwig Steinheim (1789-
1866)58 in seiner «Glaubenslehre der Synagoge als exacte Wissenschaft»,

4.Band, Monomachie V, «Gegen die Auslegung des Alten
Testaments, zunächst der fünf Bücher Mosis von Dr. Martin Luther»
(1862ff., S. 2821F.). Er sah in den «Mythophilosophemen» der Trini-
tätslehre und Christologie «indogermanisches», «baktrisch-persi-
sches» Heidentum. Es ist Allegorese - die Steinheim an und für sich
ablehnte -, wenn der jüdische Gelehrte aufgrund von Gen. 9, 27

und Gen. 31, 30ff. ausführte, daß bei der Einladung an Japhet,
also an die «Indogermanen», in die Zelte Sems die Theraphim

57 Siehe W. Maurer in: «Kirche und Synagoge», 433f.
58 Zu dem Arzt und «Laientheologen» S. L. Steinheim siehe auch H. J.

Schoeps, Israel und Christenheit, 19613, 138ff.

157



(«Hausgötter») mitgenommen worden seien. Das Christentum sei

eine Mischreligion. Steinheim geißelte insbesondere Luthers Lehre
vom unfreien Willen, von der Erlösungsunfähigkeit des Menschen

um des absoluten Wertes des Versöhnungstodes Christi willen. Er
sprach von dem «Bedürfnis einer authentischen Auslegung des alt-
testamentlichen Textes durch die Organe seines Volkes, das vom
Autor dieser Offenbarung selbst zum Lehrer aller Völker der Erde
in den höchsten Gebieten menschlichen Denkens und Handelns,
eingesetzt und ausgesandt wurde». Luther sei selbst der Meinung
gewesen, die Juden «sollten eitel Schulmeister sein; das walte
Gott! » (Die Glaubenslehre der Synagoge..., 299). Hermeneutisch ist
interessant, daß die Zugehörigkeit zu dem Volk, das Gott seiner

Offenbarung würdigte, unbedingte Voraussetzung ihrer Auslegung
sei59. Steinheim forderte eine grammatikalisch-historische Interpretation

; er wandte sich gegen die Hermeneutik von 2 Cor. 3 (siehe S.

7). Nikolaus von Lyra nannte er einen «platonisch-theologischen
Faselhans» (344); aber auch im Judentum habe man oft den rabbi-
nischen Grundsatz vergessen, daß kein Satz über seinen einfachen
Sinn hinausgehe ('jn pswq jws' mjdj pswrw). Infolgedessen zog er los

über «Philos (Philo von Alexandrien) und filous», zu denen er
Baruch Spinoza wegen seines verwüstenden pantheistischen Systems
und Moses Mendelsohn rechnete, dem er einen zersetzenden
Rationalismus vorwarf (440).

Es ist noch das geringste, daß Steinheim Luther kritisierte, weil
er Sätze aus dem Zusammenhang riß, wie zu Beispiel um der
Erbsündenlehre willen: «alle Menschen sind Lügner» (wörtlich: «die

ganze Menschheit lügt»), ohne den Vordersatz zu zitieren: «Ich
dachte in meiner Übereilung : alle Menschen...» ; hinzuzufügen ist,
daß schon Paulus ähnlich verfuhr (Rom. 3,4). Steinheim verurteilte
Luthers Substitutionstheorie, wonach die Heiden die Erben des

59 Dies erinnert an Jehuda ha-Lewi, nach dem sich die Auserwählung
auswirkt «als eine physische Disposition, eine Art gesteigerter Bereitschaft
zur Aufnahme des göttlichen Geistes, die ihn von einer (Auslese der Auslese)
sprechen läßt welche die Frommen seien, die (wahren Israeliten). — Sie

seien der vollständigen Gottesnähe teilhaftig» (H. J. Schoeps a.a.O. 83).
Ähnlich betont K. Kohler den jüdischen Volksgenius und spricht von der
Offenbarung Gottes auf dem Spiegelbild der (jüdischen) Seele.

158



Gottesvolkes seien. «Aus dem Abschnitte über den 30jährigen Krieg
würden wir uns allein schon von der Unwahrheit und Vermessenheit
der Behauptung Luthers überzeugen. Und ihm allein ist es

zuzuschreiben, seinem ,vesten Glauben' an die Leibhaftigkeit des

Teufels, daß noch ganze zwei Jahrhunderte, nachdem Papst Inno-
cenz III. durch eine Bulle den Hexenprocessen in den katholischen
Landen ein Ende gemacht hatte, in den Landen des (rechten Lutherischen

Glaubens) die Holzstöße lustig fort flammten, auf denen man
die armen alten Weiber dem Molochteufel opferte. Angesichts
solcher Brandopfer, und angesichts der prächtigen Revuen mit
geriffeltem Geschütze, gehört eine eiserne Stirne dazu, von einer
Enterbung Israels und einer Einsetzung der anderen Völker, zu Erben
des Gottesreiches, zu sprechen Die That straft das frevelnde Wort
Lügen!» (370). Bezeichnend ist der Rekurs auf die Früchte, die von
einem Gottesvolk zu erwarten sind. Steinheim war überzeugt, daß

es Abraham unter den Ivanaanäern besser ergangen war als es in
christlichen Ländern der Fall wäre: «Um wieviel glücklicher war
doch Abraham, bei seinem andern Glauben, im Lande Kanaan, als

er heutigen Tages im Lande Italien, an den reinkatholischen Orten,
zum Beispiel SoiTent, oder in den deutschen Urkantonen der
Schweiz, im freien Schwyz, Uri, Unterwaiden etc. ; oder im gottes-
fürchtigen Tyrol, fast überall sein würde, wenn ihm dort das

Unglück zustieße, welches ihn unter den Kanaanitern traf! Nein! Die
alten Heiden hatten es noch nicht gelernt, aus Religion zu hassen
und zu verfolgen! Bei den alten Heiden war noch nicht durch die

Religion die gemeinsame Menschenliebe zerstört; die großartige
göttliche Idee der Ketzergerichte kennt man nicht in Sodom, sonst
hätten sie gewiß, wie die Genfer unter Calvin den Servet, ihren Lot
lebendig verbrannt» (371 f.). Im Hintergrund der hermeneutischen
Auseinandersetzung steht der völkisch-geistige Gegensatz zwischen

Synagoge und Kirche, Judentum und Christentum.
Steinheim warf Luther des weiteren mangelhafte hebräische

Sprachkenntnisse vor: «Wir wenden uns wieder zur eigentlichen
Hermeneutik des Reformators. Gar nicht selten treibt er es darin bis

zum Possenhaften, so daß man sich unwillkürlich fragt, ob es ihm
auch ernst damit sei? Den, von Jugend an mit dem heiligen Texte
Vertrauten und damit Verwachsenen faßt bald ein Grauen, bald ein

159



Verwundern über jene Weise, daß man mit dem hohen Ernst solche

Späße treiben kann. Nehmen wir als erstes Beispiel die Deutung des

Namens <0g> des Königs von Bassan! Luther sagt: <Daher heißt
das Wort Og ein Bäcker, und ist im Moseh ein Namen des Königs
von Bassan, d.i. der Fettigkeit. > Solange nun hebräisch gesprochen
und geschrieben wurde, hieß weder <0g> ein Bäcker, noch Bassan

Fettigkeit...» (397). Mit Recht beanstandete Steinheim Luthers
Übersetzung von Gen. 50, 19b mit «denn ich bin unter Gott»60:
«Leichten Herzens belächeln wir die letzten Schnitze des großen
Reformators und Interpreten der Genesis. Unbedenklich übersetzt
er das hebräische Wort tht im Verssatze (cap. 50, 19) kj htht 'lhjm
'nj (Bin ich etwa an Gottes Statt? mit dem h prof, interrogativum)
mit der praepos. Unter, ohne auf das fragende h im mindesten
Rücksicht zu nehmen: Denn ich bin unter Gott. Hatte er ihn als

Frage gestellt, so hätte man noch denken können, er habe ihn
vernünftig aufgefaßt; so aber, wie ihn Luther stellt, ist er ganz ohne
Sinn und Verstand...» (490).

Besonders scharf griff Steinheim Luthers Allegoresen an, wobei
zu beachten ist, daß der Reformator selbst diese Methode der Deutung

abgelehnt hatte61. «Luther zeigt sich als strenger Gegner
allegorischer Auslegungen, versteht sich solcher, die nicht nach
seinem Kopfe sind. Er nennt Gregorius, Hieronymus, Cyprianus,
Augustinus und Origenes, lauter Heilige, doch nur Allegoristen,
womit der Letztgenannte < soviel Zeit verderbt hat>, und von
welchem er sagt : < Origenes ist fast ein König über die Allegorie, und hat
die ganze Bibel voll solcher heimlichen Deutungen gemacht, die
nicht eines Dreckes wert sind. > Er selbst aber hat nicht versäumt,
ein erkleckliches Häuflein dazu zu legen» (520). Als Beispiele wird
auf die Deutung von Rahel und Lea verwiesen, «deren Allegorisie-
rung einer Verleugnung ihrer Existenz und historischen Wahrheit
gleichkommt» (420). Nach Steinheim kann man «mit Sicherheit
darauf rechnen, daß überall, wo der hebräische Ausdruck gutwillig,
oder gemartert, zweierlei Deutung zuläßt, vom Reformator stets die

60 Im Revisionstext von 1964 lautet der Halbvers: «Stehe ich denn an
Gottes Statt »

61 Vgl. H. Bornkamm a.a.O. 74ff., besonders 79ff.

160



materiellste ausgesucht wird. Dieses ersehen wir an der Deutung des

Namens der zweiten Patriarchin Rebecca (rbqh). Luther sagt:
<Dazu stimmt auch der Braut-Name Rebekka d.i. Gemästete,
oder eine feiste Plüntsch und dick Prötzel, d.i. die Synagoge,
gemästet und feiste mit großen Werken!» (514f.). Steinheim tadelte,
daß Luther in der sogenannten Jakobsleiter (Gen. 28) den Stammbaum

Christi erblickte (445). «Abenteuerlich »seien die etymologischallegorischen

Auslegungen der drei Brunnen in Gen. 26,15ff., die mit
Gesetz, Propheten und Evangelium verglichen werden. «Windige
Faseleien» liegen vor, wenn Luther Esaus Kleider, die ihm Rebekka

anzog, um Jakob zu täuschen (Gen. 27), für die priesterlichen Kleider

Abrahams und Isaaks hielt, «mit wohlriechenden Dingen, damit
sie die Motten nicht fressen» (441).

Auch Luthers typologische Auslegung62, die leicht in eine christo-
logische Gleichsetzung übergehen konnte, brandmarkte Steinheim:
Galt Isaak, der geopfert werden sollte (Gen. 22), als «Figur der Gottheit»

und «Typus Christi», «den er den Bock der Menschheit nennt»
(514), so war der «Mann», mit dem Jakob am Jabbok rang (Gen.

32), «nicht ein Engel, sondern der Herr Jesus Christus gewesen,
der ewiger Gott ist, und ein Mensch hat werden sollen, den die
Juden kreuzigen würden» (455). Von der Geburt Benjamins und
dem Tode Raheis (Gen. 35, 16ff.) sagte Luther: «Wenn sich das

Evangelium durch Christus und die Apostel anhebt, so leget sich
Rahel und stirbt; das ist die Synagoge, oder das Judentum. Das
Kind kommt hervor, aber die Mutter muß darüber bleiben.» Spöttisch

bemerkte der gelehrte Arzt dazu: «Ach ja! Unter den Händen
eines ungeschickten Acchoucheurs, oder einer dummen Hebamme »

Eigenartig mutet es an, wenn Luther die kirchliche Gleichsetzung
des brennenden Dornbusches mit Maria (Ex. 3) ablehnte, weil es

heißt: «Ich bin der Gott deiner Väter», «das kann sich nicht auf
Maria beziehen. Darum kann sie nicht der Busch sein, sondern Gott
selber ist der Busch, der da brennt und nicht verzehrt wird. » Daß
diese Argumentation keinen jüdischen Gelehrten überzeugt,
versteht sich von selbst

Steinheim lehnte sowohl die rabbinische Deutung des Schilo auf

«2 Vgl. H. Bornkamm a.a.O. 21 Iff.

161



den in Zukunft kommenden Messias ab als auch die christliche auf
den gekommenen (Gen. 49, 10)63 ; er übersetzte : «Bis er nach Schiloh
(Stadt in Ephraim) kommt. » Luther hingegen lehnte sich an Bernhard

Ziegler an, der Schilo von hebr. sljh (Nachgeburt) ableitete.
«Luther, in seiner Weisheit, macht daraus ein Muttersöhnchen, und
sagt bedeutsam: <Dein Sohn wird einer Jungfrau Sohn sein, wird
eine Frucht der Aftergeburt (Nachgeburt, secundinae) sein>»

(481 f.).
Für Steinheim ist der Messias noch nicht gekommen. Im Hinblick

auf Jes. 2, 4 («und sie werden keine Kriegskunst mehr lernen»)
fragte er «jedermann, ob sich in der Christenheit keine Militärschule,

kein Cadettenhaus, mehr findet, in denen von Staats-, von
des germanisch-, anglicanisch- oder gallisch-christlichen Staates

wegen, Kriegskunst gelehrt wird. Ich warte auf Antwort! - O, Ihr
werdet mir sie schon schuldig bleiben ; denn so eisern ist eure Stirn
doch nicht, daß Ihr, angesichts eurer Revuen und Wachtparaden,
mir ins Gesicht saget, wir denken an keinen Krieg Aber was sollen
wir denn davon denken, daß ihr vermessen genug seid, zu behaupten,

der Messias sei bereits gekommen!» (485). Der Bezug auf die
Wirklichkeit ist wiederum bezeichnend und warnt vor einer
Schizophrenie von Lehre und Realität.

Bedenklich findet es Steinheim, daß Luther im Gegensatz zu den
Rabbinen - hier in bezug auf Ps. 22, 27 - den Grundsatz äußerte :

«Zudem folgen wir der gemeinen Regel, nämlich daß die Grammatik
der heiligen Schrift weichen soll, also, daß nicht der Sinn den Worten,

sondern die Worte dem Sinn dienen sollen» (581). Tatsächlich
ist es bedenklich, wenn nicht die res aus den Wörtern, sondern die
vermeintlich bekannte res die verba bestimmt. «Überall soll das

herausgebracht werden, was Er als den <Sinn> der Worte vorausgesetzt

hat, bemerkt Steinheim (581), der darum wußte, daß «auch

unsere Pharisäer sich vielfach am einfachen Textsinne versündigt
(haben) ; sie haben ihn verdreht, verrenkt, gepreßt und gequetscht,
bis sie herausgebracht, was sie hineingelegt haben wollten : aber auf
den Kopf gestellt, ihn vollends umgekehrt und in sein Gegenteil
verwandelt, haben sie ihn nirgends!» (544).

63 Zur Weissagung auf Christus und die Trinität siehe H. Bornkamm
a.a.O. 84ff.

162



Die Äußerungen Steinheims sind - wie könnte es auch anders
sein? - polemisch, oft ironisch oder sarkastisch, aber schließlich
auch versöhnlich: «Wir stehen am Schlüsse der Bibelauslegung des

Dr. Martin Luther. Schonungslos, aber eben so gewissenhaft haben
wir alle seine Irrthümer in Sprache und Sinn aufzudecken und zu
verbessern gesucht. Das Resultat ist, daß teils Unkunde der Sprache,

größeren Teils aber das Yorurtheil des Mischdogmas ihm den
Ruhm und die Ehre eines treuen Übersetzers und berufenen
Auslegers entzogen haben. Nichtsdestoweniger verehren und bewundern

wir aufrichtig den großen Mann in ihm und bedauern, den
wohlwollenden Menschenfreund in ihm nicht in gleichem Maaß
lieben zu können. Er hat uns und den Unsern vielfach wehe ge-
than. Der indogermanische Bruderhaß hatte sein großes, edles Herz
angefressen, aber sein Schlußwort wirkt versöhnend. Er ruft: <Das

ist nun meine liebe Genesis! Unser lieber Herrgott gebe, daß es

andre besser machen! Ich kann nicht mehr! ich bin schwach!
Bittet Gott für mich, daß er mir ein gutes Stündlein verleihe!»
Möge ihm sein Stoßgebet erfüllt sein, wie sein hoher, reiner Sinn es

erfleht hat... «Er wollte uns, wie ein roher Schulmeister, strafen,
weil er unsere vermeintliche Kurzsichtigkeit nicht begreifen konnte,
und sie für Trotz hielt. Wir müssen es deshalb beklagen, daß auch
ihm das angeerbte Heidenthum, das nie ohne die Beigabe jenes
eigenthümlichen Abscheus ist, den Hr. Dr. K. Gutzkow Idiosynkrasie

genannt hat, wie eine undurchsichtige Decke, die Decke
Mosis... nach dem Apostel Paulus, vor seinen Augen niederhing,
und ihm den Blick ins A. T. absperrte; das ist: der mytho-philo-
sophische Dogmatismus, den er mit einem Priestergewande bekleidet

und Religion, Glauben, genannt hatte. Jenes athanasische
Gemengsei (Sym-bol), das ihm das angeborene Heidenthum mit der
fremdartigen Offenbarung, in einem Compromiß, versöhnen sollte,
war ihm, und ist allen seinen Nachfolgern und Gesinnungsgenossen,
die Sandbarre, die sie weder zu überschreiten, noch zu umschiffen
vermochten, und so mußten sie schon draußen vor bleiben, von der

Philosophie abgewiesen, weil sie ihr nicht genügten ; von der Religion
abgeschnitten, weil sie noch viel zu viel Philosophen (d.i. dogmatische)

waren» (491 f.). Steinheim kehrte also den Spieß herum,
wenn nach ihm nicht die Juden, sondern Luther und die Christen

163



überhaupt eine Decke vor Augen haben, die «den Blick ins A. T.
absperrte ».

Mag man nicht alle alttestamentlichen Auslegungen Steinheims
für richtig halten - welcher Exeget würde überhaupt nur Zustimmung

finden? -, so muß man, auch in Anbetracht der vorausgegangenen

Darlegungen, feststellen, daß ein unüberbrückbarer Graben

zwischen dem trinitarisch-christologischen Verständnis des

Alten Testaments und dem «jüdischen» besteht. Basiert aber das

«jüdische» Verständnis nicht nur auf Selbstbehauptung und
Beeinflussung durch den Zeitgeist, sondern beruht es auf Philologie im
eigentlichen Sinn, so verschwindet der Graben, wenn christliche
Erklärer der Schrift ebenfalls streng exegetisch verfahren. Die
Geschichte der kritischen Exegese führte in diese Richtung, wie gleich
kurz anzudeuten ist. Bedenkenswert ist Steinheims «Wort des
Abschieds»: «Wir haben Euch das dogmatische Prokrustesbett
aufgedeckt; wir haben das Märtyrologium der alten Worte des hebräischen

Bibeltextes aufgewiesen; haben gezeigt, wie die Theologen
nach Willkür und nach ihrem voraus bestimmten Dogma den einen
Vers unbarmherzig ausgerenkt, den andern grausam verstümmelt
und enthauptet haben, nur damit sie in das Bett paßten : Zerstöret
die Folterkammer und die Marterwerkzeuge! Gebraucht, wie in
anderen Wissenschaften, eure gute Vernunft: fällt ein unbestoche-
nes Urteil, und seid wirklich, was ihr bisher nicht wäret : Theologen,
Gotteskündige, Lehrer des unverfälschten Glaubens, des ungetrübten

göttlichen Wortes der Offenbarung, als Lehre!» (591).
Allerdings, dies muß einschränkend hinzugesagt werden: eine
voraussetzungslose, rein vernünftige Erklärung gibt es nicht ; Vorverständnis

und Situation spielen immer eine Rolle.
G. Ebeling kennzeichnet die hermeneutische Wende zur heutigen

Schriftauslegung durch folgende Tendenzen: «Preisgabe der Lehre
von der Verbalinspiration... als hermeneutischer Weisung,
Unterscheidung von Bibel... und Wort Gottes, Verselbständigung der
Exegese gegenüber dogmatischer (konfessioneller) Normierung,
prinzipielle Gleichstellung der Bibel mit anderer Literatur in
hermeneutischer Hinsicht, vorbehaltlose Anwendung der allgemeinen
Regeln grammatischer und historischer Interpretation, Handhaben
der verschiedenen Weisen der historischen Kritik sowie (entspre-

164



chend der geschichtlichen Differenzierung) Spezialisierung zumindest

in alttestamentliche und neutestamentliche Hermeneutik.
Erfassung und Anwendung dieser Gesichtspunkte durchlaufen eine

bewegte Geschichte, die zum Teil abhängig ist vom Wechsel
philosophischer und theologischer Grundpositionen. Denn es handelt
sich nicht einfach um bloße Übernahme richtiger formaler herme-
neutischer Regeln und deren voraussetzungslose Anwendung. Wie
die Offenheit für die Grundsätze neuzeitlicher Hermeneutik schon

bedingt ist durch gewisse (nicht beliebig wählbare) philosophische
und theologische Momente, so wirken sich solche auch mehr oder

weniger auf Ausgestaltung und Gebrauch hermeneutischer Prinzipien

und Regeln aus.»61 Die Richtigkeit des letzten Satzes wird
heute zum Beispiel dadurch evident, daß im Zuge der gegenwärtigen
«gesellschaftlichen» Entwicklung die soziologische Fragestellung -
freilich nicht ausschließlich - in der Bibelerklärung berücksichtigt
werden muß. Im folgenden soll am Beispiel der Moseforschung65
untersucht werden, ob es in der Zeit der Text- und Literarkritik,
der Religionsgeschichte, Gattungs- und Formgeschichte und
Überlieferungsgeschichte grundlegende Unterschiede zwischen jüdischen
und christlichen Arbeiten gibt. Wenn ja, worin könnte der Grund
liegen

a) Jüdische Arbeiten über Mose. H. M. Wiener wandte sich, wie
auch christliche Alttestamentier66 gegen die von Graf-Kuenen-
Wellhausen begründete Quellenscheidung und gegen die
Evolutionstheorie. In seinen Werken «Pentateuchal Studies» (1912) und
«The Religion of Moses» (1919) tritt er für die mosaische Verfasserschaft

der ersten vier Bücher des Pentateuchs ein. Zum Nachweis
eines Monotheismus in der Mosezeit verweist er religionsgeschichtlich

auf die Reform Echnatons in Ägypten. Dort habe Israel den
Gott der Väter vergessen. Dieser offenbarte sich Mose unter dem
Namen Jahwe, der ein Gott nicht nur des theoretischen, sondern

64 In RGG3 3, 253f. Im einzelnen siehe H. J. Kraus, Geschichte der
historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments, 19692.

66 Siehe E. Oßwald, Das Bild des Mose, 1962, bes. 308ff., auch H. Schmid,
Mose - Überlieferung und Geschichte, BZAW 110 (1968). Iff.

es Siehe E. Oßwald a.a.O. 233ff.

165



auch des praktischen Monotheismus war. Um ihn sozusagen
ungefährdet pflegen zu können, führte Mose das Volk aus Ägypten.

S. Dubnow akzeptierte die Vierquellentheorie (JEDP), maß aber
den ältesten Traditionen größeren historischen Wert zu als dies der
Evolutionist Wellhausen tat. In seinem Band «Die älteste Geschichte
des jüdischen Volkes», 1925 (Übersetzung), bemühte er sich
synthetisch-soziologisch den Problemen nachzugehen, wobei er auch
zeitgenössische Quellen verwertete. Im 17. Jahrhundert, also in der Hyk-
soszeit, seien israelitische Nomaden ins Deltagebiet eingewandert
und dann, besonders seit Ramses II. (13. Jahrhundert) unterjocht
worden. Sie machten einen Aufstand, flohen in die Wüste und
vereinigten sich dort mit Stammesgenossen. Wenn auch Mose legendär
übersteigert wurde, so ist er eine historische Persönlichkeit, die im
Namen des Gottes Israels, des Jahwe vom Sinai, die Befreiten
vereinigte und ihnen in Kadesch eine rechtliche Ordnung gab. Mose ist
demnach ein religiöser Nationalheros, der die Landnahme und die
Staatenbildung vorbereitete.

Einer Verherrlichung oder gar Vergottung Moses wurde nach
W. Feilchenfeldt durch eine Entpersönlichung verhindert. In seinem
Aufsatz «Die Entpersönlichung Moses in der Bibel und ihre
Bedeutung»67 betont Feilchenfeldt, daß Mose nur Mittler einer Botschaft
und des Gesetzes für das Volk sei.

M. Buber will in seiner Monographie «Moses» (englisch 1946,
deutsch 1952) dem historischen Werk vorurteilslos nachgehen. In
den Quellenschriften sieht er Traditionsbearbeitungen. Gattungsmäßig

besteht die Moseüberlieferung hauptsächlich aus Sagen, deren

originale Bestandteile und deren historischer Kern schließlich zu
ermitteln sei. Die Unterdrückung der Israeliten setzt Buber unter
Thutmose III. an (15. Jahrhundert). Mose war in Ägypten geboren,
mußte nach Midian fliehen ; am Sinai-Horeb begegnete ihm der Gott
der Väter, nicht etwa eine kenitische Gottheit. Mose führte das Volk
im Rahmen eines Passahfestes aus Ägypten, die Rettung am Meer

war eine Tat des «daseienden Gottes». Die Murrgeschichten erweisen
Mose als angefochtenen Charismatiker, dessen Hauptwerk als

Mittler der Bundesschluß am Sinai sei, bei dem Jahwe als König

<" ZAW NF 23 (1952), 156ff.

166



eine theo-politische Gemeinschaft schuf. In Kadesch habe Mose den
Plan der Landnahme gefaßt. Auffallend ist, daß Buber alle magischen

Züge im Bilde Moses tilgt und vor allem die Keniterhypothese
ablehnt. Jahwe ist nach ihm ein rein israelitischer Gott68.

Eine umfassende Monographie mit dem Titel «Moses» hat E.
Auerbach verfaßt (1953). Er bedient sich der Quellenscheidung.
Die älteste Quelle J ist nach seiner Ansicht von dem Eliden Abja-
thar, dem Priester Davids, geschrieben. Sagengeschichtlich
unterscheidet er zwischen Ortssagen und Geschichtssagen, die um Ereignisse

oder Personen entstehen. Nur aus der zweiten Gruppe seien

historische Schlüsse ziehbar. Mose sei levitischer Herkunft, während

seines Aufenthaltes in Midian habe er die Offenbarung am
Dornbusch bei Kadesch erlebt. Dorthin habe Mose die Israeliten
geführt und dort auch «Weisung» (Thora) erteilt (Ex. 15, 25b). Die
alleinige Verehrung Jahwes ist das Besondere. Die Keniter- oder

Midianiterhypothese lehnt auch Auerbach ab. Der Sinai habe in der
Nähe der Oase von Kadesch gelegen, die in levitischem, dann ama-
lekitischem und schließlich israelitischem Besitz war. Hier entstand
eine Koalition von zwölf Stämmen, bestehend aus Levi, Kain,
Kaleb, Rekab, Jerachmeel, Juda, Simeon, Sebulon, Dan, Naphtali,
Ephraim und Manasse. Der religiöse Bund war nationsbildend. Die
Verbindung von Gottheit, Volk und Sittlichkeit ist eigentümlich.
Mose selbst war Befreier, Gesetzgeber und Volksführer und der
bedeutendste Religionsstifter.

Den Darlegungen von Wiener, Dubnov, Buber und Auerbach ist
bei allen Unterschieden in den Voraussetzungen und Methoden
gemeinsam, daß Mose eine historische Figur ist, daß er den Monotheismus

vermittelt und das Volk begründet hat, daß sich durch seine

theo-politische Konstitution (Buber) auszeichnet. Verallgemeinernd

kann man sagen, daß sich in der jüdischen Moseforschung die
Dreiheit von Gott,Thora und Volk cum grano salis widerspiegelt. Eine

68 E. Oßwald a.a.O. 318 stellt mit Recht fest: «Bubers Voreingenommenheit

zeigt sich auch bei seiner Ablehnung der Keniterhypothese. Es ist ihm
sichtlich daran gelegen, Jahwe als genuin israelitischen Gott zu erweisen,
was ihn u.a. dazu führt, Jithro ziemlich komplizierte religiöse Gedankengänge
zuzutrauen.» Ein jüdischer Gelehrter, der diese Hypothese vertritt, ist J.
Morgenstern, The Oldest Document of the Hexateuch, HUCA 4 (1927), Iff.

167



Eliminierung Moses oder eine spätere Ansetzung der Entstehung
Israels kommt nicht in Frage. Hermeneutisch wirkt sich meines
Erachtens die Zugehörigkeit zu diesem Volk in den Arbeiten der
jüdischen Gelehrten aus.

Eine extreme Gegenposition stellen die Hypothesen und Thesen
Martin Noths dar, die ebenfalls nur angedeutet werden können69:

In Weiterführung von Arbeiten G. von Rads70 unterscheidet M.
Noth im Pentateuch fünf überlieferungsgeschichtliche Themen:
«Herausführung aus Ägypten», «Hineinführung ins Kulturland»,
«Verheißung an die Erzväter», «Führung in der Wüste» und
«Offenbarung am Sinai», die durch Erzählstoffe angereichert wurden, wie
zum Beispiel durch die ägyptischen Plagen und Passah, Erzählungen
von Baal Peor und Bileam, Durst, Hunger und Feinde in der Wüste,
Murren des Volkes, Erzählungen vom Gottesberg und den Midiani-
tern und vom Bund und Abfall am Sinai. Die Themen seien
kultisch verwurzelt - die Führung in der Wüste sei kein eigentliches
Thema - und schließlich im sogenannten amphiktyonischen Kult,
dem Kult der zwölf Stämme miteinander vereinigt worden. Israel
entstand überhaupt erst auf dem Boden des Kulturlandes. Aus den

überlieferungsgeschichtlichen Themen sei historisch auf verschiedene

Gruppen zu schließen. Es wurde nachher geradezu eine Preisfrage,

in welches Thema Mose hineingehöre. Noths eigene Antwort
war, die Grabtradition von Dtn. 34, 6 sei unableitbar und ursprünglich.

Weil das (unbekannte) Grab im Lande Moab am Wege
landnehmender Israeliten lag, sei Mose in das Thema vom Eisodus
hineingelangt. Der Schluß von der «Überlieferungsgeschichte» auf die
Historie ist der, daß Mose mit Ägypten, der WüstenWanderung,
Sinai und Gottesberg, Kadesch usw. überhaupt nichts zu tun hatte.
S. Herrmann71 stellt meines Erachtens mit Recht fest, daß aus der
thematischen Aufgliederung des Pentateuchstoffes «so etwas wie
eine überlieferungsgeschichtliche Theorie geworden (ist), die in
einem verständlichen Überschwang die Kontakte zu den Relatio-

69 Überlieferungsgeschiehte des Pentateuch, I9602.
70 Das formgeschichtliche Problem des Hexateuchs, BWANT IV/26, 1938.
71 Mose, EvTheol 28 (1968), 323. Siehe zur Mosegeschichte neuerdings S.

Herrmann, Israels Aufenthalt in Ägypten, Stuttgarter Bibelstudien 40. 1970

(Lit.).

168



nen des Geschichtlichen selbst zu verlieren droht». M. W. ist hierein
kein jüdischer Gelehrter Noth gefolgt. Es ist bezeichnend, daß E.
Auerbach die Entstehung einer israelitischen «Amphiktyonie» in die
Mosezeit nach Kadesch verlegt. Ist zuviel behauptet, wenn hier
angenommen wird, daß das jahrtausendealte Verständnis des eigenen
Volkes, dessen Beziehung zu Gott und zur mosaischen Thora konstitutiv

ist, hermeneutisch eine weitgehende Eliminierung Moses aus
den entsprechenden Überlieferungen verhindert hat? Am Anfang
der Geschichte eines realen Volkes steht - oder muß stehen - der
reale Charismatiker. Es scheint sich demnach hermeneutisch
auswirken zu können, ob man dem «Israel nach dem Fleisch» oder dem

sogenannten «Israel nach dem Geist» angehört. Für das erstere ist
eine «Geschichtsphilosophie», an deren Grenze die Betonung
formgeschichtlich-kerygmatischer Strukturen nach S. Herrmann71 hart
heranführt, offensichtlich als Begründung der eigenen ethnischen
Existenz unzulänglich. Es soll nur nebenbei die Frage gestellt werden,

ob «so etwas wie eine überlieferungsgeschichtliche Theorie»
als Ätiologie der Kirche ausreicht und ob nicht die Frage nach dem
«historischen Jesus» durchaus legitim ist. Jedenfalls wirken sich
individuelles und kollektives Selbst- und Vorverständnis hermeneutisch

aus, wie auch die reale Situation des einzelnen oder der
Gesellschaft.

Schlußbetrachtung

Die christlich-jüdische Auseinandersetzung um das Alte Testament

hat ihren Grund darin, daß dieses Buch für Synagoge und
Kirche verbindlich ist. Das Selbstbewußtsein der beiden
Gemeinschaften wirkt sich im Verständnis der Schrift aus. Kirchen und
Synagoge bzw. «jüdisches Volk» sind hermeneutische Beziehungsgrößen,

die nicht nur durch die jeweiligen Differenzierungen in sich,
wie katholisch-evangelisch, sondern auch durch ihre Konkurrenz,
wie vor allem zwischen Judentum und Christentum, bestimmend
sind. Immer wieder versuchten Christen aus dem Zueinander von
Neuem und Altem Testament von Kirche und Synagoge
auszuscheren. Erinnert sei an Marcion, der Altes Testament und Judentum

verwarf. A. von Harnack stellte in seinem Werk über diese

Persönlichkeit fest: «Das Alte Testament im 2.Jahrhundert zu

169



verwerfen, war ein Fehler, den die große Kirche mit Recht abgelehnt

hat; es im 16.Jahrhundert beizubehalten, war ein Schicksal,
dem sich die Reformatoren noch nicht zu entziehen vermochten;
es aber seit dem 19. Jahrhundert als kanonische Urkunde im
Protestantismus zu conservieren, ist die Folge einer religiösen und
kirchlichen Lähmung... Marcion mußte das Alte Testament als ein
falsches, widergöttliches Buch verwerfen, um das Evangelium rein
behalten zu können; von <verwerfen) ist aber heute nicht die Rede,
vielmehr wird dieses Buch erst dann in seiner Eigenart und Bedeutung

(die Propheten) gewürdigt und geschätzt werden, wenn ihm
die kanonische Autorität, die ihm nicht gebührt, entzogen ist.»72

Einer Definition bedürfte der Begriff «kanonische Autorität».
A. von Harnack denkt wohl an eine Gleichstellung des Alten Testaments

mit den Apokryphen, «so der heiligen Schrift nicht gleich
gehalten, und doch nützlich und gut zu lesen sind» (M. Luther), wobei

- wie schon bei den Katharern - die Propheten besondere Würdigung

erführen. Es besteht dann aber die Gefahr, daß in Theologie
und Kirche das Alte Testament ungebührend in den Hintergrund
träte und kaum mehr gelesen werden würde. Schon die zahlreichen
alttestamentlichen Zitate im «kanonischen» Neuen Testament
widerraten einer derartigen Deklassierung. Theologisch wird heute
auch nicht die «Abschaffung» des Alten Testaments gefordert, wie
es «völkisches Bewußtsein» im Dritten Reich tat73. Doch sieht E.
Hirsch im Alten Testament das geschichtlich mächtigste Widerspiel
des Neuen Testaments74 und nach R. Bultmann ist Israels
Geschichte für den christlichen Glauben nicht Offenbarungsgeschichte75.

Auf einen neuen Marcionismus macht Schalom Ben-Chorin
aufmerksam76: In der «Death-of-God-Theology», besser: der «Theologie

nach dem Tode Gottes» erhalte die Christologie eine neue
Zentralität. «Gott ist tot, aber Jesus, sein Sohn ist der Erbe...
Jesus wird hier zum Stellvertreter Gottes...». Wenn der Vater Jesu
gestorben sei, dann sei man Jahwe los und könne sich von der

72 A.a.O. 248f. und 254f.
73 Siehe M. Rang, Der Christusglaube, I9606, 243ff.
74 E. Hirsch, Das Alte Testament und die Predigt des Evangeliums, 1936.
75 Glaube und Verstehen, 1933, 333f.
76 Theologie nach dem Tode Gottes, Emuna 4 (1969), 48-50.

170



Offenbarung der hebräischen Bibel lösen. Damit ende das christlichjüdische

Gespräch. Ben Chorin sagt abschließend: «Wird aber die
Theologie vom Tode Gottes zu einer Stütze für einen Neo-Marcionismus,

dann gibt es kein dialogisches Verhältnis mehr zu Israel und
zum uns gemeinsam aufgetragenen Erbe der hebräischen Bibel.»
Gegen diese Scheidung ist zu sagen, daß sich Jesus zweifellos auf den
Gott beruft, der im Alten Testament bezeugt wird. Eine derartige
Separation greift die Substanz des Evangeliums an und hat
zwangsläufig eine «Theologie» zur Folge, die sich selbst mit der Zeit
ad absurdum führt. Eine hermeneutische Offenheit gegenüber dem
Alten Testament besteht dann nicht mehr.

Eine entgegengesetzte Position nimmt die trinitarisch-christolo-
gische Allegorese ein, wie sie in jüngster Vergangenheit vor allem
von Wilhelm Vischer77 geübt wurde. Gegen sie erheben sich
mancherlei Bedenken: Da von vorneherein nach trinitarischen und
christologischen Zeugnissen gesucht wird, droht die Aufhebung der
Geschichtlichkeit des Alten Testaments, das ja vor der Fleischwer-
dung des Logos (Joli. 1, 14; vgl. Hebr. 1, 1) entstanden ist. Die
Gefahr des «Einlegens» statt Auslegens ist groß. Der Erklärer weiß,
was die Schrift zu bezeugen hat. Die Einheit von Altem und Neuem
Testament aufgrund des «Christuszeugnisses» kann auf eine
praktische Aufhebung des Alten Testaments hinauslaufen, da es in dieser

hermeneutischen Sicht nicht mehr sein eigenes Wort zu sagen
hat. Jede nicht-christologische, besonders jüdische Auslegung
würde zwangläufig am Ziel vorbeischießen. War in der alten Kirche
die Theorie von der Ersetzung des alten Gottesvolkes Israel durch
das neue Gottesvolk der Kirche eine Voraussetzung der christologischen

Interpretation, so kann diese Methode die Substitutionstheorie

zur Folge haben, die nicht im Einklang mit Rom. 9-11 steht. Ein
christlich-jüdischer Dialog aufgrund der Schrift dürfte ausgeschlossen

sein78. Im übrigen ist zu sagen, daß die christologische Umdeu-
tung des Alten Testaments heute eine geringe Rolle spielt, wohl
deswegen, weil sie sich exegetisch nicht rechtfertigen läßt. Infolgedessen

braucht sie hier nicht ausführlich betrachtet zu werden.
Betont werden Beziehungen zwischen Altem und Neuem Testa-
77 Das Christuszeugnis des Alten Testaments, 194ßff.
78 Vgl. die Reaktion von H. J. Schoeps a.a.O. 226f., Anm. 107.

171



ment in dem ursprünglich von M. Noth herausgegebenen «Biblischen

Kommentar ». Die Relationen sind meist typologischer Art in
einem weiteren Sinn; die alttestamentliche Aussage soll gewahrt
bleiben. Als Beispiel sei auf Hos. 1, 9 hingewiesen. Der Prophet soll
ein drittes Kind, einen Sohn, «Lo-Ammi» «Nicht-mein-Volk»)
nennen, «denn ihr seid nicht mein Volk, so will ich auch nicht der
Eure sein». Diese Aussage wurde immer wieder - zum Beispiel in
der Zeit der Orthodoxie79 - christlicherseits auf die Juden appliziert,
die von Gott verworfen seien, bis daß sie Christus annehmen. H. W.
Wolff80 sagt am Schluß seiner Ausführungen über «Die Propheten -

familie als Gottes Drohzeichen» (Hos. 1, 2-9), die in Text, Form,
Ort und Ziel gegliedert sind: «Ohne Erkenntnis der hier bezeugten
Rechtslage Israels vor Jahwe werden wir Ursprung und Geheimnis
des Kreuzes Jesu Christi verkennen (vgl. 1 Pt. 2, 10) » Es sei festgestellt,

daß im Petrusbrief «nicht ein Volk» auf die Glieder der
angeredeten, wohl heidenchristlichen Gemeinde bezogen wird, bevor sie

zum Glauben kamen; ähnlich in Rom. 9, 24 f. H. W. Wolff interpretiert

hier nun nicht «vom Neuen Testament her», sondern setzt die
Kenntnis von Hos. 1, 2-9 zum Verständnis des Kreuzes Christi
voraus; er versteht also «vom Alten Testament her». Anders verhält
es sich bei der Interpretation der nach H. W. Wolff echten Hosea-
worte in 2, 1-3: Seine Übersetzung lautet: «(Aber) es wird die Zahl
der Israelsöhne wie Sand am Meere werden, den man nicht messen,
nicht zählen kann. Statt daß man zu ihnen sagt: <Ihr seid nicht
mein Volk>, nennt man sie <Des lebendigen Gottes Söhne>. Die Juda-
söhne vereinigen sich dann mit den Israelsöhnen, sie erwählen ein
gemeinsames Oberhaupt und bemächtigen sich des Landes. Denn
groß ist der Jesreeltag. Nennt eure Brüder «Mein Volk> und eure
Schwestern <Erbarmen>.» In dem Abschnitt «Ziel» führt H. W.
Wolff aus: «Mit dem Erscheinen Jesu Christi bricht der große
Befreiungstag an (Mt. 4, 15 f.), umfassender, als Hoseas Bezeichnung
< Jesreeltag) erwarten lassen konnte. Die durch Jesus Christus
vollzogene Umnennung des Nicht-mein-Volk in «Söhne des lebendigen
Gottes) bringt die ungeahnte Mehrung des Gottesvolkes mit sich.
Indem die Völker außerhalb Israels in clas begnadete Gottesvolk

79 Siehe Kirche und Synagoge a.a.O. 471 f.
80 Dodekapropheton 1, Hosea, BK 14/1, 1961, S. 26.

172



hineingeholt werden (Rom. 9, 24f., 1 Pt. 2, 10), gewinnen die
Worte eine vom Propheten nicht gesehene Bedeutung. So kommt
die Erfüllung in Gang. Aber vollendet ist sie weder im Blick auf
Israel (Rm. 10, 1, 11, 26), noch im Blick auf die Völkerwelt (Apk. 7,

9ff.). Das Gottesvolk bleibt als die <kleine Herde> (Lk. 12, 32) auf
den Zuspruch des prophetischen Wortes angewiesen. Es wartet auf
die Heilung seiner Zerrissenheit in der gemeinsamen <Wahl> seines

offenbar gewordenen Oberhauptes Christus und auf das freie Leben
auf der neuen Erde. Es wartet insbesondere auf das Hinzukommen
derer, denen die Verheißung zuerst galt. So geht es mit Israel dem
großen Jesreeltag entgegen, an dem die Ernte der großen Aussaat
Gottes in Jesus Christus (Joh. 12, 24) auf dem Acker der Welt reift.
In der Zwischenzeit aber steht das Gottesvolk im Licht der durch
Jesus Christus bekräftigten prophetischen Ankündigung unter dem

prophetischen Mahnwort: <Nennt eure Brüder mein-Volk und eure
Schwestern Es-gibt-Erbarmen > Es hat ein neues Wort für die
Zeitgenossen aus Israel und aus den Heiden. Es kann sie nur
ansehen als Menschen, die durch Gottes Bundeswillen und Erbarmen
geschwisterlich ihm zugetan sind. Aussöhnung aufgrund von
Versöhnung (3) lautet die ökumenische und missionarische Aufgabe
in der Erwartung des zugesagten neuen Lebens des Gottesvolkes
(lf.).»81 Eine typologische Entsprechung springt in die Augen:
Der Befreiungstag Christi und der Jesreeltag. Ersterer erfüllt und
übersteigert den vom Propheten angekündigten Tag. «Vom Neuen
Testament her» (Rom. 9ff.) kommt es zu einer Verschiebung:
«Nicht-mein-Volk» und «Ohne-Erbarmen» sind Bezeichnungen für
die Völker - nicht für Israel wie in Hos. lf. -, die in das begnadete
Gottesvolk wie Israel eingegliedert werden sollen. Demnach ist das

Gottesvolk die Kirche, «die kleine Herde», für die der prophetische
Zuspruch von damals aktuelle Bedeutung hat. Die Situation Israels
und der Kirche entsprechen sich demnach strukturell. Ihr Oberhaupt

- wiederum in typologischer Entsprechung - ist Christus. Wenn
gesagt wird, daß die Kirche mit Israel dem großen Jesreeltag
entgegengehe, so wird offensichtlich Israel besonders hervorgehoben
und nicht mit den Völkern gleichgestellt, beiden sollte aber ge-

81 A.a.O. 35f.

173



schwisterliches Verhalten aufgrund der Versöhnung gelten. Ist
«ökumenische und missionarische Aufgabe» entsprechend distributiv

gemeint, so setzt H. W. Wolff ein ökumenisches Verhältnis
zwischen Israel und Kirche voraus; vielleicht ist dies jedoch eine

Überinterpretation der Interpretation.
Eine andere hermeneutische Einstellung tritt bei R. Rendtorff

zutage. In seinem Aufsatz «Alttestamentlicher Glaube und christliches

Handeln heute»82 tritt er für eine differenzierte, historische,
nüchterne Betrachtung alttestamentlicher Texte für sich ein. Dabei
kommt er in einem gewissen eklektischen Verfahren zu der
Erkenntnis, daß der alttestamentliche Glaube in den geschichtlichen
Erfahrungen Israels begründet ist, wie zum Beispiel im Auszug aus
Ägypten, und daß die Erzählungen über Ereignisse der frühen
Geschichte Israels «immer mit einer bestimmten Identifikation mit
den handelnden Personen rechnen, die es als sicher erscheinen läßt,
daß die Erzählungen im Zeitpunkt ihrer Formulierung die
Erfahrungsmöglichkeit ihrer Zeit widerspiegeln. In der Bewährung des

Glaubens im Verhalten zur Welt erfährt er zugleich immer wieder
seine Begründung und Vergewisserung» (lllf.). In dem Abschnitt
«Die alttestamentliche Entsprechung zu dem neutestamentlichen
Glaubensbegriff» (115 ff.) stellt R. Rendtorff eine gewisse strukturelle
Analogie fest; so bedeute he'min ein «im erfahrenen Handeln Gottes
gründendes Vertrauen in die Zukunft». Erfahrung und Vertrauen
haben es mit Gott und Welt zu tun. «Gottesverhältnis und Weltverhältnis

werden stets in der Kontinuität gedacht und erfahren.»
Das Überkommene ist aber auch Wandlungen unterworfen. Des

weiteren führt R. Rendtorff aus, wie aus alttestamentlicher
weltzugewandter Frömmigkeit Modelle für unser eigenes Denken
und Glauben gewonnen werden können. Dies gilt auch für die Thora,
die christlicherseits gerne als «Gesetz» abgewertet wird. Freilich
bestehen auch unvereinbare Gegensätze. R. Rendtorff weist auf
Sätze wie «Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst» (Lev.
19, 18) oder auf solche in Dtn. 24 enthaltene («... das wird dir als

<Gerechtigkeit) gelten vor dem Herrn, deinen Gott»; «... denke

82 Blätter des Deutschen Koordinierungsrates der Gesellschaften für
Christlich-Jüdische Zusammenarbeit 1 (1966), 105ff.

174



daran, daß du selbst Sklave gewesen bist in Ägypten»), um
anzuregen, den konkreten Ausgestaltungen des alttestamentlichen
Weltverständnisses weiter nachzugehen (118). Abschließend stellt R.
Rendtorff im Hinblick auf das alttestamentliche Gottes- und
Weltverständnis und die geforderten konkreten Hinweise für unser
Handeln fest: «... es könnte sein, daß Juden und Christen einander
näher sind, als wir je gedacht haben, wenn es um die Bewährung
in dieser Welt geht, in der wir Gottes nicht habhaft werden können,
die aber doch nicht ohne Gott ist» (120).

Vergleicht man die Positionen von H. W. Wolff und R. Rendtorff

miteinander, so ist - was hier im einzelnen nicht ausgeführt zu
werden braucht - festzustellen, daß beide im exegetischen Bemühen

um den alttestamentlichen Text übereinstimmen; unterschiedliche
Ergebnisse haben oft ihren Grund darin, daß sozusagen einzeilige
Gleichungen mit mehr als einer Unbekannten vorliegen und
infolgedessen hypothetische «Lösungen» nicht ausbleiben. Für beide
hat das Alte Testament einen Eigenwert, beide aktualisieren unter
Berücksichtigung der Beziehungsgrößen Kirche und Synagoge -
letztere kommt bei R. Rendtorff stärker in den Blick - und der
heutigen Situation. Unterschiedlich ist, daß R. Rendtorff ausschließlich

vom alttestamentlichen Text ausgeht, dabei gemeinsame Strukturen

mit dem Neuen Testament feststellt und Modelle für christliches
Handeln sucht, während bei H. W. Wolff neutestamentliche
Aussagen bestimmend ins Spiel kommen, so daß zum Beispiel der Name
«Nicht-mein-Volk», der sich bei Hosea auf Israel bezieht, auf die
«Völker» angewendet wird. Tatsächlich ist die Korrelation, ist das

Problem von Kontinuität und Diskontinuität, zwischen Altem und
Neuem Testament komplex. Infolgedessen dürfte die historische

Einordnung von «früher» und «später», die auch je für sich auf beide
Testamente anzuwenden ist, dem Befund am ehesten gerecht werden.

Erblickt man mit G. Fohrer83 in der Herrschaft und in der
Gemeinschaft Gottes den Mittelpunkt der alttestamentlichen Theologie,

der auch Mittelpunkt der neutestamentlichen Theologie ist,
so ist das Hauptproblem das Verhältnis von Gottes- und
Christusherrschaft.

83 Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments, ThZ 24 (1968),
161 ff.

175



R. Rendtorffs eigene Auffassung, die als solche zu respektieren
ist, ist abgekürzt gesagt die : «Die Bedeutung des Auftretens und des

Geschickes Jesu mit allem, was daraus entstanden ist, liegt für mich
darin, daß dadurch für uns als Nichtjuden die Teilhabe an den

Gotteserfahrungen Israels möglich geworden ist. Denn um nichts
anderes geht es nach meiner Einsicht: daß der Gott Israels zum
Gott aller Menschen geworden ist... Andererseits kann sich aus dieser

Betrachtung ebensowenig eine einsichtige Begründung dafür
ergeben, den Juden zum Übertritt zum Christentum aufzufordern... »

(108). Daß aufgrund des Neuen Testaments, vor allem aufgrund von
Rom. 9-11 eine andere theoretische und praktische Sicht möglich
ist, läßt sich nicht ausschließen.

Wenn meine Ausführungen immer wieder die Grenzen der
Hermeneutik im engeren Sinn überschritten haben, so hängt dies damit
zusammen, daß eben Hermeneutik mehr ist als nur eine Methodenlehre

der Auslegung. Die Zugehörigkeit zu dieser oder jener Gemeinschaft,

die persönliche und kollektive Situation wirken sich aus,
wie Vorverständnisse und Voraussetzungen mannigfacher Art. Dabei

sollten exegetische Erkenntnisse und Kenntnisse über die
Nachgeschichte des Alten Testaments im Christentum und Judentum
(auch im Islam)84 eine korrigierende Funktion haben. Wenn aus den
unvollkommenen bisherigen Ausführungen Schlüsse zu ziehen
wären, würde ich folgendes anregen: Wie sich heute im christlichen
Bereich die Ökumene auf die Hermeneutik auswirkt85, so sollte das
Wissen um die Konkurrenz im wörtlichen Sinn von Kirche und
Synagoge und möglichst praktische Erfahrung auf diesem Gebiet
Voraussetzung zum Verständnis des Alten Testaments sein. Die
christlich-jüdische Auseinandersetzung um dieses Buch hat gezeigt,
daß eine gemeinsame und damit mehr oder weniger verbindliche
Basis nur in der philologisch-historischen Arbeit an den Texten
gefunden wird, wie zum Beispiel Alttestamentlerkongresse mit christ-

84 Judaistik sollte integrierender Bestandteil des Theologiestudiums sein.
Siehe die Ausführungen von J. Maier über «Judaistik» in: Blätter..., 83ff.

85 E. Dinkier, Die ökumenische Bewegung und die Hermeneutik, ThLZ
94 (1969), 481-490, mit Kritik an den hermeneutisehen Werken von J. Barr,
Bibelexegese und moderne Semantik (1965) und Alt und Neu in der
biblischen Überlieferung (1967).

176



lichen und jüdischen Teilnehmern erweisen, die allerdings nur eine
«Gelehrtensolidarität» begründen. Auf diese Weise hat die Schrift
eine prinzipielle Bedeutung und gibt Impulse, die sich auf Kirche
und Synagoge auswirken können. Bei einer christologischen Alle-
gorese war und ist dies nicht der Fall86. Für den christlichen Theologen

- und dazu sind auch die sogenannten engagierten «Laien» zu
rechnen - hielte ich eine Arbeit zunächst je für sich am Alten und
Neuen Testament und dann eine theologische Konfrontation für
empfehlenswert87. Vor allem sind der Eigenwert des Alten Testaments

und seine vielfältige Wirkung zu beachten. Daß es nicht zu
einheitlichen Ergebnissen kommen wird, versteht sich von selbst.
Wen h Auseinandersetzung und Dialektik in bezug auf das Alte
Testament zwischen Juden und Juden, Christen und Christen und
Juden und Christen bisher positive Früchte zeigten, warum sollte
das nicht weiterhin der Fall sein Ob sie aber zur Aufgabe eigener
Positionen oder gar der Eigenexistenz führen, ist zweifelhaft.
Kollektive und individuelle Selbstbehauptung spielen in der Hermeneutik

eine eminente Rolle, selbst wenn sie philologisch nicht mehr
vertretbar ist. Es ist eine Offenheit gegenüber dem Alten Testament
im Horizont seiner Nachgeschichte notwendig, damit sich diese

Sammlung bewährter Schriften heute positiv auswirkt.

86 Die hermeneutische Bedeutung der Christologie und Trinitätslehre
müßte dargestellt werden; ygl. den Beitrag von Fr. Schmid («Erwägungen
zur kritischen Funktion des trinitarischen Bekenntnisses für die Grundlegung

einer theologischen Hermeneutik») in der H. Diem-Festschrift «Auf
dem Wege zu schriftgemäßer Verkündigung», Beiträge zur evangelischen
Theologie 39 (1905). Nachträglich sehe ich, daß C. Westermann, Das Alte
Testament und Jesus Christus, 1968, in der prophetischen Verkündigung, in
den Geschichtsbüchern, den Psalmen und der Weisheit in ihrem jeweiligen
großen Zusammenhang Beziehungen auf Christus feststellt, jedoch die
punktuellen Hinweise einer alttestamentlichen auf eine neutestamentliche Stelle
zurückstellt.

87 Bemerkenswert ist die Reihenfolge der Bestimmungen in Rom. 15, 4ff. :

Das Alte Testament ist zur Belehrung gesehrieben ; seine Schriften gewähren
Ausdauer und Trost und damit Hoffnung, weil der Gott der Ausdauer und
des Trostes eine Einmütigkeit - der Apostel hat konkret die Differenzen
zwischen Starken und Schwachen im Auge - im Sinne Christi Jesu bewirkt,
die zum einträchtigen Lob Gottes führt.

177


	Die christlich-jüdische Auseinandersetzung um das Alte Testament in hermeneutischer Sicht

