Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Die christlich-judische Auseinandersetzung um das Alte Testament in
hermeneutischer Sicht

Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961053

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE CHRISTLICH-JUDISCHE
AUSEINANDERSETZUNG UM DAS ALTE
TESTAMENT IN HERMENEUTISCHER SICHT

Von HErBERT ScHMID, Kaiserslautern

Vorbemerkung

Die folgenden Ausfithrungen basieren auf einer vierstiindigen
Vorlesung iiber das Thema «Das Alte Testament im christlich-
jiidischen Glaubensgesprich». Die Anderung des Themas hat ver-
schiedene Griinde. Der Gegenstand der Untersuchung ist fast uner-
meflich, zum Teil wenig erforscht. Infolgedessen mufl der Ver-
fasser, nachdem er wiederholt um die Verdffentlichung der Vortriage
gebeten wurde, «Mut zur Liicke» haben, oder — wie man sich heute
didaktisch ausdriickt — er mul} «exemplarisch» vorgehen. Dabei ist
es durchaus moglich, dall es reprisentativere Beispiele als die ge-
wihlten gibt. Der Judaist moge dies entschuldigen. Um aus den
multa der Exempel méglichst ein multum — oder minimum? — an
Kontinuitat zu bieten, soll das Ganze in hermeneutischer Sicht dar-
gestellt werden. Damit bleiben die folgenden Studien weit hinter der
berechtigten und notwendigen Forderung H. Donners?! zuriick, der
eine Ergidnzung der Entstehungsgeschichte des Alten Testaments
durch seine Wirkungs- oder Nachgeschichte im Judentum, Christen-
tum und Islam fiir unausweichlich héalt. H. Donner sagt mit Recht:
«Theologie ist Wissenschaft vom Christentum, und sofern das Alte
Testament christliche Relevanz hat, gehort seine Nachgeschichte zu
den Aufgaben der Theologie und damit auch in den Interessen- und
Aufgabenbereich des Alttestamentlers2.» Schwer zu bestimmen ist

1 Das Problem des Alten Testaments in der christlichen Theologie, Fest-
schrift W. Trillhaas, 1968, 37-51. H. Donner gibt neu heraus: L. Diestel,
Geschichte des Alten Testaments in der christlichen Kirche, 1869 ; themage-
miif3 spielt hier die Synagoge eine geringe Rolle.

2 A.a.0. 48.

129



allerdings, inwieweit das Alte Testament christliche Relevanz hat.
Als kanonisches Buch sollte es im ganzen relevant sein. Im iibrigen
diirfte damit dem konventionellen Alttestamentler eine schwere
Biirde auferlegt worden sein. Es bleibt zu hoffen, dafi ihm Judaist
und Islamist, Kirchengeschichtler und Dogmatiker entgegenkom-
men, eben alle, in deren Forschungsbereich sich das Alte Testament
besonders ausgewirkt hat. Da die Nachwirkung dieser Heiligen
Schrift im jiidischen und christlichen Bereich mit ihrer « Kanonisie-
rung» zusammenhédngt — oder die «Kanonisierung» eine Folge der
religiosen und soziologischen Wirkung der betreffenden Schriften
ist —, soll zunéchst auf die Kanonsbildung kurz eingegangen werden.

§ 1. Die Kanonisierung des Alten Testaments?

Im christlichen Bereich gilt das Alte Testament in seiner auf die
griechische Ubersetzung der Septuaginta zuriickgehenden Dreitei-
lung in Geschichtsbiicher, Lehr- oder poetische Biicher und prophe-
tische Biicher* mit oder ohne Apokryphen? als kanonisch. Prinzi-
piell haben die einzelnen Schriften einen gleichen kanonischen Stel-
lenwert, wenn auch oft in Vergangenheit und Gegenwart Prophe-
tenbiicher und Psalmen héher, dagegen die Biicher Esther und Esra-
Nehemia weniger hoch eingeschéiitzt werden. Im Judentum ist vor
allem die Thora verbindlich; die «vorderen» (Jos., Ri., 1-2 Sam.,
1-2 Ko6n.) und «hinteren» Propheten (Jes., Jer., Ez., die zwolf klei-
nen Propheten) und die Schriften (Ruth, 1-2 Chron., Esra und Neh.,
Esth., Hiob, Ps., Spr., Pred., H. L., Klag., Dan.) stellen quasi

3 Verwiesen sei auf die entsprechenden Abschnitte in den Einleitungen in
das Alte Testament, zuletzt O. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament,
1969, 3151f. (Lit.)

4 Siehe J. C. H. Lebram, Aspekte der alttestamentlichen Kanonsbildung,
VT 18 (1968), 173ff.

5 Nach einem BeschluB3 des Konzils von Trient aus dem Jahre 1546 geho-
ren zur Vulgata Weisheit Salomos, Sirach, Tobit, Judith, 1-2 Makkabiier.
Luther sieht in den Apokryphen «Biicher, so der heiligen Schrift nicht gleich-
gehalten und doch gut und niitzlich zu lesen sind». Siehe G. Fohrer, Einlei-
tung in das Alte Testament, 196510, 536 ff.

130



einen Kommentar zu den fiinf Biichern Moge dar. Ihre Autoritét ist
sozusagen vom Pentateuch abgeleitet.

Diese Vorrangstellung der fiinf Biicher Mose ist nicht verwunder-
lich, enthalten sie doch beginnend mit der Schopfung die Vor-
und Friithgeschichte des eigenen Volkes, seine theologische Existenz-
begriindung in der Verheilung der Nachkommenschaft an Abra-
ham, und seinen Anspruch auf das von Gott gelobte Land. Einge-
bettet in die Krzédhlungen sind Verpflichtungen auf die Worte
Jahwes, die in einzigartiger Weise unter anderem den Fremdkult
und das Kultbild verbieten® (Ex. 24, 3ff.; Ex. 34, 10ff.; Dtn. 28,69;
vgl. Jos. 24; 2 Kon. 23; Esra 7ff. und Neh. 8ff.). Weitere Verbote,
Gebote und «Gesetze» traten hinzu. Der Kult wurde eingesetzt.
Dieser Wachstumsprozel3 ist im einzelnen schwer feststellbar. Als
sicher gilt weithin, da3 der josianischen Reform im Jahre 622
(2 Kon. 22f.) das «Ur-Deuteronomium» zugrundelag; dagegen ge-
hen die Meinungen auseinander in der Beantwortung der Frage,
ob das «Gesetz des Himmelsgottes» in der Hand Esras (Esra 7), der
im Jahre 458 nach Jerusalem kam, aus dem Deuteronomium, der
Priesterschrift oder dem Gesamtpentateuch bestand’. Erwagens-
wert erscheint die Frage, ob schon in der ausgehenden Konigszeit
eine Konkurrenz zwischen der levitischen, von Hosea (Kap. 4 und
8) bezeugten Thora, dem spéiteren Deuteronomium, und der zado-
kitischen Priesterschrift — wurde sie im Tempel von Hilkia «gefun-
den» (2 Kon. 22)? — bestand. Diese Antithese zur Zeit des ersten
Tempels hitte dann unter dem Druck der Ereignisse und Verhalt-
nisse in der Zeit des zweiten Tempels zur Synthese, zur Entstehung
des vom persischen Hof genehmigten Pentateuchs gefiihrt, den
auch die Samaritaner als verbindlich anerkannten. Eine Ansetzung
des Pentateuchs in die Zeit nach Esra und Nehemia stoBt meines
Erachtens auf erhebliche chronologische Schwierigkeiten. Gewil3 ist
die von Josephus (Contra Apionem I, 8) und in 4 Esra 14, 18ff. be-
zeugte jiidische Tradition, wonach das gesamte Alte Testament in der
Zeit Esras abgeschlossen worden sein soll, nicht richtig, wenn man

6 Siehe meinen Aufsatz «Gottesbild, Gottesschau und Theophanie», Jud.
23 (1967), 241-254.

7 Siche U. Kellermann, Erwigungen zum KEsragesetz, ZAW 80 (1968),
373 ff.

131



bedenkt, dali etwa das Buch Daniel in der Zeit des Antiochus IV,
Epiphanes um 164 entstanden ist. Schrinkt man diese Aussage auf
die fiinf Biicher Mose ein, so diirfte der historische Kern ermittelt
sein. Oder spricht im Text des Pentateuchs etwas fiir eine spétere
Ansetzung?

In der sogenannten deuteronomistischen Schule erkannte man,
daf3 der Ungehorsam gegeniiber der Thora und gegeniiber den Ge-
richtspropheten zur Katastrophe gefiihrt hat. Das Gottesgericht
rehabilitierte die Unheilspropheten. Einen Wendepunkt stellt
Jeremia selbst dar, der als Bote des Gerichts leiden mul3te (Jer. 19,
1-20, 6; 26; 28). Der Gang der Ereignisse hat die Wahrheit seiner
Botschaft erwiesen (44, 28). Nimmt man fiir das Buch Jeremia eine
hofische Bearbeitung, deren erster Exponent Baruch selbst war,
und eine deuteronomistische Redaktion an®, dann stimmen beide
Kreise dahingehend iiberein, dal der Gehorsam gegeniiber Prophe-
ten und Thora einen Weg in die Zukunft erdffnet (Jer. 7 und 26).
So dienen — grob gesprochen — die Redaktionen des Gesetzes und der
Propheten ihrer Aktualisierung und ihrer Verbindlich-Erklarung.
Die Erforschung der Redaktionsgeschichte, auch die Frage nach
den jeweils dahinter stehenden Kreisen, und die damit zusammen-
hédngende Kanonsbildung ist eine wichtige Aufgabe der alttesta-
mentlichen Wissenschaft.

In apokalyptischen Zirkeln genossen die prophetischen Schrif-
ten eine absolute Verbindlichkeit. Sie muf3ten aber neu interpretiert
werden. Der Apokalyptiker stellt durch die Vermittlung des Engels
Gabriel geradezu einen zweiten Schriftsinn fest, wenn er die 70 Jahre
der Verwiistung durch die Babylonier (Jer. 25, 221.; 29, 10) als 70
Jahrwochen (das heil3t 490 Jahre) bis zum Ende deutet (Dan. 9).
Die Propheten enthiillen die Zukunft, wie Mose und die Geschichts-
biicher (= die vorderen Propheten der hebraischen Bibel) die Ver-
gangenheit erkennen lassen. Fiir die alltagliche Gegenwart sind die
Worte der Weisen, die sogenannten Lehrbiicher oder poetischen
Bicher richtungweisend. Nach J. C. H. Lebram? gibt es neben dem

8 Zur Problematik siehe O. Kaiser a.a.0., 184ff. Zur deuteronomistischen
Redaktion des Amosbuches siehe W. H. Schmidt, ZAW 77 (1965), 168-193.
9 Siehe Anm. 4.

132



«nomistischen» Aspekt der Kanonsbildung noch den «weisheitlich-
apokalyptischen», der verbindliche Schriften fiir die Vergangenheit
(die Geschichtsbiicher), fiir die Gegenwart (die Lehrbiicher) und fiir
die Zukunft (die Propheten) kennt, ein Prinzip, das sich auf die
Gliederung des Alten Testaments in der Septuaginta und der in
dieser Hinsicht abhingigen Ubersetzungen ausgewirkt hat.

Die Abgrenzung der Lehrbiicher oder der «Schriften», wie sie im
hebriischen Alten Testament genannt werden, hat am langsten ge-
dauert. Im Neuen Testament, Lk. 24, 44, werden die drei Teile der
hebréischen Bibel als Thora (Nomos), Propheten und Psalmen ge-
kennzeichnet, wobei der dritte Terminus als pars pro toto fiir die
«Schriften» (vgl. Lk. 24, 27) steht. Weitverbreitet ist die Meinung,
die sogenannte Synode von Jamnia habe gegen Ende des 1.Jahr-
hunderts n.Chr. den Kanon des Alten Testaments geschaffen. Mit
J. P. Lewis!0 ist festzuhalten, da} es dort weder eine Synode noch
eine Kanonsdebatte gegeben hat. Umstritten war lediglich, ob
die «Schriften» Hoheslied und Prediger Salomo «die Hiande verun-
reinigen», also heilige Schriften seien.

Von Bedeutung ist, dafl die juden- und die immer gréBer wer-
dende heidenchristliche Kirche den jiidischen Kanon in seiner he-
bréaischen und griechischen Form iibernommen haben. Der Kanon
der Synagoge wurde heilige Schrift der Christen, die aus der Syna-
goge ausgestoflen oder von ihr verurteilt wurden. In das Achtzehn-
gebet wurde folgender Spruch gegen die Judenchristen aufgenom-
men : « Den Abtriinnigen bleibe keine Hoffnung und das hochmiitige
Reich moge bald und in unseren Tagen verderben. Die Nazaréder
und die Minim (= Héretiker) mdgen in einem Augenblick zugrunde-
gehen. Ausgeldscht sollen sie sein aus dem Buch des Lebens und
nicht seien sie gezidhlt unter die Gerechten. Sei gelobt, o Ewiger,
der du die Hochmiitigen erniedrigst!» Weitere Autoritéiten, letzte
Autoritidten der Christen waren der «Herr» und die « Apostel» und
mit der Zeit das Neue Testament. Aus diesem Umstand ergeben sich
eine Reihe von Problemen und Fragen: Hat die heidenchristliche
Kirche den synagogalen Kanon usurpiert? Mit welchem Recht be-
ruft sich die Kirche auf das Alte Testament? Wie ist der synagogale

10 What do we mean by Jabneh JBL 32 (1964), 125ff.

133



Kanon zu verstehen? Ks ist von vorneherein klar, dafl das Selbst-
verstdndnis der beiden Gemeinschaften, Synagoge und Kirche, her-
meneutisch zum Tragen kam. Die soziologische Sicht 148t sich auch
aus der Hermeneutik nicht ausklammern.

Die Kirche hat nicht nur den synagogalen Kanon iibernommen,
sie hat auch die jiidische Theorie von der Entstehung des Kanons
akzeptiert: Nach Josephus (Contra Apionem I, 8) haben die Juden
22 Biicher geméill der Zahl der hebrdischen Buchstaben, wobei die
Samuel- und Koénigebiicher, Richter und Ruth, Jeremia und Klage-
lieder, und das Zwolfprophetenbuch je als ein Buch gelten; ihre
Zahl steht endgiiltig fest, sie sind dinghaft heilig und unantastbar
und stammen von inspirierten Mannern aus der Zeit von Mose bis
Artaxerxes 1. (465-424), also von Mose bis Esra. 4 Esra 14, 18ff.
besagt, dafl Esra die im Exil vernichteten Schriften fiinf Gehilfen
in 40 Tagen diktiert habe: 24 kanonische Schriften (im Gegensatz
zur obigen Belegstelle werden hier Ruth und Klagelieder als ge-
trennte Biicher gezihlt) und 70 Biicher fiir die Weisen, womit
Apokalypsen gemeint sind. In der Reformationszeit vermittelte
Elias Levita diese Auffassung der Kirche. Esra und die Ménner der
groBen Synagoge, die in der Sukzession von Mose, Josua, den
Altesten und Propheten stiinden, hiitten die 24 Biicher vereinigt
und dreigeteilt.

§ 2. Das Verstindnis des Alten Testaments vm Neuen Testamentl!

Das nachbiblische Judentum verstand sich mit Fug und Recht
als Fortsetzung des biblischen Israel und des Friihjudentums; dieses
Verstandnis stand auch den Judenchristen zu. Aber auch die immer
stirker werdende heidenchristliche Kirche beanspruchte das Gottes-

11 Siehe zu den folgenden Ausfithrungen F. Hesse, Das Alte Testament als
Buch der Kirche, 1966, und neuerdings K. Schwarzwiller, Das Verhéltnis
Altes Testament—Neues Testament im Lichte der gegenwirtigen Bestim-
mungen, Ev. Theol. 29 (1969), 281ff. Eine Kldrung des Verhéltnisses von
Altem und Neuem Testament kldrt noch nicht die Relation von Synagoge
und Kirche in Geschichte und Gegenwart. Siehe K. H. Rengstorf und S. von
Kortzfleisch, Kirche und Synagoge, 1968, 23ff., auch H. W. Bartsch, Urge-
meinde und Israel, 1968.

134



volk in der Nachfolge Israels zu sein. Sie sei das «Israel Gottes»
(Gal. 6, 16; vgl. 1 Cor. 10, 18; Rom. 9, 6). Dieses Bewultsein zeigt
sich sozusagen statistisch darin, dal3 das Neue Testament zahlreiche
Zitate aus dem Alten enthilt; nur in Titus, Judas und 1-3 Johannes
finden sich keine derartigen Belege. Die Offenbarung Johannis
spielt hdufig auf das Alte Testament an. Der Vollstindigkeit wegen
ist hinzuzufiigen, dafl auch auBerkanonische Schriften zitiert werden
(Joh. 7,38; 1 Cor. 2,9; Jak. 4, 5; Jud. 14f.; vgl. Apg. 17, 28),
was wiederum Indiz fiir ein neues Selbstverstindnis ist.

Das Neue Testament selbst — eine historisch-kritische Unter-
suchung kann hier nicht geboten werden!? — fiihrt das neue theolo-
gische Selbstbewulitsein auf Jesus zuriick: In der sogenannten
Antrittspredigt in der Synagoge von Nazareth zitiert Jesus Jes.61,
1f. mit den Worten «Der Geist des Herrn ist bei mir, darum weil er
mich gesalbt hat, zu verkiindigen das Evangelium den Armen; er
hat mich gesandt, zu predigen den Gefangenen, dal} sie los sein
sollen, und den Blinden, daB sie sehend werden, und den Zerschla-
genen, daf} sie frei und ledig sein sollen, zu verkiindigen das Gnaden-
jahr des Herrn», und fiigt hinzu: «Heute ist dies Wort der Schrift
erfilllt vor euren Ohren» (Lk. 4, 16ff.). Ein dhnliches eschatologi-
sches BewulBitsein kommt in Mt. 11, 2ff. zum Ausdruck: Der von
Herodes Antipas inhaftierte Johannes sendet (von der Festung
Machirus ostlich des Toten Meeres aus) eigene Jiinger zu Jesus und
laBt ihn fragen: «Bist du, der da kommen soll, oder sollen wir eines
anderen warten?» Jesus verweist auf das, was die Johannesjiinger
horen und sehen und spielt damit auf die endzeitlich verstandenen
Werke in Jes. 35, 5f. und 61, 1 an («Blinde sehen und Lahme gehen
... Taube horen ... und Armen wird das Evangelium gepredigt»).
Jesus sieht in Johannes dem Téaufer funktional den wiedergekom-
menen Elia (Mt. 11, 14; vgl. Mal. 4, 5). Ein eschatologisches Selbst-
verstdndnis ist nicht nur im Neuen Testament bezeugt. Es fin-
det sich auch in Texten von Qumran!?. Meines Erachtens laB3t

12 Nachtriglich wurde ich aufmerksam auf K. Niederwimmer, Jesus,
1968, der meines Erachtens mit Recht von einer «Neueinstellung des Be-
wulltseins» (S. 51) spricht.

13 Siehe F. F. Bruce, New Testament Studies 2, 176ff. («Qumran and
Early Christianity»).

135



sich aus Mk. 1, 2f. schlieBen, dafl schon im Johanneskreis aufgrund

von Jes. 40, 3 (vgl. auch Ex. 23, 20 und Mal. 3, 1) der Tédufer als der

«Rufer in der Wiiste» verstanden wurde. Jesus fiihrte groflere Ho-

heitstitel 14: er ist der Messias-Christos (Mk. 8, 271ff.), der Menschen-

sohn (Mk. 8, 38), der Sohn des Hochgelobten (Mk. 14, 6). Paulus
bezeichnete ihn als den Kyrios = Herrn: Der Herr ist der Geist

(2 Cor. 3, 17). Aus diesem Zitat ist zu ersehen, dafl zu dem eschatolo-

gischen Verstindnis ein geistlich-pneumatisches hinzutrat: Der

Erhohte ist das Pneuma = der Geist.

Das eschatologische und pneumatische Selbstbewuftsein und
Verstindnis wirkte sich hermeneutisch aus. Die fiir die christliche
Schriftauslegung weithin mafigebende Stelle findet sich in 2 Cor. 3,
12ff.: «Weil wir nun solche Hoffnung haben, sind wir voll groB3er
Zuversicht und tun nicht wie Mose, der die Decke vor sein Ange-
sicht hing, damit die Kinder Israel nicht sehen sollten das Ende
dessen, was da aufhort (vgl. Ex. 34, 29ff.). Aber ihre Sinne wurden
verstockt. Denn bis auf den heutigen Tag bleibt diese Decke unauf-
gedeckt iiber dem alten Testament, wenn sie es lesen, weil sie nur in
Christus abgetan wird. Doch bis auf den heutigen Tag, wenn Mose
gelesen wird, hingt die Decke vor ihrem Herzen. Wenn Israel aber
sich bekehrt zu dem Herrn, so wird die Decke abgetan. Der Herr ist
der Geist; wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit. Nun aber
spiegelt sich bei uns allen die Herrlichkeit des Herrn in unserem
aufgedeckten Angesicht, und wir werden verkldrt in sein Bild von
einer Herrlichkeit zur andern von dem Herrn, der der Geist ist.»
Drei Aussagen des Apostels sind in unserem Zusammenhang wich-
tig:

1. Bei der synagogalen Lesung liegt eine Decke iiber dem Alten
Testament, bzw. ein Decke vor dem (verstockten) Herzen der
Juden;

2. nur in Christus wird diese das Verstdndnis verhindernde Decke
abgetan;

3. im aufgedeckten Angesicht der Christen spiegelt sich die Herr-
lichkeit des Herrn wider, in dessen Bild sie von dem Herrn, der
der Geist ist, verklart werden.

14 B, Hahn, Christologische Hoheitstitel, FRLANT 83, 1963.

136



Die beiden ersten Aussagen sind eindeutig. Von der Synagoge
werden sie als anmaflend empfunden, fiir die Christen bedeuteten
sie oft einen Freibrief fiir eine nicht mehr buchstibliche Auslegung.
Beachtet will aber sein, daf3 nach Paulus der Herr, der der Geist ist,
nicht nur die Interpretationsfihigkeit der Christen beeinflulit, son-
dern sie in neue Menschen verwandelt, was fiir alle feststellbar sein
sollte. So sind die Gemeindeglieder in Korinth ein «Brief Christi»,
wobei der «Geist des lebendigen Gottes» in «fleischerne Tafeln des
Herzens» (vgl. Jer. 31, 311f.) geschrieben habe (2 Cor. 3, 1-3). In
den folgenden Abschnitten (v. 4-6 und 7-11) wirft Paulus das
Problem von «Geist» und «Buchstaben» auf: Die Verkiindiger des
Evangeliums sind Diener des Geistes, nicht des Buchstabens.
«Denn der Buchstabe totet, aber der Geist macht lebendig» (v. 6).
Die Relation von Buchstaben und Geist 146t sich im Sinne des
Apostels heils6konomisch, sukzessive, aber auch hermeneutisch
verstehen. Auf die Zeit des «Gesetzes» (Rom. 7, 1-6), das — wiewohl
Buchstabe — so doch «geistlich» (Rom. 7, 14) und ein Padagoge auf
Christus ist (Gal. 3, 24), folgt die Zeit des Herrn, der der Geist ist.
Das Prinzip « Buchstabe und Geist» wird auf den alttestamentlichen
Text angewendet und dabei ein buchstdblich-wortlicher (sensus
literalis) und ein iibertragener, geistlicher Sinn (sensus spiritualis)
unterschieden. Aus dem zweiten Schriftsinn entwickelte sich ein
dritter und vierter. Littera gestala docet, quid credas allegoria,
moralis quid agas, quo tendas anagogia.

Im groBlen und ganzen lassen sich im Neuen Testament drei Er-
klarungsweisen alttestamentlicher Texte aufzeigen. Es wire sicher-
lich verkehrt, hierin die Folgen einer mehr oder weniger ausgeprag-
ten Methodenlehre zu sehen. Grundlegend ist das eschatologisch-
pneumatische Bewulltsein der Evangelisten und Apostel. Beste-
hende hermeneutische Regeln der damaligen Zeit kamen ihnen zu
Hilfe.

1. Das Schema Weissagung oder Verheilung und Erfiillung. Es
findet sich schon im Alten Testament, wenn etwa gesagt wird, dal3
die von Mose verheiBlene Landnahme erfiillt sei (Jos. 21, 45; 23, 14;
1 Kon. 8, 56), oder wenn Deuterojesaja in Kyros den Hirten und
Messias Gottes sieht (Jes. 44f.). Nach Matthius erfiillt sich mit der

137



Jungfrauengeburt Christi das Wort Jes. 7, 14, das nur in der grie-
chischen Ubersetzung ausdriicklich von einer Jungfrau (parthenos)
spricht (Mt. 1, 221.). Philippus bezieht nach Apg. 8, 32ff. die Aussa-
gen iiber den Gottesknecht in Jes. 53, 7f. auf das Evangelium von
Jesus. Das Wort vom Menschensohn in Mk. 8, 38 greift meines Ir-
achtens Dan. 7 auf. Im iibrigen ist auffallend, dafl von den messia-
nischen Texten im engeren Sinn nur Mi. 5, I im Neuen Testament
auf das Christusgeschehen bezogen wird (Mt. 2, 5f.). Paulus ist der
grundsitzlichen Meinung, dal in Christus das Ja auf die vielen Ver-
heifungen Gottes gegeben ist (2 Cor. 1, 20).

2. Die Allegorese. Die literarische Gattung der Allegorie erfordert
eine entsprechende Erklarung. So sind die Trdume Josephs oder des
Pharao (Gen. 37; 41) Zug um Zug zu iibertragen. Problematisch
wird diese Methode bei einem nicht-allegorischen Text. Als Beispiel
moge Gal. 4, 22ff. dienen. Abraham hatte zwei S6hne, Ismael von
der (Unfreien) Sklavin Hagar, und Isaak von der FKreien Sara.
«Aber der von der Sklavin ist nach dem Fleisch erzeugt worden,
der von der Freien aber durch die VerheiBung. Das bedeutet alle-
gorisiert: diese ndmlich sind zwei Biindnisse, das eine vom Berg
Sinai, der zur Knechtschaft gebiert, das ist Hagar.» Wie Hagar eine
Allegorie fiir den sogenannten alten Bund ist, so Sara eine fiir den
neuen, fiir das «obere, freie Jerusalem». Ein weiteres instruktives
Exempel fiir Allegorese findet sich in 1 Cor. 9, 915.

3. Die typologische Deutung. Sie setzt ein Entsprechungsverhalt-
nis von oben und unten, Vergangenheit und Gegenwart oder Zu-
kunft voraus. So ist die himmlische Stiftshiitte Prototyp der irdi-
schen (Ex. 25,9, 40; 26, 30); dem Exodus und der Verpflichtung
(«Bund») der Vergangenheit entsprechen ein neuer Auszug (Hos. 11)
und eine neue Verpflichtung (Jer. 31, 31ff.). Die neutestamentliche
Typologie hat meist das Schema von Verheiung und Erfiilllung im
eschatologischen Sinn zur Voraussetzung. So ist Adam «Typ des
zukiinftigen» Menschen, ndmlich Christi (R6m. 5, 14). Das verderb-
liche Wasser der Sintflut, durch das in der Arche acht Seelen hin-

15 Allegoresen enthélt auch der nachbiblische Barnabasbrief.

138



durchgerettet wurden, ist Antityp auf das rettende Taufwasser
(1 Petr. 3, 20f.). Die Entsprechung von oben und unten, zugleich
in einem eschatologischen Sinn (vgl. Hebr. 10, 1) spielt im Hebréer-
brief eine Rolle, zum Beispiel ist Christus der himmlische Hohe-
priester (4, 14ft.).

Philologisch gesehen erhebt sich die kritische Frage, ob die
Nichtbeachtung des Wortsinnes, den die typologische Erkla-
rung wahren will, vor allem durch die Allegorese nicht auf eine
Aufhebung des Alten Testaments hinauslduft. Schon im 3.Jahr-
hundert wandte sich Nepos gegen die Allegoristen. Aber auch das
Schema Weissagung bzw. Verheiffung und Erfiillung birgt in sich
die Gefahr, dall der alttestamentliche Text im Sinne der Erfiillung
umgedeutet und die Umdeutung selbst gar nicht mehr erfalt wird.

§ 3. Das Alte Testament in der christlich-juidischen Auseinandersetzung
der alten Kirchel®

Zunichst soll auf Marcion eingegangen werden, der um die Mitte
des 2.Jahrhunderts n.Chr. das Alte Testament radikal abgelehnt
hat. Wenn A.von Harnack!? Recht hat, dann verwarf Marcion das
Alte Testament samt seinem Gott nicht aus einer gnostischen
Materie- und Leibfeindlichkeit heraus, sondern um des Evangeliums

16 Hier kann nicht auf die Urspriinge der rabbinischen Schriftauslegung
und ihrer hermeneutischen Regeln an sich eingegangen werden. Siehe dazu
F. MaaB3, Von den Urspriingen rabbinischer Schriftauslegung, ZThK 52
(1955), 1291f., und dazu E. Fascher, Jes. 53 in christlicher und judischer Sicht,
1958 (bes. S. 5); I. L. Seeligmann, Voraussetzungen der Midrasch-Exegese,
SVT 1 (1953), 150ff. Einen Uberblick iiber die jiidische Exegese bietet W.
Bacher in J. Winter — A. Winsche, Die jlidische Literatur seit Abschlufl des
Kanons 11, 1854, 2391f.

17 Das Evangelium vom fremden Gott, 19242. Meines Erachtens war das
Evangelium das Motiv, der gnostische Dualismus das Koordinatensystem
des Marcionismus, der nach meiner Erfahrung auch noch im heutigen christ-
lichen Denken eine Rolle spielt, selbst wenn der Name Marcion gar nicht be-
kannt ist. Anders K. H. Rengstorf in: Kirche und Synagoge, 1968, 66. Bei
von Harnack selbst lif3t sich eine — kritische — Begeisterung fiir Marcion
nicht absprechen; siehe dazu H. Schmid, Das hermeneutische Problem des
Alten Testaments, Einheit des Geistes, 1964, 57f.

139



willen, das er in dem von ihm gebildeten neutestamentlichen Kanon
von echten Paulusbriefen und einem «gereinigten» Lukasevangelium
— vielleicht handelt es sich hier um die erste neutestamentliche
Kanonbildung itiberhaupt — bezeugt fand. Jesus, doketisch ver-
standen, ist der Sohn und die einzige Offenbarung (Lk. 10, 22) eines
fremden Gottes der Liebe, des Geistes und der Erlésung. Obwohl
sich Marcion gegen allegorische und typologische Erklirung der
Schrift wandte, interpretierte er Lk. 6, 43 allegorisch: Der gute
Baum ist der gute Gott und Vater Jesu Christi, der faule Baum ist
der gerechte Gott der Vergeltung, der Judengott des Alten Testa-
ments. Der aus den Werken erkennbare Schopfergott hat die mise-
rable Welt mit ihrem Ungeziefer und dem unvollkommenen Men-
schen geschaffen, der im Fleisch lebt, dessen Entstehung, Fort-
pflanzung und Verwesung ekelhaft sind. Dieser Gott straft durch
Ubel, ist hart und blutgierig, sucht die Siinden der Viter an den
Kindern bis ins dritte und vierte Glied heim, verstockt Menschen
und gonnt ihnen aus Neid nicht den Baum des Lebens. Er ist
parteiisch ganz fiir Israel eingenommen, dem schlimmsten der Vol-
ker. Selbst wenn das Alte Testament Trost, VerheiBung und Erls-
sung enthilt, so sind diese Heilsgiiter rein irdisch. Das Alte Testa-
ment ist Gesetz. Sein Gott, dessen Sohn der jiidische Messias und
Antichrist ist, kennt den guten Gott tiberhaupt nicht. Aus dieser
Unkenntnis heraus hat er Jesus ans Kreuz gebracht, der damit die
Seinen, das heiBt alle, die sich wie Kain, die Sodomiten, Agypter
und sonstige Heiden nicht fiir gerecht halten, vom Gott des Alten
Testaments erkauft hat. Materie und Fleisch sind erldsungsun-
fahig. Wenn Himmel und Erde vergehen, vergeht auch der Schop-
fergott samt den Gerechten wie Abel, Henoch, Noah, Abraham und
Mose, die sich nicht erlésen lieBen. Der gute Gott, der nicht richtet,
wird dann alles in allen sein. Das Evangelium kann nicht in das Alte
Testament hineininterpretiert werden; man wiirde damit neuen
Wein in alte Schlduche giel3en.

Die Kirche lehnte den Marcionismus ab. Das Alte Testament war
eine Waffe gegen jede Art von Gnosis, wenn es freilich auch gnostisch
interpretiert werden konnte!®, gegen Dualismus, Schopfungs- und

18 So im Brief des Gnostikers Ptolemius an die Christin Flora (2.Jh.),
nach dem die Thora zum Teil von dem gerechten, zwischen dem guten Gott

140



Leibfeindlichkeit. Bemerkenswert ist bei Marcion die Koppelung
von Ablehnung des Alten Testaments und Judenfeindschaft. Gegen
Ende des 4.Jahrhunderts fand der neutestamentliche Kanon, wie er
heute vorliegt, allgemeine Anerkennung. Das Alte Testament wurde
in der griechisch sprechenden Kirche in Form der Septuaginta
beniitzt, in der lateinisch sprechenden Westkirche — wie auch das
Neue Testament — in Form lateinischer Ubersetzungen. Hierony-
mus, auf den die Vulgata!® (mit den Apokryphen Weish., Sir.,
Tob., Jud., 1-2 Makk.)2° zuriickgeht, hatte sich um 400 vergeblich
fir die «hebraica veritasy, fir die Anerkennung nur des hebraischen
Alten Testaments eingesetzt. Wegen des Ansehens, das die Septua-
ginta in der Kirche genof3, und natiirlich auch wegen Mangel in der
Ubersetzung, verwarf die Synagoge diese griechische Ubersetzung.
Im Judentum kamen Targume, umschreibende Ubersetzungen
ins Aramdische, in Gebrauch. Der Targum des Onkelos (um 200
n.Chr.) erlangte in der babylonischen Gola und dariiber hinaus ge-
radezu eine offizielle Anerkennung.

Infolge der Verwerfung der Septuaginta traten fiir die griechisch
sprechenden Juden wortgetreue Ubersetzungen an ihre Stelle?2!.
Auf christlicher Seite machte sich vor allem Origenes (gestorben
254) textkritisch verdient, indem er eine Ausgabe des Alten Testa-
ments besorgte, bei der sechs Spalten nebeneinander den hebrai-
schen Text, eine Transkription in griechische Buchstaben, die
Ubersetzungen des Aquila, des Symmachus, der Septuaginta und

und den Teufel stehenden Gott, von Mose und von den Altesten stammt.
Auch der gottliche Teil besteht aus dreierlei: dem Dekalog, dem reinen Ge-
setz; dem mit Unrecht verbundenen Gesetz der Vergeltung (zum Beispiel
Auge um Auge, Zahn um Zahn..., Lev. 24, 20) und dem Opfer- und Kultge-
setz, das symbolischen Wert hat und typologisch auf Christus hinweist
(Epiphanius, Panairion 33, 3-7).

19 Dag Tridentinische Konzil erkannte sie 1546 als autoritativ an;: 1590
entstand die Ausgabe der Vulgata Sixtina, 1592 die der Clementina.

20 Tn der orthodoxen Kirche wurde der maflgebende hebréische Kanon
durch die Synode von Jerusalem 1672 um die apokryphen Biicher Weisheit
Salomos, Jesus Sirach, Tobit und Judith erweitert.

21 Wortgetreue Ubertragungen stellen die jidischen Ubersetzungen des
Aquila und Theodotion aus dem 2. und des Symmachus aus dem Beginn des
3. Jahrhunderts dar.

141



des Theodotion boten. Durch philologische Zeichen wurden Unter-
schiede gekennzeichnet. Die Septuaginta sollte wegen und fiir die
Juden, die «Freunde des Buchstabens» und ein «fleischliches Volk»
seien, an das hebrédische Original angeglichen werden. Der Schrift-
sinn (sensus literalis) galt geradezu als «sensus Judaicus». Auf die
Hermeneutik des Origenes ist noch zuriickzukommen. Absolut
falsch wire die Meinung, im rabbinischen Judentum hitte es aus-
schliellich Schrifterkldrung im Literalsinn gegeben. Dies soll durch
eine Reihe von Beispielen belegt werden 22:

1. Die Allegorese. Allgemein bekannt ist die allegorische Erkla-
rung des Hohenliedes, wobei der Brautigam mit Gott und die Braut
mit dem Volk Israel gleichgesetzt wird. L. Baeck?? zeigt an einem
Beispiel, wie es dabei zu Schwierigkeiten wegen der Mariologie der
Kirche — das Konzil von Ephesus 431 erklirte Maria zur «Gottes-
gebéreriny — kam: Der Vers 3, 11 lautet: «Kommt heraus und
seht, Tochter Zions, den Koénig Salomo mit der Krone, mit der ihn
seine Mutter gekront hat am Tage seiner Hochzeit...» Allegorisch
sah man in dem Konig Gott und in den T6chtern Zions das Volk
Israel. Wer ist dann die Mutter des Konigs = Gottes? Rabbi
Eleasar «erklarte» dem bekannten Rabbi Simon ben Jochai die
Stelle folgendermaflen: Der Konig, also Gott, nannte Israel nicht
bloB3 «Tochter» (Ps. 45, 11 allegorisiert), sondern auch «Schwester»
(H. L. 5, 2 allegorisiert) und sogar «Mutter», denn in Jes. 51, 4
steht geschrieben : «merket auf mich, mein Volk, und meine Mutter,
horet auf mich!», wobei zu beachten ist, dal «meine Mutter»
('mmj) durch Textdnderung aus «Mein Volk» (I’wmj) gewonnen
wurde! Daraufhin habe Rabbi Simon seinem Kollegen auf die
Augenbraue gekiilt und versichert: « Wire ich zu keinem anderen
Zweck als zu diesem in die Welt gekommen, es wire genug ge-
wesen !» Hermeneutisch ist zu sagen, dall die exegetische Selbstbe-
hauptung unter der Voraussetzung einer nicht textgeméfen Allego-
rese des Hohenliedes hier — aber nicht nur hier — eine eminente Rolle
spielt.

22 Dabei greife ich absichtlich auf Texte zuriick, die zum groBlen Teil fiir

Judaica-Leser zugénglich sind.
23 Haggadah and Christian Doctrine, HUCA 23 (1950), 549ff.

142



2. Dicta probantia. Bibelworte, aus dem Zusammenhang geris-
sen, dienen als «Beweis» einer Behauptung. Aus einer Diskussion
geht hervor, dal} iiblicherweise, wenn der Siidwind blést, kein Nord-
wind weht und umgekehrt. Aber in der messianischen Zeit, bei der
Riickfithrung der Verbannten auf Schiffen, schickt Gott einen
Wind, in dem beide vereint sind, denn: «ich will zum Norden sagen:
Gib her! und zum Siiden: Halte nicht zuriick! ...» (Jes. 43, 6)24,

3. Im Targum Jonathan des Textes vom stellvertretenden Lei-
den und Sterben des Gottesknechts (Jes. 52, 13-53, 12) wird der-
selbe umgedeutet; der Gottesknecht wird sowohl messianisch als
auch als Verkorperung des Volkes verstanden. Im Aramdischen lau-
tet Jes. 52, 13f.: «Siehe, mein Knecht, der Messias, wird sich des
Wohlergehens erfreuen ; er wird emporkommen, erh6ht und gefestigt
werden (13). Gleichwie das Haus Israel lange Zeit hindurch nach ihm
seufzte, als die Israeliten elend waren mitten unter den Vélkern,
werden sie jetzt angesehen sein und hell leuchten in den Augen der
Nationen» (14)2.

4. Unter der Voraussetzung, dall die Schrift eine Einheit ist, wer-
den widerspriichliche Aussagen harmonisiert. So wurde der «Men-
schensohn» (= «einer wie ein Menschensohn») messianisch verstan-
den. Nach Dan. 7, 13 kommt er ¢«mit den Wolken des Himmels»,
nach Sach. 9, 9 kommt der messianische Konig «demiitig, auf einem
Esel reitend» nach Jerusalem.Rabbi Alexandrai erklirt die Unaus-
geglichenheit folgendermaflen: «Wenn (Israel) sich dessen wiirdig
erweist, dann kommt (der Messias) auf den Wolken des Himmels;
wenn aber nicht, dann (kommt er) demiitig, auf einem Esel rei-
tend:. »26

5. Auch das Schema von Weissagung und Erfiillung findet sich in
rabbinischer Exegese. Wohl in Abwehr apokalyptischer Spekula-
tionen sagte der Amorier Hillel: «Israel hat keinen Messias zu er-

24 Judaica 25 (1969), 61.
25 Judaica 21 (1965), 101ff.
26 Judaica 20 (1964). 89.

143



warten, denn es hat die messianische Zeit schon in den Tagen des
Konigs Hiskia genossen. Rab Joseph widersprach und wies darauf
hin, da3 Hiskia zur Zeit des ersten Tempels gelebt habe, der Prophet
Sacharja aber in der Zeit des zweiten Tempels das Kommen des
Konigs angekiindigt habe (Sach. 9, 9). Bemerkenswert ist die zeit-
geschichtliche Argumentation, zu der sich Rab Joseph veranlaf3t
sah 27,

Infolge der christlichen « Usurpation» des Alten Testaments und
des Verstdndnisses der Kirche als des neuen Gottesvolkes sah sich
das Rabbinat gezwungen, immer stérker den Literalsinn der Schrift
herauszustellen. Die christliche Theologie betonte in ihrem Inter-
esse den geistlichen Sinn (sensus spiritualis). Origenes arbeitete
textkritisch, allegorisierte aber auch. Die letztere Methode hat bei
ihm im wesentlichen folgende Griinde:

1. Er vertrat die Theorie der Substitution: Die Kirche ist das
neue Israel. Aufgrund der Zerstérung Jerusalems im Jahre 70 argu-
mentierte er geschichtlich-theologisch: «So konnen wir vertrauens-
voll behaupten, dal3 die Juden nicht mehr zu ihrer fritheren Lage
zuriickkehren werden. Haben sie doch das schrecklichste Verbre-
chen begangen, indem sie ein Komplott gegen den Erloser des
Menschengeschlechts in der Stadt in Szene gesetzt haben, wo sie den
iiberlieferten Gottesdienst feierten als Sinnbild der héchsten Myste-
rien (Typologie!). Es war demnach eine Notwendigkeit, dal} die
Stadt, in der Jesus seine Passion litt, vollkommener Zerstérung
anheimfiel, daf} das jiidische Volk aus seinem Land vertrieben und
andere zur seligen Erwihlung berufen wurden» (Contra Celsum
4, 23)28,

2. Hermeneutisch beruft sich Origenes auf 2 Cor. 3, 12ff. (siehe
oben S. 7f): «In dem Glauben, dal} die (heiligen) Biicher vom gott-
lichen Geiste geschrieben seien, stimmen wir mit ihnen (das heilit
den Juden) iiberein, in der Auslegung ihres Inhalts aber weichen wir

27 Judaica 20 (1964), 82.
28 Schalom 4, Seite 10.

144



von ihnen ab. Wir leben ja auch nicht so wie die Juden, weil wir der
Ansicht sind, dafl die buchstdbliche Auslegung der Gesetze den
Sinn der Gesetzgebung nicht erfasse. Wir behaupten, da3, <wenn
Mose gelesen wird, ein Schleier auf ihrem Herzen liege>, weil der
Sinn des mosaischen Gesetzes denen verborgen bleibt, die den durch
Jesus Christus gezeigten Weg nicht wandeln wollen. Wir wissen aber
auch, dall <wenn sich jemand zu dem Herrn bekehrt> — <der Herr
aber ist der Geist> —, er entbl6t von <dem Schleier> <mit enthiilltem
Angesichte> die in den verborgenen Gedanken nach der Schrift
(enthaltene) «Herrlichkeit des Herrn»> wie <in einem Spiegel schaut>
und zu seiner eigenen Herrlichkeit an der gottlichen Herrlichkeit
Anteil hat?°.»

3. Als Platoniker vertrat Origenes einen zwei- (en phanero — en
apokrypho; rhetai — noeta) und dreifachen Schriftsinn (Wort, Geist,
iibergeschichtliche Wahrheit) entsprechend der Trichotomie des
Menschen (Leib-Seele-Geist) und der Menschenklassen (Kinfiltige,
Fortgeschrittene, Vollkommene), wobei die Juden als «fleischliches
Volk» und «Freunde des Buchstabens» die Stelle der Einfiltigen ein-
nahmen. Allerdings wandten sich nicht nur die Juden gegen die
Allegorese, auch die in aristotelischer Tradition stehende Schule von
Antiochien beachtete stirker den Literalsinn und vertrat eine mehr
heilsgeschichtlich orientierte, typologische Sicht des Alten Testa-
ments.

In der Westkirche wurde ebenfalls der zwei- und mehrfache
Schriftsinn gepflegt. Augustin unterschied zwischen Buchstaben
und Geist, zwischen Sache und Zeichen. Die Worter haben eine
eigentliche und eine ilibertragene Bedeutung. Wesentlich ist, daf
die Analogie des Glaubens (R6m. 12, 6), die in der regula fidei
(dem Glaubensbekenntnis) definiert ist, in der Interpretation ge-
wahrt bleibt. Damit wird die Kirche und ihr Glaube eine hermeneu-
tische BeziehungsgrilBe. Die bisherige Untersuchung zeigte, dafi die
Hermeneutik ohnehin einen starken soziologischen Hintergrund hat.
Fir Augustin ist «der Jude Triager des Kodex, aufgrund dessen der
Christ glaubt». «Das Neue Testament ist im Alten verborgen, das

29 K. H. Rengstorf und S. von Kortzfleisch a.a.0. 143.

145



Alte wird im Neuen offenbar.» Die nicht an Jesus Christus glauben-
den Juden «sind Zeugen ihrer Ungerechtigkeit und unserer Wahr-
heit»30.

Obwohl die Kirche unter Konstantin toleriert und begiinstigt
und unter Theodosius Staatskirche wurde und damit ihre Macht zu-
nahm, hatte zum Beispiel Augustin geradezu eine Angst vor dem
Judaisieren : «Nicht sie werden Christen, sondern uns machen sie zu
Juden. Die Gebriduche der Juden sind fur die Christen geféahrlich
und todbringend. Wer immer sie beobachtet, stamme er nun aus dem
Judentum oder Heidentum, stiirzt dadurch in den Rachen des Teu-
fels. Das Ende des Gesetzes ist Christus, zur Rechtfertigung jedes
Gldubigen, des Juden so gut wie des Heiden.»3!

Sah judische Allegorese in Esau-Edom eine Chiffre fiir Rom,
Byzanz und schlieBlich fiir die heidenchristliche Kirche, so drehte
die christliche Interpretation den Spiefl herum. Irendus, Tertullian,
Augustin unter anderen verstanden das Geburtsorakel aus Gen.
25, 23 «der Altere (Esau, Edom) wird dem Jiingeren (Jakob, Israel)
dienen» so, dal} das dltere, ehemalige Gottesvolk der Juden dem
jiingeren, jetzigen Gottesvolk der Christen dienen muf332. Zu be-
achten ist, dal} es bei diesen Allegoresen nicht blo um mehr oder
weniger geistreich-aktualisierende Spielereien geht, sondern daf} die
christliche Erklarung, weil eben die entsprechende Macht der Kir-
che und des Reiches dahinterstand, die rechtlich-soziale Deklassie-
rung der Juden zur Folge hatte. Das BewuBtsein der Kirche, nach
Heiden und Juden das Dritte Geschlecht (tertium genus) zu sein,
wirkte sich sowohl rechtlich-politisch als auch hermeneutisch bei
der Applikation des Alten Testaments aus. Ks wird evident, daf3 die
Hermeneutik nur eine Seite einer geistigen Einstellung einer Ge-
meinschaft ist, was freilich nicht ausschlieBt, daBl einzelne einen
anderen Kurs einschlagen oder wenigstens andere Tone anschlagen?3.

30 Schalom 4, Seite 3f. und 9; weitere instruktive Zitate aus Schriften
Augustins bietet B. Blumenkranz in Rengstorf-von Kortzfleisch a.a.0. 93ff,

31 Schalom 4, Anm. 40.

32 Schalom 4, Anm. 21,

33 K. Hruby weist auf eine Aussage des Hieronymus («Auf die [judische]
Wurzel sind wir ndamlich aufgepfropft. Wir sind die Zweige, sie aber die
Wurzel. Wir miissen daher der Wurzel nicht fluchen, sondern fiir sie beten»)

146



§ 4. Das Alte Testament in der christlich-jidischen Auseinander-
setzung des Mattelalters3*

Hauptstreitpunkt durch das ganze Mittelalter hindurch — und
dariiber hinaus! — ist das christologische und trinitarische Verstand-
nis des Alten Testaments durch die Kirche. Dies trifft auch bei ge-
meinsamen philosophischen Voraussetzungen zu. Kine gewisse
methodische Anndherung zeigte sich in der symbolistischen — zum
Teil mit vierfachem Schriftsinn — Deutung alttestamentlicher Texte
in der Kabbala. Als Reprisentanten jiidischer Schrifterklarung, die
deutlich den Gegensatz zum christlichen Verstindnis des Alten
Testaments erkennen lassen, werden im folgenden Saadja ben Joseph
(892—-942), Raschi (1040-1105), Ibn Esra (1092-1167) und David
Qimchi (1160-1235) besonders herausgestellt 35.

Saadja ben Joseph3®, Gaon der Schule von Sura, iibersetzte
in Anbetracht der Ausbreitung des Islam das Alte Testament ins
Arabische. Sein Hauptwerk «Buch der Glaubenslehren und Er-
kenntnisgriinde» stellt eine Apologie des Judentums gegen das
Christentum und den Islam dar; er wandte sich auch gegen die Ka-
rder. Im VII. Buch (221) macht er im Zusammenhang mit der
Frage nach der Auferstehung folgende hermeneutische Ausfiih-
rungen: « Wir Israeliten halten uns stets an den Wortsinn, es sei
denn, daBl er zum Widerspruch fiithrt mit der Wahrnehmung (Gen.

und des Augustin hin («Rithmen wir uns nicht mit Hochmut angesichts der
geknickten Zweige. Denken wir vielmehr daran, durch wessen Gnade und
mit welcher Barmbherzigkeit wir auf eine derartige Wurzel aufgepfropft
wurden»); siehe Schalom 4, Seite 19.

34 Siehe W. Bacher, Die Bibelexegese der jlidischen Religionsphilosophen
des Mittelalters vor Maimuni, Jahresbericht der Landesrabbinerschule in
Budapest, 1928. Hier werden auler den im folgenden beriicksichtigten Exege-
ten noch Salomo ibn Gabirol, Bachja ibn Pakuda, Abraham ben Chija, Jo-
seph ibn Zaddik, Jehuda Hallevi und Abraham ibn Daud dargestellt. Siehe
auch B. Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages, 1941, bes. S.
121 ff. und 241 ff., und S. W, Baron, A Social and Religious History of the
Jews. 2, 1951ff., 2391f.

35 Siehe E. I. J. Rosenthal, Jidische Antwort, in: Kirche und Synagoge 2,
1968, 307ff., bes. 312ff.; ders., Antichristian Polemic in Medieval Bible
Commentaries, JJS 11, 1960, 115ff.

36 Siehe W. Bacher a.a.O. 1ff.

147



3, 20: Eva ist nicht Mutter alles Lebenden, sondern nur der Men-
schen), mit der Vernunft (Dtn. 4, 24: Gott ist nicht Feuer, sondern
seine Strafe wirkt wie Feuer), mit anderen Bibelstellen (Mal. 3, 10:
,prift mich!* ist einzuschrinken wegen Dtn. 6, 16), mit der Tradi-
tion (Dtn. 25, 3: ,40 Schliage’ abgerundet auf 39).» Die Bibel ist
demnach eine Einheit; sie gilt als ihr eigener Interpret. Beachtens-
wert ist die Bedeutung der Vernunft und der Wahrnehmung. Man
kann geradezu von einer rationalistisch anmutenden Erhebung des
Literalsinnes sprechen, wobei allerdings auch die Tradition eine
Rolle spielt. Saadja vertrat die Ubereinstimmung von Offenbarung
und Vernunft. Wenn er im Hinblick auf die «Beschneidung des
Herzens» (Dtn. 10, 16; 30, 6) einen «tieferen» Sinn feststellte, so
handelt es sich hier nicht um einen zweiten Schriftsinn, denn die
Ausdrucksweise selbst ist tibertragen, bildlich gemeint.

Seine Einwéinde gegen die Christologie und Trinitdt, auch gegen
die Aufhebung der Thora, die sowohl Christen als Muslim je auf ihre
Weise forderten, belegte er durch wortlich verstandene Bibelstellen.
Aus Dan. 9, 241ff., wo von 70 Jahrwochen (= 490 Jahren) bis zur
(messianischen) Endzeit die Rede ist, schlieft er, dal3 Jesus nicht
der «Gesalbte» sein konne, da nach seiner — heute freilich historisch
nicht mehr vertretbaren — Berechnung vom Auftreten Daniels bis
zum Tode Jesu lediglich 285 Jahre vergangen seien, also keine
49037, Eine Hineindeutung der Trinitat in Texte wie Gen. 18, 2f.,
Dtn. 6, 4 und 32, 39 lehnte er — mit Recht — ab. Die erste Person
Plural in Gen. 1, 26 hat nicht die Trinitdt zur Voraussetzung; es
liegt vielmehr eine Art Pluralis majestaticus vor, denn «die Sprache
der Israeliten gestattet dem Vornehmen zu sagen: Wir wollen
machen..., obgleich er nur Einer ist». In 2 Sam. 23, 2 erscheint der
Geist nicht als Person im Sinne des Heiligen Geistes; der Geist sei
vielmehr Gottes Offenbarung an die Propheten. Den christlichen
Exegeten wirft er eine «geringe Kinsicht in die Sprache der He-
brier» vor. Eine Reihe von jiidischen Gelehrten pflegten Grammatik
und Lexikographie. Prov. 8, 22 bezieht sich nach Saadja nicht auf
die Erzeugung des Logos. Gegen die christlich-muslimische These
von der Aufhebung der Thora verweist er darauf, dall Gott sein

37 Siehe E. I. J. Rosenthal in: Kirche und Synagoge, 327f.

148



Volk nicht verwirft (Jer. 31, 37), der «neue Bund» (brjt hdsh) ent-
halte keine «neue Thora» (Jer. 31, 311f.; vgl. Ex. 31, 16).

Der bedeutendste jiidische Bibel- und Talmuderklarer ist Rabbi
Schelomo Jizchaki (= Raschi)?®, der in Speyer, Mainz und Worms
studierte und dann in Troyes wirkte. Er kommentierte das ganze
Alte Testament, mit Ausnahme von 1-2 Chron., Esra-Neh und
Teilen von Ez. und Hiob. Wenn gelegentlich behauptet wird, daf
er sich nur um den Wortsinn (Peschat) bemiiht habe, so ist dies
falsch. Auch die midraschische Erkldarung (Derasch) findet sich
bei ihm: er unterschied allerdings immer mehr zwischen Peschat
und Derasch, der mehr und mehr in den Hintergrund trat. Ver-
gleicht man etwa den Kommentar zu Joel von Raschi, Ibn Esra
(= Abraham ben Meir ben Esra) und Radaq (= Rabbi David
Qimchi)??, so fillt der erste durch Kiirze und Treffsicherheit auf; er
enthilt kaum Paraphrasen.

Raschi widerlegt, dal sich die messianischen Weissagungen in
Jes. 9; 11 und Sach. 9, 9 auf Jesus von Nazareth beziehen, weil er
nicht den Frieden ohne Ende gebracht habe. Dabei kommt es auch
zu Umdeutungen, die allerdings die christologische Erklidrung nicht
rechtfertigen, wenn Raschi zum Beispiel den Thronnamen «Friede-
fiirst» in Jes. 9, 5 auf Hiskia (siehe oben S. 13), alle anderen Titel
(«Wunder-Rat, Gott-Held, Ewig-Vater») auf Gott bezieht. Histo-
rische Argumentationen, die allerdings nicht den heutigen chronolo-
gischen Kenntnissen entsprechen, werden ins Feld gefiihrt: «Von
nun an bis in Ewigkeit» trifft fiir Jesus als Messias nicht zu, da er
erst 500 Jahre spéter geboren worden sei. Die christliche Interpreta-
tion aufgrund der Septuaginta (parthenos = Jungfrau statt lmh =
junge Frau; vgl. Mt. 1, 23) lehnte er ab4%. Dabei stellte Raschi zeit-
geschichtliche Erwigungen an, die noch in der heutigen historisch-
kritischen Forschung eine Rolle spielen*!. Raschi miihte sich nicht

38 H. Hailperin, Rashi and the Christian Scholars, 1963.

39 Dargeboten von G. Widmer, Die Kommentare von Raschi, ibn Esra,
Radaq zu Joel, 1945 1f.

40 Vergleiche H. Haag, Is. 7, 14 als alttestamentliche Grundstelle der
Lehre von der Virginitas Mariae, in: Mariologische Studien, IV: Jungfrauen-
geburt gestern und heute, 137ff.

41 Zur heutigen Diskussion vgl. weiter H. W. Wolff, Frieden ohne Ende,
BSt 35, 1962, bes. S. 32ff.

149



nur philologisch um den sensus literalis, sondern auch durch zeitge-
schichtliche Erwigungen um den sensus historicus, und dies alles,
zur Abwehr der dogmatisch bestimmten christlichen Exegese, die
sich somit indirekt positiv auswirkte. Andererseits wurde die judi-
sche Exegese auch von christlichen Gelehrten beachtet. Allgemein
bekannt ist der EinfluBl Raschis auf Nikolaus von Lyra (1270-1349)
und durch ihn auf Martin Luther, der sich urspriinglich gegen
Nikolaus’ Postilla perpetua und die Rabbinen wandte. H. Hailperim
weist in seiner Monographie tiber «Raschi and the Christian Scho-
lars»%? nach, dall diese Beziehungen nicht die einzigen sind; seit
Hieronymus hat die hebraica veritas — man kann sagen: der hebrii-
sche Wortsinn — in der christlichen Theologie eine Rolle gespielt,
so auch in der viel gebrauchten Glossa Ordinaria des Anselm von
Laon (gestorben 1117). Die wichtigsten strittigen Stellen in der
christlich-jiidischen Auseinandersetzung sind vor allem Gen. 49, 1043,
Num. 24, 174 und Jes. 534, Texte, die unter anderer Problemstel-
lung auch heute noch in der alttestamentlichen Wissenschaft ver-
schieden interpretiert werden. Dabei widerspricht Raschi nicht nur
christlicher, sondern auch jidischer Exegese. Bei Jes. 52, 13-53, 12
lehnt er die im Targum Jonathan (siehe oben S. 143) und von Rabbi-
nen vollzogene Gleichsetzung des Gottesknechts mit dem Messias
ab; er siecht im Ebed das Volk Israel. In Jes. 49, 1 («Hort mir zu,
ihr Inseln, und ihr Vélker in der Ferne, merket auf!») spriache der
Prophet selbst. Deuteten die Rabbinen die Krone(n) in Sach. 6, 91f.
messianisch, so geht es nach Raschi um das Diadem fiir Serubbabel.
Auch hier riihrt Raschi ein Problem an, das in der «modernen» alt-

42 A.a.0. 3ff.; siche auch B. Smalley a.a.0. 121ff. und 241ff. Das Konzil
von Vienne 1312 forderte die Einrichtung hebriisch-arabischer Lehrstiithle
in Rom, Paris, Oxford, Salamanca und Bologna, eine Forderung, die an heu-
tigen theologischen Fakultdten kaum erfiillt ist.

43 Tnstruktiv ist A. Poznanski, Shilo, 1904 ; siehe auch E. I. J. Rosenthal
in: Kirche und Synagoge, 315ff.

44 H. Hailperin a.a.0. 161 bietet eine Gegeniiberstellung der unterschied-
lichen Deutungen von Lyra und Raschi.

45 AuBer E. Fascher a.a.0. bietet einen Uberblick A. Neubauer, The
Fifty-Third Chapter of Isaiah according to Jewish Interpreters..., 1876 ; siehe
auch E. I. J. Rosenthal a.a.0. 317ff.

150



testamentlichen Wissenschaft umstritten ist. Heutige Forschung er-
scheint zum Teil deswegen als «neu», weil — wenn ich recht sehe —
die rabbinische Exegese des Mittelalters keine kontinuierliche Fort-
setzung in die Neuzeit fand und die Arbeit der Rabbinen aus dieser
Zeit auf christlicher Seite im allgemeinen wenig oder gar nicht zur
Kenntnis genommen wird.

Der Vollstandigkeit halber sei noch darauf hingewiesen, dall der
sich um den Literalsinn miithende Raschi auch allegorisierte, wenn
er zum Beispiel in Ps. 43, 3 («Sende dein Licht und deine Wahr-
heit...») das «Licht» mit dem Messias und die « Wahrheit» mit Elia
gleichsetzte, oder in den beiden gazellengleichen Briisten der
Freundin (H. L. 4, 5) Mose und Aron bzw. die beiden Tafeln des
Gesetzes sah ; letztere Deutung akzeptierte dann Nikolaus von Lyra.
Man mochte sagen: wer so exakt exegesiert wie Raschi, darf sozu-
sagen in Phasen der Entspannung auch mal geistreich allegorisie-
ren!

Ibn Esra aus Toledo war Sprachwissenschaftler, Ausleger und
Kritiker der Schrift und Poet; berithmt wurde er aufgrund seiner
mathematisch-astronomischen Arbeiten. Seine umfassende Bildung
kam ihm bei der grammatischen und sachlichen Erklirung der
Schrift zugute. Als Beispiel sei seine Auslegung von Joel 3, 4 («Die
Sonne soll in Finsternis und der Mond in Blut verwandelt werden,
ehe denn der groBe und schreckliche Tag des Herrn kommt») ange-
fiithrt: « Die Sonne; er erzdahlt von einer Sonnenfinsternis, welche ent-
steht durch die Zusammenkunft der Sonne mit dem Mond, und
auch der Mond wird verfinstert und rot werden und zwar, wenn sie
(die Sonne) vom Drachenkopf oder Drachenschwanz etwa 6 Grad
abstehen wird. Stets waren das Kriegszeichen und werden zu Zei-
chen dafiir, dafl viele Volker sterben werden.»4® Wie Raschi wandte
er sich gegen die christliche Allegorese, von der er sagt: «Die erste
ist die Methode der unbeschnittenen Weisen, die sagen, die ganze
Thora sei Ratsel und Gleichnisse, sowohl alles, was im Buche Gene-
sis steht, als auch alle Gebote und gerechten Satzungen. Jeder fiigt
dieses hinzu oder nimmt jenes weg nach seinem eigenen Gutdiinken,
einmal, um es zu verbessern, ein anderes Mal, um es zu verschlech-

46 (5, Widmer a.a.0. 102 und 104, FuBnote 62.

151



tern. So sind «<die sieben Vélker» (zum Beispiel Dtn. 7, 1) eine An-
spielung auf verborgene Dinge ... Auch die Zahl der Stamme ist eine
Anspielung auf die Zahl der Apostel, die abtriinnigen. Aber dies ist
alles eitel und nichtig; es gibt nichts dergleichen. Die Wahrheit ist,
jedes Gebot, Ding und Wort zu erklaren, wie sie geschrieben sind.
Wenn sie dem Verstand nahe liegen, ist es auch in Ordnung, daB
Dinge Geheimnisse enthalten, und sie sind in ihrem Wesen wahr,
auch Ratsel, wie die Sache des Paradieses und des Baums der Kr-
kenntnis... Der zuverlilige Zeuge in unserem ganzen Kommentar
(zum Pentateuch) ist der Verstand des in unser heiliges Innere ge-
pflanzten Herzens, und wer der Vernunft widerspricht, ist wie einer,
der unser Empfinden verleugnet. Denn die Thora unserer Vater ist
Menschen des Verstandes gegeben worden. Finden wir etwas in der
Thora geschrieben, was die Vernunft nicht ertragen kann, so fiigen
wir (erkldrend) hinzu oder verbessern nach Vermdgen aufgrund des
Sprachgebrauchs, welchen der erste Mensch bestimmt hat. Das ma-
chen wir auch mit den Geboten so, wenn etwas seinem Wortsinn
nach der Vernunft nicht (zu erfassen) moglich ist, wie (Dtn. 10, 16)
<50 beschneidet denn die Vorhaut eures Herzens»>; denn iiber die
Gebote ist geschrieben (Lev. 18, 5), <die der Mensch iiben soll, daf}
er durch sie lebe...»%".» Bemerkenswert ist die rationale, sachliche
Erklidrungsweise ; nur bildliche Ausdrucksweise, wozu auch die soge-
nannten Anthropomorphismen gehoren, sind metaphorisch zu deu-
ten.

Radaq, ebenfalls Sprachwissenschaftler und Exeget, ist von
Raschi und Tbn Esra abhéngig, auch von Moses Maimonides, den
er verteidigte. Sein Kommentar ist der umfangreichste, wie ein Blick
auf die Ausgabe von G. Widmer3® erkennen l:it. Sah Raschi in der
«jungen Frau» (Jes. 7, 14) die Frau des Propheten Jesaja, so denkt
Radaq, der diese Deutung nicht ausschlieBt (vgl. Jes. 8, 3), an die
Frau des Konigs Ahas“8. Antichristologisch ist sein Psalmenkom-
mentar. Zu den von E. I. J. Rosenthal in Kirche und Synagoge,
318ff., gebotenen Zitaten sei auf Radaqs Ausfithrungen zu Ps. 21
hingewiesen: Er bezieht den Psalm auf David oder auf den Messias.

47 E. 1. J. Rosenthal a.a.0. 313f.
48 Siehe meinen Erkldrungsversuch in Judaica 23 (1968), 161f.

152



Wenn geschrieben steht : « Herr, der Konig freut sich deiner Kraft. ..»
(v. 2), so setzt dies eine Schwiche des Konigs voraus, die nicht von
Gott, wofiir die Christen Jesus halten, angenommen werden kann.
Als Gott hitte Jesus nicht um Leben bitten miissen ; aullerdem lebte
Jesus nicht lange, also trifft nicht zu, dall Gott ihm «langes Leben
fur immer und ewig» gegeben habe (v. 5). Ein Gott habe nicht «grof3e
Herrlichkeit durch deine Hilfe» (v. 6), und brauche auch nicht auf
den Herrn zu hoffen (v. 8). E. 1. J. Rosenthal sagt zu dieser pole-
mischen Exegese: « We have here a combination of peshat (= wort-
liche Erklirung) with logic and appeal to history. This kind of
argument no doubt appealed more to Jews than it convinced
Christians. »4?

Das Bild der meist wortlichen Exegese der jiidischen Gelehrten
des Mittelalters, die im Gegensatz zum trinitarischen und christolo-
gischen Verstdndnis der Christen standen und deswegen auf den
Literalsinn gewiesen waren, wére zu einseitig, wiirde man die philo-
sophisch-allegorische jiidische Interpretation verschweigen. So deu-
tet Salomo ibn Gabirol in der Paradieserzdhlung (Gen. 2, 4bff.)
«Eden» als die obere Welt, den «Garten» als die sichtbare Welt der
Formen, den «Strom» als die Mutter aller Kérperwesen, «Adamy,
«Eva» und die «Schlange» als die rationale, die vitale und die vege-
tative Seele. Der « Baum der Erkenntnis» meine die Fortpflanzung,
der «Baum des Lebens» die obere, intelligible Welt5°. Diese auf
philosophischen Grundlagen ruhende Allegorese konnte auch kontro-
verstheologisch sein.

§6. Das Alte Testament vn der christlich-jidischen Auseinandersetzung
im Zeitalter des Humanismus und der Reformation

a) Das Verstindnis des Alten Testaments im Humanismus. Unter
dem bekannten Motto «zuriick zu den Quellen» befaB3te man sich
auch mit den hebraischen Quellen, vor allem dem Alten Testament.

9 JJS 11 (1960), 130.
50 Siehe I. Heinemann, Die wissenschaftliche Allegoristik des jiidischen
Mittelalters, HUCA 23 (1950/1), 611ff., bes. 619f.

153



Als Hebraist ist an erster Stelle Johannes Reuchlin zu nennen, der
bei jiidischen Lehrern studierte. Einerseits begriindete er im christ-
lichen Bereich die hebraische Sprachwissenschaft, kommentierte
zum Beispiel die BuBpsalmen und setzte sich fiir jiidisches Schrift-
tum, besonders den Talmud ein, andrerseits stand er unter dem
Einflufl der jiidischen Kabbala. Diese beiden bei Reuchlin feststell-
baren Momente sind kennzeichnend fiir den Humanismus in dieser
Hinsicht, der im allgemeinen den doppelten Schriftsinn (literalis
und spiritualis) nicht iiberwand. In den neuen Bibeliibersetzungen
durch Pagninus, Leo Jud, den Leiter der die Ziircher Bibeliiberset-
zung erarbeitenden «Prophezei», und Sebastian Miinster schlug
sich der Einflul Raschis direkt oder indirekt nieder. E. I. J. Rosen-
thal3! hat die Auswirkung jiidischer Exegese bei Miinster, den J.
Eck wegen der Betonung der hebraica veritas «Rabbi Miinster»
nannte, im einzelnen nachgewiesen.

Die Grenzen der kirchlichen Dogmatik iiberschritt der Humanist
Michael Servet, der einen Neudruck mit kritischen Anmerkungen der
lateinischen Bibeliibersetzung des Pagninus herausbrachte und sich
vor allem gegen die Trinitéitslehre wandte, weswegen ihn der Rat
von Genf zum Tod verurteilte. In der Gefolgschaft friitherer Gelehr-
ter wie Peter Abaelard, Ramon Llull und Nikolaus von Kues, der
zusammen mit Papst Pius II. Mehmet II. zum Christentum bekeh-
ren wollte®?, miihte sich Servet um eine Einheitsreligion fiir Chri-
sten, Muslim und Juden. Er sah in der Lehre von der Trinitidt einen
Irrtum; die Christologie verstand er modalistisch. Er machte sich
rabbinische Argumente zueigen ; exegetisch war er von Raschi, Ibn
Esra und Radaq beeinflullit. Er stand wohl auch in Verbindung mit
Sebastian Miinster in Basel. Kennzeichnend ist sein Wort: «Ich
habe dich, christlicher Leser, einmal und wiederum gebeten, zuerst
Hebraisch zu lernen, dann mit Eifer Geschichte zu treiben.» Wie bei
den Rabbinen spielte die hebraica veritas die ausschlaggebende
Rolle, auch der sensus historicus. Dazu einige Beispiele: « Der Herr

31 Sebastian Muenster’s Knowledge and Use of Jewish Exegesis, in:
Essay in honour of J. H. Hertz, ed. I. Epstein, E. Levine and C. Roth, 1942.

52 Siehe W. P. Eckert in «Kirche und Synagoge», 272ff. und besonders:
J. GauB3, Der junge Michael Servet, Zwingliana 12 (1966), 416ff. .

154



sprach zu meinem Herrn...» (Ps. 110, 1: jhwh zu ’dnj) interpre-
tierte er korrekt im Sinne von: «Jahwe sprach zum Ké&nig» — und
nicht zu Jesus Christus. Auch Ps. 2 fallite er nicht christologisch
auf: Gott spriche zu David; wer Gott im Gehorsam diene, werde
«Sohn» genannt. Bei Jes. 7, 14 wies er darauf hin, da} ‘Imh nicht
parthenos = Jungfrau heifle. In Immanuel erblickte er den Konig
Hiskia als Typ auf Christus. Die Engel verstand er nach Ps. 104, 4
als Atemzug Gottes. Selbst wenn man nicht allen Erkldrungsver-
suchen zustimmt, mufl man gestehen, daf sie zum Teil das enthal-
ten, was heute in der alttestamentlichen Wissenschaft gang und gébe
ist. LaBt sich philologische und historische Exegese des Alten Testa-
ments mit dem christlichen Bekenntnis vereinen? Gibt es nur die
beiden Moglichkeiten, entweder — wie in der alten Kirche und im
Mittelalter und dariiber hinaus iiblich — das Alte Testament zu
christologisieren oder die christliche Glaubenslehre abzuéndern oder
ganz fallen zu lassen, wie es Servet und andere Unitarier taten? Be-
vor wir auf Luther zu sprechen kommen, ist noch der Einflul} der
judischen Kabbalistik auf christliche Humanisten zu streifen.

Der Kabbalist Recanati schrieb einen Pentateuchkommentar,
den Pico della Mirandola ins Lateinische iibersetzte ; diese Uberset-
zung beeindruckte auch Reuchlin. Pico meinte, in kabbalistischen
Biichern sei «nicht die mosaische, sondern die christliche Religion
enthalten. Hier findet man das Geheimnis der Dreieinigkeit, hier die
Fleischwerdung des Wortes, hier die Gottheit des Messias, die Lehre
von der Erbsiinde, von der Sithnung durch Christus, die Lehren
iiber das himmlische Jerusalem, iiber den Fall der Ddmonen, iiber
die Ordnungen der Engel, iiber das Fegefeuer, iiber die Strafen der
Unterwelt. Ich habe dort dasselbe gelesen, was wir bei Paulus und
Dionysius, bei Heronymus und Augustin tédglich lesen. Du wirst
dort ferner manches finden, was an die pythagoreische und plato-
nische Philosophie erinnert...»%3.

Von verschiedenen Kabbalisten abhéingig spekulierte J. Reuch-
lin iiber den unaussprechlichen Gottesnamen Jahwe = IHVH. Auf-
grund von Argumenten, die einem Nicht-Kabbalisten kaum ein-
leuchten, hielt er es fiir gerechtfertigt, dem Tetragramm einen fiinf-

33 W. P. Eckert a.a.0. 275.

155



ten Buchstaben, ein schin (s) hinzufiigen, wodurch IHSUH (= Je-
sus) entstand. In diesem Pentagramm sieht er auch eine Abkiirzung
fiir «In hoc signaculo vince» («In diesem Zeichen siege!»)t. Es ist
eigenartig, daf} Sprachwissenschaftler Spekulationen fronen konn-
ten, die mit dem Literalsinn absolut nichts mehr zu tun hatten.
Hermeneutisch ist interessant, dall je nach geistigem Koordinaten-
system, sei es platonisch wie bei Origenes und Salomo ibn Gabirol
oder pythagoreisch-kabbalistisch wie bei Reuchlin, Interpretatio-
nen moglich sind, deren Logik auf der jeweiligen philosophischen
oder mystischen Struktur und ihrer Methode beruht. Der « Buch-
stabe» des Textes ist gleichsam nur eine Absprungbasis. Oder trifft
diese Beobachtung mit quantitativen Unterschieden bei jedem In-
terpreten zu, da keiner ohne geistiges Koordinatensystem auskom-
men kann? Fiihrt der quantitative Unterschied zu einem qualita-
tiven?

b) Das Verstindnis des Alten Testaments in der Reformation. Da
die im allgemeinen wenig bekannte Auseinandersetzung S. L. Stein-
heims mit der Exegese Martin Luthers ausfiihrlich zur Sprache
kommen soll, wird hier nur einiges Grundsétzliche zur Hermeneutik
des Reformators gesagt, zumal dariiber eingehende Monographien
vorliegen 5.

Luther verstand das Alte Testament trinitarisch und christolo-
gisch. Er wandte sich deswegen nicht nur gegen rabbinische Exe-
gese, sondern auch gegen christliche Ausleger wie Nikolaus von Lyra
und Ubersetzer wie den Hebraisten Sebastian Miinster. Bezeich-
nend ist sein Verdikt: «O, die Hebréer — ich sag auch von den
unsern — judenzen sehr... Sie hdngen schlechterdings an den Wor-
ten, achten nicht auf die Bedeutungen (figurae) der Worte, die doch
bei keiner Rede vernachlafBBigt werden diirfen.»%® Er will das Alte
Testament «vom Neuen her» verstehen. Seine Hermeneutik ist ein-
gebettet in seine Sicht des Judentums: Es hat die Verheillungen des
Alten Testaments, die im Neuen erfiillt seien, abgelehnt und wird

54 W. P. Eckert a.a.0. 276f.

55 H. Bornkamm, Luther und das Alte Testament, 1948, besonders 74 ff.;
J. 8. Preus, From Shadow to Promise. Old Testament Interpretation from
Augustine to the Young Luther, 1969.

56 Zitiert aus «Kirche und Synagoge» a.a.0. 414.

156



dafiir bestraft. Die Synagoge sucht die eigene Gerechtigkeit. Einer-
seits miithte sich Luther unter Beachtung und Befragung humani-
stischer Hebraisten und Rabbinen bei der Ubersetzung des Alten
Testaments um den «Buchstaben» (sensus literalis), gleichzeitig
ist der Literalsinn geistlich-christozentrisch, wobei die Rechtferti-
gungslehre Kriterium der Scheidung zwischen Gesetz und Evange-
lium ist. Luther lehnte einerseits die Allegorese ab, bediente sich
aber ihrer in der Anwendung der Schrift. Auch fiir Luther gilt, dal}
er aufgrund seines geistigen Koordinatensystems, aufgrund seines
«Glaubens» interpretierte; dabei stand er in der Tradition der
christlichen Erklarung von Textstellen wie Gen. 49, 10, Jes. 53 und
Dan. 9, 24ff. Auch Huldrych Zwingli und Johannes Calvin legten
das Alte Testament christologisch aus; sie betonten stdrker als
Luther die Typologie und die heilsgeschichtliche Schau. Beachtung
fand die rabbinische Exegese bei dem Lutheraner Andreas Osian-
der®?. Ist es verwunderlich, daf} er eine andere Haltung gegeniiber
dem Judentum einnahm wie die Reformatoren ?

§ 6. Das Alte Testament in der christlich-jidischen Auseinander-
setzung der Neuzeit

Gegen die Auslegung des Alten Testaments durch M. Luther
wandte sich besonders scharf Salomon Ludwig Steinheim (1789-
1866)58 in seiner «Glaubenslehre der Synagoge als exacte Wissen-
schaft», 4. Band, Monomachie V, «Gegen die Auslegung des Alten
Testaments, zunachst der funf Biicher Mosis von Dr. Martin Luther»
(1862ff., S. 282ff.). Er sah in den «Mythophilosophemen» der Trini-
tiatslehre und Christologie «indogermanisches», «baktrisch-persi-
sches» Heidentum. Es ist Allegorese — die Steinheim an und fiir sich
ablehnte —, wenn der judische Gelehrte aufgrund von Gen. 9, 27
und Gen. 31, 30ff. ausfiihrte, dafl bei der Einladung an Japhet,
also an die «Indogermanen», in die Zelte Sems die Theraphim

57 Siehe W. Maurer in: « Kirche und Synagoge», 433f.
58 Zu dem Arzt und «Laientheologen» S. L. Steinheim siehe auch H. J.
Schoeps, Israel und Christenheit, 19613, 138ff.

157



(«Hausgotter») mitgenommen worden seien. Das Christentum sei
eine Mischreligion. Steinheim geillelte insbesondere Luthers Lehre
vom unfreien Willen, von der Erlosungsunfahigkeit des Menschen
um des absoluten Wertes des Versohnungstodes Christi willen. Er
sprach von dem «Bediirfnis einer authentischen Auslegung des alt-
testamentlichen Textes durch die Organe seines Volkes, das vom
Autor dieser Offenbarung selbst zum Lehrer aller Vilker der Erde
in den hochsten Gebieten menschlichen Denkens und Handelns,
eingesetzt und ausgesandt wurde». Luther sei selbst der Meinung
gewesen, die Juden «sollten eitel Schulmeister sein; das walte
Gott!» (Die Glaubenslehre der Synagoge. .., 299). Hermeneutisch ist
interessant, dafl die Zugehorigkeit zu dem Volk, das Gott seiner
Offenbarung wiirdigte, unbedingte Voraussetzung ihrer Auslegung
sei®. Steinheim forderte eine grammatikalisch-historische Interpre-
tation ; er wandte sich gegen die Hermeneutik von 2 Cor. 3 (siehe S.
7). Nikolaus von Lyra nannte er einen «platonisch-theologischen
Faselhans» (344); aber auch im Judentum habe man oft den rabbi-
nischen Grundsatz vergessen, dal kein Satz iiber seinen einfachen
Sinn hinausgehe ("jn pswq jws’ mjdj pswrw). Infolgedessen zog er los
iiber «Philos (Philo von Alexandrien) und filous», zu denen er
Baruch Spinoza wegen seines verwiistenden pantheistischen Systems
und Moses Mendelsohn rechnete, dem er einen zersetzenden Ratio-
nalismus vorwarf (440).

Es ist noch das geringste, dafl Steinheim Luther kritisierte, weil
er Sdtze aus dem Zusammenhang ri3, wie zu Beispiel um der Erb-
siindenlehre willen: «alle Menschen sind Liigner» (wortlich: «die
ganze Menschheit liigt»), ohne den Vordersatz zu zitieren: «Ich
dachte in meiner Ubereilung: alle Menschen .. .»; hinzuzufiigen ist,
dafB schon Paulus dhnlich verfuhr (Rém. 3, 4). Steinheim verurteilte
Luthers Substitutionstheorie, wonach die Heiden die Erben des

59 Dies erinnert an Jehuda ha-Lewi, nach dem sich die Auserwihlung
auswirkt «als eine physische Disposition, eine Art gesteigerter Bereitschaft
zur Aufnahme des goéttlichen Geistes, die ithn von einer <Auslese der Auslese)
sprechen 1d8t ... welche die Frommen seien, die (wahren Israeliten». — Sie
seien der vollstandigen Gottesndhe teilhaftigy (H. J. Schoeps a.a.O. 83).
Ahnlich betont K. Kohler den jidischen Volksgenius und spricht von der
Offenbarung Gottes auf dem Spiegelbild der (jiidischen) Seele.

158



Gottesvolkes seien. « Aus dem Abschnitte iiber den 30jihrigen Krieg
wiirden wir uns allein schon von der Unwahrheit und Vermessenheit
der Behauptung Luthers iiberzeugen. Und ihm allein ist es zuzu-
schreiben, seinem ,vesten Glauben‘ an die Leibhaftigkeit des
Teufels, dal noch ganze zwei Jahrhunderte, nachdem Papst Inno-
cenz I1I. durch eine Bulle den Hexenprocessen in den katholischen
Landen ein Ende gemacht hatte, in den Landen des <rechten Lutheri-
schen Glaubens»> die HolzstoBe lustig fort lammten, auf denen man
die armen alten Weiber dem Molochteufel opferte. Angesichts sol-
cher Brandopfer, und angesichts der prichtigen Revuen mit ge-
riffeltem Geschiitze, gehort eine eiserne Stirne dazu, von einer Ent-
erbung Israels und einer Einsetzung der anderen Vélker, zu Erben
des Gottesreiches, zu sprechen! Die That straft das frevelnde Wort
Liigen!» (370). Bezeichnend ist der Rekurs auf die Friichte, die von
einem Gottesvolk zu erwarten sind. Steinheim war {iberzeugt, dal3
es Abraham unter den Kanaanidern besser ergangen war als es in
christlichen Lindern der Fall wire: «Um wieviel gliicklicher war
doch Abraham, bei seinem andern Glauben, im Lande Kanaan, als
er heutigen Tages im Lande Italien, an den reinkatholischen Orten,
zum Beispiel Sorrent, oder in den deutschen Urkantonen der
Schweiz, im freien Schwyz, Uri, Unterwalden ete.; oder im gottes-
firchtigen Tyrol, fast iiberall sein wiirde, wenn ihm dort das Un-
gliick zustiefle, welches ihn unter den Kanaanitern traf! Nein! Die
alten Heiden hatten es noch nicht gelernt, aus Religion zu hassen
und zu verfolgen! Bei den alten Heiden war noch nicht durch die
Religion die gemeinsame Menschenliebe zerstort; die groBartige
gottliche Idee der Ketzergerichte kennt man nicht in Sodom, sonst
hatten sie gewill, wie die Genfer unter Calvin den Servet, ihren Lot
lebendig verbrannt» (371f.). Im Hintergrund der hermeneutischen
Auseinandersetzung steht der volkisch-geistige Gegensatz zwischen
Synagoge und Kirche, Judentum und Christentum.

Steinheim warf Luther des weiteren mangelhafte hebréische
Sprachkenntnisse vor: « Wir wenden uns wieder zur eigentlichen
Hermeneutik des Reformators. Gar nicht selten treibt er es darin bis
zum Possenhaften, so daBl man sich unwillkiirlich fragt, ob es ihm
auch ernst damit sei? Den, von Jugend an mit dem heiligen Texte
Vertrauten und damit Verwachsenen fa3t bald ein Grauen, bald ein

159



Verwundern iiber jene Weise, dall man mit dem hohen Ernst solche
Spalle treiben kann. Nehmen wir als erstes Beispiel die Deutung des
Namens <Og> des Konigs von Bassan! Luther sagt: <Daher heillt
das Wort Og ein Bécker, und ist im Moseh ein Namen des Konigs
von Bassan, d.i. der Fettigkeit.> Solange nun hebréiisch gesprochen
und geschrieben wurde, hieff weder <Og» ein Béacker, noch Bassan
Fettigkeit...» (397). Mit Recht beanstandete Steinheim Luthers
Ubersetzung von Gen. 50, 19b mit «denn ich bin unter Gott»®0:
«Leichten Herzens beldcheln wir die letzten Schnitze des groflen
Reformators und Interpreten der Genesis. Unbedenklich {ibersetzt
er das hebrédische Wort tht im Verssatze (cap. 50, 19) kj htht *lThjm
’nj (Bin ich etwa an Gottes Statt? mit dem h prof. interrogativum)
mit der praepos. Unter, ohne auf das fragende h im mindesten
Riicksicht zu nehmen: Denn ich bin unter Gott. Hatte er ihn als
Frage gestellt, so hatte man noch denken kénnen, er habe ihn ver-
niinftig aufgefallt; so aber, wie ihn Luther stellt, ist er ganz ohne
Sinn und Verstand...» (490).

Besonders scharf griff Steinheim Luthers Allegoresen an, wobei
zu beachten ist, dafl der Reformator selbst diese Methode der Deu-
tung abgelehnt hatte®'. «Luther zeigt sich ... als strenger Gegner
allegorischer Auslegungen, versteht sich solcher, die nicht nach
seinem Kopfe sind. Er nennt Gregorius, Hieronymus, Cyprianus,
Augustinus und Origenes, lauter Heilige, doch nur Allegoristen,
womit der Letztgenannte <soviel Zeit verderbt hat>, und von wel-
chem er sagt: «Origenes ist fast ein Konig iiber die Allegorie, und hat
die ganze Bibel voll solcher heimlichen Deutungen gemacht, die
nicht eines Dreckes wert sind.> Er selbst aber hat nicht versaumt,
ein erkleckliches Hauflein dazu zu legen» (520). Als Beispiele wird
auf die Deutung von Rahel und Lea verwiesen, «deren Allegorisie-
rung einer Verleugnung ihrer Existenz und historischen Wahrheit
gleichkommt» (420). Nach Steinheim kann man «mit Sicherheit
darauf rechnen, daB iiberall, wo der hebréische Ausdruck gutwillig,
oder gemartert, zweierlei Deutung zuldf3t, vom Reformator stets die

60 Im Revisionstext von 1964 lautet der Halbvers: «Stehe ich denn an
Gottes Statt!»
61 Vgl. H. Bornkamm a.a.0O. 74ff., besonders 79ff.

160



materiellste ausgesucht wird. Dieses ersehen wir an der Deutung des
Namens der zweiten Patriarchin Rebecca (rbgh). Luther sagt:
«Dazu stimmt auch der Braut-Name Rebekka d.i. Gemaistete,
oder eine feiste Pliintsch und dick Protzel, d.i. die Synagoge,
gemaéstet und feiste mit groflen Werken!» (514f1.). Steinheim tadelte,
dafl Luther in der sogenannten Jakobsleiter (Gen. 28) den Stamm-
baum Christi erblickte (445). « Abenteuerlich » seien die etymologisch-
allegorischen Auslegungen der drei Brunnen in Gen. 26, 15ff., die mit
Gesetz, Propheten und Evangelium verglichen werden. « Windige
Faseleien» liegen vor, wenn Luther Esaus Kleider, die ihm Rebekka
anzog, um Jakob zu tduschen (Gen. 27), fiir die priesterlichen Klei-
der Abrahams und Isaaks hielt, «mit wohlriechenden Dingen, damit
sie die Motten nicht fressen» (441).

Auch Luthers typologische Auslegung$?, die leicht in eine christo-
logische Gleichsetzung iibergehen konnte, brandmarkte Steinheim:
Galt Isaak, der geopfert werden sollte (Gen. 22), als « Figur der Gott-
heit» und «Typus Christi», «den er den Bock der Menschheit nennt»
(514), so war der «Mann», mit dem Jakob am Jabbok rang (Gen.
32), «nicht ein Engel, sondern der Herr Jesus Christus gewesen,
der ewiger Gott ist, und ein Mensch hat werden sollen, den die
Juden kreuzigen wiirden» (455). Von der Geburt Benjamins und
dem Tode Rahels (Gen. 35, 16{f.) sagte Luther: «Wenn sich das
Evangelium durch Christus und die Apostel anhebt, so leget sich
Rahel und stirbt; das ist die Synagoge, oder das Judentum. Das
Kind kommt hervor, aber die Mutter mufl dariiber bleiben.» Spot-
tisch bemerkte der gelehrte Arzt dazu: «Ach ja! Unter den Hénden
eines ungeschickten Acchoucheurs, oder einer dummen Hebamme !»
Eigenartic mutet es an, wenn Luther die kirchliche Gleichsetzung
des brennenden Dornbusches mit Maria (Ex. 3) ablehnte, weil es
heiBt: «Ich bin der Gott deiner Viter», «das kann sich nicht auf
Maria beziehen. Darum kann sie nicht der Busch sein, sondern Gott
selber ist der Busch, der da brennt und nicht verzehrt wird.» Dal}
diese Argumentation keinen jiidischen Gelehrten iiberzeugt, ver-
steht sich von selbst!

Steinheim lehnte sowohl die rabbinische Deutung des Schilo auf

62 Vgl. H. Bornkamm a.a.O. 211{f.

161



den in Zukunft kommenden Messias ab als auch die christliche auf
den gekommenen (Gen. 49, 10)%3; er iibersetzte : « Bis er nach Schiloh
(Stadt in Ephraim) kommt.» Luther hingegen lehnte sich an Bern-
hard Ziegler an, der Schilo von hebr. sljh (Nachgeburt) ableitete.
«Luther, in seiner Weisheit, macht daraus ein Muttersohnchen, und
sagt bedeutsam: <Dein Sohn wird einer Jungfrau Sohn sein, wird
eine Frucht der Aftergeburt (Nachgeburt, secundinae) sein»»
(481f1.).

Fir Steinheim ist der Messias noch nicht gekommen. Im Hinblick
auf Jes. 2,4 («und sie werden keine Kriegskunst mehr lernen»)
fragte er «jedermann, ob sich in der Christenheit keine Militar-
schule, kein Cadettenhaus, mehr findet, in denen von Staats-, von
des germanisch-, anglicanisch- oder gallisch-christlichen Staates
wegen, Kriegskunst gelehrt wird. Ich warte auf Antwort! — O, IThr
werdet mir sie schon schuldig bleiben; denn so eisern ist eure Stirn
doch nicht, dafl Thr, angesichts eurer Revuen und Wachtparaden,
mir ins Gesicht saget, wir denken an keinen Krieg! Aber was sollen
wir denn davon denken, dafl ihr vermessen genug seid, zu behaup-
ten, der Messias sei bereits gekommen!» (485). Der Bezug auf die
Wirklichkeit ist wiederum bezeichnend und warnt vor einer Schizo-
phrenie von Lehre und Realitét.

Bedenklich findet es Steinheim, dafl Luther im Gegensatz zu den
Rabbinen — hier in bezug auf Ps. 22, 27 — den Grundsatz dullerte:
«Zudem folgen wir der gemeinen Regel, ndmlich dafl die Grammatik
der heiligen Schrift weichen soll, also, dal} nicht der Sinn den Wor-
ten, sondern die Worte dem Sinn dienen sollen» (581). Tatsédchlich
ist es bedenklich, wenn nicht die res aus den Wortern, sondern die
vermeintlich bekannte res die verba bestimmt. «Uberall soll das
herausgebracht werden, was Er als den «Sinn» der Worte vorausge-
setzt hat, bemerkt Steinheim (581), der darum wullte, dal «auch
unsere Phariséer ... sich vielfach am einfachen Textsinne versiindigt
(haben); sie haben ihn verdreht, verrenkt, gepre3t und gequetscht,
bis sie herausgebracht, was sie hineingelegt haben wollten: aber auf
den Kopf gestellt, ihn vollends umgekehrt und in sein Gegenteil ver-
wandelt, haben sie ihn nirgends!» (544).

63 Zur Weissagung auf Christus und die Trinitéit siehe H. Bornkamm
a.a.0. 84ff.

162



Die AuBerungen Steinheims sind — wie konnte es auch anders
sein? — polemisch, oft ironisch oder sarkastisch, aber schlieBlich
auch versohnlich: « Wir stehen am Schlusse der Bibelauslegung des
Dr. Martin Luther. Schonungslos, aber eben so gewissenhaft haben
wir alle seine Irrthiimer in Sprache und Sinn aufzudecken und zu
verbessern gesucht. Das Resultat ist, dafl teils Unkunde der Spra-
che, grofleren Teils aber das Vorurtheil des Mischdogmas ihm den
Ruhm und die Ehre eines treuen Ubersetzers und berufenen Aus-
legers entzogen haben. Nichtsdestoweniger verehren und bewun-
dern wir aufrichtig den groBen Mann in ihm und bedauern, den
wohlwollenden Menschenfreund in ihm nicht in gleichem Maaf}
lieben zu konnen. Er hat uns und den Unsern vielfach wehe ge-
than. Der indogermanische Bruderhafl hatte sein grofles, edles Herz
angefressen, aber sein SchluBBwort wirkt versohnend. Er ruft: «Das
ist nun meine liebe Genesis! Unser lieber Herrgott gebe, dall es
andre besser machen! Ich kann nicht mehr! ich bin schwach!
Bittet Gott fiir mich, dal er mir ein gutes Stiindlein verleihe!y ...
Moge ihm sein Stofigebet erfiillt sein, wie sein hoher, reiner Sinn es
erfleht hat ... « Er wollte uns, wie ein roher Schulmeister, strafen,
weil er unsere vermeintliche Kurzsichtigkeit nicht begreifen konnte,
und sie fiir Trotz hielt. Wir miissen es deshalb beklagen, dafl auch
ihm das angeerbte Heidenthum, das nie ohne die Beigabe jenes
eigenthiimlichen Abscheus ist, den Hr. Dr. K. Gutzkow Idiosyn-
krasie genannt hat, wie eine undurchsichtige Decke, die Decke
Mosis... nach dem Apostel Paulus, vor seinen Augen niederhing,
und ihm den Blick ins A. T. absperrte; das ist: der mytho-philo-
sophische Dogmatismus, den er mit einem Priestergewande beklei-
det und Religion, Glauben, genannt hatte. Jenes athanasische Ge-
mengsel (Sym-bol), das ihm das angeborene Heidenthum mit der
fremdartigen Offenbarung, in einem Compromil}, verséhnen sollte,
war ihm, und ist allen seinen Nachfolgern und Gesinnungsgenossen,
die Sandbarre, die sie weder zu iiberschreiten, noch zu umschiffen
vermochten, und so mul3ten sie schon draulen vor bleiben, von der
Philosophie abgewiesen, weil sie ihr nicht geniigten ; von der Religion
abgeschnitten, weil sie noch viel zu viel Philosophen (d.i. dogma-
tische) waren» (491f.). Steinheim kehrte also den SpieB herum,
wenn nach ihm nicht die Juden, sondern Luther und die Christen

163



iiberhaupt eine Decke vor Augen haben, die «den Blick ins A. T.
absperrte».

Mag man nicht alle alttestamentlichen Auslegungen Steinheims
fiir richtig halten — welcher Exeget wiirde iiberhaupt nur Zustim-
mung finden? —, so mull man, auch in Anbetracht der vorausge-
gangenen Darlegungen, feststellen, dafl ein uniiberbriickbarer Gra-
ben zwischen dem trinitarisch-christologischen Verstdndnis des
Alten Testaments und dem «jiidischen» besteht. Basiert aber das
«judische» Verstandnis nicht nur auf Selbstbehauptung und Beein-
flussung durch den Zeitgeist, sondern beruht es auf Philologie im
eigentlichen Sinn, so verschwindet der Graben, wenn christliche
Erklirer der Schrift ebenfalls streng exegetisch verfahren. Die Ge-
schichte der kritischen Exegese fiihrte in diese Richtung, wie gleich
kurz anzudeuten ist. Bedenkenswert ist Steinheims «Wort des Ab-
schieds»: « Wir haben Euch das dogmatische Prokrustesbett aufge-
deckt; wir haben das Mértyrologium der alten Worte des hebrii-
schen Bibeltextes aufgewiesen; haben gezeigt, wie die Theologen
nach Willkiir und nach ihrem voraus bestimmten Dogma den einen
Vers unbarmherzig ausgerenkt, den andern grausam verstiimmelt
und enthauptet haben, nur damit sie in das Bett paliten: Zerstoret
die Folterkammer und die Marterwerkzeuge! Gebraucht, wie in
anderen Wissenschaften, eure gute Vernunft: fillt ein unbestoche-
nes Urteil, und seid wirklich, was ihr bisher nicht waret: Theologen,
Gotteskiindige, Lehrer des unverfilschten Glaubens, des ungetriib-
ten gottlichen Wortes der Offenbarung, als Lehre!» (591). Aller-
dings, dies mul} einschrinkend hinzugesagt werden: eine voraus-
setzungslose, rein verniinftige Erklarung gibt es nicht; Vorverstiand-
nis und Situation spielen immer eine Rolle.

G. Ebeling kennzeichnet die hermeneutische Wende zur heutigen
Schriftauslegung durch folgende Tendenzen: «Preisgabe der Lehre
von der Verbalinspiration... als hermeneutischer Weisung, Unter-
scheidung von Bibel... und Wort Gottes, Verselbstindigung der
Exegese gegeniiber dogmatischer (konfessioneller) Normierung,
prinzipielle Gleichstellung der Bibel mit anderer Literatur in her-
meneutischer Hinsicht, vorbehaltlose Anwendung der allgemeinen
Regeln grammatischer und historischer Interpretation, Handhaben
der verschiedenen Weisen der historischen Kritik sowie (entspre-

164



chend der geschichtlichen Differenzierung) Spezialisierung zumin-
dest in alttestamentliche und neutestamentliche Hermeneutik. Er-
fassung und Anwendung dieser Gesichtspunkte durchlaufen eine
bewegte Geschichte, die zum Teil abhéngig ist vom Wechsel philo-
sophischer und theologischer Grundpositionen. Denn es handelt
sich nicht einfach um bloBe Ubernahme richtiger formaler herme-
neutischer Regeln und deren voraussetzungslose Anwendung. Wie
die Offenheit fiir die Grundsdtze neuzeitlicher Hermeneutik schon
bedingt ist durch gewisse (nicht beliebig wahlbare) philosophische
und theologische Momente, so wirken sich solche auch mehr oder
weniger auf Ausgestaltung und Gebrauch hermeneutischer Prinzi-
pien und Regeln aus.»®* Die Richtigkeit des letzten Satzes wird
heute zum Beispiel dadurch evident, dal im Zuge der gegenwirtigen
«gesellschaftlichen» Entwicklung die soziologische Fragestellung —
freilich nicht ausschlieBlich — in der Bibelerkldrung berticksichtigt
werden mull. Im folgenden soll am Beispiel der Moseforschung®s
untersucht werden, ob es in der Zeit der Text- und Literarkritik,
der Religionsgeschichte, Gattungs- und Formgeschichte und Uber-
lieferungsgeschichte grundlegende Unterschiede zwischen jiidischen
und christlichen Arbeiten gibt. Wenn ja, worin kénnte der Grund
liegen?

a) Judische Arbeiten iber Mose. H. M. Wiener wandte sich, wie
auch christliche Alttestamentler® gegen die von Graf-Kuenen-
Wellhausen begriindete Quellenscheidung und gegen die Evolu-
tionstheorie. In seinen Werken «Pentateuchal Studies» (1912) und
«The Religion of Moses» (1919) tritt er fiir die mosaische Verfasser-
schaft der ersten vier Biicher des Pentateuchs ein. Zum Nachweis
eines Monotheismus in der Mosezeit verweist er religionsgeschicht-
lich auf die Reform Echnatons in Agypten. Dort habe Israel den
Gott der Viter vergessen. Dieser offenbarte sich Mose unter dem
Namen Jahwe, der ein Gott nicht nur des theoretischen, sondern

64 Tn RGG3 3, 253f. Im einzelnen siehe H. J. Kraus, Geschichte der histo-
risch-kritischen Erforschung des Alten Testaments, 19692

65 Siehe E. OBwald, Das Bild des Mose, 1962, bes. 308ff., auch H. Schmid,
Mose — Uberlieferung und Geschichte, BZAW 110 (1968), 1ff.

66 Sieche E. OBwald a.a.0. 233 ff.

165



auch des praktischen Monotheismus war. Um ihn sozusagen unge-
fihrdet pflegen zu kénnen, fiihrte Mose das Volk aus Agypten.

S. Dubnow akzeptierte die Vierquellentheorie (JEDP), ma@l aber
den &ltesten Traditionen groBeren historischen Wert zu als dies der
Evolutionist Wellhausen tat. In seinem Band «Die dlteste Geschichte
des jiidischen Volkes», 1925 (Ubersetzung), bemiihte er sich synthe-
tisch-soziologisch den Problemen nachzugehen, wobei er auch zeitge-
nossische Quellen verwertete. Im 17.Jahrhundert, also in der Hyk-
soszeit, seien israelitische Nomaden ins Deltagebiet eingewandert
und dann, besonders seit Ramses II. (13.Jahrhundert) unterjocht
worden. Sie machten einen Aufstand, flohen in die Wiiste und ver-
einigten sich dort mit Stammesgenossen. Wenn auch Mose legendar
tibersteigert wurde, so ist er eine historische Personlichkeit, die im
Namen des Gottes Israels, des Jahwe vom Sinai, die Befreiten ver-
einigte und ihnen in Kadesch eine rechtliche Ordnung gab. Mose ist
demnach ein religioser Nationalheros, der die Landnahme und die
Staatenbildung vorbereitete.

Einer Verherrlichung oder gar Vergottung Moses wurde nach
W. Feilchenfeldt durch eine Entpersonlichung verhindert. In seinem
Aufsatz «Die Entpersonlichung Moses in der Bibel und ihre Bedeu-
tung»%? betont Feilchenfeldt, dafl Mose nur Mittler einer Botschaft
und des Gesetzes fiir das Volk sei.

M. Buber will in seiner Monographie «Moses» (englisch 1946,
deutsch 1952) dem historischen Werk vorurteilslos nachgehen. In
den Quellenschriften sieht er Traditionsbearbeitungen. Gattungs-
mifBig besteht die Moseiiberlieferung hauptséchlich aus Sagen, deren
originale Bestandteile und deren historischer Kern schlieflich zu
ermitteln sei. Die Unterdriickung der Israeliten setzt Buber unter
Thutmose III. an (15.Jahrhundert). Mose war in Agypten geboren,
muBte nach Midian fliehen ; am Sinai-Horeb begegnete ihm der Gott
der Viter, nicht etwa eine kenitische Gottheit. Mose fithrte das Volk
im Rahmen eines Passahfestes aus Agypten, die Rettung am Meer
war eine Tat des «daseienden Gottes». Die Murrgeschichten erweisen
Mose als angefochtenen Charismatiker, dessen Hauptwerk als
Mittler der Bundesschlul am Sinai sei, bei dem Jahwe als Konig

67 ZAW NF 23 (1952), 156ff.

166



eine theo-politische Gemeinschaft schuf. In Kadesch habe Mose den
Plan der Landnahme gefafit. Auffallend ist, dall Buber alle magi-
schen Ziige im Bilde Moses tilgt und vor allem die Keniterhypothese
ablehnt. Jahwe ist nach ihm ein rein israelitischer Gott 8.

Eine umfassende Monographie mit dem Titel «Moses» hat E.
Auerbach verfafit (1953). Er bedient sich der Quellenscheidung.
Die alteste Quelle J ist nach seiner Ansicht von dem Eliden Abja-
thar, dem Priester Davids, geschrieben. Sagengeschichtlich unter-
scheidet er zwischen Ortssagen und Geschichtssagen, die um Ereig-
nisse oder Personen entstehen. Nur aus der zweiten Gruppe seien
historische Schliisse ziehbar. Mose sei levitischer Herkunft, wah-
rend seines Aufenthaltes in Midian habe er die Offenbarung am
Dornbusch bei Kadesch erlebt. Dorthin habe Mose die Israeliten
gefithrt und dort auch « Weisung» (Thora) erteilt (Ex. 15, 25b). Die
alleinige Verehrung Jahwes ist das Besondere. Die Keniter- oder
Midianiterhypothese lehnt auch Auerbach ab. Der Sinai habe in der
Nihe der Oase von Kadesch gelegen, die in levitischem, dann ama-
lekitischem und schlieBlich israelitischem Besitz war. Hier entstand
eine Koalition von zwolf Stadmmen, bestehend aus Levi, Kain,
Kaleb, Rekab, Jerachmeel, Juda, Simeon, Sebulon, Dan, Naphtali,
Ephraim und Manasse. Der religiose Bund war nationsbildend. Die
Verbindung von Gottheit, Volk und Sittlichkeit ist eigentiimlich.
Mose selbst war Befreier, Gesetzgeber und Volksfiihrer und der be-
deutendste Religionsstifter.

Den Darlegungen von Wiener, Dubnov, Buber und Auerbach ist
bei allen Unterschieden in den Voraussetzungen und Methoden ge-
meinsam, dafl Mose eine historische Figur ist, dafl er den Monotheis-
mus vermittelt und das Volk begriindet hat, dafl sich durch seine
theo-politische Konstitution (Buber) auszeichnet. Verallgemei-
nernd kann man sagen, dal sich in der jiidischen Moseforschung die
Dreiheit von Gott,Thora und Volk cum grano salis widerspiegelt. Eine

68 E. OBwald a.a.0. 318 stellt mit Recht fest: «Bubers Voreingenommen-
heit zeigt sich auch bei seiner Ablehnung der Keniterhypothese. Es ist ihm
sichtlich daran gelegen, Jahwe als genuin israelitischen Gott zu erweisen,
was ihn u.a. dazu fihrt, Jithro ziemlich komplizierte religiose Gedankengiénge
zuzutrauen.» EKin judischer Gelehrter, der diese Hypothese vertritt, ist J.
Morgenstern, The Oldest Document of the Hexateuch, HUCA 4 (1927), 1f.

167



Eliminierung Moses oder eine spitere Ansetzung der Entstehung
Israels kommt nicht in Frage. Hermeneutisch wirkt sich meines
Erachtens die Zugehorigkeit zu diesem Volk in den Arbeiten der jii-
dischen Gelehrten aus.

Eine extreme Gegenposition stellen die Hypothesen und Thesen
Martin Noths dar, die ebenfalls nur angedeutet werden konnen:

In Weiterfithrung von Arbeiten G. von Rads? unterscheidet M.
Noth im Pentateuch fiinf iiberlieferungsgeschichtliche Themen:
«Herausfithrung aus Agypten», «Hineinfithrung ins Kulturland»,
«VerheiBlung an die Erzviter», «Fithrung in der Wiiste» und « Offen-
barung am Sinai», die durch Erzdhlstoffe angereichert wurden, wie
zum Beispiel durch die dgyptischen Plagen und Passah, Erzéhlungen
von Baal Peor und Bileam, Durst, Hunger und Feinde in der Wiiste,
Murren des Volkes, Erzdhlungen vom Gottesberg und den Midiani-
tern und vom Bund und Abfall am Sinai. Die Themen seien kul-
tisch verwurzelt — die Fiihrung in der Wiiste sei kein eigentliches
Thema — und schlieBlich im sogenannten amphiktyonischen Kult,
dem Kult der zwolf Stimme miteinander vereinigt worden. Israel
entstand iiberhaupt erst auf dem Boden des Kulturlandes. Aus den
iiberlieferungsgeschichtlichen Themen sei historisch auf verschie-
dene Gruppen zu schliefen. Es wurde nachher geradezu eine Preis-
frage, in welches Thema Mose hineingehore. Noths eigene Antwort
war, die Grabtradition von Dtn. 34, 6 sei unableitbar und urspriing-
lich. Weil das (unbekannte) Grab im Lande Moab am Wege land-
nehmender Israeliten lag, sei Mose in das Thema vom Kisodus hin-
eingelangt. Der SchluB von der «Uberlieferungsgeschichte» auf die
Historie ist der, daB Mose mit Agypten, der Wiistenwanderung,
Sinai und Gottesberg, Kadesch usw. iiberhaupt nichts zu tun hatte.
S. Herrmann 7! stellt meines Erachtens mit Recht fest, daB3 aus der
thematischen Aufgliederung des Pentateuchstoffes «so etwas wie
eine iiberlieferungsgeschichtliche Theorie geworden (ist), die in
einem verstiandlichen Uberschwang die Kontakte zu den Relatio-

69 Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch, 19602.

70 Das formgeschichtliche Problem des Hexateuchs, BWANT 1V/26, 1938.

71 Mose, EvTheol 28 (1968), 323. Siehe zur Mosegeschichte neuerdings S.
Herrmann, Israels Aufenthalt in Agypten, Stuttgarter Bibelstudien 40, 1970
(Lit.).

168



nen des Geschichtlichen selbst zu verlieren droht». M. W. ist hierein
kein jiidischer Gelehrter Noth gefolgt. Iis ist bezeichnend, dafl E.
Auerbach die Entstehung einer israelitischen « Amphiktyonie» in die
Mosezeit nach Kadesch verlegt. Ist zuviel behauptet, wenn hier an-
genommen wird, dall das jahrtausendealte Verstdndnis des eigenen
Volkes, dessen Beziehung zu Gott und zur mosaischen Thora konsti-
tutiv ist, hermeneutisch eine weitgehende Eliminierung Moses aus
den entsprechenden Uberlieferungen verhindert hat? Am Anfang
der Geschichte eines realen Volkes steht — oder muli stehen — der
reale Charismatiker. Es scheint sich demnach hermeneutisch aus-
wirken zu konnen, ob man dem «Israel nach dem Fleisch» oder dem
sogenannten «Israel nach dem Geist» angehort. Fiir das erstere ist
eine «Geschichtsphilosophie», an deren Grenze die Betonung form-
geschichtlich-kerygmatischer Strukturen nach S. Herrmann? hart
heranfiihrt, offensichtlich als Begriindung der eigenen ethnischen
Existenz unzulidnglich. Es soll nur nebenbei die Frage gestellt wer-
den, ob «so etwas wie eine iiberlieferungsgeschichtliche Theorie»
als Atiologie der Kirche ausreicht und ob nicht die Frage nach dem
«historischen Jesus» durchaus legitim ist. Jedenfalls wirken sich
individuelles und kollektives Selbst- und Vorverstindnis hermeneu-
tisch aus, wie auch die reale Situation des einzelnen oder der Ge-
sellschaft.

Schlufbetrachtung

Die christlich-jiidische Auseinandersetzung um das Alte Testa-
ment hat ihren Grund darin, daf dieses Buch fiir Synagoge und
Kirche verbindlich ist. Das SelbstbewuBtsein der beiden Gemein-
schaften wirkt sich im Verstindnis der Schrift aus. Kirchen und
Synagoge bzw. «jiidisches Volk» sind hermeneutische Beziehungs-
groflen, die nicht nur durch die jeweiligen Differenzierungen in sich,
wie katholisch—evangelisch, sondern auch durch ihre Konkurrenz,
wie vor allem zwischen Judentum und Christentum, bestimmend
sind. Immer wieder versuchten Christen aus dem Zueinander von
Neuem und Altem Testament von Kirche und Synagoge auszu-
scheren. Erinnert sei an Marcion, der Altes Testament und Juden-
tum verwarf. A. von Harnack stellte in seinem Werk iiber diese
Personlichkeit fest: «Das Alte Testament im 2.Jahrhundert zu

169



verwerfen, war ein Fehler, den die grofle Kirche mit Recht abge-
lehnt hat; es im 16.Jahrhundert beizubehalten, war ein Schicksal,
dem sich die Reformatoren noch nicht zu entziehen vermochten:
es aber seit dem 19.Jahrhundert als kanonische Urkunde im Pro-
testantismus zu conservieren, ist die Folge einer religiosen und kirch-
lichen Lahmung... Marcion mulite das Alte Testament als ein fal-
sches, widergéttliches Buch verwerfen, um das Evangelium rein be-
halten zu kénnen; von «(verwerfen» ist aber heute nicht die Rede,
vielmehr wird dieses Buch erst dann in seiner Eigenart und Bedeu-
tung (die Propheten) gewiirdigt und geschétzt werden, wenn ihm
die kanonische Autoritdt, die ihm nicht gebiihrt, entzogen ist.»?2
Einer Definition bediirfte der Begriff «kanonische Autoritdty.
A. von Harnack denkt wohl an eine Gleichstellung des Alten Testa-
ments mit den Apokryphen, «so der heiligen Schrift nicht gleich ge-
halten, und doch niitzlich und gut zu lesen sind» (M. Luther), wo-
bei — wie schon bei den Katharern — die Propheten besondere Wiirdi-
gung erfithren. Es besteht dann aber die Gefahr, dafl in Theologie
und Kirche das Alte Testament ungebithrend in den Hintergrund
trate und kaum mehr gelesen werden wiirde. Schon die zahlreichen
alttestamentlichen Zitate im «kanonischen» Neuen Testament wi-
derraten einer derartigen Deklassierung. Theologisch wird heute
auch nicht die «Abschaffung» des Alten Testaments gefordert, wie
es «volkisches BewulBitsein» im Dritten Reich tat?®. Doch sieht E.
Hirsch im Alten Testament das geschichtlich méchtigste Widerspiel
des Neuen Testaments? und nach R. Bultmann ist Israels Ge-
schichte fiir den christlichen Glauben nicht Offenbarungsgeschichte.

Auf einen neuen Marcionismus macht Schalom Ben-Chorin auf-
merksam 7¢: In der «Death-of-God-Theology», besser: der «Theo-
logie nach dem Tode Gottes» erhalte die Christologie eine neue
Zentralitit. «Gott ist tot, aber Jesus, sein Sohn ist der Erbe...
Jesus wird hier zum Stellvertreter Gottes...». Wenn der Vater Jesu
gestorben sei, dann sei man Jahwe los und konne sich von der

72 A.a.0. 248f. und 254f.

73 Siehe M. Rang, Der Christusglaube, 19606, 243 ff.

74 E. Hirsch, Das Alte Testament und die Predigt des Evangeliums, 1936.
7 GGlaube und Verstehen, 1933, 333f.

76 Theologie nach dem Tode Gottes, Emuna 4 (1969), 48-50.

170



Offenbarung der hebraischen Bibel 16sen. Damit ende das christlich-
judische Gespriach. Ben Chorin sagt abschlieBend: « Wird aber die
Theologie vom Tode Gottes zu einer Stiitze fiir einen Neo-Marcionis-
mus, dann gibt es kein dialogisches Verhéltnis mehr zu Israel und
zum uns gemeinsam aufgetragenen Erbe der hebridischen Bibel.»
Gegen diese Scheidung ist zu sagen, da@ sich Jesus zweifellos auf den
Gott beruft, der im Alten Testament bezeugt wird. Eine derartige
Separation greift die Substanz des Evangeliums an und hat
zwangsliufig eine «Theologie» zur Folge, die sich selbst mit der Zeit
ad absurdum fiihrt. Eine hermeneutische Offenheit gegeniiber dem
Alten Testament besteht dann nicht mehr.

Eine entgegengesetzte Position nimmt die trinitarisch-christolo-
gische Allegorese ein, wie sie in jiingster Vergangenheit vor allem
von Wilhelm Vischer geiibt wurde. Gegen sie erheben sich man-
cherlei Bedenken: Da von vorneherein nach trinitarischen und
christologischen Zeugnissen gesucht wird, droht die Aufhebung der
Geschichtlichkeit des Alten Testaments, das ja vor der Fleischwer-
dung des Logos (Joh. 1, 14; vgl. Hebr. 1, 1) entstanden ist. Die
Gefahr des «Einlegens» statt Auslegens ist gro3. Der Erklarer weil3,
was die Schrift zu bezeugen hat. Die Einheit von Altem und Neuem
Testament aufgrund des «Christuszeugnisses» kann auf eine prak-
tische Aufhebung des Alten Testaments hinauslaufen, da es in die-
ser hermeneutischen Sicht nicht mehr sein eigenes Wort zu sagen
hat. Jede nicht-christologische, besonders jiidische Auslegung
wiirde zwangldufig am Ziel vorbeischieBen. War in der alten Kirche
die Theorie von der Ersetzung des alten Gottesvolkes Israel durch
das neue Gottesvolk der Kirche eine Voraussetzung der christologi-
schen Interpretation, so kann diese Methode die Substitutionstheo-
rie zur Folge haben, die nicht im Einklang mit Rom. 9-11 steht. Ein
christlich-jiidischer Dialog aufgrund der Schrift diirfte ausgeschlos-
sen sein’®. Im iibrigen ist zu sagen, dal} die christologische Umdeu-
tung des Alten Testaments heute eine geringe Rolle spielt, wohl des-
wegen, weil sie sich exegetisch nicht rechtfertigen 1a8t. Infolgedes-
sen braucht sie hier nicht ausfiithrlich betrachtet zu werden.

Betont werden Beziehungen zwischen Altem und Neuem Testa-

7 Das Christuszeugnis des Alten Testaments, 1946ff.
78 Vgl. die Reaktion von H. J. Schoeps a.a.0. 226f., Anm. 107.

171



ment in dem urspriinglich von M. Noth herausgegebenen «Bibli-
schen Kommentar». Die Relationen sind meist typologischer Art in
einem weiteren Sinn; die alttestamentliche Aussage soll gewahrt
bleiben. Als Beispiel sei auf Hos. 1, 9 hingewiesen. Der Prophet soll
ein drittes Kind, einen Sohn, «Lo-Ammi» (= «Nicht-mein-Volky)
nennen, «denn ihr seid nicht mein Volk, so will ich auch nicht der
Eure sein». Diese Aussage wurde immer wieder — zum Beispiel in
der Zeit der Orthodoxie ™ — christlicherseits auf die Juden appliziert,
die von Gott verworfen seien, bis dal} sie Christus annehmen. H. W.
Wolft#0 sagt am Schlul} seiner Ausfithrungen iiber « Die Propheten-
familie als Gottes Drohzeichen» (Hos. 1, 2-9), die in Text, Form,
Ort und Ziel gegliedert sind: «Ohne Erkenntnis der hier bezeugten
Rechtslage Israels vor Jahwe werden wir Ursprung und Geheimnis
des Kreuzes Jesu Christi verkennen (vgl. 1 Pt. 2, 10)!» Es sei festge-
stellt, dal im Petrusbrief «nicht ein Volk» auf die Glieder der ange-
redeten, wohl heidenchristlichen Gemeinde bezogen wird, bevor sie
zum Glauben kamen ; dhnlich in Rom. 9, 24f. H. W. Wolff interpre-
tiert hier nun nicht «vom Neuen Testament her», sondern setzt die
Kenntnis von Hos. 1, 2-9 zum Verstandnis des Kreuzes Christi
voraus; er versteht also «vom Alten Testament her». Anders verhalt
es sich bei der Interpretation der nach H. W. Wolff echten Hosea-
worte in 2, 1-3: Seine Ubersetzung lautet: «(Aber) es wird die Zahl
der Israelsohne wie Sand am Meere werden, den man nicht messen,
nicht zdhlen kann. Statt dall man zu ihnen sagt: <Ihr seid nicht
mein Volk>, nennt man sie < Des lebendigen Gottes Shne». Die Juda-
sohne vereinigen sich dann mit den Israels6hnen, sie erwahlen ein
gemeinsames Oberhaupt und beméchtigen sich des Landes. Denn
grof3 ist der Jesreeltag. Nennt eure Briider <Mein Volk> und eure
Schwestern <Erbarmen>.» In dem Abschnitt «Ziel» fithrt H. W.
Wolft aus: «Mit dem Erscheinen Jesu Christi bricht der grole Be-
freiungstag an (Mt. 4, 15f.), umfassender, als Hoseas Bezeichnung
«Jesreeltag» erwarten lassen konnte. Die durch Jesus Christus voll-
zogene Umnennung des Nicht-mein-Volk in «S6hne des lebendigen
Gottes> bringt die ungeahnte Mehrung des Gottesvolkes mit sich.
Indem die Vélker aulerhalb Israels ... in das begnadete Gottesvolk

7 Siehe Kirche und Synagoge a.a.0. 471f.
80 Dodekapropheton 1, Hosea, BK 14/1, 1961, S. 26.

172



hineingeholt werden (Rém. 9, 24f., 1 Pt. 2, 10), gewinnen die
Worte eine vom Propheten nicht gesehene Bedeutung. So kommt
die Erfullung in Gang. Aber vollendet ist sie weder im Blick auf
Israel (Rm. 10, 1, 11, 26), noch im Blick auf die Vélkerwelt (Apk. 7,
9ff.). Das Gottesvolk bleibt als die <kleine Herde> (Lk. 12, 32) auf
den Zuspruch des prophetischen Wortes angewiesen. Es wartet auf
die Heilung seiner Zerrissenheit in der gemeinsamen < Wahl» seines
offenbar gewordenen Oberhauptes Christus und auf das freie Leben
auf der neuen KErde. Es wartet insbesondere auf das Hinzukommen
derer, denen die Verheillung zuerst galt. So geht es mit Israel dem
groflen Jesreeltag entgegen, an dem die Ernte der groflen Aussaat
Gottes in Jesus Christus (Joh. 12, 24) auf dem Acker der Welt reift.
In der Zwischenzeit aber steht das Gottesvolk im Licht der durch
Jesus Christus bekriftigten prophetischen Ankiindigung unter dem
prophetischen Mahnwort: «<Nennt eure Briider mein-Volk und eure
Schwestern Es-gibt-Erbarmen!> Es hat ein neues Wort fiir die
Zeitgenossen aus Israel und aus den Heiden. Es kann sie nur an-
sehen als Menschen, die durch Gottes Bundeswillen und Erbarmen
geschwisterlich ihm zugetan sind. Auss6hnung aufgrund von Ver-
sohnung (3) lautet die 6kumenische und missionarische Aufgabe
in der Erwartung des zugesagten neuen Lebens des Gottesvolkes
(1£.).»8 Eine typologische Entsprechung springt in die Augen:
Der Befreiungstag Christi und der Jesreeltag. Ersterer erfiillt und
iibersteigert den vom Propheten angekiindigten Tag. « Vom Neuen
Testament her» (Rom. 9ff.) kommt es zu einer Verschiebung:
«Nicht-mein-Volk» und «Ohne-Erbarmen» sind Bezeichnungen fiir
die Volker — nicht fiir Israel wie in Hos. 1f. —, die in das begnadete
Gottesvolk wie Israel eingegliedert werden sollen. Demnach ist das
Gottesvolk die Kirche, «die kleine Herden, fiir die der prophetische
Zuspruch von damals aktuelle Bedeutung hat. Die Situation Israels
und der Kirche entsprechen sich demnach strukturell. Thr Oberhaupt
— wiederum in typologischer Entsprechung — ist Christus. Wenn ge-
sagt wird, dall die Kirche mit Israel dem grofen Jesreeltag ent-
gegengehe, so wird offensichtlich Israel besonders hervorgehoben
und nicht mit den Vélkern gleichgestellt, beiden sollte aber ge-

81 A.a.0. 35f.

173



schwisterliches Verhalten aufgrund der Versohnung gelten. Ist
«6kumenische und missionarische Aufgabe» entsprechend distribu-
tiv gemeint, so setzt H. W. Wolff ein 6kumenisches Verhaltnis zwi-
schen Israel und Kirche voraus; vielleicht ist dies jedoch eine Uber-
interpretation der Interpretation.

Eine andere hermeneutische Einstellung tritt bei R. Rendtorff
zutage. In seinem Aufsatz «Alttestamentlicher Glaube und christ-
liches Handeln heute»®2 tritt er fir eine differenzierte, historische,
niichterne Betrachtung alttestamentlicher Texte fiir sich ein. Dabei
kommt er in einem gewissen eklektischen Verfahren zu der Kr-
kenntnis, dafl der alttestamentliche Glaube in den geschichtlichen
Erfahrungen Israels begriindet ist, wie zum Beispiel im Auszug aus
Agypten, und daB die Erzihlungen iiber Ereignisse der frithen
Geschichte Israels «immer mit einer bestimmten Identifikation mit
den handelnden Personen rechnen, die es als sicher erscheinen 143t
daf} die Erzihlungen im Zeitpunkt ihrer Formulierung die Erfah-
rungsmoglichkeit ihrer Zeit widerspiegeln. ... In der Bewédhrung des
Glaubens im Verhalten zur Welt erfihrt er zugleich immer wieder
seine Begriindung und Vergewisserung» (111f.). In dem Abschnitt
«Die alttestamentliche Entsprechung zu dem neutestamentlichen
Glaubensbegriff» (1151f.) stellt R. Rendtorff eine gewisse strukturelle
Analogie fest; so bedeute he’min ein «im erfahrenen Handeln Gottes
griindendes Vertrauen in die Zukunft». Erfahrung und Vertrauen
haben es mit Gott und Welt zu tun. « Gottesverhéltnis und Weltver-
héltnis werden stets in der Kontinuitit gedacht und erfahren.»
Das Uberkommene ist aber auch Wandlungen unterworfen. Des
weiteren fithrt R. Rendtorff aus, wie aus alttestamentlicher
weltzugewandter Frommigkeit Modelle fiir unser eigenes Denken
und Glauben gewonnen werden kénnen. Dies gilt auch fiir die Thora,
die christlicherseits gerne als «Gesetz» abgewertet wird. Freilich
bestehen auch unvereinbare Gegenséitze. R. Rendtorff weist auf
Sdtze wie « Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst» (Lev.
19, 18) oder auf solche in Dtn. 24 enthaltene («... das wird dir als
«Gerechtigkeit) gelten vor dem Herrn, deinen Gott»; «... denke

82 Blatter des Deutschen Koordinierungsrates der Gesellschaften fur
Christlich-Jtidische Zusammenarbeit 1 (1966), 1051f,

174



daran, daBl du selbst Sklave gewesen bist in Agypten»), um anzu-
regen, den konkreten Ausgestaltungen des alttestamentlichen Welt-
verstindnisses weiter nachzugehen (118). Abschlieend stellt R.
Rendtorff im Hinblick auf das alttestamentliche Gottes- und Welt-
verstidndnis und die geforderten konkreten Hinweise fiir unser
Handeln fest: «... es konnte sein, dall Juden und Christen einander
nédher sind, als wir je gedacht haben, wenn es um die Bewidhrung
in dieser Welt geht, in der wir Gottes nicht habhaft werden konnen,
die aber doch nicht ohne Gott ist» (120).

Vergleicht man die Positionen von H. W. Wolff und R. Rend-
torff miteinander, so ist — was hier im einzelnen nicht ausgefiihrt zu
werden braucht — festzustellen, dafl beide im exegetischen Bemiihen
um den alttestamentlichen Text {ibereinstimmen ; unterschiedliche
Ergebnisse haben oft ihren Grund darin, dafl sozusagen einzeilige
Gleichungen mit mehr als einer Unbekannten vorliegen und in-
folgedessen hypothetische «Losungen» nicht ausbleiben. Fiir beide
hat das Alte Testament einen Kigenwert, beide aktualisieren unter
Berticksichtigung der Beziehungsgrofien Kirche und Synagoge -
letztere kommt bei R. Rendtorff stérker in den Blick — und der heu-
tigen Situation. Unterschiedlich ist, dall R. Rendtorff ausschlieSlich
vom alttestamentlichen Text ausgeht, dabei gemeinsame Struktu-
ren mit dem Neuen Testament feststellt und Modelle fiir christliches
Handeln sucht, wihrend bei H. W. Wolff neutestamentliche Aus-
sagen bestimmend ins Spiel kommen, so dall zum Beispiel der Name
«Nicht-mein-Volk», der sich bei Hosea auf Israel bezieht, auf die
«Volker» angewendet wird. Tatsdchlich ist die Korrelation, ist das
Problem von Kontinuitdat und Diskontinuitit, zwischen Altem und
Neuem Testament komplex. Infolgedessen diirfte die historische
Einordnung von «frither» und «spéter», die auch je fiir sich auf beide
Testamente anzuwenden ist, dem Befund am ehesten gerecht wer-
den. Erblickt man mit G. Fohrer® in der Herrschaft und in der
Gemeinschaft Gottes den Mittelpunkt der alttestamentlichen Theo-
logie, der auch Mittelpunkt der neutestamentlichen Theologie ist,
so ist das Hauptproblem das Verhiltnis von Gottes- und Christus-
herrschaft.

83 Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments, ThZ 24 (1968),
1611f.

175



R. Rendtorffs eigene Auffassung, die als solche zu respektieren
ist, ist abgekiirzt gesagt die: « Die Bedeutung des Auftretens und des
Geschickes Jesu mit allem, was daraus entstanden ist, liegt fir mich
darin, daB} dadurch fiir uns als Nichtjuden die Teilhabe an den
Gotteserfahrungen Israels moglich geworden ist. Denn um nichts
anderes geht es nach meiner Einsicht: dafl der Gott Israels zum
Gott aller Menschen geworden ist... Andererseits kann sich aus die-
ser Betrachtung ebensowenig eine einsichtige Begriindung dafiir
ergeben, den Juden zum Ubertritt zum Christentum aufzufordern...»
(108). Dal} aufgrund des Neuen Testaments, vor allem aufgrund von
Rom. 9-11 eine andere theoretische und praktische Sicht mdoglich
ist, 1aBt sich nicht ausschlieflen.

Wenn meine Ausfiihrungen immer wieder die Grenzen der Her-
meneutik im engeren Sinn iiberschritten haben, so hingt dies damit
zusammen, dafl eben Hermeneutik mehr ist als nur eine Methoden-
lehre der Auslegung. Die Zugehorigkeit zu dieser oder jener Gemein-
schaft, die personliche und kollektive Situation wirken sich aus,
wie Vorverstandnisse und Voraussetzungen mannigfacher Art. Da-
bei sollten exegetische Erkenntnisse und Kenntnisse iiber die Nach-
geschichte des Alten Testaments im Christentum und Judentum
(auch im Islam)8* eine korrigierende Funktion haben. Wenn aus den
unvollkommenen bisherigen Ausfithrungen Schliisse zu ziehen wi-
ren, wiirde ich folgendes anregen: Wie sich heute im christlichen
Bereich die Okumene auf die Hermeneutik auswirkt83, so sollte das
Wissen um die Konkurrenz im wortlichen Sinn von Kirche und
Synagoge und moglichst praktische Erfahrung auf diesem Gebiet
Voraussetzung zum Verstdndnis des Alten Testaments sein. Die
christlich-jiidische Auseinandersetzung um dieses Buch hat gezeigt,
dall eine gemeinsame und damit mehr oder weniger verbindliche
Basis nur in der philologisch-historischen Arbeit an den Texten ge-
funden wird, wie zum Beispiel Alttestamentlerkongresse mit christ-

84 Judaistik sollte integrierender Bestandteil des Theologiestudiums sein.
Siehe die Ausfiilhrungen von J. Maier tiber «Judaistik» in: Blidtter. .., 83ff.

85 K. Dinkler, Die 6kumenische Bewegung und die Hermeneutik, ThLZ
94 (1969), 481-490, mit Kritik an den hermeneutischen Werken von J. Barr,
Bibelexegese und moderne Semantik (1965) und Alt und Neu in der bibli-
schen Uberlieferung (1967).

176



lichen und jiidischen Teilnehmern erweisen, die allerdings nur eine
«Gelehrtensolidaritit» begriinden. Auf diese Weise hat die Schrift
eine prinzipielle Bedeutung und gibt Impulse, die sich auf Kirche
und Synagoge auswirken konnen. Bei einer christologischen Alle-
gorese war und ist dies nicht der Fall 8. Fiir den christlichen Theolo-
gen — und dazu sind auch die sogenannten engagierten «Laien» zu
rechnen — hielte ich eine Arbeit zunéchst je fiir sich am Alten und
Neuen Testament und dann eine theologische Konfrontation fiir
empfehlenswert®”. Vor allem sind der Kigenwert des Alten Testa-
ments und seine vielfaltige Wirkung zu beachten. Dal} es nicht zu
einheitlichen Ergebnissen kommen wird, versteht sich von selbst.
Wenn Auseinandersetzung und Dialektik in bezug auf das Alte
Testament zwischen Juden und Juden, Christen und Christen und
Juden und Christen bisher positive Friichte zeigten, warum sollte
das nicht weiterhin der Fall sein? Ob sie aber zur Aufgabe eigener
Positionen oder gar der Kigenexistenz fiihren, ist zweifelhaft.
Kollektive und individuelle Selbsthehauptung spielen in der Herme-
neutik eine eminente Rolle, selbst wenn sie philologisch nicht mehr
vertretbar ist. Es ist eine Offenheit gegeniiber dem Alten Testament
im Horizont seiner Nachgeschichte notwendig, damit sich diese
Sammlung bewahrter Schriften heute positiv auswirkt.

8 Die hermeneutische Bedeutung der Christologie und Trinitatslehre
miulte dargestellt werden; vgl. den Beitrag von Fr. Schmid (« Erwigungen
zur kritischen Funktion des trinitarischen Bekenntnisses fiir die Grundle-
gung einer theologischen Hermeneutik») in der H. Diem-Festschrift «Auf
dem Wege zu schriftgeméfler Verkiindigung», Beitrdge zur evangelischen
Theologie 39 (1965). Nachtrdglich sehe ich, daB3 C. Westermann, Das Alte
Testament und Jesus Christus, 1968, in der prophetischen Verkiindigung, in
den Geschichtsbiichern, den Psalmen und der Weisheit in ihrem jeweiligen
groBen Zusammenhang Beziehungen auf Christus feststellt, jedoch die punk-
tuellen Hinweise einer alttestamentlichen auf eine neutestamentliche Stelle
zuriickstellt.

87 Bemerkenswert ist die Reihenfolge der Bestimmungen in Rém. 15, 4ff.:
Das Alte Testament ist zur Belehrung geschrieben; seine Schriften gewiihren
Ausdauer und Trost und damit Hoffnung, weil der Gott der Ausdauer und
des Trostes eine Einmiitigkeit — der Apostel hat konkret die Differenzen
zwischen Starken und Schwachen im Auge — im Sinne Christi Jesu bewirkt,
die zum eintriachtigen Lob Gottes fiihrt.

177



	Die christlich-jüdische Auseinandersetzung um das Alte Testament in hermeneutischer Sicht

