Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Bemerkungen zur Fachsprache und Religionspolitik im Kénigreich Juda
Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961051

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEMERKUNGEN ZUR FACHSPRACHE
UND RELIGIONSPOLITIK
IM KONIGREICH JUDA

Von JorANN MAIER, K6ln

1. Gen. 49,5-7: mkrh*

Der Gesamttenor des sogenannten Jakobsegens ist zwar juddisch,
verrit aber die Bereitschaft zum Arrangement mit «Joseph» (Nord-
israel). Die Sammlung spiegelt also eine politische Einstellung wider,
die schwerlich den grofisraelitischen Stromungen im Lande ent-
sprach!. Eine solche Differenz in bezug auf die Aulenpolitik konnte
kaum ohne innenpolitische Auswirkungen bleiben, zumal es sich
zugleich um religionspolitische Stellungnahmen handelte. Nun ent-
hilt der Jakobsegen in v. 5-7 eine scharfe Polemik gegen «Simeon»
und «Levi»:

5 Simeon und Levi sind Briider,
Werkzeuge (gewaltsamen) Unrechts sind ihre mkrt,
6 In ihren Kreis trete meine Seele nicht ein,
mit ihrer Versammlung vereine sich nicht meine Leber
(Herrlichkeit ?).
Denn sie toteten Méanner in ihrem Zorn
und in ihrem Mutwillen lahmten sie Stiere.

* Die folgenden Ausfithrungen ergénzen zwei bereits erschienene Aufsitze,
«Urim und Tummim. Recht und Bund in der Spannung zwischen Konigtum
und Priestertum im alten Israel», Kairos I1, 1969, 22-38; «Zur Geschichte
des Bundesgedankens und zur Rolle der Leviten in der politischen und reli-
giosen Geschichte des Alten Israel», Judaica 25, 1969, 222-257.

1 O. EiBfeldt, Hexateuchsynopse, Darmstadt 19622, S. 102f., stellt die
Spruchsammlung zu L. Sie diirfte besser in die J-Tradition passen und ver-
rit eine judiisch-dynastische Tendenz mit dem Willen zur Koexistenz mit
dem Nordreich. Eben mit dieser auflen- und religionspolitischen Orientierung
verbindet sich der antilevitische Zug.

89



7 Verflucht ihr Zorn, dal er so stark,
ihr Grimm, dal} er so hart ist!
Ich will sie verteilen in Jakob
und will sie zerstreuen in Israel!

Die bisherigen Deutungen brauchen hier nicht im einzelnen auf-
gefiihrt zu werden?, in der Regel suchte man v. 5b von der Erzih-
lung in Gen. 34 her zu verstehen, wobei man mkrtjhm als «ihre
Schwerter» bzw. «ihre Waffen» ilibersetzen® mull. Aber die Ab-
hingigkeit von Gen. 34 ist keineswegs gesichert, auch 6b pafit nicht
zum Inhalt jener Erzihlung®. Eine Verlegenheitslosung stellt die
Deutung von mkrh als «Grube», «Fallgrube» in iibertragenem Sinn
dar®. Der lexikographische Befund, der auf eine geringe Zahl von
Belegen angewiesen ist?, legt die Ableitung von der Wurzel krh
«graben» und somit die Grundbedeutung Grube, Zisterne nahe.
Von hier zu «Vorratsgrube», «Depot» wire nur ein kleiner Schritt.
Ein weiterer Fingerzeig liegt im Wort fms, das zumeist einen gewalt-
samen Eingriff in Besitzverhéltnisse kennzeichnet. Nachdem H.-J.

2 Siehe dariiber H.-J. Zobel, Stammesspruch und Geschichte, Berlin
1955 (BZAW 95), S. 7ff.; A. H. Gunneweg, Leviten und Priester, Gottingen
1965 (FRLNT 89), S. 44ff.

3 M. Dahood, MKRTJHM in Genesis 49,5, CBQ 23, 1961, S. 54-56, denkt an
«Beschneidungsmesser» (nach Ex. 4,25).

1 Gen. 34, von Eif3feldt a.a.0. (Anm. 1) ebenfalls L (und E) zugeteilt,
verrit in der einen, eher J als L zugehorigen Version denselben antileviti-
schen Affekt wie Gen. 49,5-7. E hingegen, der levitisch-deuteronomischen
Stromung nahestehend, schreibt das Blutbad allen Jakobséhnen zu. Offen-
bar will E damit seine grundsétzliche Verurteilung des Konnubiums mit Lan-
desbewohnern darstellen, wihrend J sich von dem radikalen Eifer «Simeons
und Levis» aus verstindlicher Staatsrdson (v. 30!) distanziert. Der Streit
um diese Frage diirfte bald nach der Konsolidierung des davidischen Reiches
ausgebrochen sein.

5 Siehe W. Krebs, «... sie haben Stiere gelihmt» (Gen. 49,6), ZAW 78,
1966, 359-361.

6 Zum Beispiel H. Gunkel, Genesis, Gottingen 19646, S. 479f.: «Lug und
Trug sind ihre Fallen.» Bei dieser Umdeutung wire eine Emendation zu
mkmrtjhm (ihre Netze) naheliegend.

? Zeph. 2,9; Mesa-Inschrift ZI1. 25. An «Grube» dachte Gen. 49,5 auch
Aquilas.

90



Zobel sich bei v. 6a beinahe fiir eine kultische Deutung entschieden
hatte®, wonach der Vers der Versammlung Simeons-Levis die kulti-
sche Gottesgegenwart (kabdd )® abspricht, ware zu fragen, ob nicht
in v. 5b und eventuell auch 7a kultische Sachverhalte im Hinter-
grund stehen. Ist mkrh als « Depot» zu verstehen, dann diirfte sich
der Passus auf die Abgabeneintreibung beziehen. Das Wort mkrh
wire dann terminus technicus der Priestersprache fiir das Depot, an
das aus einem fest begrenzten Gebiet die Abgaben zu liefern waren.
Daraus konnte sich im Lauf der Zeit ein etwas verflachter Sprach-
gebrauch entwickeln, in dem mkrh zunédchst zur Bezeichnung des
zum eigentlichen Depot gehorigen Gebietes (der Pfriinde) diente und
infolge der festen Erbschaftsverhéltnisse im priesterlichen Sprach-
gebrauch schlieilich soviel wie «zustidndiger Heimatort» bedeuten
konnte. In diesem Sinn diirfte der Ausdruck in Ez. 16,3; 21,35 und
29,1419 zu verstehen sein. Kzechiel, der priesterlicher Herkunft war,
hat hier Spuren eines sonst fast vergessenen Sprachgebrauchs be-
wahrt. Gen. 49, 5b wire demnach zu iibersetzen:

«Werkzeuge (gewaltsamen) Unrechts sind ihre Depots» (bzw.
Pfriinden). Der Vorwurf richtet sich dann gegen die levitische Praxis
bei der Eintreibung der Abgaben in Zeiten, da ihnen dafiir noch
weitreichende Machtmittel zur Verfiigung gestanden hatten. In v.
6b tritt dazu noch der Vorwurf sonstiger Gewalttdtigkeit, die
blutige Verfolgung von Gegnern und das Lahmen von Stieren, was
immer dies letztere zu bedeuten hat!!. Trifft die Lesung k¢bddi
(meine Herrlichkeit) in v. 6a zu, dann wird die Legitimitéat der leviti-
schen Religionspraxis angefochten. Die Zerstreuung der Leviten, die
ja — siehe unten — gerade durch ihre religiose Funktion bedingt war,
wird sodann in v. 7 (nach einer Verfluchung ihres Verhaltens) als
gottliche Strafe gedeutet.

Zwei Fragen tauchen in diesem Zusammenhang auf, die zunéchst
offen bleiben sollen: Die Beziehung zwischen Simeon und Levi und

8 A.a.0. (Anm. 2), 8.8, doch irritierte ihn die — librigens unzutreffende —
Bindung des kabdd an die Lade.

9 So statt kebedi, meine Leber. Der Parallelismus k¢bédi — nafsi ist aller-
dings nicht ermutigend.

10 Im Verlauf der Uberlieferung etwas anders vokalisiert.

11 S, W. Krebs a.a.0. (Anm. 5).

91



die Rolle der Leviten in der politischen und religionspolitischen Ge-
schichte der Konigszeit. Zunichst sei noch auf einige weitere Texte
verwiesen.

2. Ez. 27,9.27: mah®ziqé bidiq — «Schatzmeister»?

Die modernen Ubersetzungen setzen fiir bdddq ziemlich einhellig
die wohl aus II Ko6n. 12 erschlossene Bedeutung «Rif3» voraus und
verstehen mhzjqj bdg im Sinne von «Leckausbesserer» bzw. «Schiffs-
zimmerleute» und dhnlich!2. Dabei pflegt man zumeist das Hif"/
als Pi%l aufzufassen oder entsprechend zu dndern. Wie im nachsten
Abschnitt gezeigt werden soll, ist aber selbst fiir II Koén. 12 die
konkrete, architektonische Bedeutung «Rif3» nicht so sicher, wie es
auf den ersten Blick scheinen mag. Aullerdem steht in Ez. 27,27 der
Ausdruck mhzjqj bdgk neben ‘or<bé ma *rabek (deine Tauschwaren-
héindler), einem ausgesprochen kommerziellen terminus technicus.
Auffillig ist ferner die Ubersetzung der Septuaginta, die in v. 9 mit
“entschyon ten boulén souw und in v. 27 mit symbouloi sou iibertragt —
bidiq also mit boule — «Rat» wiedergab. Offenbar dachte der Uber-
setzer entweder an die Grundbedeutung bdg — «priifen» und er-
schlof} die Bedeutung des hebraischen Nomens daraus, oder er kannte
einen technischen Sprachgebrauch, der ihn zur Wahl von boule ver-
anlaBte. Fiir das letztere spricht das Verfahren der LXX bei der
Ubersetzung von bdg in IT Kén. 12 und 22, wo das hebriische Wort
einfach mit bedek transkribiert wurde, obwohl die letzte Textgestalt
— wie die spitere exegetische Tradition zeigt — den Sinn «RiB3»,
«Schaden» durchaus nahelegt. Dasselbe gilt fiir den Chronisten,
der den Begriff einfach iiberging (ebenso wie den Begriff mkr!), als
wiirde er nicht in den Zusammenhang passen, als wiirde der architek-
tonische Begriff mit einem ihm bekannten Homonym kollidieren.
Ein Vergleich mit dem Akkadischen gibt einen weiteren Hinweis.
Die Mehrzahl der Belege fiir bataqu und seine Derivate spricht zwar
fiir die Bedeutung von bddig als «RiB», doch gibt es im Grundstamm

12 Vgl. G. Fohrer, Ezechiel, Tiibingen 1955 (HAT I/13), S. 153ff.; W.
Eichrodt, Der Prophet Hesekiel, Gottingen 1966 (ATD 22/2), S. 257 ff. u. a.

92



auch die Bedeutung «anzeigen»!3 und ferner die Substantiva bitigtu
(Schaden, Ausfall, Verlust) und buttuqa’w/butuqqit (Verlust, Abzug).
Sollte der in der administrativen Terminologie wahrscheinlich be-
wanderte Priester Ezechiel biddg in einem #dhnlichen, von bdg —
priifen abzuleitenden Sinne gemeint haben, dann ist mah?zigé biddg
nicht mit «Leckausbesserer» zu iibersetzen, sondern eher mit
«Rechnungsfiihrer, « Bilanzbuchhalter», «Schatzmeister», eine Tétig-
keit, die den «Altesten» von Byblos (Gebal) selbst in der Allegorie
besser ansteht. Die Bedeutung «priifen» war fir das Verbum dem
Chronisten jedenfalls bekannt — siehe I1 Chr. 34,10!* und im Mittel-
hebraischen war sie geldufig. Eben im Mittelhebriischen hat sich
baddq auch mit dem IT Koén. 12 (und 22) belegten Ausdruck bdaddg
hab-bajit erhalten, und zwar als terminus technicus der Tempelad-
ministration . Man pflegt diesen Ausdruck als einen iibertragenen,
von II Kén. 12 und von der Grundbedeutung «RiB3» abgeleiteten
Sprachgebrauch zu deuten. Néher liegt aber doch die Annahme, daf}
sich der urspriingliche kommerzielle terminus technicus bis in die
rabbinische Literatur hindurchgehalten hat. Und dies, obwohl die
«deuteronomistische» Ergdnzung und Umdeutung der Vorlagen von
IT Koén. 12 und 22 den Sinn «RiBl» unterstellt hat — zur Verwir-
rung des Chronisten und der LXX-Ubersetzer. Die rabbinische
Tradition hat den Begriff freilich von seinem scheinbaren biblischen
Hintergrund (11 Ko6n. 12) aus deuten miissen ; die Verwendung wurde
davon aber nicht betroffen. Die meisten Belege handeln von zwei

13 Siehe W. von Soden, Akkadisches Handworterbuch, Wiesbaden
19591f., sub voce batagu (G 6) und batigtu «Anzeige», batiqu « Anzeiger, Eil-
bote».

14 Eben darum wullte er wohl mit dem Ausdruck l¢hazzeq *dt bdiddg hab-
bajit nichts anzufangen und @anderte IT Chr. 34, 10 das ihm schwierige Nomen
baddq der Vorlage (vgl. Il Kén. 22,5) in ein weiteres Verbum (I#bdog) neben
lehazzeq mit dem Objekt hab-bajit. Das Verbum bdg im Nifal in Sir. 50,1 ist
nicht sicher tiberliefert, es beruht wohl auf IT Chr. 34,10. Ein Schreibfehler
liegt auch in der Lesart nbdg Sir. 31 (34),10. Das Nomen bdddg im Sinn von
«Probe», «Prifung» ist im Mittelhebriischen bezeugt (bBer. 31b).

15 Siehe die Konkordanzen von Kasovski s.v. zur Mischnah (22x; s.v.a.
Seq. IV,7f.: V,6: Tem. VII, 1-3; Mecilah I1I, 5f.; IV, 1), zur Tosefta (26x)
und zum Talmud Babli (Bd. VII, S.34ff. ganze sechs Kolumnen). Eine Uber-
sicht iiber die Verwendung in Ensiqléopedijah talmadit 111, Jerusalem 1956,
S. 364f.

93



groflen Tempelfonds, einem Fonds fiir den Opferbedarf!® und dem
biddq hab-bajit'?, dem « Fonds des Hauses», der kein blofler Repara-
turfonds war18, sondern eher als « Tempelschatz»!? zu bezeichnen ist.
Trifft diese Deutung von bdg zu, so ergeben sich fiir die Erkldrung
von I Koén. 12 und 22 einige Konsequenzen.

3. 11 Kon. 12: bdq hbjt und mkr(k)

Nach dem Sturz der Atalja wurde in Jerusalem wieder ein Ver-
treter der davidischen Dynastie, der siebenjidhrige Joas, auf den
Thron gehoben. Der Bericht in IT Ko6n. 11 nennt als mafigebliches
Haupt der Verschworung gegen die Usurpatorin den Oberpriester
Jojada, dessen Frau, eine Tochter des Konigs Joram, den kleinen
Prinzen vor der Ermordung durch Atalja bewahrt hatte. Jojada
fungierte dann auch bei der Inthronisation des Kindes sowohl als
Mittler des Bundes zwischen Jahwe und Konig wie auch als Mittler
bei dem Vertrag zwischen Konig und Volk. Selbstverstandlich beein-
flulte der Oberpriester nicht nur diese neue Rechtsordnung, er
itbte wohl auch die Regierungsgewalt de facto aus, solange der
Konig selbst noch nicht dazu in der Lage war. Abgesehen von den
engen verwandtschaftlichen Beziehungen zwischen den «beiden
Héausern» war dies wohl der entscheidende Grund fiir die Beisetzung
Jojadas in der Konigsgruft. In dem erwiahnten Vertrag zwischen
Kénig und Volk, der — im dynastisch regierten Juda sonst kaum

16 godsé ham-mizbech.

17 god $é bidig hab-bajit.

18 Die Reparatur ist ein wesentlicher, aber nicht der einzige Aspekt.

19 « Tempelschatz» Ubersetzte zum Beispiel auch J. Cohn, Mischnajot,
Teil V, Seder Kodaschim, Berlin 1925, S. 362 u.0.; Ch. Albeck, Sissah sidré
ham-Misnah, Seder Moced, Jerusalem/Tel Aviv 1958, S. 198, erklirt bdg hbjt
unter Verweis auf 11 Kon. 12, 8 als ¢ 6sar ham-migdas». Mir ist nicht bekannt.
ob er daraus Folgerungen fiir IT Kén. 12 gezogen hat. Gegeniiber ’osar, das
den materialen und rdumlichen Aspekt angibt (vgl. Jos. 6,19.24; I Kon.
7,51 par. II Chr. 5,1; IT Chr. 29, 8; Sach. 11,13), bezeichnet bdddg eben die
rechnungsmadifige Seite. Zum Tempelschatz siehe M. Delcor, Le trésor de la
maison de Yahweh, VT 12, 1962, S. 353-377.

94



mehr iiblich ?° — infolge der Neueinsetzung der Dynastie geschlossen
wurde, hatte Jojada der Jerusalemer Priesterschaft gewild betricht-
liche Privilegien gesichert. Bei der engen Verbindung von kultischem
Abgabenwesen und Staatswirtschaft muBten freilich alle neuerlang-
ten priesterlichen Einkiinfte auf Kosten der Staatskasse gehen und
bei Hof in dem Maf3 MiBbilligung erregen, als der Konig die Ziigel
selbst in die Hand zu nehmen imstande war. Zunédchst stand der
junge Joas aber unter dem Regiment des Oberpriesters. Der
judéische “Am ha-’ards und die levitisch-elohistisch-deuteronomi-
sche Stromung bildeten gewissermalien die Opposition. Wollte sich
der Konig vom Einflul der Jerusalemer Priesterschaft befreien,
mullte er sich mit einer dieser Gruppen liieren, und nach II Chr.
24,17 wahlte der den judaischen Landadel, mit dem er durch seine
Mutter ohnedies verbunden war (II Kon. 12,2), wie die Konigs-
miitter in Juda {iberhaupt eine besondere Bedeutung fiir die politi-
sche Orientierung der Konige gehabt hatten. Diese Situation bildet
den Hintergrund fiir die in II Ko6n. 12 geschilderten Ereignisse.
Zu dem Parallelbericht in 1T Chr. 23 bestehen einige Unterschiede 1.
Etliches davon kann mit Gewillheit auf den Chronisten selbst zu-
riickgefiihrt werden, der fiir die Szenerie die Verhaltnisse des nach-
exilischen Tempels voraussetzt, nur den Jerusalemer Tempel kennt
und die Leviten diesem zuordnet, sowie eine Abgabe nach Ex. 30,
11-16 unterstellt. In anderen Einzelheiten war der Chronist dank
seiner historischen Distanz in der Lage, den Vorlagen und Quellen
treuer zu folgen, als es dem «Deuteronomisten » moglich gewesen war.
Der Chronist schematisierte auch gewisse Ziige der «deuteronomisti-
schen» Redaktion konsequent weiter, teilte die Regierung des Joas
mit dem Tod des Jojada in eine gute und eine bose Periode, indem
er das Wort hérahii, das 11 Kon. 12,3 erhalten ist, strich (23,2).
Er verstand also zunichst diesen Satz seiner Vorlage in dem Sinn,
wie ihn die LXX aufgefaBBt hat und wie ihn A.Sanda?? auch fiir
IT Ko6n. 12 noch deutete bzw. verbesserte. Joas hatte sich demnach
gottwohlgefillig verhalten, solange ihn der Priester Jojada leitete.

20 Siehe G. Fohrer, Der Vertrag zwischen Koénig und Volk in Israel, ZAW
71, 1959, S. 1-22.

21 Siehe W. Rudolph, Chronikbiicher, Tibingen 1955 (HAT I,21), S.2711f.

22 A, Sanda, Die Biicher der Koénige, 11, Minster 1912, S. 138f.

95



Der «Deuteronomist» wollte jedoch gerade den Eindruck eines Kon-
flikts zwischen Joas und Jojada vermeiden, dnderte zu diesem Zweck
nicht den Text seiner Vorlage fiir v. 3, sondern trennte nur die fol-
gende Erzihlung durch die stereotype Formel v. 4 davon ab, sodal3
der Eindruck entstehen konnte, Jojada habe sein ganzes Leben lang
den Konig gefithrt. Der Chronist hat auch die weitere Darstellung
im Vergleich zu II Kon. 12 gestrafft und einsichtiger gestaltet.
Ubersetzt man das Wort bddidg mit «RiB» bzw. « Bauschaden», dann
mufl man dem Chronisten zugestehen, das Anliegen des Joas (24,4)
exakter bezeichnet zu haben, als es seine Quellen taten. Aber der
Chronist selbst verstand bdddg, wie bemerkt, offenbar von bdg —
priifen her, also wohl als finanztechnischen Begriff, wie er Ez. 27,
9.27 begegnete, und konnte daher den Ausdruck [¢hazzeq biddg
habbajit nicht gut als «Tempelbauschadenreparatury deuten, wie
es die «deuteronomistische» Fassung in II Koén. 12 nahelegte. Au-
Berdem mochte ihm die Finanzierung der Tempelreparatur durch
Priestereinkiinfte aus aktuellen Griinden unangenehm sein, weshalb
er die Abgabe nach Ex. 30,11-16 einsetzte. Damit hatte der Chronist
freilich noch klarer als der « Deuteronomist» den eigentlichen Grund
fiir den Konflikt zwischen Joas und der Priesterschaft ausgeschie-
den. Es blieb nur ein Versagen der Leviten bei der Einsammlung
der Abgabe zu riigen, wobei der riidde Ton, mit dem der Kdénig den
Oberpriester zur Rede stellt, etwas unmotiviert erscheint, also noch
etwas von der Stimmung in der Vorlage verrit. Ferner mullte der
Chronist den Standort der Truhe verlegen. Wihrend sie in IT Kon.
12 als Depot im Altarhofkomplex erscheint, in das die koniglichen
Torhiiter die betroffenen Abgaben hinterlegen, stellt sie der Chronist
als Opferstock auBlen an das Tor zum Besucherhof.

In IT Ko6n. 12 hat der «Deuteronomist» nicht alle Spuren des ur-
spriinglichen Sachverhalts verwischen konnen, obwohl er den Text
stark ergidnzte. So hiangt heute etwa v. 17 véllig in der Luft. Will
man nicht annehmen, daf3 es sich um den Rest einer verlorenen
Anweisung handelt, so ist der Platz des Verses nach v. 10 oder 11
(mit einem Teil von 12?) zu vermuten. Die Verse dazwischen unter-
scheiden sich auch in einem charakteristischen Detail von dem
Sprachgebrauch des Textes, der aus der Vorlage stammt. In v. 12
heiBt es l¢hazzeq *it biddq bét Jhwh, als wire bdg hbjt miBverstind-

96



lich, und v. 15 fehlt das Wort bidddg — wie beim Chronisten dann stets
— itberhaupt. Als Merkmal einer spéteren, biddg als «Rif}» deutenden
Hand findet sich diese Verwendung auch in II Kon. 22,6, wo im
Vergleich zu 12,13 das Wort bddigq ebenfalls fehlt. All die Angaben
iiber die Verwendung des Geldes in den genannten Versen gehoren
nicht zum éaltesten Bestand. Auch die Erwidhnung Jojadas in 12,10
(vgl. hingegen 1I Chr. 24, 8!) ist fragwiirdig, die des Hohepriesters
in v. 11 eine sekundére Einfiigung 3.

Andrerseits hat der Chronist Details bewahrt, die man wohl auf
seine Vorlage zuriickfiihren muf324. Die harte Zurechtweisung des
Oberpriesters durch den Konig wirkt im jetzigen Kontext etwas un-
begriindet. In IT Chr. 23, 8 liegt gegeniiber 11 Kon. 12, 10 ein entschei-
dender Unterschied vor: nicht Jojada, sondern der Konig ordnete
die Aufstellung der Truhe an. Nach II Chr. 23,8 hat der Konig Levi-
ten mit der Kontrolle der MaBnahmen betraut, was insofern ur-
spriinglich sein konnte, als es sich nicht um Leviten im Sinne des
nachexilischen Tempelpersonals, sondern um konigliche Beamte
handelte. II Chr. 23,14 und IT Kon. 12, 14 widersprechen einander.
Der Chronist hat hier wohl mit Recht einen Vorwurf herausgehort
und diesen, fiir unbegriindet erachtend, ausgeklammert, vielleicht
auch, weil ihm eine Profanierung von Tempelgeldern als untragbar
erschien. In IT Kon. 12,14-16 wird auch das Vertrauen, das die
koniglichen Beamten genossen, in vorwurfsvoller Weise dem Ver-
halten des Konigs gegeniiber der Priesterschaft entgegengesetzt —
Zeichen eines Ressentiments, das stirker war als der taktisch be-
dingte Wille zur volligen Vertuschung der Affire.

Worum ging es dann in der Vorlage von 11 Kon. 12? Ging es nur
um Jerusalem? Nachdem heute feststeht, dall es auch andere offi-
zielle Heiligtiimer gegeben hat 25, die man nicht einfach nach «deute-
ronomistischer» Weise als Hohenheiligtiimer diffamieren kann, ist
nicht ausgeschlossen, daf} die erste Verfiigung iiber die Abgaben der

23 8. W. Rudolph, a.a.0. (Anm. 21), S. 275.

24 A, Sanda, a.a.0. (Anm. 22), S. 277, verweist auf die IT Chr. 24,27 er-
wiahnte Quelle.

25 Zum Beispiel der Tempel von Arad. Siehe dartiber Y. Aharoni, BA 31,
1968, S. 1-32. Wahrscheinlich auch Lachisch, vgl. Y. Aharoni, Trial Ex-
cavation and the «Solar Shrine» of Lachish, IEJ 18, 1968, 157-169 (s. Mi 1, 13,)

97



einzelnen Priester alle Jahwehauser?2® betraf, die zweite Malnahme
(mit der Truhe) aber nur Jerusalem, weil die dortige Priesterschaft
aus Protest gegen die Verletzung ihrer unter Jojada erhaltenen Pri-
vilegien passiven Widerstand leistete. Dal} der Kénig, der sich poli-
tisch auf den juddischen Landadel (II Chr. 24,17) zu stiitzen be-
gann, auch die levitische Landpriesterschaft schropfte, pat in die
Situation, daB} er aber die Jerusalemer Priester gleich behandelte, traf
diese nicht nur personlich, sondern auch grundséatzlich, widersprach
den Monopolanspriichen des salomonischen Tempels, aus denen die
priesterschriftliche Tradition erwachsen war. Nun klingt in der Tat
der letzte Teil von II Kén. 12,6 etwas merkwiirdig im heutigen
Kontext?": Die Priester sollen den bdddg hab-bajit stirken [°kol
*agdr jemmase’ Sam baddq. Selbst wenn man bdq mit « Ril» tibersetzt,
bleibt die Diktion seltsam. Bezieht man jedoch das Vorhergehende
auf alle staatlichen Heiligtiimer, ergibt sich in jedem Fall ein besserer
Sinn, ob man nun mit «Rif» oder « Fonds» iibersetzen will: «an je-
dem (Tempel), an dem sich ein Bauschaden/Fonds befindet». Dabei
kann bdddgq auch «Verlusty, «Defizit» bedeuten. Eventuell ist auch
daran zu denken, daBl mehrere kleinere Heiligtiimer einer Rech-
nungsfithrung unterstanden. Auch in II Chr. 34,11 kénnte eine Spur
aus der alten Vorlage erhalten geblieben sein, namlich in den battim
(«Hé&usern»), die die Kénige von Juda zerstort haben. Sollte also der
erste Konigsbefehl allen Heiligtiimern gegolten haben, dann braucht
der Chronist auch die Erwidhnung von Leviten nicht vollig erfunden
zu haben, wahrend der « Deuteronomist» alle Ursache hatte, sie zu
unterlassen.
Die entscheidenden Verse in IT Kén. 12 lauten:
(5) «Da sprach Joas zu den Priestern: Alles Silber der Weihega-
ben, das in das Jahwehaus gebracht wird, Silber, das... (verderbt)?®
. (6) sollen die Priester selbst ein jeder von seinem mkr nehmen
und sie sollen (damit) den bdq Abjt stéirken, wo immer sich ein bdg

26 Vgl. die Erwdhnung des «Jahwehauses» in einem Ostrakon von Arad,
siehe Y. Aharoni, Hebriische Inschriften vom Tell Arad (hebr.), Yediot 30,
1965/66, S. 32-38, Nr. 2: (6) ... wld (7) br *$r s(8)witng slm (9) bjt Jhwh (10) K’
jsb.

27 Moglicherweise auch eine Glosse.

28 Siehe unten Abschnitt 4.

98



befindet». Und nachdem sich herausgestellt hatte, dall die Priester
dem Auftrag nicht nachkommen, also weiterhin alles fiir sich behiel-
ten, sagte der Konig: (8) « Warum stérkt ihr nicht den bdgq hbjt?
Nun sollt ihr kein Silber mehr von euren ... (mkrjkm ) nehmen, son-
dern dem bdgq hbjt sollt ihr es iiberlassen». Sicher ist, dall der Konig
mit dieser Verfiigung ganz empfindlich in die Einkommensverhalt-
nisse der Priester eingriff, indem er alle im verderbten v. 5 aufgezihl-
ten Posten dem bdq hbjt abzufiihren befahl. Nun ist es undenkbar,
dal} es sich dabei um Einkiinfte handelte, die jeder Priester einfach
entgegennahm, wenn es sich gerade ergab. Es muf} schon eine Orga-
nisation vorausgesetzt werden, die die Einkiinfte auch nach festen
Bestimmungen verteilte. Das Wort mkr kann also nicht bloB «Be-
kannter» bedeuten. Ist es textlich richtig iiberliefert, dann mufl man
die Bedeutung «Klient»2® annehmen und der mkr wére ein Mann,
der aus dem Bereich stammt, der einem bestimmten Priester ge-
wissermalflen als Pfriinde zugewiesen war. Dies erinnert natiirlich an
den Begriff mkrh, der (siehe Abschnitt 1) in Gen. 49,5 vermutet und
mit «Depot», « Pfriinde» wiedergegeben wurde. Moglicherweise han-
delt es sich in IT K6n. 12 nur um eine Textverderbnis. Immerhin hat
der Chronist das Wort in II Chr. 24 nicht aufgenommen, und die
LXX gibt es mit prasis wieder3?. Die Ableitung von nkr und das
Verstandnis im Sinne von « Bekannter» lag also damals offenbar nicht
nahe, ist ja auch heute nur bei einer Umdeutung zu «Klient» akzep-
tabel. Der Ausfall eines ¢t in mkrtw oder in mkrtjkm konnte sehr wohl
zum Streichen des ¢ auch im zweiten Wort fithren, wenn die Schreiber
den terminus technicus nicht mehr verstanden und makkar/Bekann-
ter fiir wahrscheinlicher hielten.

Was die Bedeutung von bdddg betrifft, so ist zu fragen, ob denn
der Konig wirklich so naiv war, um von den einzelnen Priestern zu
erwarten, sie wiirden von sich aus die genannten Einkiinfte nicht
bloB3 abliefern, sondern auch noch den Tempelbau organisieren?
Der Tempel litt unter dem Regiment des Jojada bestimmt nicht

29 ¢Klient» zum Beispiel bei L. Koéhler — L. Baumgartner, Lexicon in
V.T. libros, Lieferung I, Leiden 19673, s.v.; A. Sanda, a.a.0. (Anm. 22),
S. 139: eine Art «Seelsorgekind»; «vielleicht hatte jeder Priester einen be-
stimmten Bezirk, aus dem ihm die Einnahmen zuflossen».

30 Die LXX leitete also das Wort offenbar von mkr ab (mdkdr?).

99



unter organisatorischen Mangelerscheinungen, warum sollte der
Konig dann eine so anarchisch anmutende Verfiigung erlassen? Man
miilite schon annehmen, der Konig wollte, ohne sich Gedanken iiber
die Effektivitit der Mallnahme zu machen, einfach die Reparatur-
pflicht auf die Priesterschaft abwilzen. Tempelvermogen und Staats-
schatz waren ja nicht so streng getrennt und noch zur Zeit des zweiten
Tempels so gut wie identisch. Eben darum liegt es aber niher, die
Order des Konigs als Zeichen dafiir zu werten, dal er nunmehr dar-
an ging, die Bevormundung durch Jojada abzuschiitteln, sich die
Verfiigung iiber den Tempel- bzw. Staatsschatz zu sichern und die
zentralen Einkiinfte des bajit — seines bajit — durch die erwdhnten
Priesterabgaben zu erhohen, zu «stirken». Im alten Bericht war mit
bajit daher vielleicht gar nicht der Tempel gemeint gewesen, son-
dern das koénigliche « Haus» im weitesten Sinn des Wortes, der staat-
liche Wirtschaftsapparat. So gab es in Juda zeitweise einen Beamten
mit der Bezeichnung *%&ir “al hab-bajit3'. Man vermutete, der Tré-
ger dieses Titels ware Vizekonig gewesen, oder Chef der staatlichen
Verwaltung, oder auch nur Tempelverwalter32. Wahrscheinlich war
es ein Verwaltungsposten, denn von politischem Gewicht scheint die
Stelle nicht gewesen zu sein, wohl aber so wichtig, dafi der Kron-
prinz Jotam als Regent diese Funktion mitversah (I Kon. 15,5).
Die konigliche Administration, nicht der Tempel, diirfte also in
IT Kén. 12 urspriinglich mit bajit gemeint gewesen sein.

Und wie l¢hah®ziq biddg in Ez. 27,9.27 «rechnungfithren» heilit,
80 l¢hazzeq biddq hab-bajit «die Bilanz des Hauses heben». Zu diesem
Zweck nahmen die Torwéachter in Jerusalem, wo die Priester die
geforderten Abgaben nicht leisten wollten, den Leuten das betrof-
fene Silber ab, deponierten es in der Truhe im Altarhofkomplex 33,
und von Zeit zu Zeit kamen die koniglichen Beamten und iibernah-

31 Siehe dariiber zuletzt J. Brand, Hat-t6’ar «’o ir cal hab-bajit», Tarbiz
36, 1966/67, S. 221-228.

32 So J. Brand a.a.0. (Anm. 31). Einen Beweis dafur, daBl dieser Beamte
fir oder nur fir den Tempel zustéandig war, konnte er allerdings nicht er-
bringen. Stellen wie I Koén. 16,9; II Kon. 10,5 lassen auch fiir den judéischen
Beamten eine auf den Tempel beschrinkte Funktion als unwahrscheinlich er-

scheinen. Dasselbe gilt auch fir II Kén. 19, 2.
33 Siehe W. McKane, A Note on 2 Kings 12,10, ZAW 71, 1959, 8. 260-265.

100



men das Gesammelte. Wahrscheinlich wurde das Silber dann, wie es
etwa II Chr. 34,17 beschrieben wird, eingeschmolzen, portioniert
und als Zahlungsmittel verwendet. Dall davon nur Ausgaben im
Zusammenhang mit der Tempelreparatur beglichen wurden, stand
kaum im alten Bericht, der nicht mehr enthalten haben diirfte als
zum Beispiel IT Chr. 34,17.

Die Umdeutung des alten Berichts zu einer Tempelreparatur-
episode geschah im Interesse der Jerusalemer Priesterschaft, be-
giinstigt durch die Doppeldeutigkeit von bajit und biddq. Einmal
sollte wohl die Rolle der Priesterschaft beschonigt werden, die viel-
leicht an der Ermordung des Konigs nicht ganz unschuldig war.
SchlieBlich galt es, die vorexilischen Verhiltnisse den Wiinschen
und Verhéltnissen der Gegenwart des «Deuteronomisten» entspre-
chend darzustellen, da Geschichtsschreibung ja immer auch Atiolo-
gie und Programm war.

4. 11 Koén. 22 (11 Chr. 34): Josias prolevitische Reformen und der
zadokitische Staatsstreich3*

Die teilweise wortlichen Ubereinstimmungen im Text zeigen, daf
ein Bearbeiter den urspriinglichen Inhalt von 11 Kén. 22 ebenfalls
wie in II Koén. 12 durch Einfiigungen iiber eine Tempelreparatur
verschleiern wollte. In der Vorlage von II Kon. 12 fehlten aller
Wahrscheinlichkeit nach die Verse 5-93%%; der Fund des Gesetzbu-
ches hatte noch nichts mit der Tempelreparatur zu tun?®, war also
eher ein geplanter als ein zufélliger Fund gewesen. Dies 148t vermu-
ten, dafl das Verhalten des Konigs Josia bis zum Zeitpunkt des

34 Hier soll keine Darstellung des umfangreichen Fragenkomplexes und
der einschlagigen Literatur versucht werden. Es geht nur um einige Hinweise,
die sich aus den Erorterungen in den ersten drei Abschnitten ergaben.

3 Vel. A. Sanda, a.a.O. (Anm. 22), S. 329f., der annimmt, dafl v. 5a und
9b (ab wjtnh) eine alte Ergdnzung darstellt, die zur Einfiigung des Zwischen-

textes Anlafl gab.
36 Vgl. A. Sanda, a.a.0. (Anm. 22), S. 329; W. Rudolph, a.a.0. (Anm. 21),
S. 322,

101



«Fundes» den Interessen der Jerusalemer Priesterschaft so zuwider-
lief, dal der Oberpriester Hilkia sich genétigt sah, zu gegebenem
AnlaB3 eine Art Staatsstreich zu inszenieren, um den religionspoliti-
schen Kurs des Konigs zu wenden. Der konkrete AnlaBl, der Start-
schul} fir diese Aktion, war ein Befehl des Konigs an den Schreiber
Saphan, dessen Inhalt sehr an jene Anordnung des Joas IT Kon. 12
erinnert, die damals zu dem schweren Konflikt zwischen Konig und
Priesterschaft gefiihrt hatte. II Kon. 22,4 setzt offenbar voraus,
dafl die seinerzeit von Joas eingefiihrte Abgabenpraxis noch geiibt
wurde, doch heillt das noch nicht, dafi der Konig auch die Kontrolle
und Verfiigungsgewalt iiber diese Gelder in Hédnden hatte. Der
Wortlaut von v. 3 und die Reaktion des Oberpriesters lassen eher
darauf schlielen, dafl der Konig eine Neuerung befahl. Wihrend
Joas sich einst mit Hilfe des juddischen Landadels von priesterlicher
Bevormundung befreien konnte, ohne sich viel um die Proteste der
Priester und ihrer Propheten zu bekiimmern, war Josia ein frommer
Mann, dem es zunéchst darum ging, sich vom “4Am ha-"ardis unab-
hingig zu machen, der ihn auf den Thron gesetzt hatte (II Kon.
21,24)%. Anders als Jojada hatte Hilkia sein Vorgehen gut vorbe-
reitet. Abgesehen davon, dafl der prophetische Beistand programm-
gemal} zur Stelle war, muBlte den Konig vor allem das «gefundene»
Gesetzbuch beeindrucken. Denn im Unterschied zu Joas war Josia
fromm und hatte sich fiir seine Abwendung vom “Am ha-"ards zu-
nichst auf die radikale levitisch-deuteronomische Stromung ge-
stiitzt. Die Reformen, die er unter diesem Einflul durchgefiihrt
hatte, konnte die «deuteronomistische» Redaktion, die den jerusale-
misch-priesterlichen Standpunkt vertrat, nur soweit positiv be-
werten, als sie den Forderungen der Jerusalemer Priesterschaft und
dem Inhalt der «gefundenen» Hilkia-Schrift entsprachen.

Die «deuteronomistischen» Redaktoren der Konigsbiicher hatten
also guten Grund, derartige frithere Reformen des Konigs zu ver-
schweigen. Gab es solche Reformen, konnte der Hilkia-Kodex nicht
mit den Normen iibereinstimmen, die fiir ihre Durchfithrung maf3-

37 K. Galling, Die Biicher der Chronik, Esra, Nehemia, Gottingen 1954
(ATD 12), S. 172, verweist darauf, dall das 12. Regierungsjahr mit dem 20.
Lebensjahr, dem Jahr der Volljahrigkeit, zusammenfillt, von dem ab der
Konig einen selbstédndigen Regierungskurs einschlagen konnte.

102



gebend waren. Der Bericht des Chronisten iiber eine Reform in ver-
schiedenen Phasen gewinnt von daher gesehen an Gewicht und
Wahrscheinlichkeit38. Im Unterschied zum «Deuteronomisten», der
den Hilkia-Coup zu beménteln hatte und die Leviten ausklammerte,
wo es nur ging, konnte der Chronist auch hier dank seiner zeitlichen
Distanz der Vorlage genauer folgen. Demnach hétte Josia bereits in
seinem achten Regierungsjahr begonnen, eine bestimmte religions-
politische Tendenz zu verfolgen (II Chr. 34,3). Im zwolften Jahr
(34,7) begann er, das Land von den volkstiimlichen Kulten zu rei-
nigen®?. Wie schon mehrmals betont wurde, darf man diese Hohen-
heiligtiimer nicht mit den Levitenheiligtiimern verwechseln, die von
davidischer Zeit her die offiziellen Jahweheiligtiimer gewesen sind.
Josias erste Reform im zwolften Jahr war wohl eine prolevitische
Reform%°, die im Sinne des Deuteronomiums alle Kultstiatten be-
seitigte, von denen nicht galt, dafl Jhwh sie «erwdhlt» hat4l. Diese
levitischen Heiligtiimer, deren Personal in Juda eine bestimmte poli-
tische Stromung reprasentierte, ndmlich die elohistisch-deuterono-
mische, waren allerdings den wechselnden religionspolitischen Orien-
tierungen der Konige ausgeliefert gewesen. Es ist darum nicht aus-
geschlossen, dal} sich der Passus iiber die « Hauser, die die Konige
von Juda zerstért hatten» in II Chr. 34,11 solche Heiligtiimer be-
traf, bevor der Chronist ihn aufnahm. In diesem Fall ware die Er-
bitterung der monopolbedachten Jerusalemer Priester natiirlich um
so verstandlicher, denn dann hatte der Konig fiir die Restauration
der Landheiligtiimer Gelder aus der Jerusalemer Priesterschaft mit-

38 Die Kritik der Hulda an den judéischen Zustdnden klingt nur unmoti-
viert, wenn man die Hilkia-Schrift mit dem Deuteronomium identifiziert und
die gestufte Reformdarstellung des Chronisten ablehnt.

39 Damit ist nicht gesagt, daB er auch die aullenpolitisch bedingten Fremd-
kulte in Jerusalem gleich abgeschafft hat. Eine solche MafBnahme, die der Auf-
kiindigung des Vasallenverhéaltnisses gleichkommt, traf Josia wohl erst im
18.Jahr. Ubrigens darf man die Breitenwirkung dieser aus Staatsrison be-
triebenen Kulte nicht tiberschéitzen.

40 Josia liefl nach 1T Chr. 34,5 wohl die Hohenpriester umbringen, keines-
wegs aber Leviten.

41 Der gelegentliche Zusatz «um seinen Namen dort wohnen zu lassen» ist
die polemische Antwort auf die Jerusalemer Kabod-Theologie, die eine kulti-

sche Priasenz der Gottheit in mehr oder weniger deutlich monopolistischer
Weise behauptete.

103



verwendet. Auflerdem wire dies der Punkt gewesen, an dem der
«deuteronomistische» Redaktor den Gedanken einer Jerusalemer
Tempelreparatur nach dem Vorbild von II Ko6n. 12 ankniipfen
konnte.

Obwohl die Beseitigung der Hohenkulte auch den Forderungen
der Jerusalemer Priesterschaft entsprach, konnte ihnen die leviti-
sche Tendenz der Reform nicht recht sein. Der Jerusalemer An-
spruch drohte einen Riickschlag zu erleiden, da die Leviten keiner-
lei Vorrangstellung anerkennen wollten, die Reform also auf eine
Nivellierung des Jerusalemer Status hinauszulaufen drohte. Der
Griff des Konigs nach den Tempelgeldern war dann das auslésende
Moment fiir den Coup des Hilkia, dessen «gefundene» Schrift unter
diesen Voraussetzungen nicht mit dem Deuteronomium identisch
sein kann, sondern auf der Linie der priesterschriftlichen Tradition
gelegen haben muf}, die nur ein Heiligtum kennt. Der Coup gelang,
Josia liefl sich davon iiberzeugen, daf3 die bisherigen Mallnahmen
nur teilweise dem offenbarten Gotteswillen entsprachen, was inso-
fern plausibel erscheinen mochte, als die «gefundene» Schrift eine
Uberbietung und Zuspitzung, nicht aber einen vollen Widerspruch
im Vergleich zu den deuteronomischen Normen bedeutete. Nun
wurden die levitischen Provinzheiligtiimer abgeschafft und die levi-
tischen Priester an das Jerusalemer Heiligtum verwiesen, wo sie
— natiirlich und ohne Bruch irgendwelcher Versprechungen?? — als
Personal minderen Ranges eingestuft wurden. In dieser Sicht bediir-
fen weder die Levitenfrage noch die Tatsache, dal3 das Deuterono-
mium nie von einem einzigen Tempel oder gar von Jerusalem
spricht 3, der iiblichen gekiinstelten Erkldrungen, der Sachverhalt

42 A, H. Gunneweg, a.a.0. (Anm. 2), S. 117ff,, hat die Diskrepanz zwischen
deuteronomisch-levitischem Anspruch und den Ergebnissen der sogenannten
deuteronomischen Reform zwar wieder festgestellt, aber seine Amnsicht, es
habe sich nur um programmatisch-rhetorische Forderungen ohne praktische
Relevanz gehandelt, kann nicht iiberzeugen. Die andere Moglichkeit, ein
glatter Bruch der deuteronomischen Reformprogrammpunkte durch die
Jerusalemer Priester, die das Deuteronomium eben erst gefunden hatten, ist
auch nicht gerade einleuchtend. Beide Verlegenheitsauskiinfte eriibrigen sich,
wenn man auf die herrschende Gleichsetzung von Hilkias «Fund» mit dem
Deuteronomium verzichtet.

43 Eine Reihe von Vorschriften hat, wie in der einschligigen Literatur

104



versteht sich vielmehr von selbst. Ez. 40-48 hat dann nur die zadoki-
tische Tendenz, die unter Hilkia ihren groBten Triumph feiern
konnte, konsequent weitergefiihrt, alle aulerjerusalemischen Kulte
fiir illegal erklart und die Vorrangstellung der Zadokiden unterstri-
chen — eine polemische Betonung, die ihre Bedeutung auch erst auf
dem geschilderten Hintergrund erhilt, denn in den Jahren nach dem
Tod des Josia war der zadokidische Erfolg wieder in Frage gestellt
und blieb es daher auch fiir die Zeit der erhofften Heimkehr aus
dem Exil. Als aber das Kyros-Edikt lediglich den Aufbau des Jeru-
salemer Tempels gestattete, war die zadokitische Position ein fiir
allemal gerettet, mochte man auch, wie das «deuteronomistische»
Geschichtswerk und insbesondere die Aufnahme des Deuterono-
miums in den Pentateuch zeigt, der Opposition in einigen Punkten
entgegengekommen sein. Die Leviten jedenfalls hatten ihre alte
Stellung fiir immer verloren, ein Grund fiir die meisten, auf die
Heimkehr nach Juda zu verzichten.

JESUS AND THE LAW

By Jakos Jocz, Toronto

The distinction between Law and Gospel goes beyond the 16th
century controversy and some would insist that it is already pre-
supposed in Pauline theology and the Johannine literature. Per-
sonally, I take the view that a radical division between Law and
Gospel (or Grace) rests upon a misunderstanding and has proved
detrimental to the life of the Church!. In the last resort the issue
cannot be decided without reference to Jesus Himself.

schon oft betont worden ist, nur unter der Voraussetzung Sinn, daf der
«Ort, den sich Jahwe erwéhlt hat», jeweils gut erreichbar liegt. Dies gilt zum
Beispiel fir die Schlachtbestimmungen Dtn. 12.

1 Cf. J. Joez, “Law and Grace”, Judaica, Sept. 1965, 166 ff.

105



	Bemerkungen zur Fachsprache und Religionspolitik im Königreich Juda

