
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Bemerkungen zur Fachsprache und Religionspolitik im Königreich Juda

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEMERKUNGEN ZUR FACHSPRACHE
UND RELIGIONSPOLITIK

IM KÖNIGREICH JUDA

Von Johann Maieb, Köln

1. Gen. 49,5-7: mkrh*

Der Gesamttenor des sogenannten Jakobsegens ist zwar judäisch,
verrät aber die Bereitschaft zum Arrangement mit «Joseph»
(Nordisrael). Die Sammlung spiegelt also eine politische Einstellung wider,
die schwerlich den großisraelitischen Strömungen im Lande
entsprach1. Eine solche Differenz in bezug auf die Außenpolitik konnte
kaum ohne innenpolitische Auswirkungen bleiben, zumal es sich

zugleich um religionspolitische Stellungnahmen handelte. Nun
enthält der Jakobsegen in v. 5-7 eine scharfe Polemik gegen «Simeon»
und «Levi»:

5 Simeon und Levi sind Brüder,
Werkzeuge (gewaltsamen) Unrechts sind ihre mkrt,

6 In ihren Kreis trete meine Seele nicht ein,
mit ihrer Versammlung vereine sich nicht meine Leber

(Herrlichkeit?).
Denn sie töteten Männer in ihrem Zorn
und in ihrem Mutwillen lähmten sie Stiere.

* Die folgenden Ausführungen ergänzen zwei bereits erschienene Aufsätze,
«Urim und Tummim. Recht und Bund in der Spannung zwischen Königtum
und Priestertum im alten Israel», Kairos II, 1969, 22-38; «Zur Geschichte
des Bundesgedankens und zur Rolle der Leviten in der politischen und
religiösen Geschichte des Alten Israel», Judaica 25, 1969, 222-257.

1 O. Eißfeldt, Hexateuchsynopse, Darmstadt 19622, S. 102f., stellt die
Spruchsammlung zu L. Sie dürfte besser in die J-Tradition passen und verrät

eine judäisch-dynastische Tendenz mit dem Willen zur Koexistenz mit
dem Nordreich. Eben mit dieser außen- und religionspolitischen Orientierung
verbindet sich der antilevitische Zug.

89



7 Verflucht ihr Zorn, daß er so stark,
ihr Grimm, daß er so hart ist!
Ich will sie verteilen in Jakob
und will sie zerstreuen in Israel

Die bisherigen Deutungen brauchen hier nicht im einzelnen
aufgeführt zu werden2, in der Regel suchte man v. 5b von der Erzählung

in Gen. 34 her zu verstehen, wobei man mkrtjhm als «ihre
Schwerter» bzw. «ihre Waffen» übersetzen3 muß. Aber die
Abhängigkeit von Gen. 34 ist keineswegs gesichert4, auch 6b paßt nicht
zum Inhalt jener Erzählung5. Eine Verlegenheitslösung stellt die

Deutung von mhrh als «Grube», «Fallgrube» in übertragenem Sinn
dar6. Der lexikographische Befund, der auf eine geringe Zahl von
Belegen angewiesen ist7, legt die Ableitung von der Wurzel krh
«graben» und somit die Grundbedeutung Grube, Zisterne nahe.
Von hier zu «Vorratsgrube», «Depot» wäre nur ein kleiner Schritt.
Ein weiterer Fingerzeig liegt im Wort hms, das zumeist einen gewaltsamen

Eingriff in Besitzverhältnisse kennzeichnet. Nachdem H.-J.

2 Siehe darüber H.-J. Zobel, Stammesspruch und Geschichte, Berlin
1955 (BZAW 95), S. 7ff. ; A. H. Gunneweg, Leviten und Priester, Göttingen
1965 (FRLNT 89), S. 44ff.

» M. Dahood, MKRTJHM in Genesis 49,5, CBQ 23, 1961, S. 54-56, denkt an
«Beschneidungsmesser» (nach Ex. 4,25).

4 Gen. 34, von Eißfeldt a.a.O. (Anm. 1) ebenfalls L (und E) zugeteilt,
verrät in der einen, eher J als L zugehörigen Version denselben antileviti-
schen Affekt wie Gen. 49,5-7. E hingegen, der levitisch-deuteronomischen
Strömung nahestehend, schreibt das Blutbad allen Jakobsöhnen zu. Offenbar

will E damit seine grundsätzliche Verurteilung des Konnubiums mit
Landesbewohnern darstellen, während J sich von dem radikalen Eifer «Simeons
und Levis» aus verständlicher Staatsräson (v. 30!) distanziert. Der Streit
um diese Frage dürfte bald nach der Konsolidierung des davidischen Reiches
ausgebrochen sein.

5 Siehe W. Krebs, «... sie haben Stiere gelähmt» (Gen. 49,6), ZAW 78,
1966, 359-361.

6 Zum Beispiel H. Gunkel, Genesis, Göttingen 19646, S. 479f. : «Lug und
Trug sind ihre Fallen.» Bei dieser Umdeutung wäre eine Emendation zu
mkmrtjhm (ihre Netze) naheliegend.

7 Zeph. 2,9; Mesa-Inschrift ZI. 25. An «Grube» dachte Gen. 49,5 auch
Aquilas.

90



Zobel sich bei v. 6a beinahe für eine kultische Deutung entschieden
hatte8, wonach der Vers der Versammlung Simeons-Levis die kultische

Gottesgegenwart (liabôd)9 abspricht, wäre zu fragen, ob nicht
in v. 5b und eventuell auch 7a kultische Sachverhalte im Hintergrund

stehen. Ist mkrh als «Depot» zu verstehen, dann dürfte sich
der Passus auf die Abgaheneintreibung beziehen. Das Wort mkrh
wäre dann terminus technicus der Priestersprache für das Depot, an
das aus einem fest begrenzten Gebiet die Abgaben zu liefern waren.
Daraus konnte sich im Lauf der Zeit ein etwas verflachter
Sprachgebrauch entwickeln, in dem mkrh zunächst zur Bezeichnung des

zum eigentlichen Depot gehörigen Gebietes (der Pfründe) diente und
infolge der festen Erbschaftsverhältnisse im priesterlichen
Sprachgebrauch schließlich soviel wie «zuständiger Heimatort» bedeuten
konnte. In diesem Sinn dürfte der Ausdruck in Ez. 16,3; 21,35 und
29,1410 zu verstehen sein. Ezechiel, der priesterlicher Herkunft war,
hat hier Spuren eines sonst fast vergessenen Sprachgebrauchs
bewahrt. Gen. 49,5b wäre demnach zu übersetzen:

«Werkzeuge (gewaltsamen) Unrechts sind ihre Depots» (bzw.
Pfründen). Der Vorwurf richtet sich dann gegen die levitische Praxis
bei der Eintreibung der Abgaben in Zeiten, da ihnen dafür noch
weitreichende Machtmittel zur Verfügung gestanden hatten. In v.
6b tritt dazu noch der Vorwurf sonstiger Gewalttätigkeit, die

blutige Verfolgung von Gegnern und das Lähmen von Stieren, was
immer dies letztere zu bedeuten hat11. Trifft die Lesung kebôdî

(meine Herrlichkeit) in v. 6a zu, dann wird die Legitimität der leviti-
schen Religionspraxis angefochten. Die Zerstreuung der Leviten, die

ja - siehe unten - gerade durch ihre religiöse Punktion bedingt war,
wird sodann in v. 7 (nach einer Verfluchung ihres Verhaltens) als

göttliche Strafe gedeutet.
Zwei Fragen tauchen in diesem Zusammenhang auf, die zunächst

offen bleiben sollen : Die Beziehung zwischen Simeon und Levi und

8 A.a.O. (Anm. 2), S.8, doch irritierte ihn die - übrigens unzutreffende -
Bindung des käböd an die Lade.

9 So statt kebedî, meine Leber. Der Parallelismus k'bôdî - nafsî ist
allerdings nicht ermutigend.

10 Im Verlauf der Überlieferung etwas anders vokalisiert.
11 S. W. Krebs a.a.O. (Anm. 5).

91



die Rolle der Leviten in der politischen und religionspolitischen
Geschichte der Königszeit. Zunächst sei noch auf einige weitere Texte
verwiesen.

2. Ez. 27,9.27: mahazîqê bädäq - «Schatzmeister»?

Die modernen Übersetzungen setzen für bädäq ziemlich einhellig
die wohl aus II Kön. 12 erschlossene Bedeutung «Riß» voraus und
verstehen rnhzjqj bdq im Sinne von «Leckausbesserer» bzw.
«Schiffszimmerleute» und ähnlich12. Dabei pflegt man zumeist das Hifil
als Pi°el aufzufassen oder entsprechend zu ändern. Wie im nächsten
Abschnitt gezeigt werden soll, ist aber selbst für II Kön. 12 die
konkrete, architektonische Bedeutung «Riß» nicht so sicher, wie es

auf den ersten Blick scheinen mag. Außerdem steht in Ez. 27,27 der
Ausdruck rnhzjqj bdqk neben 'orebê maaräbek (deine Tauschwaren-
händler), einem ausgesprochen kommerziellen terminus technicus.

Auffällig ist ferner die Übersetzung der Septuaginta, die in v. 9 mit
'enischyon ten boulën sou und in v. 27 mit symbouloi sou überträgt -
bädäq also mit boule - «Rat» wiedergab. Offenbar dachte der
Übersetzer entweder an die Grundbedeutung bdq - «prüfen» und
erschloß die Bedeutung des hebräischen Nomens daraus, oder er kannte
einen technischen Sprachgebrauch, der ihn zur Wahl von boule ver-
anlaßte. Für das letztere spricht das Verfahren der LXX bei der
Übersetzung von bdq in II Kön. 12 und 22, wo das hebräische Wort
einfach mit bedek transkribiert wurde, obwohl die letzte Textgestalt
- wie die spätere exegetische Tradition zeigt - den Sinn «Riß»,
«Schaden» durchaus nahelegt. Dasselbe gilt für den Chronisten,
der den Begriff einfach überging (ebenso wie den Begriff mkr\), als
würde er nicht in den Zusammenhang passen, als würde der architektonische

Begriff mit einem ihm bekannten Homonym kollidieren.
Ein Vergleich mit dem Akkadischen gibt einen weiteren Hinweis.
Die Mehrzahl der Belege für batäqu und seine Derivate spricht zwar
für die Bedeutung von bädäq als « Riß », doch gibt es im Grundstamm

12 Vgl. G. Fohrer, Ezechiel, Tübingen 1955 (HAT 1/13), S. 153ff.; W.
Eichrodt, Der Prophet Hesekiel, Göttingen 1966 (ATD 22/2), S. 257 ff. u. a.

92



auch die Bedeutung «anzeigen»13 und ferner die Substantiva bitiqtu
(Schaden, Ausfall, Verlust) und buttuqa u/butuqqu (Verlust, Abzug).
Sollte der in der administrativen Terminologie wahrscheinlich
bewanderte Priester Ezechiel bädäq in einem ähnlichen, von bdq -
prüfen abzuleitenden Sinne gemeint haben, dann ist mahazîqê bädäq
nicht mit «Leckausbesserer» zu übersetzen, sondern eher mit
«Rechnungsführer, «Bilanzbuchhalter», «Schatzmeister», eine Tätigkeit,

die den «Ältesten» von Byblos (Gebal) selbst in der Allegorie
besser ansteht. Die Bedeutung «prüfen» war für das Verbum dem
Chronisten jedenfalls bekannt - siehe II Chr. 34,1014 und im
Mittelhebräischen war sie geläufig. Eben im Mittelhebräischen hat sich
bädäq auch mit dem II Kön. 12 (und 22) belegten Ausdruck bädäq
hab-bajit erhalten, und zwar als terminus technicus der
Tempeladministration 15. Man pflegt diesen Ausdruck als einen übertragenen,
von II Kön. 12 und von der Grundbedeutung «Riß» abgeleiteten
Sprachgebrauch zu deuten. Näher liegt aber doch die Annahme, daß
sich der ursprüngliche kommerzielle terminus technicus bis in die
rahbinische Literatur hindurchgehalten hat. Und dies, obwohl die
«deuteronomistische» Ergänzung und Umdeutung der Vorlagen von
II Kön. 12 und 22 den Sinn «Riß» unterstellt hat - zur Verwirrung

des Chronisten und der LXX-Übersetzer. Die rahbinische
Tradition hat den Begriff freilich von seinem scheinbaren biblischen
Hintergrund (II Kön. 12) aus deuten müssen ; die Verwendung wurde
davon aber nicht betroffen. Die meisten Belege handeln von zwei

13 Siehe W. von Soden, Akkadisches Handwörterbuch, Wiesbaden
1959ff., sub voce batäqu (G 6) und batiqtu «Anzeige», bätiqu «Anzeiger,
Eilbote».

14 Eben darum wußte er wohl mit dem Ausdruck lehazzeq 'ät bädäq hab-

bajit nichts anzufangen und änderte II Chr. 34,10 das ihm schwierige Nomen
bädäq der Vorlage (vgl. II Kön. 22,5) in ein weiteres Verbum (libdoq) neben
lehazzeq mit dem Objekt hab-bajit. Das Verbum bdq im Nifal in Sir. 50,1 ist
nicht sicher überliefert, es beruht wohl auf II Chr. 34,10. Ein Schreibfehler
liegt auch in der Lesart nbdq Sir. 31 (34), 10. Das Nomen bädäq im Sinn von
«Probe», «Prüfung» ist im Mittelhobräischen bezeugt (bBer. 31b).

16 Siehe die Konkordanzen von Kasovski s.v. zur Mischnah (22x; s.v.a.
Seq. IV, 7f. : V, 6: Tem. VII, 1-3; Medlah III, 5f. ; IV, 1), zur Tosefta (26x)
und zum Talmud Babli (Bd. VII, S. 34ff. ganze sechs Kolumnen). Eine Übersicht

über die Verwendung in Ensi-qlöpedijäh talmûdît III, Jerusalem 1956,
S. 364f.

93



großen Tempelfonds, einem Fonds für den Opferbedarf16 und dem
bädäq hab-bajit11, dem «Fonds des Hauses», der kein bloßer
Reparaturfonds war18, sondern eher als «Tempelschatz»19 zu bezeichnen ist.
Trifft diese Deutung von bdq zu, so ergeben sich für die Erklärung
von II Kön. 12 und 22 einige Konsequenzen.

3. II Kön. 12: bdq hbjt und mkr(h)

Nach dem Sturz der Atalja wurde in Jerusalem wieder ein
Vertreter der davidischen Dynastie, der siebenjährige Joas, auf den
Thron gehoben. Der Bericht in II Kön. 11 nennt als maßgebliches
Haupt der Verschwörung gegen die Usurpatorin den Oberpriester
Jojada, dessen Frau, eine Tochter des Königs Joram, den kleinen
Prinzen vor der Ermordung durch Atalja bewahrt hatte. Jojada
fungierte dann auch bei der Inthronisation des Kindes sowohl als

Mittler des Bundes zwischen Jahwe und König wie auch als Mittler
bei dem Vertrag zwischen König und Volk. Selbstverständlich beeinflußte

der Oberpriester nicht nur diese neue Rechtsordnung, er
übte wohl auch die Regierungsgewalt de facto aus, solange der
König seihst noch nicht dazu in der Lage war. Abgesehen von den

engen verwandtschaftlichen Beziehungen zwischen den «beiden
Häusern» war dies wohl der entscheidende Grund für die Beisetzung
Jojadas in der Königsgruft. In dem erwähnten Vertrag zwischen
König und Volk, der - im dynastisch regierten Juda sonst kaum

16 qodsê ham-mizbe"h.
17 qodsê bädäq hab-bajit.
18 Die Reparatur ist ein wesentlicher, aber nicht der einzige Aspekt.
19 «Tempelschatz» übersetzte zum Beispiel auch J. Cohn, Mischnajot,

Teil V, Seder Kodaschim, Berlin 1925, S. 362 u.ö. ; Ch. Albeck, Sissäh sidrê
ham-Misnäh, Seder Meed, Jerusalem/Tel Aviv 1958, S. 198, erklärt bdq hbjt
unter Verweis auf II Kön. 12,8 als i'ôsar ham-miqdäs». Mir ist nicht bekannt,
ob er daraus Folgerungen für II Kön. 12 gezogen hat. Gegenüber 'osär, das
den materialen und räumlichen Aspekt angibt (vgl. Jos. 6,19.24; I Kön.
7,51 par. II Chr. 5,1; II Chr. 29,8; Sach. 11,13), bezeichnet bädäq eben die
rechnungsmäßige Seite. Zum Tempelschatz siehe M. Delcor, Le trésor de la
maison de Yahweh, VT 12, 1962, S. 353-377.

94



mehr üblich20 - infolge der Neueinsetzung der Dynastie geschlossen
wurde, hatte Jojada der Jerusalemer Priesterschaft gewiß beträchtliche

Privilegien gesichert. Bei der engen Verbindung von kultischem
Abgabenwesen und Staatswirtschaft mußten freilich alle neuerlangten

priesterlichen Einkünfte auf Kosten der Staatskasse gehen und
bei Hof in dem Maß Mißbilligung erregen, als der König die Zügel
selbst in die Hand zu nehmen imstande war. Zunächst stand der
junge Joas aber unter dem Regiment des Oberpriesters. Der
judäische 'Am ha-'aräs und die levitisch-elohistisch-deuteronomi-
sche Strömung bildeten gewissermaßen die Opposition. Wollte sich
der König vom Einfluß der Jerusalemer Priesterschaft befreien,
mußte er sich mit einer dieser Gruppen liieren, und nach II Chr.
24,17 wählte der den judäischen Landadel, mit dem er durch seine

Mutter ohnedies verbunden war (II Kön. 12,2), wie die Königsmütter

in Juda überhaupt eine besondere Bedeutung für die politische

Orientierung der Könige gehabt hatten. Diese Situation bildet
den Hintergrund für die in II Kön. 12 geschilderten Ereignisse.
Zu dem Parallelbericht in II Chr. 23 bestehen einige Unterschiede21.
Etliches davon kann mit Gewißheit auf den Chronisten selbst
zurückgeführt werden, der für die Szenerie die Verhältnisse des nach-
exilischen Tempels voraussetzt, nur den Jerusalemer Tempel kennt
und die Leviten diesem zuordnet, sowie eine Abgabe nach Ex. 30,
11-16 unterstellt. In anderen Einzelheiten war der Chronist dank
seiner historischen Distanz in der Lage, den Vorlagen und Quellen
treuer zu folgen, als es dem «Deuteronomisten» möglich gewesen war.
Der Chronist schematisierte auch gewisse Züge der «deuteronomisti-
schen» Redaktion konsequent weiter, teilte die Regierung des Joas
mit dem Tod des Jojada in eine gute und eine böse Periode, indem
er das Wort hôrahû, das II Kön. 12,3 erhalten ist, strich (23,2).
Er verstand also zunächst diesen Satz seiner Vorlage in dem Sinn,
wie ihn die LXX aufgefaßt hat und wie ihn A. Sanda22 auch für
II Kön. 12 noch deutete bzw. verbesserte. Joas hätte sich demnach

gottwohlgefällig verhalten, solange ihn der Priester Jojada leitete.

20 Siehe G. Fohrer, Der Vertrag zwischen König und Volk in Israel, ZAW
71, 1959, S. 1-22.

21 Siehe W. Rudolph, Chronikbücher, Tübingen 1955 (HAT 1,21), S. 27Iff.
22 A. Sanda, Die Bücher der Könige, II, Münster 1912, S. 138f.

95



Der «Deuteronomist» wollte jedoch gerade den Eindruck eines Konflikts

zwischen Joas und Jojada vermeiden, änderte zu diesem Zweck
nicht den Text seiner Vorlage für v. 3, sondern trennte nur die
folgende Erzählung durch die stereotype Formel v. 4 davon ab, so daß
der Eindruck entstehen konnte, Jojada habe sein ganzes Leben lang
den König geführt. Der Chronist hat auch die weitere Darstellung
im Vergleich zu II Kön. 12 gestrafft und einsichtiger gestaltet.
Übersetzt man das Wort bädäq mit «Riß» bzw. «Bauschaden», dann
muß man dem Chronisten zugestehen, das Anliegen des Joas (24,4)
exakter bezeichnet zu haben, als es seine Quellen taten. Aber der
Chronist selbst verstand bädäq, wie bemerkt, offenbar von bdq -
prüfen her, also wohl als finanztechnischen Begriff, wie er Ez. 27,
9.27 begegnete, und konnte daher den Ausdruck lehazzeq bädäq

habbajit nicht gut als «Tempelbauschadenreparatur» deuten, wie
es die «deuteronomistische» Fassung in II Kön. 12 nahelegte.
Außerdem mochte ihm die Finanzierung der Tempelreparatur durch
Priestereinkünfte aus aktuellen Gründen unangenehm sein, weshalb

er die Abgabe nach Ex. 30,11-16 einsetzte. Damit hatte der Chronist
freilich noch klarer als der «Deuteronomist» den eigentlichen Grund
für den Konflikt zwischen Joas und der Priesterschaft ausgeschieden.

Es blieb nur ein Versagen der Leviten bei der Einsammlung
der Abgabe zu rügen, wobei der rüde Ton, mit dem der König den

Oberpriester zur Rede stellt, etwas unmotiviert erscheint, also noch
etwas von der Stimmung in der Vorlage verrät. Ferner mußte der
Chronist den Standort der Truhe verlegen. Während sie in II Kön.
12 als Depot im Altarhofkomplex erscheint, in das die königlichen
Torhüter die betroffenen Abgaben hinterlegen, stellt sie der Chronist
als Opferstock außen an das Tor zum Besucherhof.

In II Kön. 12 hat der «Deuteronomist» nicht alle Spuren des

ursprünglichen Sachverhalts verwischen können, obwohl er den Text
stark ergänzte. So hängt heute etwa v. 17 völlig in der Luft. Will
man nicht annehmen, daß es sich um den Rest einer verlorenen
Anweisung handelt, so ist der Platz des Verses nach v. 10 oder 11

(mit einem Teil von 12?) zu vermuten. Die Verse dazwischen
unterscheiden sich auch in einem charakteristischen Detail von dem

Sprachgebrauch des Textes, der aus der Vorlage stammt. In v. 12

heißt es lehazzeq 'ät bädäq bêt Jhwh, als wäre bdq hbjt mißverständ-

96



lieh, und v. 15 fehlt das Wort bädäq - wie beim Chronisten dann stets

- überhaupt. Als Merkmal einer späteren, bädäq als «Riß» deutenden
Hand findet sich diese Verwendung auch in II Kön. 22,6, wo im
Vergleich zu 12,13 das Wort bädäq ebenfalls fehlt. All die Angaben
über die Verwendung des Geldes in den genannten Versen gehören
nicht zum ältesten Bestand. Auch die Erwähnung Jojadas in 12,10
(vgl. hingegen II Chr. 24, 8!) ist fragwürdig, die des Hohepriestern
in v. 11 eine sekundäre Einfügung23.

Andrerseits hat der Chronist Details bewahrt, die man wohl auf
seine Vorlage zurückführen muß24. Die harte Zurechtweisung des

Oberpriesters durch den König wirkt im jetzigen Kontext etwas
unbegründet. In II Chr. 23,8 liegt gegenüber II Kön. 12,10 ein entscheidender

Unterschied vor : nicht Jojada, sondern der König ordnete
die Aufstellung der Truhe an. Nach II Chr. 23,8 hat der König Leviten

mit der Kontrolle der Maßnahmen betraut, was insofern
ursprünglich sein könnte, als es sich nicht um Leviten im Sinne des

nachexilischen Tempelpersonals, sondern um königliche Beamte
handelte. II Chr. 23,14 und II Kön. 12,14 widersprechen einander.
Der Chronist hat hier wohl mit Recht einen Vorwurf herausgehört
und diesen, für unbegründet erachtend, ausgeklammert, vielleicht
auch, weil ihm eine Profanierung von Tempelgeldern als untragbar
erschien. In II Kön. 12,14-16 wird auch das Vertrauen, das die

königlichen Beamten genossen, in vorwurfsvoller Weise dem
Verhalten des Königs gegenüber der Priesterschaft entgegengesetzt -
Zeichen eines Ressentiments, das stärker war als der taktisch
bedingte Wille zur völligen Vertuschung der Affäre.

Worum ging es dann in der Vorlage von II Kön. 12? Ging es nur
um Jerusalem? Nachdem heute feststeht, daß es auch andere
offizielle Heiligtümer gegeben hat25, die man nicht einfach nach «deute-
ronomistischer» Weise als Höhenheiligtümer diffamieren kann, ist
nicht ausgeschlossen, daß die erste Verfügung über die Abgaben der

23 S. W. Rudolph. a.a.O. (Anm. 21), S. 275.
24 A. Sanda, a.a.O. (Anm. 22), S. 277, verweist auf die II Chr. 24,27

erwähnte Quelle.
25 Zum Beispiel der Tempel von Arad. Siehe darüber Y. Aharoni, BA 31,

1968, S. 1-32. Wahrscheinlich auch Lachisch, vgl. Y. Aharoni, Trial
Excavation and the «Solar Shrine » ofLachish,IEJ 18, 1968, 157-169 (s.Mi 1,13,)

97



einzelnen Priester alle Jahwehäuser26 betraf, die zweite Maßnahme
(mit der Truhe) aber nur Jerusalem, weil die dortige Priesterschaft
aus Protest gegen die Verletzung ihrer unter Jojada erhaltenen
Privilegien passiven Widerstand leistete. Daß der König, der sich
politisch auf den judäischen Landadel (II Chr. 24,17) zu stützen
begann, auch die levitische Landpriesterschaft schröpfte, paßt in die
Situation, daß er aber die Jerusalemer Priester gleich behandelte, traf
diese nicht nur persönlich, sondern auch grundsätzlich, widersprach
den Monopolansprüchen des salomonischen Tempels, aus denen die

priesterschriftliche Tradition erwachsen war. Nun klingt in der Tat
der letzte Teil von II Kön. 12,6 etwas merkwürdig im heutigen
Kontext27: Die Priester sollen den bädäq hab-bajit stärken l/kol
'asär jimmase' Sam bädäq. Selbst wenn man bdq mit « Riß » übersetzt,
bleibt die Diktion seltsam. Bezieht man jedoch das Vorhergehende
auf alle staatlichen Heiligtümer, ergibt sich in jedem Fall ein besserer

Sinn, ob man nun mit «Riß» oder «Fonds» übersetzen will: «an
jedem (Tempel), an dem sich ein Bauschaden/Fonds befindet». Dabei
kann bädäq auch «Verlust», «Defizit» bedeuten. Eventuell ist auch
daran zu denken, daß mehrere kleinere Heiligtümer einer
Rechnungsführung unterstanden. Auch in II Chr. 34,11 könnte eine Spur
aus der alten Vorlage erhalten geblieben sein, nämlich in den battîm
(«Häusern»), die die Könige von Juda zerstört haben. Sollte also der
erste Königsbefehl allen Heiligtümern gegolten haben, dann braucht
der Chronist auch die Erwähnung von Leviten nicht völlig erfunden
zu haben, während der «Deuteronomist» alle Ursache hatte, sie zu
unterlassen.

Die entscheidenden Verse in II Kön. 12 lauten:
(5) «Da sprach Joas zu den Priestern: Alles Silber der Weihegaben,

das in das Jahwehaus gebracht wird, Silber, das... (verderbt)28
(6) sollen die Priester selbst ein jeder von seinem mkr nehmen

und sie sollen (damit) den bdq hbjt stärken, wo immer sich ein bdq

26 Vgl. die Erwähnung des «Jahwehauses» in einem Ostrakon von Arad,
siehe Y. Aharoni, Hebräische Inschriften vom Teil Arad (hebr.), Yediot 30,
1965/66, S. 32-38, Nr. 2: (6) wld (7) br 'sr s(8)wtnj slm (9) bjt Jhwh (10) h'
jsb.

27 Möglicherweise auch eine Glosse.
28 Siehe unten Abschnitt 4.

98



befindet». Und nachdem sich herausgestellt hatte, daß die Priester
dem Auftrag nicht nachkommen, also weiterhin alles für sich behielten,

sagte der König: (8) «Warum stärkt ihr nicht den bdq hbjt?
Nun sollt ihr kein Silber mehr von euren mkrjhn nehmen,
sondern dem bdq hbjt sollt ihr es überlassen». Sicher ist, daß der König
mit dieser Verfügung ganz empfindlich in die EinkommensVerhältnisse

der Priester eingriff, indem er alle im verderbten v. 5 aufgezählten

Posten dem bdq hbjt abzuführen befahl. Nun ist es undenkbar,
daß es sich dabei um Einkünfte handelte, die jeder Priester einfach
entgegennahm, wenn es sich gerade ergab. Es muß schon eine
Organisation vorausgesetzt werden, die die Einkünfte auch nach festen

Bestimmungen verteilte. Das Wort mlcr kann also nicht bloß
«Bekannter» bedeuten. Ist es textlich richtig überliefert, dann muß man
die Bedeutung «Klient»29 annehmen und der mlcr wäre ein Mann,
der aus dem Bereich stammt, der einem bestimmten Priester
gewissermaßen als Pfründe zugewiesen war. Dies erinnert natürlich an
den Begriff mkrh, der (siehe Abschnitt 1) in Gen. 49,5 vermutet und
mit «Depot», «Pfründe» wiedergegeben wurde. Möglicherweise handelt

es sich in II Kön. 12 nur um eine Textverderbnis. Immerhin hat
der Chronist das Wort in II Chr. 24 nicht aufgenommen, und die
LXX gibt es mit prdsis wieder30. Die Ableitung von nkr und das
Verständnis im Sinne von «Bekannter» lag also damals offenbar nicht
nahe, ist ja auch heute nur bei einer Umdeutung zu «Klient» akzeptabel.

Der Ausfall eines t in mkrtw oder in mkrtjkm konnte sehr wohl
zum Streichen des t auch im zweiten Wort führen, wenn die Schreiber
den terminus technicus nicht mehr verstanden und makkärjBekannter

für wahrscheinlicher hielten.
Was die Bedeutung von bädäq betrifft, so ist zu fragen, ob denn

der König wirklich so naiv war, um von den einzelnen Priestern zu
erwarten, sie würden von sich aus die genannten Einkünfte nicht
bloß abliefern, sondern auch noch den Tempelbau organisieren?
Der Tempel litt unter dem Regiment des Jojada bestimmt nicht

29 «Klient» zum Beispiel bei L. Köhler - L. Baumgartner, Lexicon in
V.T. libros, Lieferung I, Leiden 19673, s.v.; A. Sanda, a.a.O. (Anm. 22),
S. 139: eine Art «Seelsorgekind»; «vielleicht hatte jeder Priester einen
bestimmten Bezirk, aus dem ihm die Einnahmen zuflössen».

30 Die LXX leitete also das Wort offenbar von mlcr ab (mäkär?).

99



unter organisatorischen Mangelerscheinungen, warum sollte der
König dann eine so anarchisch anmutende Verfügung erlassen? Man
müßte schon annehmen, der König wollte, ohne sich Gedanken über
die Effektivität der Maßnahme zu machen, einfach die Reparaturpflicht

auf die Priesterschaft abwälzen. Tempelvermögen und Staatsschatz

waren ja nicht so streng getrennt und noch zur Zeit des zweiten
Tempels so gut wie identisch. Eben darum liegt es aber näher, die
Order des Königs als Zeichen dafür zu werten, daß er nunmehr daran

ging, die Bevormundung durch Jojada abzuschütteln, sich die
Verfügung über den Tempel- bzw. Staatsschatz zu sichern und die
zentralen Einkünfte des bajit - seines bajit - durch die erwähnten
Priesterabgaben zu erhöhen, zu «stärken». Im alten Bericht war mit
bajit daher vielleicht gar nicht der Tempel gemeint gewesen,
sondern das königliche «Haus» im weitesten Sinn des Wortes, der staatliche

Wirtschaftsapparat. So gab es in Juda zeitweise einen Beamten
mit der Bezeichnung 'aMr 'al hab-bajitsl. Man vermutete, der Träger

dieses Titels wäre Vizekönig gewesen, oder Chef der staatlichen
Verwaltung, oder auch nur Tempelverwalter32. Wahrscheinlich war
es ein Verwaltungsposten, denn von politischem Gewicht scheint die
Stelle nicht gewesen zu sein, wohl aber so wichtig, daß der Kronprinz

Jotam als Regent diese Funktion mitversah (I Kön. 15,5).
Die königliche Administration, nicht der Tempel, dürfte also in
II Kön. 12 ursprünglich mit bajit gemeint gewesen sein.

Und wie lehahaziq bädäq in Ez. 27,9.27 «rechnungführen» heißt,
so lehazzeq bädäq hab-bajit «die Bilanz des Hauses heben». Zu diesem
Zweck nahmen die Torwächter in Jerusalem, wo die Priester die
geforderten Abgaben nicht leisten wollten, den Leuten das betroffene

Silber ab, deponierten es in der Truhe im Altarhofkomplex33,
und von Zeit zu Zeit kamen die königlichen Beamten und übernah-

31 Siehe darüber zuletzt J. Brand, Hat-tô'ar «'» sär cal hab-bajit», Tarbiz
36, 1966/67, S. 221-228.

32 So J. Brand a.a.O. (Anm. 31). Einen Beweis dafür, daß dieser Beamte
für oder nur für den Tempel zuständig war, konnte er allerdings nicht
erbringen. Stellen wie I Kön. 16,9; II Kön. 10,5 lassen auch für den judäischen
Beamten eine auf den Tempel beschränkte Funktion als unwahrscheinlich
erscheinen. Dasselbe gilt auch für II Kön. 19,2.

33 Siehe W. McKane, A Note on 2 Kings 12,10, ZAW 71, 1959, S. 260-265.

100



men das Gesammelte. Wahrscheinlich wurde das Silber dann, wie es

etwa II Chr. 34,17 beschrieben wird, eingeschmolzen, portioniert
und als Zahlungsmittel verwendet. Daß davon nur Ausgaben im
Zusammenhang mit der Tempelreparatur beglichen wurden, stand
kaum im alten Bericht, der nicht mehr enthalten haben dürfte als

zum Beispiel II Chr. 34,17.
Die Umdeutung des alten Berichts zu einer Tempelreparaturepisode

geschah im Interesse der Jerusalemer Priesterschaft,
begünstigt durch die Doppeldeutigkeit von bajit und bädäq. Einmal
sollte wohl die Rolle der Priesterschaft beschönigt werden, die
vielleicht an der Ermordung des Königs nicht ganz unschuldig war.
Schließlich galt es, die vorexilischen Verhältnisse den Wünschen
und Verhältnissen der Gegenwart des «Deuteronomisten» entsprechend

darzustellen, da Geschichtsschreibung ja immer auch Ätiologie

und Programm war.

4. II Kön. 22 (II Chr. 34): Josias prolevitische Reformen und der
zadokitische Staatsstreich34

Die teilweise wörtlichen Übereinstimmungen im Text zeigen, daß
ein Bearbeiter den ursprünglichen Inhalt von 11 Kön. 22 ebenfalls
wie in II Kön. 12 durch Einfügungen über eine Tempelreparatur
verschleiern wollte. In der Vorlage von II Kön. 12 fehlten aller
Wahrscheinlichkeit nach die Verse 5-935 ; der Fund des Gesetzbuches

hatte noch nichts mit der Tempelreparatur zu tun36, war also
eher ein geplanter als ein zufälliger Fund gewesen. Dies läßt vermuten,

daß das Verhalten des Königs Josia bis zum Zeitpunkt des

34 Hier soll keine Darstellung des umfängreichen Fragenkomplexes und
der einschlägigen Literatur versucht werden. Es geht nur um einige Hinweise,
die sich aus den Erörterungen in den ersten drei Abschnitten ergaben.

35 Vgl. A. Sanda, a.a.O. (Anm. 22), S. 329f., der annimmt, daß v. 5a und
9b (ab wjtnli) eine alte Ergänzung darstellt, die zur Einfügung des Zwischentextes

Anlaß gab.
36 Vgl. A. Sanda, a.a.O. (Anm. 22), S. 329; W. Rudolph, a.a.O. (Anm. 21),

S. 322.

101



«Fundes» den Interessen der Jerusalemer Priesterschaft so zuwiderlief,

daß der Oberpriester Hilkia sich genötigt sah, zu gegebenem
Anlaß eine Art Staatsstreich zu inszenieren, um den religionspolitischen

Kurs des Königs zu wenden. Der konkrete Anlaß, der Startschuß

für diese Aktion, war ein Befehl des Königs an den Schreiber
Saphan, dessen Inhalt sehr an jene Anordnung des Joas II Kön. 12

erinnert, die damals zu dem schweren Konflikt zwischen König und
Priesterschaft geführt hatte. II Kön. 22,4 setzt offenbar voraus,
daß die seinerzeit von Joas eingeführte Abgabenpraxis noch geübt
wurde, doch heißt das noch nicht, daß der König auch die Kontrolle
und Verfügungsgewalt über diese Gelder in Händen hatte. Der
Wortlaut von v. 3 und die Reaktion des Oberpriesters lassen eher
darauf schließen, daß der König eine Neuerung befahl. Während
Joas sich einst mit Hilfe des judäischen Landadels von priesterlicher
Bevormundung befreien konnte, ohne sich viel um die Proteste der
Priester und ihrer Propheten zu bekümmern, war Josia ein frommer
Mann, dem es zunächst darum ging, sich vom 'Arn ha-'aräs
unabhängig zu machen, der ihn auf den Thron gesetzt hatte (II Kön.
21,24)37. Anders als Jojada hatte Hilkia sein Vorgehen gut vorbereitet.

Abgesehen davon, daß der prophetische Beistand programmgemäß

zur Stelle war, mußte den König vor allem das «gefundene»
Gesetzbuch beeindrucken. Denn im Unterschied zu Joas war Josia
fromm und hatte sich für seine Abwendung vom 'Am ha-'aräs
zunächst auf die radikale levitisch-deuteronomische Strömung
gestützt. Die Reformen, die er unter diesem Einfluß durchgeführt
hatte, konnte die «deuteronomistische» Redaktion, die den
jerusalemisch-priesterlichen Standpunkt vertrat, nur soweit positiv
bewerten, als sie den Forderungen der Jerusalemer Priesterschaft und
dem Inhalt der «gefundenen» Hilkia-Schrift entsprachen.

Die «deuteronomistischen» Redaktoren der Königsbücher hatten
also guten Grund, derartige frühere Reformen des Königs zu
verschweigen. Gab es solche Reformen, konnte der Hilkia-Kodex nicht
mit den Normen übereinstimmen, die für ihre Durchführung maß-

37 K. Galling, Die Bücher der Chronik, Esra, Nehemia, Göttingen 1954

(ATD 12), S. 172, verweist darauf, daß das 12.Regierungsjahr mit dem 20.

Lebensjahr, dem Jahr der Volljährigkeit, zusammenfällt, von dem ab der
König einen selbständigen Regierungskurs einschlagen konnte.

102



gebend waren. Der Bericht des Chronisten über eine Reform in
verschiedenen Phasen gewinnt von daher gesehen an Gewicht und
Wahrscheinlichkeit38. Im Unterschied zum «Deuteronomisten», der
den Hilkia-Coup zu bemänteln hatte und die Leviten ausklammerte,
wo es nur ging, konnte der Chronist auch hier dank seiner zeitlichen
Distanz der Vorlage genauer folgen. Demnach hätte Josia bereits in
seinem achten Regierungsjahr begonnen, eine bestimmte
religionspolitische Tendenz zu verfolgen (II Chr. 34,3). Im zwölften Jahr
(34,7) begann er, das Land von den volkstümlichen Kulten zu
reinigen39. Wie schon mehrmals betont wurde, darf man diese
Höhenheiligtümer nicht mit den Levitenheiligtümern verwechseln, die von
davidischer Zeit her die offiziellen Jahweheiligtümer gewesen sind.
Josias erste Reform im zwölften Jahr war wohl eine prolevitische
Reform40, die im Sinne des Deuteronomiums alle Kultstätten
beseitigte, von denen nicht galt, daß Jhwh sie «erwählt» hat41. Diese
levitischen Heiligtümer, deren Personal in Juda eine bestimmte
politische Strömung repräsentierte, nämlich die elohistisch-deuterono-
mische, waren allerdings den wechselnden religionspolitischen
Orientierungen der Könige ausgeliefert gewesen. Es ist darum nicht
ausgeschlossen, daß sich der Passus über die «Häuser, die die Könige
von Juda zerstört hatten» in II Chr. 34,11 solche Heiligtümer
betraf, bevor der Chronist ihn aufnahm. In diesem Fall wäre die
Erbitterung der monopolbedachten Jerusalemer Priester natürlich um
so verständlicher, denn dann hätte der König für die Restauration
der Landheiligtümer Gelder aus der Jerusalemer Priesterschaft mit-

38 Die Kritik der Hulda an den judäischen Zuständen klingt nur unmotiviert,

wenn man die Hilkia-Schrift mit dem Deuteronomium identifiziert und
die gestufte Reformdarstellung des Chronisten ablehnt.

39 Damit ist nicht gesagt, daß er auch die außenpolitisch bedingten Fremdkulte

in Jerusalem gleich abgeschafft hat. Eine solche Maßnahme, die der
Aufkündigung des Vasallenverhältnisses gleichkommt, traf Josia wohl erst im
18. Jahr. Übrigens darf man die Breitenwirkung dieser aus Staatsräson
betriebenen Kulte nicht überschätzen.

40 Josia ließ nach II Chr. 34,5 wohl die Hohenpriester umbringen, keineswegs

aber Leviten.
41 Der gelegentliche Zusatz «um seinen Namen dort wohnen zu lassen» ist

die polemische Antwort auf die Jerusalemer Kabod-Theologie, die eine kultische

Präsenz der Gottheit in mehr oder weniger deutlich monopolistischer
Weise behauptete.

103



verwendet. Außerdem wäre dies der Punkt gewesen, an dem der
«deuteronomistische» Redaktor den Gedanken einer Jerusalemer
Tempelreparatur nach dem Vorbild von II Kön. 12 anknüpfen
konnte.

Obwohl die Beseitigung der Höhenkulte auch den Forderungen
der Jerusalemer Priesterschaft entsprach, konnte ihnen die leviti-
sche Tendenz der Reform nicht recht sein. Der Jerusalemer
Anspruch drohte einen Rückschlag zu erleiden, da die Leviten keinerlei

Vorrangstellung anerkennen wollten, die Reform also auf eine

Nivellierung des Jerusalemer Status hinauszulaufen drohte. Der
Griff des Königs nach den Tempelgeldern war dann das auslösende
Moment für den Coup des Hilkia, dessen «gefundene» Schrift unter
diesen Voraussetzungen nicht mit dem Deuteronomium identisch
sein kann, sondern auf der Linie der priesterschriftlichen Tradition
gelegen haben muß, die nur ein Heiligtum kennt. Der Coup gelang,
Josia ließ sich davon überzeugen, daß die bisherigen Maßnahmen

nur teilweise dem offenbarten Gotteswillen entsprachen, was insofern

plausibel erscheinen mochte, als die «gefundene» Schrift eine
Überbietung und Zuspitzung, nicht aber einen vollen Widerspruch
im Vergleich zu den deuteronomischen Normen bedeutete. Nun
wurden die levitischen Provinzheiligtümer abgeschafft und die levi-
tischen Priester an das Jerusalemer Heiligtum verwiesen, wo sie

- natürlich und ohne Bruch irgendwelcher Versprechungen42 - als
Personal minderen Ranges eingestuft wurden. In dieser Sicht bedürfen

weder die Levitenfrage noch die Tatsache, daß das Deuteronomium

nie von einem einzigen Tempel oder gar von Jerusalem
spricht43, der üblichen gekünstelten Erklärungen, der Sachverhalt

42 A. H. Gunneweg, a.a.O. (Anm. 2), S. 117ff., hat die Diskrepanz zwischen
deuteronomisch-levitischem Anspruch und den Ergebnissen der sogenannten
deuteronomischen Reform zwar wieder festgestellt, aber seine Ansicht, es

habe sich nur um programmatisch-rhetorische Forderungen ohne praktische
Relevanz gehandelt, kann nicht überzeugen. Die andere Möglichkeit, ein
glatter Bruch der deuteronomischen Reformprogrammpunkte durch die
Jorusalemer Priester, die das Deuteronomium eben erst gefunden hatten, ist
auch nicht gerade einleuchtend. Beide Verlegenheitsauskünfte erübrigen sich,
wenn man auf die herrschende Gleichsetzung von Hilkias «Fund» mit dem
Deuteronomium verzichtet.

43 Eine Reihe von Vorschriften hat, wie in der einschlägigen Literatur

104



versteht sich vielmehr von selbst. Ez. 40-48 hat dann nur die zadoki-
tische Tendenz, die unter Hilkia ihren größten Triumph feiern
konnte, konsequent weitergeführt, alle außerjerusalemischen Kulte
für illegal erklärt und die Vorrangstellung der Zadokiden unterstrichen

- eine polemische Betonung, die ihre Bedeutung auch erst auf
dem geschilderten Hintergrund erhält, denn in den Jahren nach dem
Tod des Josia war der zadokidische Erfolg wieder in Frage gestellt
und blieb es daher auch für die Zeit der erhofften Heimkehr aus
dem Exil. Als aber das Kyros-Edikt lediglich den Aufbau des
Jerusalemer Tempels gestattete, war die zadokitische Position ein für
allemal gerettet, mochte man auch, wie das «deuteronomistische»
Geschichtswerk und insbesondere die Aufnahme des Deuterono-
miums in den Pentateuch zeigt, der Opposition in einigen Punkten
entgegengekommen sein. Die Leviten jedenfalls hatten ihre alte
Stellung für immer verloren, ein Grund für die meisten, auf die
Heimkehr nach Juda zu verzichten.

JESUS AND THE LAW

By Jakob Jocz, Toronto

The distinction between Law and Gospel goes beyond the 16th

century controversy and some would insist that it is already
presupposed in Pauline theology and the Johannine literature.
Personally, I take the view that a radical division between Law and
Gospel (or Grace) rests upon a misunderstanding and has proved
detrimental to the life of the Church1. In the last resort the issue

cannot be decided without reference to Jesus Himself.

schon oft betont worden ist, nur unter der Voraussetzung Sinn, daß der
«Ort, den sieh Jahwe erwählt hat», jeweils gut erreichbar liegt. Dies gilt zum
Beispiel für die Schlachtbestimmungen Dtn. 12.

1 Cf. J. Jocz, "Law and Grace", Judaica, Sept. 1965, 166ff.

105


	Bemerkungen zur Fachsprache und Religionspolitik im Königreich Juda

