Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Die judische Gemeinschaft im antiken Rom und die Anfange des
romischen Christentums : Bemerkungen zu Anlass und Zweck des
Romerbriefs

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE JUDISCHE GEMEINSCHAFT IM
ANTIKEN ROM UND DIE ANFANGE DES
ROMISCHEN CHRISTENTUMS

Bemerkungen zu Anlaf3 und Zweck des Romerbriefs

Von Worrcane WIErEL, Halle/Saale

Prof. D. Gerhard Delling zum 65. Geburtstag

Die Frage nach dem Verhaltnis der édltesten Christengemeinde
in Rom zur jiidischen Gemeinschaft in dieser Stadt ist seit Ferdi-
nand Christian Baur immer wieder erortert worden. Fiir den Be-
griinder der Tiibinger Schule erwuchs sie auch der Bemiithung um
eine historische Einordnung des bislang fast ausschlieBlich unter
dogmatischen Gesichtspunkten behandelten Romerbriefs des Pau-
lus. In der Geschichte der Auslegung war es ein entscheidender Fort-
schritt, dall Baur die Frage nach dem Empfingerkreis des Schrei-
bens in den Vordergrund stellte und damit die rémische Gemeinde-
situation zum Ausgangspunkt seiner Krklirung machte. Er hat
seine Position allméhlich entfaltet. Von Anfang an glaubte er in den
Empfingern Judenchristen zu erkennen, die aus der rdmischen
Judengemeinde hervorgegangen waren!. Der dort herrschenden

1 Uber Zweck und Veranlassung des Romerbriefes, Tiibinger Theologische
Zeitschrift 1836, Heft 3, S. 59-178.

65



Tendenz zum jiidischen Partikularismus gegeniiber sieht er die Posi-
tion des Paulus bestimmt durch die Emanzipation vom Judentum,
die Aufhebung des Partikularismus und die Ausrichtung auf einen
alle Volker ohne Unterschied umfassenden Universalismus?. Von da
aus versucht er eine einheitliche Deutung der Gedankenfiihrung des
Briefes®. SchlieBllich ordnet er die Gemeinde in einen gréBeren ge-
schichtlichen Zusammenhang ein, indem er sie als das Ergebnis
«des vielfachen Verkehrs, in welchem sich die lingst in Rom sehr
zahlreichen Juden mit Judda und Jerusalem » standen, betrachtete?.
Baurs These, die romische Gemeinde zur Zeit des Romerbriefs sei
rein judenchristlich gewesen, fand in seiner eigenen Schule® und
dariiber hinaus® vielfachen Widerspruch und wurde in der Folge-
zeit erheblich modifiziert?. Seitdem liegt offen zutage, dall das
Problem der Herkunft der im Romerbrief angeredeten Christen und
dariiber hinaus die Frage der Anfinge des Christentums in Rom
nicht ohne Beriicksichtigung der romischen Judenschaft zu kliren
sind. Dennoch wird in den meisten Eroérterungen die Geschichte der
judischen Gemeinschaft in Rom nur sehr unzulinglich behandelt.
Das gilt auch fir die in den letzten Jahren zahlreich erschienenen
Arbeiten zu diesem Thema8. Der hier vorgelegte Versuch soll die

2 Paulus (1845) 18672, 1, S. 344.

3 Uber Zweck und Gedankengang des Romerbriefes, Thdb 16, 1857, S.
66-108, 184-209.

4 Kirchengeschichte der drei ersten Jahrhunderte, 1862 (= Neudruck
1969), S. 62f.

5 C. von Weizsiicker, Uber die iilteste rémische Christengemeinde, Jb. f. dt.
Theologie 21, 1876, S. 248-310. O. Pfleiderer, Das Urchristentum, 1887,
S.117f1.

6 . Godet, Commentar zum Brief an die Rémer, 1, 1881, S. 46-49.

7 Ed. Grafe, Veranlassung und Zweck des Romerbriefes, 1881.

8 H. Preisker, Das historische Problem des Romerbriefs, WZ Jena 1952/53,
S. 25-30. G. Harder, Der konkrete AnlaB3 des Romerbriefs, ThViat 6, 1954
1958, S. 13-24. K. H. Schelkle, Rémische Kirche im Rémerbrief, ZkTh 81,
1959, S. 393-404 (= Wort und Schrift, 1966, S. 273-281). K. H. Rengstorf,
Paulus und die dlteste romische Christenheit, StudEv IT (TU 87), 1964, S.450
bis 464. H. W. Bartsch, Die historische Situation des Romerbriefs, StudEv IV,
(TU 102, 1968, S. 281-291. Nicht zuginglich war mir: E. A.Judge und G. R.
Thomas, The origine of the Church at Rome, Reformed Theological Review
(Hawthorn/Austral.) 25, 1966, S. 81-94.

66



Fruchtbarkeit zeitgeschichtlicher Untersuchungen fiir ein sachge-
rechtes Verstindnis dieser neutestamentlichen Schrift aufweisen
und zugleich den historischen Hintergrund erhellen, von dem aus die
Reflexionen des Paulus zur Judenfrage zu verstehen sind.

1.

Gemessen an der langen Geschichte der Diaspora des Ostens ist
die jiidische Gemeinschaft in Rom verhéltnisméafig jung?®. Ihre erste
Erwihnung bezieht sich auf das Jahr 139 v.Chr. Wie Valerius
Maximus!? berichtet, werden die Juden durch den Priator Hispalus
(= Cn. Cornelius Hispanus!!) aus Rom ausgewiesen. Die Begriin-
dung lautet: Sabazi Iovis cultu Romanos inficere mores conats
erant12. Man wird aus dieser Notiz schwerlich schlieBen diirfen, dal3
das Judentum in der synkretistischen Gestalt des Sabazioskultes
nach Rom gekommen ist!?, vielmehr erscheint die Judenschaft in
Rom schon am Anfang ihrer Geschichte von Millverstandnissen
umgeben. Die Verwechslung mit den Anhéangern des hellenistisch-
orientalischen Sabazioskultes mochte daher rithren, dall man die
Gottesbezeichnung Sabaoth, die griechische Form von Zebaoth,
gehort hattel* oder mit dem Sabbat, der auffilligsten religiosen Sitte
der Juden in Beziehung stehen!®. Bedeutsam ist, dafl mit den Juden
zusammen die chaldaet, die asiatischen Astrologen, vertrieben wur-
den. Die Aktion richtet sich demnach gegen die aus dem Orient
stammenden Religionsbrauche schlechthin, so dal von einem spezi-

9 Zu ihren Anfingen vgl. A. Berliner, Geschichte der Juden in Rom, 1893,
S. 1-29. H. Vogelstein und P. Rieger, Geschichte der Juden in Rom, 1, 1895,
S. 1-21. H. J. Leon, The Jews of ancient Rome, Philadelphia 1960, S. 2-21.

10 Factorum et dictorum memorabilium I, 3, 3.

11 Diese Gleichsetzung bei Leon (Anm. 9), S. 2f. (Anm. 3).

12 Zu dieser Stelle F. Cumont, A propos de Sabazios et du Judaisme, Mu-
sée Belge 14, 1910, S. 55-60.

13 Diese Ansicht vertritt G. Haufe in: Leipoldt-Grundmann, Umwelt des
Urchristentums I, 1965, S. 116.

14 A. Bertholet, Die Stellung der Israeliten und der Juden zu den Frem-
den, 1896, S. 238.

15 Nach vielen Vorgédngern entschied sich zuletzt M. P. Nilsson, Geschichte
der griechischen Religion, I12, 1961, S. 662f., fir diese Deutung.

67



fischen Antisemitismus nicht gesprochen werden kann. Wir diirfen
sie im Zusammenhang mit der gesteigerten Empfindlichkeit der
romischen Oberschicht gegen alles Fremde sehen, die fiir die Zeit
der Scipionen und des élteren Cato charakteristisch ist.

Ein knappes Jahrhundert spiter, zur Zeit Ciceros, stellen die
Juden einen zahlenméfBig betriachtlichen Anteil der rémischen Be-
vilkerung. Thre Zahl hatte sich noch einmal erheblich vermehrt, als
Pompeius bei seinem Eingreifen in den Streit der Briider Aristobul
und Hyrkan eine groBere Zahl gefangener Juden nach Rom brachte!®,
von denen sich ein erheblicher Teil als Freigelassene am linken
Tiberufer ansiedelten1?. Als Gruppe, die wegen ihrer Sonderbriuche
und wegen ihres Zusammenhalts auffiel, spielte sie in den innenpoli-
tischen Auseinandersetzungen der ausgehenden Republik eine nicht
unbedeutende Rolle. Cicero muf seinen Mandanten, den abgesetzten
Proprétor der Provinz Asia Flaccus gegen den Vorwurf verteidigen,
er habe sich bei der Behandlung der Geldspenden asiatischer Juden
fiir den Tempel in Jerusalem Vergehen zu schulden kommen las-
sen!®. Die Verbindung der Diasporajuden mit ihrem religiosen Zen-
trum Jerusalem stellte von jeher ein politisches Problem dar. Cicero
kann auf einen alten, zuletzt 63 v.Chr. erneuerten Senatsbeschluf}
verweisen, der die Geldausfuhr untersagte, die Anklage hingegen
auf die durch das Vorgehen des Flaccus verletzte Tolerierung der
religiosen Kulte in den Provinzen. Am aufschlulireichsten sind
Ciceros Ausfithrungen da, wo er zum Gegenangriff iibergeht. Er
mochte am liebsten leise sprechen, damit ihn nur die Richter horen,
nicht aber die zahlreich anwesenden Juden, die das Verfahren am
offentlichen Ort nutzen, um die Verhandlung zu beeinflussen. So
wirft er der Gegenpartei vor, sie spiele mit der jiidischen Gruppe
innerhalb der Volksversammlung zusammen und halte deren Wol-
wollen fiir wichtiger als das Staatsinteresse. Hier treffen wir bereits

16 Jos., Ant. XIV, 4, 5. B. Jud. I, 7, 7. Den geschichtlichen Zusammenhang
beleuchtet K. Bammel, Pompeius und rémisch-jidisches Bilindnis, ZDPV 75,
1959, S. 76-82.

17 Philo, Leg. ad. Gaium 23.

18 Pro Flacco 67—-69. Kine nidhere Untersuchung bietet A. Bergmann, Ein-
leitung zu Ciceros Rede fiir L. Valerius Flaccus (Programm Schneeberg),
1893.

68



auf eine eindeutig antisemitische Polemik. Sie wird auch kenntlich
an den Namen, mit denen er die Judenschaft belegt: manus, turba,
corona; sie hingen einer superstitio barbara an; die Verehrung ihrer
sacra ist mit dem Glanz des romischen Namens und der Sitte der
Ahnen unvereinbar.

Der politische Aspekt dieses Antisemitismus ist unverkennbar.
Schwerlich sollen mit solchen Ausfiithrungen die Juden selbst beein-
druckt werden, vielmehr will Cicero die Partei der Popularen ob
solcher Bundesgenossenschaft 6ffentlich brandmarken. Daf} sich die
Juden aufgrund ihrer sozialen und rechtlichen Situation eher zu ihr
als zur Senatspartei hingezogen fiihlen, zeigt ihre Trauer beim Tode
Césars, dem sie nicht nur Trauergottesdienste nach eigenem Ritus
widmeten, sondern mehrere Nachte lang eine Grabeswache stellten'®.
Sie mochten dazu besonderen Grund haben angesichts der mehrfa-
chen Gunsterweise Césars gegeniiber den Juden, von denen Jose-
phus berichtet??, und der in seiner Regierungszeit erfolgten Aner-
kennung der Synagogengemeinden als von alters her in Rom be-
stehenden collegia, die nicht unter das vom Senat erlassene Verbot
fallen 2!,

Wir haben Cicero ausfiihrlich zu Worte kommen lassen, obwohl
er in das Jahrhundert vor Christi Geburt gehort, weil seine Einstel-
lung reprisentativ ist fiir das traditionsbewulBlte Romertum auch
der Folgezeit. Die Restauration unter Augustus hat trotz gewandel-
ter innerer Verhéltnisse diesem Geist Auftrieb gegeben. Die jiidi-
sche Gemeinschaft hat an Zahl eher noch zugenommen?2. Zwar
konnten sich die Juden auch spéter auf die wohlwollende Duldung
durch Augustus berufen??; ihre Religion erscheint den Rémern als
superstitio barbara wie die anderen aus dem Orient eingeschleppten
Kulte, die ihnen nur Gegenstand spottender Verachtung sein konn-
ten. Typisch fiir diese Stimmung ist Horaz, der gefeierte Dichter der
augusteischen Periode. Er schildert die Juden als eine Sekte, derem

19 Sueton, Caes. 84.

20 Jos., Ant. XIV, 10, 8-12.

21 Sueton, Caes. 42. Jos., Ant. X1V, 10, 8.

22 Nach Jos., Ant. XVI1I, 4, 1 geben uber 8000 romische Juden der nach
dem Tode des Herodes in Rom eintreffenden Gesandtschaft das Geleit.

23 Philo, Leg. ad Gaium 22, Jos., Ant. XVI, 6, 2.

69



zihen Bekehrungseifer man sich kaum erwehren kann?:. Die auf-
fallendsten Sitten, der (als Neumond millverstandene?) Sabbat
und die Beschneidung, sind so bekannt, dafl sich romische Lebe-
ménner ironischerweise untereinander ihrer Einhaltung verdichti-
gen?. Das berithmte credat Judaeus Apelles meint vom Kontext
aus nichts anderes, als dal die Juden dem unwahrscheinlichsten
Aberglauben huldigen?”. Die mit diesen Zeugnissen charakterisierte
soziale und psychologische Situation wirkt sich auch in der rechtli-
chen Stellung der Juden aus, die zwischen periodischer Tolerierung
und zeitweiliger Bekdmpfung schwankte28.

Von diesem Hintergrund aus miissen wir die Judenaustreibung
unter Tiberius im Jahre 19 n.Chr. sehen?. Sie trifft die Juden zu-
sammen mit den Anhidngern der dgyptischen sacra, also des Isis-
kultes. Die Zahl der Betroffenen mufl betriachtlich gewesen sein.
4000 waffenfdhige junge Ménner werden nach Sardinien zur Rauber-
bekampfung geschickt in Erwartung, dal} ein gro3er Teil von ihnen
dort zugrunde geht. Dieser Vorgang ist auch wegen seines Anlasses
interessant: eine Senatorengattin Fulvia war in der Vorliebe fiir das
Judentum einem Betriiger zum Opfer gefallen, der ihr Geldspenden
fir den Tempel in Jerusalem entlockte, die niemals dorthin ge-
langten3?. Die historische Glaubwiirdigkeit der Episode ist um-
stritten?!. Sie verdeutlicht jedoch die Sympathie der Damen der
Oberschicht fiir die fremdartige Religion, eine Erscheinung, die
etwa gleichzeitig Ovid im Auge hat, wenn er den jiidischen Sabbat
fiir Damenbekanntschaften empfiehlt?32.

24 Horat., Serm. I, 4, 143.

25 1. M. Stowasser und D. Graubart, Tricesima sabbata, Zeitschr. f. d.
osterr. Gymnas. 40, 1889, S. 289-295.

26 Horat., Serm. I, 9, 67-72.

27 Horat., Serm. I, 5, 100.

28 Dora Askowith, The Toleration and Persecution of the Jews in the
Roman Empire, New York 1915. S. L. Guterman, Religious Toleration and
Persecution in Ancient Rome, London 1951.

29 Tae., Ann. II, 85. Sueton, Tib. 36.

30 Jos., Ant. XVIII, 3, 5.

31 Besonders kritisch duflert sich Horst R. Moehring, The Persecution of
the Jews and the Adherents of the Isis Cult at Rome AD 19. NovTest 3,
1959, S. 293-304.

32 Ovid., Ars am. I, 76.

70



Die Verfolgung des Jahres 19 n.Chr. mag die jidische Gemein-
schaft in Rom stark getroffen haben, zerstéren konnte sie sie nicht.
Gunstig diirften sich auch die zeitweise engen Beziehungen ausge-
wirkt haben, die die Angehdrigen der herodianischen Familie mit
dem kaiserlichen Hause pflegten 3. Trotz des Schwankens der amtli-
chen Judenpolitik unter Tiberius34, Caligula®® und zunéchst auch
unter Claudius?® konnte sich die Judenschaft in Rom einigermalen
ungehindert entfalten. Damit sind wir in die zeitliche Nahe des An-
fangs des Christentums in Rom gelangt. Wie zuvor bei der Ausbrei-
tung des Judentums war Rom die erste Stadt des westlichen Mittel-
meerraumes, in der die neue Religion Ful} fassen konnte. Da die ur-
christliche Mission in der Regel in der Synagoge einsetzte?’, war
mit dem Vorhandensein einer grofleren jiidischen Gemeinschaft in
Rom der Ausgangspunkt fiir die Entstehung einer christlichen Ge-
meinde gegeben.

2.

Daf3 das Christentum in Rom schnell Boden gewann, hingt mit
der organisatorischen und rechtlichen Eigenart der rémischen Juden-
schaft zusammen, die zwar schon friith in den Gesichtskreis der For-
schung getreten ist38, aber erst durch die umfiangliche ErschlieBung
und Sammlung der jiidischen Inschriften in den letzten Jahrzehn-
ten 39 besser iiberschaubar wird.

Da grundsitzlich bereits ein Kreis von 10 kultfdhigen Méinnern,
ein Minjan, zur Griindung einer Gemeinde ausreicht?, entstehen in

8 Jog., Ant. X VILL, 6, b.

34 Philo, Leg. ad Gaium 24.

35 Jos., Ant. XVIII, 8, 2-8.

38 Jos., Ant. XIX, 5, 3.

37 Act. 13, 42ff., 14, 1-6. 17, 1-5. 18, 4. 19, 8f. Die in der Schilderung des
Lukas etwas schematisierte Abfolge dirfte dennoch die frithchristliche Mis-
sionspraxis im Prinzip richtig wiedergeben.

38 K. Schiirer, Die Gemeindeverfassung in Rom nach den Inschriften dar-
gestellt, 1879.

39 Das von J. B. Frey herausgegebene Corpus Inscriptionum Judaicarum
bietet in Vol. I (Citta del Vaticano 1936), Nr. 1-532, die romischen Inschrif-
ten.

40 Meg. 111, 3 = Tos. Meg. IV, 14.

71



der groflen Stadt Rom zahlreiche Synagogen#!. Sie fiihren offenbar
eigene Namen, von denen einige dank der Inschriften uns erhalten
geblieben sind. Es begegnet die Synagoge der Augustesier??, die
wohl aus kaiserlichen Freigelassenen bestand oder von ihnen ge-
griindet wurde. KEine andere nennt sich nach Agrippa*?, dem Freund
von Herodes und Feldherrn des Augustus, eine weitere nach Volum-
nius%, dem Prokurator der Provinz Syrien zur Zeit Herodes des
GroBen?®. Daneben gab es wahrscheinlich auch noch eine Synagoge
der Herodianer?. Diese Namen weisen sdmtlich in das 1.Jahr-
hundert n.Chr. zuriick. In den genannten Féllen scheint es den
Juden gelungen zu sein, einflufireiche Méanner als Protektoren der
Gemeinde zu gewinnen. Andere nennen sich nach den Stadtteilen,
in denen ihre Anhénger leben, so die von Sibura?’, die kampesi-
nische*® und auch die kalkarensische?®, bei der nicht an die Berufs-
bezeichnung der Kalkbrenner zu denken ist, sondern an einen nach
dieser Zunft genannten Stadtteil. Noch interessanter sind die Be-
zeichnungen Synagoge der Hebréer® und der Vernaculi®!. Sie rei-
chen in eine Zeit zuriick, in der sich die alteingesessenen, griechisch
sprechenden Juden (wernaculi) und die zugewanderten, zunichst
noch aramiisch sprechenden gegeniiberstanden. Hier wird der Zu-
sammenhang zwischen Einwanderung und Organisation der Syna-
gogen sichtbar. Fiir groflere Einwanderergruppen lag es nahe, sich
zundchst in eigenen Synagogen zusammenzuschlieBen. So finden

41 Auf unseren Inschriften wird als Synagoge in der Regel die Kultge-
meinde bezeichnet. Fir das Kultgebdude wird die nur auf auBerrémischen
Inschriften belegbare Benennung Bethaus (Frey Nr. 682, 683, 684) gegolten
haben.

42 Frey Nr. 284, 301, 338, 368, 416, 496.

43 Frey Nr. 365, 425, 503.

44 Frey Nr. 343, 502, 517.

45 Jos., Ant. XVIIL, 9, 1, B. Jud. I, 27, 2.

46 Frey Nr. 173. Der Name ist nur bruchstiickhaft zu lesen. Bedenken ge-
gen eine Synagoge der Herodianer d&uflert H. J. Leon, The Synagogue of the
Herodians, JAOS 49, 1929, S. 318-322.

47 Frey Nr. 18, 22, 37 (), 146 (?).

18 Froy Nr. 88, 319, 483 (?), 523 (2).

49 Frey Nr. 304, 316, 384, 433, 504.

50 Frey Nr. 291, 317, 510, 535.

51 Frey Nr. 318, 383, 398, 494.

72



sich unter den Namen der romischen Synagogen solche, die auf einen
Ort aulBlerhalb Roms hinweisen. Juden, die von dort stammten, tra-
fen sich in den Gemeinden von EKlaia52, Tripolis®, Skina®*, Arca
Libanon®®. Wahrscheinlich ist die sprachliche Assimilation schnell
vor sich gegangen. Die Inschriften sind in der Regel griechisch,
selten und in spater Zeit auch lateinisch; hebraisch kommt nur in
religiosen Formeln vor®¢. In den Judengemeinden Roms wird also
griechisch gesprochen, jene Sprache, in der auch der Romerbrief ver-
fal3t ist.

Im Unterschied zu der hier in Erscheinung tretenen vielfiltigen
Gliederung bietet sich uns die innere Struktur der Gemeinden nahe-
zu einheitlich dar. Die haufig wiederkehrenden Bezeichnungen der
Institutionen und Amter lassen einen im wesentlichen gleichen
Aufbau erkennen. An der Spitze jeder Gemeinde steht die Versamm-
lung der Altesten, die gerousia. So erscheint auf den rémischen In-
schriften haufig der Titel des Gerousiarchen®’, den wir als Vorsteher
der Gemeinde ansehen konnen. Daf} es sich dabei um ein den Einzel-
gemeinden zugeordnetes Amt handelt, geht aus deren gelegentlicher
Nennung hervor®. Wahrend der Titel presbyteros von einer Aus-
nahme abgesehen % fehlt, taucht um so 6fter der des Archonten auf,
die auf den romischen Inschriften am héufigsten begegnende Amts-
bezeichnung®. Wir haben es hier mit den Mitgliedern des die Ge-
meinde leitenden Gremiums zu tun. Umstritten ist, ob mit Archon-
ten alle seine Mitglieder bezeichnet werden®' oder nur die des ge-
schiftsfithrenden Ausschusses®2. Auf jeden Fall handelt es sich auch

52 Frey Nr. 281, 509.

33 Frey Nr. 390, 408.

54 Frey Nr. 7.

53 Frey Nr. 501.

% H. J. Leon, The language of the greek inscriptions of the Jewish Cata-
combs of Rome, Transactions and Proceedings of the American Philological
Association 58, 1927, S. 210-233.

57 KFrey Nr. 9, 95, 106, 119, 147, 189 (?), 301, 353, 368, 405, 435, 511.

58 Frey Nr. 301 (Augustesier), 425 (Agrippenser), 504 (Kalkarenser).

59 Frey Nr. 378.

60 Frey Nr. 4, 85, 88, 95, 120, 140, 277, 289, 304, 343, 380, 384, 390, 394,
503, 505, 538.

61 Dieser Ansicht ist Frey (Anm. 39), S. LXXXVII.

62 Dafiir sprachen sich E. Schiirer (Anm. 38), S. 22, und D. Askowith (Anm.
28), S. 63, aus.

73



hier um ein Amt der Einzelgemeinde®. Dall wir dabei an ein Wahl-
amt zu denken haben, ergibt sich aus den mehrfach begegnenden
Hinweisen auf eine zweimalige Tétigkeit als Archont®t, wihrend in
einem Falle die dreimalige Wahrnehmung des Archontenamtes —
offenbar eine seltene Ausnahme — vermerkt wird6°. Schlie8lich wird
auf einer Inschrift auch ein lebenslindlicher Archont genannt®S.
Dafl die Bezeichnung grammateus®” nicht einen Schriftgelehrten
meint, sondern den Triger eines Gemeindeamtes, wohl den Sekretir
der Gemeinde, geht aus der in einigen Fillen vorkommenden Erwéh-
nung der Kommunitidt hervor®. Wie bei anderen collegia gibt es
Patrone, die zum Teil mit Benennung der Gemeinde als Vater®®
bzw. Mutter? der Synagoge erscheinen. Daf} auch Familien priester-
licher Abkunft (wohl erst nach 70 n.Chr.) nach Rom gekommen
sind, wird durch Inschriften bezeugt™. Unmittelbar auf die gottes-
dienstliche Versammlung ist das Amt des archisynagogos bezogen 72,
wahrend die Funktion des Synagogendieners als zu gering galt, dal
man sie auf Inschriften festhielt?.

So begegnet uns die romische Judenschaft als vielfach ge-
gliederte Gemeinschaft mit zahlreichen Funktionen und Ehren-
amtern, die fiir mannigfache soziale und religiose Aufgaben Sorge zu
tragen hatten. Von einem findet sich jedoch keine Spur: es gibt
keine iiber die Kinzelsynagoge hinausgehende organisatorische
Spitze wie in Alexandrien, wo ein Ethnarch 7 zusammen mit einem
Judenrat die Juden gegeniiber der Behorde vertrat?. Hier liegt ein

63 Frey Nr. 316 (Kalkarenser), 354 (dsgl.).

64 Frey Nr. 289, 316, 335, 354, 391.

65 Frey Nr. 494.

66 Frey Nr. 503.

87 Frey Nr. 7, 18, 24, 36, 67, 99, 102, 122, 125, 142, 148, 149, 180, 221, 284,
351, 433, 456.

68 Frey Nr. 67 (Siburenser), 318 (Vernaculi).

69 Frey Nr. 319, 494.

70 Frey Nr. 166 (?), 192 (?), 496, 523.

1 Frey Nr. 343, 346, 375.

72 Frey Nr. 265, 287 (?), 336, 504.

73 Der einzige Fall scheint in Frey Nr. 172 vorzuliegen.

74 Strabo bei Jos., Ant. X1V, 7, 2.

75 Ep. Arist. 309f. Philo, in Flaecc. 10.

74



wesentlicher, auch fiir die Anfinge der christlichen Gemeinden be-
deutsamer Unterschied zwischen der Judenschaft in Rom und der in
Alexandrien vor7S.

Mit der soeben beschriebenen lockeren Struktur war eine wesent-
liche Voraussetzung fiir das friithzeitige Eindringen des Christen-
tums in Rom gegeben. Die Vielzahl der Gemeinden, die demokrati-
sche Gemeindeverfassung und das Fehlen einer zentralen jiidischen
Oberbehorde machten es den Boten der neuen Lehre leicht, in den
Synagogengemeinden zu reden und Anhénger zu gewinnen. In den
autonomen Gemeinden konnte ihnen erst dann das Heimatrecht
entzogen werden, wenn der Vorstand einen Ausschluf} als notwendig
und durchsetzbar erachtete?. Da aber in der Hauptstadt kein iiber-
geordnetes Gremium vorhanden war, das den Christen in ganz Rom
jede Propaganda verbot, konnte man neben- und nacheinander in
verschiedenen Synagogen missionierend auftreten. Dies freilich mag
auf die Dauer zu einer Zuspitzung zwischen den neugewonnenen
Christen und den traditionellen Angehérigen der Synagogen-
gemeinde gefiihrt und eine Reihe von tumultartigen Auseinander-
setzungen ausgelost haben.

3.

Von da aus fallt auch Licht auf ein Ereignis in dem die Geschichte
der jiidischen Gemeinschaft in Rom und der Christengemeinde mit-
einander verknotet ist und das — wie noch zu zeigen ist — in die un-
mittelbare Vorgeschichte des Romerbriefes gehort: das Edikt des
Claudius gegen die Juden. Seine Datierung erlaubt es auch, das
im vorigen Abschnitt entworfene Bild von den Anfingen des
Christentums in Rom zeitlich einzuordnen.

76 Auch aus diesem Grunde ist H. 1. Bell, Juden und Griechen im roémi-
schen Alexandreia, 1926, S. 26f., in seiner Zuriickweisung der Thesen von S.
Reinach, La premiére allusion au christianisme dans 1’histoire, RHR 90,
1924, S. 108-122, zuzustimmen.

77 Diese Situation ist wohl in Act. 18, 4-6 (Korinth) vorausgesetzt. Doch
gehort in diesem Fall der Archisynagog Krispus (vgl. 1. Kor. 1, 14-16) zu den
Bekehrten. Der dann als Anklager des Paulus vor Gallio fungierende Sosthe-
nes (Act. 18, 17) ist offenbar an dessen Stelle getreten.

78 E. T. Merril, Claudius and the Jews in: Essays in early Christianity,

75



In Suetons Lebensbeschreibung des Kaisers Claudius findet sich
der Satz: Judaeos assidue tumultuantes impulsore Chresto Roma
expulit™. Dal} es sich bei Chrestos nicht um den Namen eines unbe-
kannten judischen Agitators handelte, sondern um eine nachlissige
Schreibweise des Namens Christus ist zwar gelegentlich bestritten
worden 8, darf aber dennoch als gesichert gelten. F. Blafl konnte zei-
gen, daf in der Vulgérsprache Chrestos fiir Christus gesagt wurde?3!..
Tacitus kennt nicht nur die Bezeichnung chrestianot %2, sondern auch
ihre Herkunft von Christus®. Chrestiani als Name der Christen
kommt bis ins 2.Jahrhundert vor®#t. Der Irrtum des Berichterstat-
ters liegt darin, dal3 er den Kultheros fiir den Anfiihrer einer reli-
giosen Gruppe gehalten hat. Sind also im Claudius-Edikt die An-
hédnger des Christus gemeint, dann haben die Auseinandersetzungen
um die Messianitat Jesu von Nazareth in den rémischen Synagogen
den Kaiser zum Eingreifen gegen die Juden veranlaf3t. Da eine iiber-
geordnete jiidische Instanz, die den Streit zu schlichten vermochte,
nicht vorhanden war, ging Claudius rigoros gegen die ganze Juden-
schaft vor. Vielleicht wirkten sich die ungiinstigen Erfahrungen
mit, dem fritheren Verhalten der Juden aus. Die Datierung dieses
Ereignisses wird ermdoglicht durch eine Angabe des altchristlichen
Historikers Orosius, der vom 9.Regierungsjahr des Claudius, also

London 1924, S. 104-108. Von den zahlreichen Darstellungen der Regierungs-
zeit des Claudius gehen auf die mit dem Judenedikt zusammenhéngenden
Fragen néher ein: A. Momigliano, L’Opera dell'imperatore Claudio, Florenz
1932, 8. 66-77; V. M. Scramuzza, The Emperor Claudius, Cambridge (Ma.).
1940, S. 140-152.

7 H. Janne, Impulsore Chresto, in: Mélanges J. Bidez, 1934, S. 531-553.

80 Unter Berufung auf Th. Reinach, Textes d’auteurs greecs et romains
relatifs au Judaisme, 1895, S. 329, vertreten von G. Hoennicke, Das Juden-
christentum im ersten und zweiten Jahrhundert, 1908, S. 159; spéter von J.
Juster, Les Juifs dans I’ Empire Romain, 11, 1914, S. 199, 2.

81 Hermes 30, 1893, S. 465-470.

82 Tac., Ann. XV, 44, 2: quos per flagitia invisos vulgus Chrestianos
(lectio difficilior!) appellabat.

83 Tac., Ann. XV, 44, 4: auctor nominis eius, Christus.

84 Belege bieten F. Blal (Anm. 81), S. 466f., und A. von Harnack, Mission
und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten 14, 1924
(= Neudruck 1959), S. 425, 3.

76



dem Jahr 49 n.Chr. spricht: anno eiusdem nono expulsos per Clau-
dium urbe Judaeos Josephus refert®s.

Wir haben fiir das Claudius-Edikt auch ein neutestamentliches
Zeugnis, das die gegebene Deutung bestéatigt. Acta 18, 2 ist von
Aquila und Priscilla die Rede, die wegen der Anordnung des Clau-
dius, daB alle Juden Rom zu verlassen haben, nach Korinth gekom-
men waren. Sie treten sofort zu Paulus in Beziehung, sind also be-
reits Christen® und zeugen mit ihrer Person fiir das Vorhandensein
einer Christengemeinde in Rom zur Zeit des Claudius.

Mit der Ausweisung der Juden war der ersten Christengemeinde
in Rom, die bislang judenchristlich war, ein Ende gesetzt. Eine
neue Gemeinde tritt uns entgegen in dem einige Jahre nach diesem
Ereignis®’ verfafiten Brief des Paulus an die Romer. Obwohl ange-
sichts der hier aufgezeigten Entwicklung die Herkunft der ersten
Christen Roms aus dem synagogalen Bereich unbestreitbar ist,
sind alle Versuche die Adressaten des Romerbriefes, also die «neue»
nach der Ausweisung unter Claudius wieder konstituierte rémische
Christengemeinde als judenchristlich zu bestimmen, nicht iiberzeu-
gend 88,

Was ist inzwischen geschehen? Bei dem Historiker Cassius Dio,
der iiber die Judenaustreibung unter Claudius nicht berichtet, findet

85 Hist. contra Pag. 7, 6, 15 (CSEL 5, 451). Die irrtiimliche Berufung auf
Josephus versucht A. Harnack, Chronologische Berechnung des Tages von
Damaskus, SBA 1912, S. 673-682, zu erkliaren.

86 Gegen Th. Zahn, KNT V1/2, 1921, S. 635f., der aufgrund seiner Auffas-
sung des Claudiusedikts diese Stelle anders deutet, wendet Haenchen,
MeyersK IT11'5, 1968, S. 476, mit Recht ein: «Dal} ein wegen des Konflikts mit
Christen in Rom ausgewiesenes jlidisches Ehepaar ausgerechnet einem christ-
lichen Missionar Arbeit und Wohnung gab, ist doch viel unwahrscheinlicher,
als dafl Paulus bei aus Rom gefliichteten Christen unterkam.»

87 Legt man die von Joach. Jeremias aus den Sabbatjahren errechnete
Chronologie zugrunde (ZN'W 27, 1928, S. 98-103 = Abba, 1965, S. 233-237),
so ist an das Jahr 54 zu denken, also kurze Zeit nach Neros Regierungsantritt.
Andere setzen wesentlich spiter an: Th. Zahn nimmt das Frithjahr 58 an
(Einleitung in das NT3, 1908, S. 310), Ed. Meyer sogar das Fruhjahr 59
(Ursprung und Anfénge des Christentums, ITI, 1923, S. 63).

88 Letztere Ansicht vertreten J. H. Ropes, The Epistle to the Romans and
Jewish Christianity, in: Studies in early Christianity, ed. by Sh. J. Case,
New York, London 1928, S. 353-365, und H. Lietzmann, Zwei Notizen zu
Paulus, SBA 1930, S. 8ff. = KIl. Schriften IT (TU 68), 1958, S. 290ff.

77



sich auf die Regierungszeit des Claudius bezogen die Notiz, dafl den
Juden das Recht entzogen wurde, sich zu versammeln 8°. Hier scheint
ein direkter Widerspruch zu dem von Sueton berichteten Auswei-
sungsedikt vorzuliegen. Verhielte es sich so, dann wéire wegen der
Ubereinstimmung mit Act. 18,2 dem Bericht des Sueton der Vorzug
zu geben®. Man hat an eine Anordnung aus der Anfangszeit der
Regierung des Claudius gedacht !, doch stiinde diese zu der zunéichst,
judenfreundlichen Haltung des Kaisers in Widerspruch?2:. Eine
bessere Deutung ergibt sich, wenn man in dieser Bestimmung die
erste Milderung des Ausweisungsediktes erblickt. Man hat nach der
Wiederzulassung der Juden noch fiir langere Zeit die Synagogenver-
sammlungen verboten, weil man in ihnen den Ausgangspunkt der
Streitigkeiten sah. Damit war auch dem Zusammenschlull der
Christen der Boden entzogen. Man mullite neue Organisationsfor-
men suchen, um dem Verbot des jiidischen collegia nicht zu unter-
liegen. Die Christenheit konnte sich in Rom nur als eine von der
Synagoge voll geléste Gruppe sammeln.

Spatestens mit dem Regierungsantritt Neros werden die juden-
feindlichen MaBlnahmen aufgehoben®. Wir diirfen annehmen, daf
erst jetzt Juden in groferer Zahl nach Rom zuriickkehren. Wie sehr
sie nicht nur an Zahl, sondern auch an Einflul gewinnen, zeigt sich an
der judenfreundlichen Haltung von Neros Frau Poppea?t. Wiahrend

89 Historia Romana 60, 6, 6.

9 Das gewi3 auffillige Schweigen des Josephus iiber den Vorgang reicht
nicht aus, um mit Leon (Anm. 9), S. 27, die Austreibung der Juden tiberhaupt
in Zweifel zu ziehen.

91 Ed. Meyer (Anm. 87) III, S. 462, A. Momigliano (Anm. 78), S. 66-69.

92 Davon zeugen das die Wirren unter Caligula nach dessen Tode abschlie-
Bende kaiserliche Edikt (Jos., Ant. XIX, 5, 2-3) und das durch eine auf
eherne Tafeln aufgezeichnete und im Capitol deponierte Schenkungsurkunde
bestétigte Biindnis mit Herodes Agrippa (Jos., B. Jud. 11, 11, 5; Dio Cass.
60, 8).

93 Leon (Anm. 9), S. 27f.

94 Josephus bezeichnet sie als Gottesfiirchtige (Ant. XX, 8, 11), also als
Halbproselytin und berichtet dariiber, daf er selbst durch Vermittlung eines
judischen Schauspielers Alityrus, der mit Poppea gut bekannt war, die Frei-
lassung judischer Priester erwirkt habe (Vita 3). Auch die Art ihrer Bestat-
tung, die vom romischen Brauch abwich (Tac., Ann. XVI, 6), wird damit in
Zusammenhang gebracht.

78



es fiir die Juden nur um die Neukonstituierung der durch das Juden-
edikt aufgelosten Synagogen ging, entsteht fiir die Christen in Rom
jetzt das schwierigste Problem. Es kehren jene Christen zuriick,
die aus den Synagogengemeinden hervorgegangen waren und treffen
in Rom auf solche, die unabhingig von der Synagoge in Rom ihre
Organisationsform gefunden haben. Angesichts der anfinglichen
Schwierigkeiten fiir Juden in Rom haben hier die Christen aus den
Heiden eine bedeutende Rolle gespielt. Wir diirfen damit rechnen,
daf} unter den in dieser Zeit in Rom eingewanderten Christen sich
nicht wenige befanden, die vom gesetzesfreien Evangelium des
Paulus erfal3t worden waren.

Dieses Bild wird durch einen Blick auf Rom. 16 bestétigt,
was nicht ohne Konsequenzen fiir die Antwort auf die umstrittene
Frage nach der Zugehorigkeit dieses Kapitels zum Romerbrief ist #.
Es besteht zum groBlen Teil aus einer Grullliste®s. Man glaubte
unterscheiden zu konnen zwischen denen, die von Paulus etwas
néiher bezeichnet werden und wohl zu seinem personlichen Bekann-
tenkreis gehort haben® und denen, die nur namentlich erwiahnt
werden®. Auf jeden Fall ergeben sich vielfiltige Beziehungen zu
der Gemeinde, an die sich dieses Schreiben richtet. Von den 25 Na-
men sind nur 6 lateinisch: Aquila, Junias, Ampliatus, Urbanus,
Rufin und Julia®. Die meisten Namen sind griechischen Ursprungs.
Ihre Durchmusterung ldBt einen unmittelbaren Riickschlul3 auf
einen bestimmten Bereich nicht zu. Jedoch konnte man mit Lietz-
mann aus der Beobachtung, dafl die selteneren unter ihnen in ganz

95 Uber die seit dem Aufsatz von D. Schulz, ThStKr 2, 1829, S. 609-612,
gefiihrte Diskussion unterrichten die Lehrbiicher der Einleitung in das Neue
Testament von Feine-Behm-Kiummel13, 1965, S. 227-229 (mit positiver Ent-
scheidung), und Wilh. Michaelis3, 1961, S. 160-162 (mit negativer Entschei-
dung).

96 Die grundlichste Untersuchung bietet K. Erbes, Zeit und Ziel der Griile
Rom. 16, 3-15 und der Mitteilungen 2. Tim. 4, 9-21, ZNW 10, 1909, S. 128-
147, 195-218.

97 Rom. 16, 3—-13.

98 Rom. 16, 14f.

99 Auffallend ist, daB3 zwei Triger von vorwiegend in Rom gebraduchlichen
Namen, Ampliatus und Urbanus, als Mitarbeiter des Paulus erscheinen, der
bislang nur im Osten gewirkt hat. Waren sie Schicksalsgefahrten von Aquila
und Prisca ?

79



verschiedenen Regionen des Orbis romanus bevorzugt begegnen,
folgern, «dafl in Rom eben alles zusammenstromt»19. Beachtens-
wert ist auch die Feststellung, dafl zahlreiche fiir Sklaven und Frei-
gelassene typische Namen vorkommen!®l. Sie sind ihren Herren
nach Rom gefolgt oder haben sich als Freigelassene nach dorthin ge-
wandt. Die einzigen Christen, von deren Ausweisung infolge des
Claudiusediktes wir wissen, Aquila und Prisca, befinden sich, wie die
Grulliste zeigt, wieder in Rom, nachdem sie voriibergehend in
Korinth Aufnahme gefunden haben!%? und danach, wahrscheinlich
bei ihrem Aufenthalt in Ephesus1%, fiir den Apostel ihr Leben ge-
wagt haben1%. Dall man sie nach mehreren Zwischenstationen wie-
der in Rom findet, wird verstéindlich, wenn man an die Milderung
bzw. die Aufhebung des Claudiusediktes denkt. Sie sind nicht die
einzigen Christen jiidischer Herkunft in der Reihe derer, die Paulus
hier griilen 148t. Junias, Andronikus und Herodion werden als
Stammesgenossen bezeichnet, bei Maria zeigt es der Name. Ob je-
mand von ihnen, wie Aquila und Prisca zur édltesten aus Juden-
christen bestehenden Gemeinde in Rom gehort hat, ist ganz unge-
will195. Jene erscheinen hier als Gastgeber oder Vorsteher einer
Hausgemeinde %, Es hat den Anschein, als ob die Gruflliste noch an
zweil Stellen auf solche Hausgemeinden Bezug nimmt1%7. Offenkun-
dig hatten diese fiir die Christen in Rom zur Zeit des Romerbriefs
eine besondere Bedeutung. Wir haben oben gezeigt, dal das nach
der Milderung des Claudiusediktes noch fortbestehende Versamm-
lungsverbot fiir die Synagogengemeinden fiir die Christen eine neue

100 H, Lietzmann, HNT 84, 1933, S. 125. Im groBeren Zusammenhang
wird das Thema behandelt von G. La Piana, Foreign groupes in Rome during
the first centuries of the empire, Harv. Theol. Rev. 20, 1927, S. 183-403.

101 Lietzmann nennt: Ampliatus, Tryphaena, Asynkritos, Phlegon, Philo-
logos.

102 Act. 18, 2. 1. Kor. 16, 19.

103 Act. 18, 26 (2. Tim. 4, 19 geht auf diese Erinnerung zuriick).

104 Man denkt an die Act. 19, 13ff. geschilderte Situation, vielleicht auch
an die von 1. Kor. 15, 32 oder 2. Kor. 1, 8.

105 Erbes (Anm. 96), S. 139f., vermutet dies im Anschlull an G. Volkmar,
Romerbrief, 1875, S. 67, fir Junias und Andronikus; H. W. Schmidt, ThHEK
6, 1962, S. 213, fur Maria.

106 Rom. 16, 5.
107 Roém. 16, 14. 16, 15.

80



Organisationsform notwendig machte. Sie ist mit den Hausgemein-
den gegeben, wie sie die Gemeinden des Ostens, gleichfalls um von
der Synagoge unabhingig zu sein, sich geschaffen haben!%. Wenn
sich in Rom zahlreiche solcher «halblegalen» Hausgemeinden bilde-
ten, war damit das jiidische Element im Leben der Gemeinde ver-
driangt, das vor allem in der zunichst gegebenen Bindung an die
Synagogenversammlung wurzelte. So wird erklérlich, dal dasJuden-
christentum seine dominierende Stellung nicht wieder erlangen
konnte, und der Romerbrief in erster Linie mit Lesern rechnet,
die auf dem Boden des gesetzesfreien Evangeliums stehen. Die wohl
erst nach der endgiiltigen Aufhebung1®® des Claudiusediktes zahl-
reicher zuriickkehrenden Judenchristen fanden demnach eine
«neue» Christengemeinde vor, die nach organisatorischer Struktur
und geistlicher Haltung von der alten, noch im synagogalen Bereich
beheimateten vollig verschieden ist. Sie sind in einer Gemeinde,
der sie einst das Geprige gaben, zu einer Minderheit geworden!19.
Damit ergibt sich die Moglichkeit, den Sitz im Leben fiir den Romer-
brief zu bestimmen: er wurde geschrieben, um der heidenchristlichen
Mehrheit, die priméar angeredet ist, zu helfen, mit den Judenchri-
sten in einer Gemeinde zu leben, er will dem Rangstreit zwischen
Christen heidnischer und jiidischer Herkunft ein Ende setzen.

4.

Daf} die Einordnung der Kapitel 9-11 des Romerbriefs die Probe
auf die historische Auslegung dieses Schreibens darstellt, wurde
schon von Ferdinand Christian Baur erkannt. Die von ihm abge-
lehnte dogmatische Deutung charakterisiert er so: « Der dogmatische

108 1, Kor. 16, 19. Philem. 2 Kol. 4. 15. Aus spéterer Zeit: Pseudoclem. Rec.
X, 71 (GCS 51, 371).

109 Mit dem Regierungsantritt des Nero 54 n.Chr. und damit kurz vor
Abfassung des Briefes.

110 Man koénnte erwigen, ob sie mit den 14, 1-15, 13 angesprochenen
«Schwachen» identisch sind, denn offenbar handelt es sich auch bei diesen
um eine Minderheit, die ihre Lebensweise der Gesamtgemeinde nicht auf-
zwingen kann (vielleicht auch nicht will) und deshalb auf Duldung und Ach-
tung Anspruch hat.

81



Inhalt des Briefs, wie er sich in den ersten 8 Kapiteln darstellt, ist
das Erste ... alles Andere aber, und insbesondere auch das in den drei
folgenden Kapiteln Enthaltene steht in einem ... secundédren Ver-
héltnis zu jenem Haupttheil des Briefes!!l.» Allerdings scheitert die
von Baur selbst gegebene Bestimmung des Romerbriefes als ein an
eine judenchristliche Gemeinde gerichtetes Schreiben gerade an die-
sen Kapiteln, wie von seinen Kritikern bald erkannt wurde!!2. Den
Judenchristen gegeniiber wiare eine Rechtferticung der Heiden-
mission am Platze gewesen, nicht aber ein Rithmen der Vorziige
Israels1® und jene Warnung an die als wildes Pfropfreis verstan-
dene Christenheit aus den Heiden, sich gegeniiber dem sie tragenden
Olbaum Israel nicht selbstsicher zu erheben!!4. Paulus bietet nicht
nur seine schriftgelehrte Beweiskunst auf, sondern beruft sich auf
ein geheimes Offenbarungwort!®, um darzulegen, dall das Volk
Israels eine Stelle im gottlichen Heilsplan hat, die Christenheit sich
ihrer geistlichen Herkunft aus Israel nicht zu schdmen braucht. Es
geht dabei gewill zunidchst um die vorbehaltlose Annahme der
Christen aus den Juden durch die heidenchristliche Mehrheit, der
gegeniiber Paulus seine Autoritdt geltend machen kann 6. Dariiber
hinaus ist es die Stellung Israels iiberhaupt, auch des nichtchristli-
chen Israel, dessen heilsgeschichtliche Zukunft hier beleuchtet
wird 117,

Diese Beurteilung des nichtchristlichen Israel durch Paulus mul3
itberraschen, wenn man bedenkt, daf3 er noch wenige Jahre zuvor
in seinem frithesten Briefe, dem 1. Thessalonicher, in scharfer Ab-

11 Baur (Anm. 2), 1, 8. 350, im Blick auf die Auslegungen von Tholuck, de
Wette und Olshausen.

112 Weizsédcker (Anm. 5), S. 256-258. Grafe (Anm. 7), S. 90.

13 Rom. 9, 4f.

14 Rém. 11, 18.

115 Paulus verwendet das Wort mysterion, das in diesem Sinne (Kundgabe
apokalyptischer Geschehnisse) zuerst in LXX Dan. 2, 28f. 4, 9 gebraucht wird
und macht dadurch deutlich, da8 die Neubestimmung der eschatologischen
Rolle der Judenschaft auf eine Erkenntnis zuriickgeht, die ihm auf inspirati-
vem Wege zuteil wurde. Dal} inspirative Erkenntnis und Reflexion sich nicht
ausschlielen, zeigt die Verwendung des gleichen Wortes in 1. Kor. 15, 51.

116 Diese Forderung kommt besonders in Rém. 15, 7f. zum Ausdruck.

17 Rém. 11, 25-32.

82



grenzung gegen die Behinderung der Missionspredigt durch die
Juden eine bekannte Formel antijiidischer Polemik aufgenommen
hatte118. Hier liegt eine Wandlung seines Denkens vor, wie sie dhn-
lich folgenreich und einschneidend auch in seiner Ischatologie statt-
gehabt hat: von der alles beherrschenden Erwartung der Parusie in
nichster Zukunft im 1.Thessalonicher bis zu dem Gedanken an die
individuelle Vereinigung mit Christus nach dem Tode (2.Kor. 5,
1-10 und Phil. 1, 21-23)11%. Es wire zu erwigen, ob beides mitein-
ander in Zusammenhang steht. Erschien Paulus zunachst die Juden-
verfolgung als gottliches Strafgericht und Signal der nahen Paru-
sie120, go riickt sie im Zeichen geddmpfter Naherwartung und stéarker
individualisierter Eschatologie in einen anderen Zusammenhang.

Das entscheidende Zeugnis fiir die neue Sicht der Judenfrage ist
der Romerbrief. Dal} Israel jetzt positiv gesehen wird, geht gewil3
auch auf eine vertiefte Reflexion des Paulus zuriick, hat seinen
unmittelbaren Anlaf} jedoch in der besonderen Situation in Rom,
in der Lage, in der sich die rémische Christenheit vorfand. So ver-
mag auch hier die Zeitgeschichte einen Schliissel zum Verstdndnis
zu bieten.

Wir haben gezeigt, dal die Judengegnerschaft die Geschichte der
Juden in Rom von Anfang an begleitet hat. Die erste jiidische Ge-
meinde des Abendlandes entstand in einem Ort, der nicht nur zum
Zentrum jiidischen Lebens wurde, sondern auch zum Zentrum des
Antisemitismus. In der 2. Hilfte des 1. Jahrhunderts scheint sich
die Judenfeindschaft in Rom noch gesteigert zu haben. Fir die
Zeit Neros liegen freilich nur wenige unmittelbare Zeugnisse
vor. Der Rhetor Quintillian (34-100) spricht vom Vorhandensein
der judischen superstitio als Beispiel fiir eine Schande, die den Ur-

118 1, Thes. 2, 15.

119 Zu der zuerst von E. Teichmann, Die paulinischen Vorstellungen von
Auferstehung und Gericht, 1896, aufgeworfenen Frage eines Strukturwandels
der Eschatologie des Paulus dullerte sich in unserer Zeit Joach. Jeremias,
Flesh and Blood cannot inherit the Kingdom, NTSt 2, 1955/56, S. 151-159 =
Abba, 1966, S. 298-307; vgl. auch Joh. Leipoldt, Gegenwartsfragen in der
neutestamentlichen Wissenschaft, 1935, S. 106-108.

120 B, Bammel, Judenverfolgung und Naherwartung, ZThK 56, 1959,
S. 294-315.

83



heber iiberlebt 1. Der Begrift der superstitio bildet auch den Titel
einer verlorengegangenen Schrift des Seneca, aus der Augustinus
zitiert122, Er tadelt dort die Sabbatfeier der Juden, durch die sie den
7. Teil ihres Lebens unniitz verbringen. Noch mehr reizt es ihn,
dal} der unter diesem ganz verkommenen Volk iibliche Brauch so
sehr um sich gegriffen hat, dal er in allen Landen verbreitet ist.
Die Besiegten haben so dem Sieger die Gesetze gegegen.Dabei wisse
die grofle Masse der Nichtjuden nicht, was sie tue. In einem seiner
Briefe auBert er sich in dhnlicher Weise iiber den Brauch des Sab-
batlichtes123. Als ein Volk der Zauberer erscheinen die Juden dem
dlteren Plinius1%4,

Noch deutlicher wird das Bild, wenn wir die AuBerungen jener
romischen Schriftsteller betrachten, die in jenen Jahren heran-
wuchsen oder nach Rom kamen. Auch wenn die Zeugnisse selbst
erst aus dem Ende des 1.Jahrhunderts stammen, so diirften sie doch
charakteristisch sein fiir die Haltung, die man im Rom der Zeit
Neros den Juden gegeniiber einnahm. Sie ist gekennzeichnet durch
die Verachtung, mit der man das fremdartige Brauchtum betrach-
tet und die groteske Unkenntnis in allem, was Herkunft, Geschichte
und Lebensweise der Juden angeht. Die Satiriker verspotten die
judischen Frauen, die keine Miihe scheuen, um sich mit Wahrsagen
ein wenig Geld zu verdienen!?®, und die aufdringlichen jiidischen
Bettler126, Zwar ist man bemiiht, die Juden als ein Volk der Handler
hinzustellen?’, doch muB8 man dem Arger iiber jiidische Dichter28
und Sénger!?® Ausdruck geben. Der Sabbat als auffallendstes Kenn-
zeichen judischen Lebens forderte von jeher Verachtung und Spott
heraus!®. Man halt ihn fiir ein Zeichen der Faulheit!3! oder des

121 Tnstit. Or. 3, 7.

122 August., de Civ. VI, 11 (CSEL 39, 298).

123 Seneca, Ep. 95.

124 Plin., Nat. hist. 31, 11.

125 Juv., Sat. VI, 541-544.

126 Mart., Epigr. X, 57, 13. Juv., Sat. IT, 11.

122 Mart., Epigr. 1, 41, 3.

128 Mart., Epigr. XI, 94.

129 Mart., Epigr. VII, 82.

130 Eine Ubersicht findet sich bei P. Lefay, Le Sabbat juif et les poétes la-
tines, Revue d’histoire et littérature religieuse 8, 1903, S. 313-320.

84



Aberglaubens!32. So sieht man den Juden, der sich mit seiner Koch-
kiste (cophina) abmiiht, Speisen fiir den Sabbat warmzuhalten133.
Unausrottbar scheint die Vorstellung, daf die Juden an diesem Tage
fasten 34, Vielleicht handelt es sich hier um die Verwechslung des
wochentlichen Feiertages mit dem schon damals als hochstem Jah-
resfeiertage begangenem Verschnungstag!?s. So laBt sich auch
Juvenals Behauptung erkliren, an diesem Tage gingen in Palistina
sogar die Konige barful3 13¢. Persius schreibt von einem dves Herodis.
Keinem Juden wire es eingefallen, den Geburtstag dieses Konigs
durch ein besonderes Fest auszuzeichnen. Der Zusammenhang lafit
auf das winterliche Tempelweihfest schlieBen??. Neben dem Sabbat
ist die Beschneidung das auffallendste Merkmal der Juden. Vom Be-
schnittenen wird mit dem Unterton der Verachtung geredet!38,
noch mehr aber trifft den Spott den, der die Beschneidung verber-
gen will, weil er sich seiner Herkunft schamt 39,

Die aus der Sicht des Romers abstoenden Brauche machen den
Hang der Juden, fiir ihre Religion zu werben, Proselyten zu machen,
um so verwerflicher. Der auch in der 2. Hélfte des 1.Jahrhunderts
wirkende jiidische Proselytismus wird von Juvenal so charakteri-
siert: wenn der Vater schon als Gottesfiirchtiger den Sabbat halt,
laBt der Sohn sich beschneiden und verachtet die romischen Ge-
setze, um sich den jiidischen zu unterwerfen!4®. An dieser Stelle
wird erstmalig im romischen Bereich auf die dem Griechischen nach-
gebildete Bezeichnung mefuentes fir die Halbproselyten angespielt'4!,
die auch auf Grabinschriften belegt ist142. Auch die Geistigkeit der

131 Juv., Sat. XIV, 105; friher Seneca (Anm. 122).

132 Pers., Sat. V, 184.

133 Juv., Sat. I11, 14; VI, 521.

134 Mart., Epigr. IV, 4, 7. Sueton, Octav. 76.

135 I, Askowith (Anm. 28), S. 87.

136 Juv., Sat. VI, 159,

137 Pers., Sat. V, 179-184.

138 Pers., Sat. V, 184. Mart., Epigr. VII, 30, 5. XI, 94. Petr., Satiricon 102.

139 Mart., Epigr. VII, 82.

140 Juv., Sat. XIV, 96-102.

141 J. Bernays, Die Gottesfiirchtigen bei Juvenal, in: Commentationes
philologicae in honorem Theodori Mommseni, 1877, S. 563-596.

142 Frey Nr. 5, 285, 524, 529, 642,

85



jidischen Gottesvorstellung, sonst noch am ehesten respektiert 143,
verfillt hier dem Spott. Sie erscheint als Anbetung des Himmels und
der Wolken!#*. Hier mag die jiidische Umschreibung des Gottes-
namens mit dem Himmel eingewirkt haben.

Das Bild einer kenntnislosen, vom Vorurteil bestimmten Juden-
feindschaft wird abgerundet, wenn wir die grotesken Vorstellungen
betrachten, die man sich von der Herkunft der Juden macht. Taci-
tus, der sich im Abschnitt iiber die Juden#® starker als sonst auf
fremde und widerspriichliche Uberlieferungen beruft4¢, i3t den
Ursprung des Volkes ganz und gar im Dunkeln 47, Schon hier ist der
polemische Zweck erkennbar: der obskure Ursprung gilt ihm als
Hinweis auf die niedrige Wesensart 4. Daf} Tacitus weithin der Topik
der antiken, vor allem in Alexandrien ausgebildeten Judenpolemik
folgt, wird spitestens an der Stelle deutlich, wo er die Juden, um
der ihnen anhaftenden Unreinheit willen aus Agypten vertrieben
worden sein 1a0t14%. Diese offenbar auf tendenzidser Verzerrung der
Auszugsgeschichte beruhende Vorstellung scheint zuerst bei dem
Agypter Manetho!® zu begegnen und wurde von anderen Juden-
gegnern wie Chairemon !, Lysimachos®? und Apion!'*® aufgenom-
men, deren Polemik wir simtlich aus der Verteidigungsschrift des
Josephus gegen den Letztgenannten kennen. Sie ist auch in die
Werke anderer antiker Geschichtsschreiber eingegangen!®*. An die

143 Varro bei August., de Civ. IV, 31, 2 (CSEL 40, 1, 205), Tac., Hist. V, 5.

144 Juv., Sat. XIV, 97: nihil praeter nubes et coeli numen adorant Petr.,
Frg. 37, 2 (ed. Buecheler). Noch der Codex Theodosianus 16, 8, 19 nennt die
Juden coelicoli.

145 Tac., Hist. V, 2-9.

146 Jsid. Levy, Tacite et I’origine du peuple juif, Latomus 1, 1946, S. 321-
340.

147 Tac., Hist. V, 2 nennt Kreta, Assyrien, Athiopien.

148 QOrig., contra Cels. 11, 4, 33-35.

149 Hist. V 3.

150 Jos., contra Ap. I, 26.

151 Jos., contra Ap. I, 32.

152 Jos., contra Ap. I, 34.

153 Jos., contra Ap. I1, 2.

154 Diodorus Siculus, Bibl. hist. XI, Frg. 28. Just., Epit. 36, 2 (Pomp.
Trogus).

155 Plut., Sympos. 4, 5, 2.

86



Stelle des Berichtes iiber die Wiistenwanderung tritt bei Tacitus
die boswillige Eselslegende: auf der Wiistenwanderung habe eine
Herde wilder Esel den Verdurstenden den Weg gewiesen. Dies sei
der Grund fiir die bei den Juden geiibte kultische Verehrung des
Esels, womit wiederum ein Topos antiker Judenpolemik aufge-
nommen ist, die den Juden die Verehrung des Esels1%, ja die Anbe-
tung eines HEselskopfs im Tempel!%® nachsagt. Als Ansatzpunkt
wird der hebriische Gottesname anzunehmen sein!’. Dall die
Rettung am 7.Tage geschah, sei der Anla@} fiir die jiidische Sabbat-
feier, behauptet Tacitus!®® wir vor ihm die alexandrinischen Juden-
polemiken 1%, stellt aber als weiteren Grund die von den rémischen
Judenfeinden betonte Faulheit!%® der Juden daneben. Die auffallige
Enthaltung vom Schweinefleisch, die den Juden schon immer den
Spott der Umwelt einbrachte!®, wird auf die Schweinepest zuriick-
gefithrt, um deretwillen sie aus Agypten ausgetrieben wurden 62,
Die bei den Satirikern mitschwingende, aber noch nicht deutlich
ausgesprochene Deutung der Beschneidung als Zeichen sexueller
Liisternheit tritt bei Tacitus ungeschminkt hervori®. Man hat
Tacitus gelegentlich mit dem Hinweis entlastet, dall er alte Argu-
mente der Judenpolemik aus seinen Quellen iibernommen habe, ohne
sie nachzupriifen%. Dem ist mit Recht entgegengehalten worden,
dafl Tacitus die Antipathien des eigenen Volkes, der eigenen Zeit,
der eigenen Gesellschaftsklasse gegen die Juden teilt1%5. Der alles

156 Jos., contra Ap. II, 7-8. DaB der gleiche Vorwurf auch gegen die Chri-
sten erhoben wurde, zeigen Tert., Apologet. 16, 2 und Minucius Felix, Oct.
28, 7.

157 A, Jacoby, Der angebliche Eselskult der Juden und Christen, ARW 25,
1927, S. 265-282. E. Bickermann, Ritualmord und Eselskult, MGWJ 71,
1927, S. 255-264.

158 Hist. V, 3, 2.

159 Jos., contra Ap. IT, 2.

160 Seneca bei August., de Civ. VI, 11 (CSEL 39, 298).

161 Plut., Sympos. 4, 5, 2. Jos., contra Ap. I1, 13. Petr., Frg. 37, 2.

162 Tac., Hist. V, 4, 3.

163 Hist. V, 5.

164 A, Hild, Les Juifs & Rome devant I'opinion et dans la littérature, REJ
11, 1881, S. 174-186.

165 C. Thiaucevert, Ce que Tacit dit des Juifs au commencement du livre V
des Histoires, REJ 19, 1889, S. 57-74.

87



zusammenfassende Vorwurf ist der des adversus omnes alios hostile
odium%. Seine Anziehungskraft war so wirksam und seine Ver-
breitung war so gro1%7, dal auch Paulus sich ihm zundchst nicht
zu entziehen vermochte. Kine eigenartige Konstellation, wenn man
bedenkt, dafl kurze Zeit spiter gegen die Christen ein fast gleich-
lautender Vorwurf erhoben wurde168,

Die hier dargebotenen Zeugnisse haben deutlich gemacht, dal
zur Zeit Neros und dariiber hinaus eine starke judenfeindliche Stro-
mung in Rom wirksam war. Wir diirfen die erstmalig im Rémerbrief
begegnenden positiven Aussagen iiber das ganze Israel auf diesem
Hintergrund verstehen. Gegeniiber der Christengemeinde Roms, die
in einer Umgebung lebte, die von Ablehnung und Verachtung alles
Jiidischen bestimmt war, bekennt er sich zum Volke seiner Her-
kunft und entwirft eine Geschichtstheologie, die diesem einen wich-
tigen Platz in der Endgeschichte zuweist. Diese Ausfiihrungen
haben nicht allein das Ziel, vor den Heidenchristen den Rang der
Christen aus den Juden zu erh6hen und ihrer Geringschétzung wegen
ihrer Herkunft zu wehren. Sie wurden auch geschrieben im Blick
auf die Judenschaft, die sich in {iberwiegender Mehrheit der christ-
lichen Mission gegeniiber verschlossen hatte. Gerade angesichts der
Situation in Rom widersteht Paulus der Versuchung, dem Hang zur
Judenfeindschaft in dieser Stadt nachzugeben und das Christentum
zu einer antijiidischen Bewegung zu machen. Missionarische Er-
folge, die so vielleicht erreichbar gewesen wiren, wiegen nicht auf,
was man dabei preisgegeben hétte: die Botschaft von der Univer-
salitdt des gottlichen Heilswillens, der auch und gerade denen gilt,
die sich ihm entschiedensten verschlossen haben, deren Ablehnung
am unverstindlichsten erscheint.

166 Tac., Hist. V, 1.

167 Jos., contra Ap. I1, 14.

168 Die Ubertragung behandelt E. Zeller, Das odium generis humani der
Christen, ZwTh 34, 1891, S. 356-362.

88



	Die jüdische Gemeinschaft im antiken Rom und die Anfänge des römischen Christentums : Bemerkungen zu Anlass und Zweck des Römerbriefs

