
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Die jüdische Gemeinschaft im antiken Rom und die Anfänge des
römischen Christentums : Bemerkungen zu Anlass und Zweck des
Römerbriefs

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JÜDISCHE GEMEINSCHAFT IM
ANTIKEN ROM UND DIE ANFÄNGE DES

RÖMISCHEN CHRISTENTUMS

Bemerkungen zu Anlaß und Zweck des Römerbriefs

Von Wolfgang Wiefel, Halle/Saale

Prof. D. Gerhard Delling zum 65. Geburtstag

Die Frage nach dem Verhältnis der ältesten Christengemeinde
in Rom zur jüdischen Gemeinschaft in dieser Stadt ist seit Ferdinand

Christian Baur immer wieder erörtert worden. Für den
Begründer der Tübinger Schule erwuchs sie auch der Bemühung um
eine historische Einordnung des bislang fast ausschließlich unter
dogmatischen Gesichtspunkten behandelten Römerbriefs des Paulus.

In der Geschichte der Auslegung war es ein entscheidender
Fortschritt, daß Baur die Frage nach dem Empfängerkreis des Schreibens

in den Vordergrund stellte und damit die römische Gemeindesituation

zum Ausgangspunkt seiner Erklärung machte. Er hat
seine Position allmählich entfaltet. Von Anfang an glaubte er in den

Empfängern Judenchristen zu erkennen, die aus der römischen
Judengemeinde hervorgegangen waren1. Der dort herrschenden

1 Über Zweck und Veranlassung des Römerbriefes, Tübinger Theologische
Zeitschrift 1836, Heft 3, S. 59-178.

65



Tendenz zum jüdischen Partikularismus gegenüber sieht er die Position

des Paulus bestimmt durch die Emanzipation vom Judentum,
die Aufhebung des Partikularismus und die Ausrichtung auf einen
alle Völker ohne Unterschied umfassenden Universalismus2. Von da
aus versucht er eine einheitliche Deutung der Gedankenführung des

Briefes3. Schließlich ordnet er die Gemeinde in einen größeren
geschichtlichen Zusammenhang ein, indem er sie als das Ergebnis
«des vielfachen Verkehrs, in welchem sich die längst in Rom sehr
zahlreichen Juden mit Judäa und Jerusalem» standen, betrachtete4.
Baurs These, die römische Gemeinde zur Zeit des Römerbriefs sei

rein judenchristlich gewesen, fand in seiner eigenen Schule5 und
darüber hinaus6 vielfachen Widerspruch und wurde in der Folgezeit

erheblich modifiziert7. Seitdem liegt offen zutage, daß das

Problem der Herkunft der im Römerbrief angeredeten Christen und
darüber hinaus die Frage der Anfänge des Christentums in Rom
nicht ohne Berücksichtigung der römischen Judenschaft zu klären
sind. Dennoch wird in den meisten Erörterungen die Geschichte der
jüdischen Gemeinschaft in Rom nur sehr unzulänglich behandelt.
Das gilt auch für die in den letzten Jahren zahlreich erschienenen
Arbeiten zu diesem Thema8. Der hier vorgelegte Versuch soll die

2 Paulus (1845) 18672, 1, S. 344.
3 Über Zweck und Gedankengang des Römerbriefes, ThJb 16, 1857, S.

66-108, 184-209.
4 Kirchengeschichte der drei ersten Jahrhunderte, 1862 Neudruck

1969), S. 62f.
5 C. von Weizsäcker, Über die älteste römische Christengemeinde, Jb. f. dt.

Theologie 21, 1876, S. 248-310. O. Pfleiderer, Das Urchristentum, 1887,
S. 117 f.

6 F. Godet, Commentai1 zum Brief an die Römer, 1, 1881, S. 46-49.
7 Ed. Gräfe, Veranlassung und Zweck des Römerbriefes, 1881.
8 H. Preisker, Das historische Problem des Römerbriefs, WZ Jena 1952/53,

S. 25-30. G. Harder, Der konkrete Anlaß des Römerbriefs, ThViat 6, 1954-
1958, S. 13-24. K. H. Schelkle, Römische Kirche im Römerbrief, ZkTh 81,
1959, S. 393-404 Wort und Schrift, 1966, S. 273-281). K. H. Rengstorf,
Paulus und die älteste römische Christenheit, StudEv II (TU 87), 1964, S.450
bis 464. H. W. Bartsch, Die historische Situation des Römerbriefs, StudEv IV,
(TU 102, 1968, S. 281-291. Nicht zugänglich war mir: E.A. Judge und G. R.
Thomas, The origine of the Church at Rome, Reformed Theological Review
(Hawthorn/Austral.) 25, 1966, S. 81-94.

66



Fruchtbarkeit zeitgeschichtlicher Untersuchungen für ein sachgerechtes

Verständnis dieser neutestamentlichen Schrift aufweisen
und zugleich den historischen Hintergrund erhellen, von dem aus die
Reflexionen des Paulus zur Judenfrage zu verstehen sind.

1.

Gemessen an der langen Geschichte der Diaspora des Ostens ist
die jüdische Gemeinschaft in Rom verhältnismäßig jung9. Ihre erste

Erwähnung bezieht sich auf das Jahr 139 v.Chr. Wie Valerius
Maximus10 berichtet, werden die Juden durch den Prätor Hispalus

Cn. Cornelius Hispanus11) aus Rom ausgewiesen. Die Begründung

lautet: Sabazi Iovis cultu Romanos inficere mores conati
erant12. Man wird aus dieser Notiz schwerlich schließen dürfen, daß
das Judentum in der synkretistischen Gestalt des Sabazioskultes
nach Rom gekommen ist13, vielmehr erscheint die Judenschaft in
Rom schon am Anfang ihrer Geschichte von Mißverständnissen
umgeben. Die Verwechslung mit den Anhängern des
hellenistischorientalischen Sabazioskultes mochte daher rühren, daß man die

Gottesbezeichnung Sabaoth, die griechische Form von Zebaoth,
gehört hatte14 oder mit dem Sabbat, der auffälligsten religiösen Sitte
der Juden in Beziehung stehen15. Bedeutsam ist, daß mit den Juden
zusammen die chaldaei, die asiatischen Astrologen, vertrieben wurden.

Die Aktion richtet sich demnach gegen die aus dem Orient
stammenden Religionsbräuche schlechthin, so daß von einem spezi-

9 Zu ihren. Anfängen vgl. A. Berliner, Geschichte der Juden in Rom, 1893,
S. 1-29. H. Vogelstein und P. Rieger, Geschichte der Juden in Rom, 1, 1895,
S. 1-21. H. J. Leon, The Jews of ancient Rome, Philadelphia 1960, S. 2-21.

10 Factorum et dictorum memorabilium I, 3, 3.
11 Diese Gleichsetzung bei Leon (Anm. 9), S. 2f. (Anm. 3).
12 Zu dieser Stelle F. Cumont, A propos de Sabazios et du Judaisme, Musée

Belge 14, 1910, S. 55-60.
13 Diese Ansicht vertritt G. Haufe in : Leipoldt-Grundmann, Umwelt des

Urchristentums I, 1965, S. 116.
14 A. Bertholet, Die Stellung der Israeliten und der Juden zu den Fremden,

1896, S. 238.
15 Nach vielen Vorgängern entschied sich zuletzt M. P. Nilsson, Geschichte

der griechischen Religion, II2, 1961, S. 662f., für diese Deutung.

67



fischen Antisemitismus nicht gesprochen werden kann. Wir dürfen
sie im Zusammenhang mit der gesteigerten Empfindlichkeit der
römischen Oberschicht gegen alles Fremde sehen, die für die Zeit
der Scipionen und des älteren Cato charakteristisch ist.

Ein knappes Jahrhundert später, zur Zeit Ciceros, stellen die
Juden einen zahlenmäßig beträchtlichen Anteil der römischen
Bevölkerung. Ihre Zahl hatte sich noch einmal erheblich vermehrt, als

Pompeius bei seinem Eingreifen in den Streit der Brüder Aristobul
und Hyrkan eine größere Zahl gefangener Juden nach Rom brachte16,

von denen sich ein erheblicher Teil als Freigelassene am linken
Tiberufer ansiedelten17. Als Gruppe, die wegen ihrer Sonderbräuche
und wegen ihres Zusammenhalts auffiel, spielte sie in den innenpolitischen

Auseinandersetzungen der ausgehenden Republik eine nicht
unbedeutende Rolle. Cicero muß seinen Mandanten, den abgesetzten
Proprätor der Provinz Asia Elaccus gegen den Vorwurf verteidigen,
er habe sich bei der Behandlung der Geldspenden asiatischer Juden
für den Tempel in Jerusalem Vergehen zu schulden kommen
lassen18. Die Verbindung der Diasporajuden mit ihrem religiösen
Zentrum Jerusalem stellte von jeher ein politisches Problem dar. Cicero
kann auf einen alten, zuletzt 63 v.Chr. erneuerten Senatsbeschluß
verweisen, der die Geldausfuhr untersagte, die Anklage hingegen
auf die durch das Vorgehen des Elaccus verletzte Tolerierung der

religiösen Kulte in den Provinzen. Am aufschlußreichsten sind
Ciceros Ausführungen da, wo er zum Gegenangriff übergeht. Er
möchte am liebsten leise sprechen, damit ihn nur die Richter hören,
nicht aber die zahlreich anwesenden Juden, die das Verfahren am
öffentlichen Ort nutzen, um die Verhandlung zu beeinflussen. So

wirft er der Gegenpartei vor, sie spiele mit der jüdischen Gruppe
innerhalb der Volksversammlung zusammen und halte deren Wol-
wollen für wichtiger als das Staatsinteresse. Hier treffen wir bereits

16 Jos., Ant.XIV, 4, 5. B. Jud. I, 7, 7. Den geschichtlichen Zusammenhang
beleuchtet E. Bammel, Pompeius und römisch-jüdisches Bündnis, ZDPV 75,

1959, S. 76-82.
17 Philo, Leg. ad. Gaium 23.
18 Pro Flacco 67-69. Eine nähere Untersuchung bietet A. Bergmann,

Einleitung zu Ciceros Rede für L. Valerius Flaccus (Programm Schneeberg),
1893.

68



auf eine eindeutig antisemitische Polemik. Sie wird auch kenntlich
an den Namen, mit denen er die Judenschaft belegt: manus, turba,
corona; sie hängen einer superstitio barbara an; die Verehrung ihrer
sacra ist mit dem Glanz des römischen Namens und der Sitte der
Ahnen unvereinbar.

Der politische Aspekt dieses Antisemitismus ist unverkennbar.
Schwerlich sollen mit solchen Ausführungen die Juden selbst
beeindruckt werden, vielmehr will Cicero die Partei der Populären ob
solcher Bundesgenossenschaft öffentlich brandmarken. Daß sich die
Juden aufgrund ihrer sozialen und rechtlichen Situation eher zu ihr
als zur Senatspartei hingezogen fühlen, zeigt ihre Trauer beim Tode
Casars, dem sie nicht nur Trauergottesdienste nach eigenem Ritus
Avidmeten, sondern mehrere Nächte lang eine Grabeswache stellten19.
Sie mochten dazu besonderen Grund haben angesichts der mehrfachen

Gunsterweise Cäsars gegenüber den Juden, von denen Jose-

phus berichtet20, und der in seiner Regierungszeit erfolgten
Anerkennung der Synagogengemeinden als von alters her in Rom
bestehenden collegia, die nicht unter das vom Senat erlassene Verbot
fallen21.

Wir haben Cicero ausführlich zu Worte kommen lassen, obwohl
er in das Jahrhundert \ror Christi Geburt gehört, weil seine Einstellung

repräsentativ ist für das traditionsbewußte Römertum auch
der Folgezeit. Die Restauration unter Augustus hat trotz gewandelter

innerer Verhältnisse diesem Geist Auftrieb gegeben. Die jüdische

Gemeinschaft hat an Zahl eher noch zugenommen22. Zwar
konnten sich die Juden auch später auf die wohlwollende Duldung
durch Augustus berufen23; ihre Religion erscheint den Römern als

superstitio barbara wie die anderen aus dem Orient eingeschleppten
Kulte, die ihnen nur Gegenstand spottender Verachtung sein konnten.

Typisch für diese Stimmung ist Horaz, der gefeierte Dichter der
augusteischen Periode. Er schildert die Juden als eine Sekte, derem

19 Sueton, Caes. 84.
20 Jos., Ant. XIV, 10, 8-12.
21 Sueton, Caes. 42. Jos., Ant. XIV, 10, 8.
22 Nach Jos., Ant. XVII, 4, 1 geben über 8000 römische Juden der nach

dem Tode des Herodes in Rom eintreffenden Gesandtschaft das Geleit.
23 Philo, Leg. ad Gaium 22, Jos., Ant. XVI, 6, 2.

69



zähen Bekehrungseifer man sich kaum erwehren kann24. Die
auffallendsten Sitten, der (als Neumond mißverstandene25) Sabbat
und die Beschneidung, sind so bekannt, daß sich römische
Lebemänner ironischerweise untereinander ihrer Einhaltung verdächtigen26.

Das berühmte credat Judaeus ApeMes meint vom Kontext
aus nichts anderes, als daß die Juden dem unwahrscheinlichsten
Aberglauben huldigen27. Die mit diesen Zeugnissen charakterisierte
soziale und psychologische Situation wirkt sich auch in der rechtlichen

Stellung der Juden aus, die zwischen periodischer Tolerierung
und zeitweiliger Bekämpfung schwankte28.

Von diesem Hintergrund aus müssen wir die Judenaustreibung
unter Tiberius im Jahre 19 n.Chr. sehen29. Sie trifft die Juden
zusammen mit den Anhängern der ägyptischen sacra, also des
Isiskultes. Die Zahl der Betroffenen muß beträchtlich gewesen sein.
4000 waffenfähige junge Männer werden nach Sardinien zur Räuber-
bekämpfung geschickt in Erwartung, daß ein großer Teil von ihnen
dort zugrunde geht. Dieser Vorgang ist auch wegen seines Anlasses
interessant: eine Senatorengattin Fulvia war in der Vorliebe für das

Judentum einem Betrüger zum Opfer gefallen, der ihr Geldspenden
für den Tempel in Jerusalem entlockte, die niemals dorthin
gelangten30. Die historische Glaubwürdigkeit der Episode ist
umstritten31. Sie verdeutlicht jedoch die Sympathie der Damen der
Oberschicht für die fremdartige Religion, eine Erscheinung, die
etwa gleichzeitig Ovid im Auge hat, wenn er den jüdischen Sabbat
für Damenbekanntschaften empfiehlt32.

24 Horat., Serm. I, 4, 143.
25 I. M. Stowasser und D. Graubart, Tricesima sabbata, Zeitschr. f. d.

österr. Gymnas. 40, 1889, S. 289-295.
26 Horat., Serm. I, 9, 67-72.
27 Horat., Serm. I, 5, 100.
28 Dora Askowith, The Toleration and Persecution of the Jews in the

Roman Empire, New York 1915. S. L. Guterman, Religious Toleration and
Persecution in Ancient Rome, London 1951.

29 Tac., Ann. II, 85. Sueton, Tib. 36.
30 Jos., Ant. XVIII, 3, 5.
31 Besonders kritisch äußert sich Horst R. Moehring, The Persecution of

the Jews and the Adherents of the Isis Cult at Rome AD 19. NovTest 3,
1959, S. 293-304.

32 Ovid., Ars am. I, 76.

70



Die Verfolgung des Jahres 19 n.Chr. mag die jüdische Gemeinschaft

in Rom stark getroffen haben, zerstören konnte sie sie nicht.
Günstig dürften sich auch die zeitweise engen Beziehungen ausgewirkt

haben, die die Angehörigen der herodianischen Familie mit
dem kaiserlichen Hause pflegten33. Trotz des Schwankens der amtlichen

Judenpolitik unter Tiberius34, Caligula35 und zunächst auch
unter Claudius36 konnte sich die Judenschaft in Rom einigermaßen
ungehindert entfalten. Damit sind wir in die zeitliche Nähe des

Anfangs des Christentums in Rom gelangt. Wie zuvor bei der Ausbreitung

des Judentums war Rom die erste Stadt des westlichen
Mittelmeerraumes, in der die neue Religion Fuß fassen konnte. Da die
urchristliche Mission in der Regel in der Synagoge einsetzte37, war
mit dem Vorhandensein einer größeren jüdischen Gemeinschaft in
Rom der Ausgangspunkt für die Entstehung einer christlichen
Gemeinde gegeben.

2.

Daß das Christentum in Rom schnell Boden gewann, hängt mit
der organisatorischen und rechtlichen Eigenart der römischen Juden-
schaft zusammen, die zwar schon früh in den Gesichtskreis der
Forschung getreten ist38, aber erst durch die umfängliche Erschließung
und Sammlung der jüdischen Inschriften in den letzten Jahrzehnten39

besser überschaubar wird.
Da grundsätzlich bereits ein Kreis von 10 kultfähigen Männern,

ein Minjan, zur Gründung einer Gemeinde ausreicht40, entstehen in

33 Jos., Ant. XVIII, 6, 6.
34 Philo, Leg. ad Gaium 24.
33 Jos., Ant. XVIII, 8, 2-8.
36 Jos., Ant. XIX, 5, 3.
37 Act. 13, 42ff., 14, 1-6. 17, 1-5. 18, 4. 19, 8f. Die in der Schilderung des

Lukas etwas schematisierte Abfolge dürfte dennoch die frühchristliche
Missionspraxis im Prinzip richtig wiedergeben.

38 E. Schürer, Die Gemeindeverfassung in Rom nach den Inschriften
dargestellt, 1879.

39 Das von J. B. Frey herausgegebene Corpus Inscriptionum Judaicarum
bietet in Vol. I (Città del Vaticano 1936), Nr. 1-532, die römischen Inschriften.

40 Meg. III, 3 Tos. Meg. IV, 14.

71



der großen Stadt Rom zahlreiche Synagogen41. Sie führen offenbar
eigene Namen, von denen einige dank der Inschriften uns erhalten
geblieben sind. Es begegnet die Synagoge der Augustesier42, die
wohl aus kaiserlichen Freigelassenen bestand oder von ihnen
gegründet wurde. Eine andere nennt sich nach Agrippa43, dem Freund
von Herodes und Feldherrn des Augustus, eine weitere nach Volum-
nius44, dem Prokurator der Provinz Syrien zur Zeit Herodes des

Großen45. Daneben gab es wahrscheinlich auch noch eine Synagoge
der Herodianer46. Diese Namen weisen sämtlich in das 1.Jahr¬
hundert n.Chr. zurück. In den genannten Fällen scheint es den
Juden gelungen zu sein, einflußreiche Männer als Protektoren der
Gemeinde zu gewinnen. Andere nennen sich nach den Stadtteilen,
in denen ihre Anhänger leben, so die von Sibura47, die kampesi-
nische48 und auch die kalkarensische49, bei der nicht an die
Berufsbezeichnung der Kalkbrenner zu denken ist, sondern an einen nach
dieser Zunft genannten Stadtteil. Noch interessanter sind die
Bezeichnungen Synagoge der Hebräer50 und der Vernaculi51. Sie
reichen in eine Zeit zurück, in der sich die alteingesessenen, griechisch
sprechenden Juden (vernaculi) und die zugewanderten, zunächst
noch aramäisch sprechenden gegenüberstanden. Hier wird der
Zusammenhang zwischen Einwanderung und Organisation der
Synagogen sichtbar. Für größere Einwanderergruppen lag es nahe, sich
zunächst in eigenen Synagogen zusammenzuschließen. So finden

41 Auf unseren Inschriften wird als Synagoge in der Regel die Kultgemeinde

bezeichnet. Für das Kultgebäude wird die nur auf außerrömischen
Inschriften belegbare Benennung Bethaus (Frey Nr. 682, 683, 684) gegolten
haben.

« Frey Nr. 284, 301, 338, 368, 416, 496.
43 Frey Nr. 365, 425, 503.
44 Frey Nr. 343, 502,517.
43 Jos., Ant. XVIII, 9, 1, B. Jud. I, 27, 2.
46 Frey Nr. 173. Der Name ist nur bruchstückhaft zu lesen. Bedenken

gegen eine Synagoge der Herodianer äußert H. J.Leon, The Synagogue of the
Herodians, JAOS 49, 1929, S. 318-322.

« Frey Nr. 18, 22, 37 146
48 Frey Nr. 88, 319, 483 523
48 Frey Nr. 304, 316, 384, 433, 504.
3» Frey Nr. 291, 317, 510, 535.
si Frey Nr. 318, 383, 398, 494.

72



sich unter den Namen der römischen Synagogen solche, die auf einen
Ort außerhalb Roms hinweisen. Juden, die von dort stammten, trafen

sich in den Gemeinden von Elaia52, Tripolis53, Skina54, Area
Libanon55. Wahrscheinlich ist die sprachliche Assimilation schnell

vor sich gegangen. Die Inschriften sind in der Regel griechisch,
selten und in später Zeit auch lateinisch; hebräisch kommt nur in
religiösen Formeln vor56. In den Judengemeinden Roms wird also

griechisch gesprochen, jene Sprache, in der auch der Römerbrief
verfaßt ist.

Im Unterschied zu der hier in Erscheinung tretenen vielfältigen
Gliederung bietet sich uns die innere Struktur der Gemeinden nahezu

einheitlich dar. Die häufig wiederkehrenden Bezeichnungen der
Institutionen und Ämter lassen einen im wesentlichen gleichen
Aufbau erkennen. An der Spitze jeder Gemeinde steht die Versammlung

der Ältesten, die gerousia. So erscheint auf den römischen
Inschriften häufig der Titel des Gerousiarchen57, den wir als Vorsteher
der Gemeinde ansehen können. Daß es sich dabei um ein den
Einzelgemeinden zugeordnetes Amt handelt, geht aus deren gelegentlicher
Nennung hervor58. Während der Titel presbyteros von einer
Ausnahme abgesehen59 fehlt, taucht um so öfter der des Archonten auf,
die auf den römischen Inschriften am häufigsten begegnende
Amtsbezeichnung60. Wir haben es hier mit den Mitgliedern des die
Gemeinde leitenden Gremiums zu tun. Umstritten ist, ob mit Archonten

alle seine Mitglieder bezeichnet werden61 oder nur die des

geschäftsführenden Ausschusses62. Auf jeden Fall handelt es sich auch
52 Frey Nr. 281, 509.
53 Frey Nr. 390, 408.
54 Frey Nr. 7.
55 Frey Nr. 501.
56 H. J. Leon, The language of the greek inscriptions of the Jewish

Catacombs of Rome, Transactions and Proceedings of the American Philological
Association 58, 1927, S. 210-233.

57 Frey Nr. 9, 95, 106, 119, 147, 189 301, 353, 368, 405, 435,511.
58 Frey Nr. 301 (Augustesier), 425 (Agrippenser), 504 (Kalkarenser).
38 Frey Nr. 378.
80 Frey Nr. 4, 85, 88, 95, 120, 140, 277, 289, 304, 343, 380, 384, 390, 394,

503, 505, 538.
61 Dieser Ansicht ist Frey (Anm. 39), S. LXXXVII.
62 Dafür sprachen sich B. Schürer (Anm. 38), S. 22, lind D. Askowith (Anm.

28), S. 63, aus.

73



hier um ein Amt der Einzelgemeinde63. Daß wir dabei an ein Wahlamt

zu denken haben, ergibt sich aus den mehrfach begegnenden
Hinweisen auf eine zweimalige Tätigkeit als Archont64, während in
einem Falle die dreimalige Wahrnehmung des Archontenamtes -
offenbar eine seltene Ausnahme - vermerkt wird65. Schließlich wird
auf einer Inschrift auch ein lebensländlicher Archont genannt66.
Daß die Bezeichnung grammateus67 nicht einen Schriftgelehrten
meint, sondern den Träger eines Gemeindeamtes, wohl den Sekretär
der Gemeinde, geht aus der in einigen Fällen vorkommenden Erwähnung

der Kommunität hervor68. Wie bei anderen collegia gibt es

Patrone, die zum Teil mit Benennung der Gemeinde als Vater69
bzw. Mutter70 der Synagoge erscheinen. Daß auch Familien priesterlicher

Abkunft (wohl erst nach 70 n.Chr.) nach Rom gekommen
sind, wird durch Inschriften bezeugt71. Unmittelbar auf die gottes-
dienstliche Versammlung ist das Amt des archisynagogos bezogen72,
während die Funktion des Synagogendieners als zu gering galt, daß

man sie auf Inschriften festhielt73.
So begegnet uns die römische Judenschaft als vielfach

gegliederte Gemeinschaft mit zahlreichen Funktionen und
Ehrenämtern, die für mannigfache soziale und religiöse Aufgaben Sorge zu
tragen hatten. Von einem findet sich jedoch keine Spur: es gibt
keine über die Einzelsynagoge hinausgehende organisatorische
Spitze wie in Alexandrien, wo ein Ethnarch74 zusammen mit einem
Judenrat die Juden gegenüber der Behörde vertrat75. Hier liegt ein

63 Frey Nr. 316 (Kalkarenser), 354 (dsgl.).
«4 Frey Nr. 289, 316, 335, 354, 391.
65 Frey Nr. 494.
66 Frey Nr. 503.
67 Frey Nr. 7, 18, 24, 36, 67, 99, 102. 122, 125, 142, 148, 149, 180, 221, 284,

351,433, 456.
68 Frey Nr. 67 (Siburenser), 318 (Vernaculi).
69 Frey Nr. 319, 494.
70 Frey Nr. 166 192 496, 523.
71 Frey Nr. 343, 346, 375.
72 Frey Nr. 265, 287 336, 504.
73 Der einzige Fall scheint in Frey Nr. 172 vorzuliegen.
74 Strabo bei Jos., Ant. XIV, 7, 2.
75 Ep. Arist. 309f. Philo, in Flacc. 10.

74



wesentlicher, auch für die Anfänge der christlichen Gemeinden
bedeutsamer Unterschied zwischen der Judenschaft in Rom und der in
Alexandrien vor76.

Mit der soeben beschriebenen lockeren Struktur war eine wesentliche

Voraussetzung für das frühzeitige Eindringen des Christentums

in Rom gegeben. Die Vielzahl der Gemeinden, die demokratische

GemeindeVerfassung und das Fehlen einer zentralen jüdischen
Oberbehörde machten es den Boten der neuen Lehre leicht, in den

Synagogengemeinden zu reden und Anhänger zu gewinnen. In den
autonomen Gemeinden konnte ihnen erst dann das Heimatrecht
entzogen werden, wenn der Vorstand einen Ausschluß als notwendig
und durchsetzbar erachtete77. Da aber in der Hauptstadt kein
übergeordnetes Gremium vorhanden war, das den Christen in ganz Rom
jede Propaganda verbot, konnte man neben- und nacheinander in
verschiedenen Synagogen missionierend auftreten. Dies freilich mag
auf die Dauer zu einer Zuspitzung zwischen den neugewonnenen
Christen und den traditionellen Angehörigen der Synagogengemeinde

geführt und eine Reihe von tumultartigen Auseinandersetzungen

ausgelöst haben.

3.

Von da aus fällt auch Licht auf ein Ereignis in dem die Geschichte
der jüdischen Gemeinschaft in Rom und der Christengemeinde
miteinander verknotet ist und das - wie noch zu zeigen ist - in die
unmittelbare Vorgeschichte des Römerbriefes gehört: das Edikt des

Claudius gegen die Juden78. Seine Datierung erlaubt es auch, das

im vorigen Abschnitt entworfene Bild von den Anfängen des

Christentums in Rom zeitlich einzuordnen.

76 Auch aus diesem Grunde ist H. I. Bell, Juden und Griechen im
römischen Alexandreia, 1926, S. 26f., in seiner Zurückweisung der Thesen von S.

Reinach, La première allusion au christianisme dans l'histoire, RHR 90,
1924, S. 108-122, zuzustimmen.

77 Diese Situation ist wohl in Act. 18, 4-6 (Korinth) vorausgesetzt. Doch
gehört in diesem Fall der Archisynagog Krispus (vgl. l.Kor. 1, 14-16) zu den
Bekehrten. Der dann als Ankläger des Paulus vor Gallio fungierende Sosthe-
nes (Act. 18, 17) ist offenbar an dessen Stelle getreten.

78 E. T. Merril, Claudius and the Jews in: Essays in early Christianity,

75



In Suetons Lebensbeschreibung des Kaisers Claudius findet sich
der Satz: Judaeos assidue tumultuantes impulsore Ghresto Roma
expulit79. Daß es sich bei Chrestos nicht um den Namen eines
unbekannten jüdischen Agitators handelte, sondern um eine nachlässige
Schreibweise des Namens Christus ist zwar gelegentlich bestritten
worden80, darf aber dennoch als gesichert gelten. F. Blaß konnte
zeigen, daß in der Vulgärsprache Chrestos für Christus gesagt wurde81.
Tacitus kennt nicht nur die Bezeichnung chrestianoi82, sondern auch
ihre Herkunft von Christus83. Chrestiani als Name der Christen
kommt bis ins 2. Jahrhundert vor84. Der Irrtum des Berichterstatters

liegt darin, daß er den Kultheros für den Anführer einer
religiösen Gruppe gehalten hat. Sind also im Claudius-Edikt die
Anhänger des Christus gemeint, dann haben die Auseinandersetzungen
um die Messianität Jesu von Nazareth in den römischen Synagogen
den Kaiser zum Eingreifen gegen die Juden veranlaßt. Da eine

übergeordnete jüdische Instanz, die den Streit zu schlichten vermochte,
nicht vorhanden war, ging Claudius rigoros gegen die ganze Judenschaft

vor. Vielleicht wirkten sich die ungünstigen Erfahrungen
mit dem früheren Verhalten der Juden aus. Die Datierung dieses

Ereignisses wird ermöglicht durch eine Angabe des altchristlichen
Historikers Orosius, der vom 9. Regierungsjahr des Claudius, also

London 1924, S. 104-108. Von den zahlreichen Darstellungen der Regierungszeit
des Claudius gehen auf die mit dem Judenedikt zusammenhängenden

Fragen näher ein: A. Momigliano, L'Opera dell'imperatore Claudio, Florenz
1932, S. 66-77; V. M. Scramuzza, The Emperor Claudius, Cambridge (Ma.),
1940, S. 140-152.

79 H. Janne, Impulsore Chresto, in: Mélanges J. Bidez, 1934, S. 531-553.
80 Unter Berufung auf Th. Reinach, Textes d'auteurs greecs et romains

relatifs au Judaisme, 1895, S. 329, vertreten von G. Hoennicke, Das
Judenchristentum im ersten und zweiten Jahrhundert, 1908, S. 159; später von J.
Juster, Les Juifs dans l'Empire Romain, II, 1914, S. 199, 2.

81 Hermes 30, 1893, S. 465-470.
82 Tac., Ann. XV, 44, 2 : quos per flagitia invisos vulgus Chrestianos

(lectio difficilior appellabat.
83 Tac., Ann. XV, 44, 4 : auctor nominis eius, Christus.
84 Belege bieten F. Blaß (Anm. 81), S. 466f., und A. von Harnack, Mission

und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten I4, 1924

Neudruck 1959), S. 425, 3.

76



dem Jahr 49 n.Chr. spricht: anno eiusdem nono expulsos per Clau-
dium urbe Judaeos Josephus refert85.

Wir haben für das Claudius-Edikt auch ein neutestamentliches
Zeugnis, das die gegebene Deutung bestätigt. Acta 18, 2 ist von
Aquila und Priscilla die Rede, die wegen der Anordnung des Claudius,

daß alle Juden Rom zu verlassen haben, nach Korinth gekommen

waren. Sie treten sofort zu Paulus in Beziehung, sind also
bereits Christen86 und zeugen mit ihrer Person für das Vorhandensein
einer Christengemeinde in Rom zur Zeit des Claudius.

Mit der Ausweisung der Juden war der ersten Christengemeinde
in Rom, die bislang judenchristlich war, ein Ende gesetzt. Eine
neue Gemeinde tritt uns entgegen in dem einige Jahre nach diesem

Ereignis87 verfaßten Brief des Paulus an die Römer. Obwohl
angesichts der hier aufgezeigten Entwicklung die Herkunft der ersten
Christen Roms aus dem synagogalen Bereich unbestreitbar ist,
sind alle Versuche die Adressaten des Römerbriefes, also die «neue»
nach der Ausweisung unter Claudius wieder konstituierte römische
Christengemeinde als judenchristlich zu bestimmen, nicht überzeugend88.

Was ist inzwischen geschehen? Bei dem Historiker Cassius Dio,
der über die Judenaustreibung unter Claudius nicht berichtet, findet

83 Hist, contra Pag. 7, 6, 15 (CSEL 5, 451). Die irrtümliche Berufung auf
Josephus versucht A. Harnack, Chronologische Berechnung des Tages von
Damaskus, SBA 1912, S. 673-682, zu erklären.

86 Gegen Th. Zahn, KNT V1'2, 1921, S. 635f., der aufgrund seiner Auffassung

des Claudiusedikts diese Stelle anders deutet, wendet Haenchen,
MeyersK III15, 1968, S. 476, mit Recht ein: «Daß ein wegen des Konflikts mit
Christen in Rom ausgewiesenes jüdisches Ehepaar ausgerechnet einem christlichen

Missionar Arbeit und Wohnung gab, ist doch viel unwahrscheinlicher,
als daß Paulus bei aus Rom geflüchteten Christen unterkam. »

87 Legt man die von Joach. Jeremias aus den Sabbatjahren errechnete
Chronologie zugrunde (ZNW 27, 1928, S. 98-103 Abba, 1965, S. 233-237),
so ist an das Jahr 54 zu denken, also kurze Zeit nach Neros Regierungsantritt.
Andere setzen wesentlich später an: Th. Zahn nimmt das Frühjahr 58 an
(Einleitung in das NT3, 1908, S. 310), Ed. Meyer sogar das Frühjahr 59

(Ursprung und Anfänge des Christentums, III, 1923, S. 63).
88 Letztere Ansicht vertreten J. H. Ropes, The Epistle to the Romans and

Jewish Christianity, in: Studies in early Christianity, ed. by Sh. J. Case,
New York, London 1928, S. 353-365, und H. Lietzmann, Zwei Notizen zu
Paulus, SBA 1930, S. 8ff. Kl. Schriften II (TU 68), 1958, S. 290ff.

77



sich auf die Regierungszeit des Claudius bezogen die Notiz, daß den
Juden das Recht entzogen wurde, sich zu versammeln89. Hier scheint
ein direkter Widerspruch zu dem von Sueton berichteten
Ausweisungsedikt vorzuliegen. Verhielte es sich so, dann wäre wegen der
Übereinstimmung mit Act. 18,2 dem Bericht des Sueton der Vorzug
zu geben90. Man hat an eine Anordnung aus der Anfangszeit der
Regierung des Claudius gedacht91, doch stünde diese zu der zunächst
judenfreundlichen Haltung des Kaisers in Widerspruch92. Eine
bessere Deutung ergibt sich, wenn man in dieser Bestimmung die
erste Milderung des Ausweisungsediktes erblickt. Man hat nach der

Wiederzulassung der Juden noch für längere Zeit die Synagogen
Versammlungen verboten, weil man in ihnen den Ausgangspunkt der

Streitigkeiten sah. Damit war auch dem Zusammenschluß der
Christen der Boden entzogen. Man mußte neue Organisationsformen

suchen, um dem Verbot des jüdischen collegia nicht zu
unterliegen. Die Christenheit konnte sich in Rom nur als eine von der
Synagoge voll gelöste Gruppe sammeln.

Spätestens mit dem Regierungsantritt Neros werden die
judenfeindlichen Maßnahmen aufgehoben93. Wir dürfen annehmen, daß
erst jetzt Juden in größerer Zahl nach Rom zurückkehren. Wie sehr
sie nicht nur an Zahl, sondern auch an Einfluß gewinnen, zeigt sich an
der judenfreundlichen Haltung von Neros Erau Poppea94. Während

89 Historia Romana 60, 6, 6.
90 Das gewiß auffällige Schweigen des Josephus über den Vorgang reicht

nicht aus, um mit Leon (Anm. 9), S. 27, die Austreibung der Juden überhaupt
in Zweifel zu ziehen.

91 Ed. Meyer (Anm. 87) III, S. 462, A. Momigliano (Anm. 78), S. 66-69.
92 Davon zeugen das die Wirren unter Caligula nach dessen Tode abschließende

kaiserliche Edikt (Jos., Ant. XIX, 5, 2-3) und das durch eine auf
eherne Tafeln aufgezeichnete und im Capitol deponierte Schenkungsurkunde
bestätigte Bündnis mit Herodes Agrippa (Jos., B. Jud. II, 11, 5; Dio Cass.

60, 8).
93 Leon (Anm. 9), S. 27f.
94 Josephus bezeichnet sie als Gottesfürchtige (Ant. XX, 8, 11), also als

Halbproselytin und berichtet darüber, daß er selbst durch Vermittlung eines
jüdischen Schauspielers Alityrus, der mit Poppea gut bekannt war, die
Freilassung jüdischer Priester erwirkt habe (Vita 3). Auch die Art ihrer Bestattung,

die vom römischen Brauch abwich (Tac., Ann. XVI, 6), wird damit in
Zusammenhang gebracht.

78



es für die Juden nur um die Neukonstituierung der durch das Judenedikt

aufgelösten Synagogen ging, entsteht für die Christen in Rom
jetzt das schwierigste Problem. Es kehren jene Christen zurück,
die aus den Synagogengemeinden hervorgegangen waren und treffen
in Rom auf solche, die unabhängig von der Synagoge in Rom ihre
Organisationsform gefunden haben. Angesichts der anfänglichen
Schwierigkeiten für Juden in Rom haben hier die Christen aus den
Heiden eine bedeutende Rolle gespielt. Wir dürfen damit rechnen,
daß unter den in dieser Zeit in Rom eingewanderten Christen sich
nicht wenige befanden, die vom gesetzesfreien Evangelium des

Paulus erfaßt worden waren.
Dieses Bild wird durch einen Blick auf Rom. 16 bestätigt,

was nicht ohne Konsequenzen für die Antwort auf die umstrittene
Frage nach der Zugehörigkeit dieses Kapitels zum Römerbrief ist95.
Es besteht zum großen Teil aus einer Grußliste96. Man glaubte
unterscheiden zu können zwischen denen, die von Paulus etwas
näher bezeichnet werden und wohl zu seinem persönlichen Bekanntenkreis

gehört haben97 und denen, die nur namentlich erwähnt
werden98. Auf jeden Fall ergeben sich vielfältige Beziehungen zu
der Gemeinde, an die sich dieses Schreiben richtet. Von den 25

Namen sind nur 6 lateinisch: Aquila, Junias, Ampliatus, Urbanus,
Rufin und Julia99. Die meisten Namen sind griechischen Ursprungs.
Ihre Durchmusterung läßt einen unmittelbaren Rückschluß auf
einen bestimmten Bereich nicht zu. Jedoch könnte man mit Lietz-
mann aus der Beobachtung, daß die selteneren unter ihnen in ganz

95 Über die seit dem Aufsatz von D. Schulz, ThStKr 2, 1829, S. 609-612,
geführte Diskussion unterrichten die Lehrbücher der Einleitung in das Neue
Testament von Feine-Behm-Kümmel13, 1965, S. 227-229 (mit positiver
Entscheidung), und Wilh. Michaelis3, 1961, S. 160-162 (mit negativer Entscheidung).

96 Die gründlichste Untersuchung bietet K. Erbes, Zeit und Ziel der Grüße
Rom. 16, 3-15 und der Mitteilungen 2. Tim. 4, 9-21, ZNW 10, 1909, S. 128-
147, 195-218.

9? Rom. 16, 3-13.
98 Rom. 16, 14f.
99 Auffallend ist, daß zwei Träger von vorwiegend in Rom gebräuchlichen

Namen, Ampliatus und Urbanus, als Mitarbeiter des Paulus erscheinen, der
bislang nur im Osten gewirkt hat. Waren sie Schicksalsgefährten von Aquila
und Prisca?

79



verschiedenen Regionen des Orbis romanus bevorzugt begegnen,
folgern, «daß in Rom eben alles zusammenströmt»100. Beachtenswert

ist auch die Feststellung, daß zahlreiche für Sklaven und
Freigelassene typische Namen vorkommen101. Sie sind ihren Herren
nach Rom gefolgt oder haben sich als Freigelassene nach dorthin
gewandt. Hie einzigen Christen, von deren Ausweisung infolge des

Claudiusediktes wir wissen, Aquila und Prisca, befinden sich, wie die
Grußliste zeigt, wieder in Rom, nachdem sie vorübergehend in
Korinth Aufnahme gefunden haben102 und danach, wahrscheinlich
bei ihrem Aufenthalt in Ephesus103, für den Apostel ihr Leben
gewagt haben104. Daß man sie nach mehreren Zwischenstationen wieder

in Rom findet, wird verständlich, wenn man an die Milderung
bzw. die Aufhebung des Claudiusediktes denkt. Sie sind nicht die

einzigen Christen jüdischer Herkunft in der Reihe derer, die Paulus
hier grüßen läßt. Junias, Andronikus und Herodion werden als

Stammesgenossen bezeichnet, bei Maria zeigt es der Name. Ob
jemand von ihnen, wie Aquila und Prisca zur ältesten aus
Judenchristen bestehenden Gemeinde in Rom gehört hat, ist ganz
ungewiß105. Jene erscheinen hier als Gastgeber oder Vorsteher einer
Hausgemeinde106. Es hat den Anschein, als ob die Grußliste noch an
zwei Stellen auf solche Hausgemeinden Bezug nimmt107. Offenkundig

hatten diese für die Christen in Rom zur Zeit des Römerbriefs
eine besondere Bedeutung. Wir haben oben gezeigt, daß das nach
der Milderung des Claudiusediktes noch fortbestehende
Versammlungsverbot für die Synagogengemeinden für die Christen eine neue

100 H. Lietzmann, HNT 84, 1933, S. 125. Im größeren Zusammenhang
wird das Thema behandelt von G. La Piana, Foreign groupes in Rome during
the first centuries of the empire, Harv. Theol. Rev. 20, 1927, S. 183—403.

101 Lietzmann nennt : Ampliatus, Tryphaena, Asynkritos, Phlegon, Philo-
logos.

Act. 18, 2. l.Kor. 16, 19.
103 Act. 18, 26 (2. Tim. 4, 19 geht auf diese Erinnerung zurück).
104 Man denkt an die Act. 19, 13ff. geschilderte Situation, vielleicht auch

an die von l.Kor. 15, 32 oder 2. Kor. 1,8.
105 Erbes (Anm. 96), S. 139f., vermutet dies im Anschluß an G.Volkmar,

Römerbrief, 1875, S. 67, für Junias und Andronikus; H.W. Schmidt, ThHK
6, 1962, S. 213, für Maria.

106 Rom. 16, 5.
107 Rom. 16, 14. 16, 15.

80



Organisationsform notwendig machte. Sie ist mit den Hausgemeinden

gegeben, wie sie die Gemeinden des Ostens, gleichfalls um von
der Synagoge unabhängig zu sein, sich geschaffen haben108. Wenn
sich in Rom zahlreiche solcher «halblegalen» Hausgemeinden bildeten,

war damit das jüdische Element im Leben der Gemeinde
verdrängt, das vor allem in der zunächst gegebenen Bindung an die
Synagogenversammlung wurzelte. So wird erklärlich, daß das
Judenchristentum seine dominierende Stellung nicht wieder erlangen
konnte, und der Römerbrief in erster Linie mit Lesern rechnet,
die auf dem Boden des gesetzesfreien Evangeliums stehen. Die wohl
erst nach der endgültigen Aufhebung109 des Claudiusediktes
zahlreicher zurückkehrenden Judenchristen fanden demnach eine

«neue» Christengemeinde vor, die nach organisatorischer Struktur
und geistlicher Haltung von der alten, noch im synagogalen Bereich
beheimateten völlig verschieden ist. Sie sind in einer Gemeinde,
der sie einst das Gepräge gaben, zu einer Minderheit geworden110.
Damit ergibt sich die Möglichkeit, den Sitz im Leben für den Römerbrief

zu bestimmen : er wurde geschrieben, um der heidenchristlichen
Mehrheit, die primär angeredet ist, zu helfen, mit den Judenchristen

in einer Gemeinde zu leben, er will dem Rangstreit zwischen
Christen heidnischer und jüdischer Herkunft ein Ende setzen.

4.

Daß die Einordnung der Kapitel 9-11 des Römerbriefs die Probe
auf die historische Auslegung dieses Schreibens darstellt, wurde
schon von Ferdinand Christian Baur erkannt. Die von ihm
abgelehnte dogmatische Deutung charakterisiert er so : « Der dogmatische

108 1. Kor. 16, 19. Philem. 2 Kol. 4. 15. Aus späterer Zeit : Pseudoclem. Ree.

X, 71 (GCS51, 371).
109 Mit dem Regierungsantritt des Nero 54 n. Chr. und damit kurz vor

Abfassung des Briefes.
110 Man könnte erwägen, ob sie mit den 14, 1-15, 13 angesprochenen

«Schwachen» identisch sind, denn offenbar handelt es sich auch bei diesen

um eine Minderheit, die ihre Lebensweise der Gesamtgemeinde nicht
aufzwingen kann (vielleicht auch nicht will) und deshalb auf Duldung und
Achtung Anspruch hat.

81



Inhalt des Briefs, wie er sich in den ersten 8 Kapiteln darstellt, ist
das Erste alles Andere aber, und insbesondere auch das in den drei
folgenden Kapiteln Enthaltene steht in einem secundären
Verhältnis zu jenem Haupttheil des Briefes111.» Allerdings scheitert die

von Baur selbst gegebene Bestimmung des Römerbriefes als ein an
eine judenchristliche Gemeinde gerichtetes Schreiben gerade an diesen

Kapiteln, wie von seinen Kritikern bald erkannt wurde112. Den
Judenchristen gegenüber wäre eine Rechtfertigung der Heiden-
mission am Platze gewesen, nicht aber ein Rühmen der Vorzüge
Israels113 und jene Warnung an die als wildes Pfropfreis verstandene

Christenheit aus den Heiden, sich gegenüber dem sie tragenden
Ölbaum Israel nicht selbstsicher zu erheben114. Paulus bietet nicht
nur seine schriftgelehrte Beweiskunst auf, sondern beruft sich auf
ein geheimes Offenbarungwort115, um darzulegen, daß das Volk
Israels eine Stelle im göttlichen Heilsplan hat, die Christenheit sich
ihrer geistlichen Herkunft aus Israel nicht zu schämen braucht. Es

geht dabei gewiß zunächst um die vorbehaltlose Annahme der
Christen aus den Juden durch die heidenchristliche Mehrheit, der
gegenüber Paulus seine Autorität geltend machen kann116. Darüber
hinaus ist es die Stellung Israels überhaupt, auch des nichtchristlichen

Israel, dessen heilsgeschichtliche Zukunft hier beleuchtet
wird117.

Diese Beurteilung des nichtchristlichen Israel durch Paulus muß
überraschen, wenn man bedenkt, daß er noch wenige Jahre zuvor
in seinem frühesten Briefe, dem 1. Thessalonicher, in scharfer Ab-

111 Baur (Anm. 2), 1, S. 350, im Blick auf die Auslegungen von Tholuck, de
Wette und Olshausen.

112 Weizsäcker (Anm. 5), S. 256-258. Gräfe (Anm. 7), S. 90.
na Röm. 9, 4 f.
114 Röm. 11, 18.
115 Paulus verwendet das Wort mysterion, das in diesem Sinne (Kundgabe

apokalyptischer Geschehnisse) zuerst in LXX Dan. 2, 28 f. 4, 9 gebraucht wird
und macht dadurch deutlich, daß die Neubestimmung der eschatologischen
Rolle der Judenschaft auf eine Erkenntnis zurückgeht, die ihm auf inspirati-
vem Wege zuteil wurde. Daß inspirative Erkenntnis und Reflexion sich nicht
ausschließen, zeigt die Verwendung des gleichen Wortes in l.Kor. 15, 51.

116 Diese Forderung kommt besonders in Röm. 15, 7f. zum Ausdruck.
Röm. 11, 25-32.

82



grenzung gegen die Behinderung der Missionspredigt durch die
Juden eine bekannte Formel antijüdischer Polemik aufgenommen
hatte118. Hier liegt eine Wandlung seines Denkens vor, wie sie ähnlich

folgenreich und einschneidend auch in seiner Eschatologie
stattgehabt hat : von der alles beherrschenden Erwartung der Parusie in
nächster Zukunft im 1. Thessalonicher bis zu dem Gedanken an die
individuelle Vereinigung mit Christus nach dem Tode (2. Kor. 5,
1-10 und Phil. 1, 21-23)119. Es wäre zu erwägen, ob beides miteinander

in Zusammenhang steht. Erschien Paulus zunächst die
Judenverfolgung als göttliches Strafgericht und Signal der nahen
Parusie120, so rückt sie im Zeichen gedämpfter Naherwartung und stärker
individualisierter Eschatologie in einen anderen Zusammenhang.

Das entscheidende Zeugnis für die neue Sicht der Judenfrage ist
der Römerbrief. Daß Israel jetzt positiv gesehen wird, geht gewiß
auch auf eine vertiefte Reflexion des Paulus zurück, hat seinen
unmittelbaren Anlaß jedoch in der besonderen Situation in Rom,
in der Lage, in der sich die römische Christenheit vorfand. So

vermag auch hier die Zeitgeschichte einen Schlüssel zum Verständnis
zu bieten.

Wir haben gezeigt, daß die Judengegnerschaft die Geschichte der
Juden in Rom von Anfang an begleitet hat. Die erste jüdische
Gemeinde des Abendlandes entstand in einem Ort, der nicht nur zum
Zentrum jüdischen Lebens wurde, sondern auch zum Zentrum des

Antisemitismus. In der 2. Hälfte des 1. Jahrhunderts scheint sich
die Judenfeindschaft in Rom noch gesteigert zu haben. Für die
Zeit Neros liegen freilich nur wenige unmittelbare Zeugnisse
vor. Der Rhetor Quintillian (34-100) spricht vom Vorhandensein
der jüdischen superstitio als Beispiel für eine Schande, die den Ur-

118 l.Thes. 2, 15.
119 Zu der zuerst von E. Teichmann, Die paulinischen Vorstellungen von

Auferstehung und Gericht, 1896, aufgeworfenen Frage eines Strukturwandels
der Eschatologie des Paulus äußerte sich in unserer Zeit Joach. Jeremias,
Flesh and Blood cannot inherit the Kingdom, NTSt 2, 1955/56, S. 151-159
Abba, 1966. S. 298-307; vgl. auch Joh. Leipoldt, Gegenwartsfragen in der
neutestamentlichen Wissenschaft, 1935, S. 106-108.

120 E. Bammel, Judenverfolgung und Naherwartung, ZThK 56, 1959,
S. 294-315.

83



heber überlebt121. Der Begriff der superstitio bildet auch den Titel
einer verlorengegangenen Schrift des Seneca, aus der Augustinus
zitiert122. Er tadelt dort die Sabbatfeier der Juden, durch die sie den
7. Teil ihres Lebens unnütz verbringen. Noch mehr reizt es ihn,
daß der unter diesem ganz verkommenen Volk übliche Brauch so
sehr um sich gegriffen hat, daß er in allen Landen verbreitet ist.
Die Besiegten haben so dem Sieger die Gesetze gegegen.Dabei wisse
die große Masse der Nichtjuden nicht, was sie tue. In einem seiner
Briefe äußert er sich in ähnlicher Weise über den Brauch des
Sabbatlichtes123. Als ein Volk der Zauberer erscheinen die Juden dem
älteren Plinius124.

Noch deutlicher wird das Bild, wenn wir die Äußerungen jener
römischen Schriftsteller betrachten, die in jenen Jahren
heranwuchsen oder nach Rom kamen. Auch wenn die Zeugnisse selbst
erst aus dem Ende des 1. Jahrhunderts stammen, so dürften sie doch
charakteristisch sein für die Haltung, die man im Rom der Zeit
Neros den Juden gegenüber einnahm. Sie ist gekennzeichnet durch
die Verachtung, mit der man das fremdartige Brauchtum betrachtet

und die groteske Unkenntnis in allem, was Herkunft, Geschichte
und Lebensweise der Juden angeht. Die Satiriker verspotten die

jüdischen Frauen, die keine Mühe scheuen, um sich mit Wahrsagen
ein wenig Geld zu verdienen125, und die aufdringlichen jüdischen
Bettler126. Zwar ist man bemüht, die Juden als ein Volk der Händler
hinzustellen127, doch muß man dem Ärger über jüdische Dichter128
und Sänger129 Ausdruck geben. Der Sabbat als auffallendstes
Kennzeichen jüdischen Lebens forderte von jeher Verachtung und Spott
heraus130. Man hält ihn für ein Zeichen der Faulheit131 oder des

121 Instit. Or. 3, 7.
122 August., de Civ. VI, 11 (CSEL 39, 298).
123 Seneca, Ep. 95.
124 Plin., Nat. hist. 31, 11.
123 Juv., Sat. VI, 541-544.
126 Mart., Epigr. X, 57, 13. Juv., Sat. II, 11.
127 Mart., Epigr. I, 41, 3.
128 Mart., Epigr. XI, 94.
129 Mart., Epigr. VII, 82.
130 Eine Übersicht findet sich bei P. Lefay, Le Sabbat juif et les poètes

latines, Revue d'histoire et littérature religieuse 8, 1903, S. 313-320.

84



Aberglaubens132. So sieht man den Juden, der sich mit seiner Kochkiste

(cophina) abmüht, Speisen für den Sabbat warmzuhalten133.
Unausrottbar scheint die Vorstellung, daß die Juden an diesem Tage
fasten134. Vielleicht handelt es sich hier um die Verwechslung des

wöchentlichen Feiertages mit dem schon damals als höchstem
Jahresfeiertage begangenem Versöhnungstag135. So läßt sich auch
Juvenals Behauptung erklären, an diesem Tage gingen in Palästina

sogar die Könige barfuß136. Persius schreibt von einem dies Herodis.
Keinem Juden wäre es eingefallen, den Geburtstag dieses Königs
durcli ein besonderes Fest auszuzeichnen. Der Zusammenhang läßt
auf das winterliche Tempelweihfest schließen137. Neben dem Sabbat
ist die Beschneidung das auffallendste Merkmal der Juden. Vom
Beschnittenen wird mit dem Unterton der Verachtung geredet138,
noch mehr aber trifft den Spott den, der die Beschneidung verbergen

will, weil er sich seiner Herkunft schämt139.

Die aus der Sicht des Römers abstoßenden Bräuche machen den

Hang der Juden, für ihre Religion zu werben, Proselyten zu machen,
um so verwerflicher. Der auch in der 2. Hälfte des 1. Jahrhunderts
wirkende jüdische Proselytismus wird von Juvenal so charakterisiert:

wenn der Vater schon als Gottesfürchtiger den Sabbat hält,
läßt der Sohn sich beschneiden und verachtet die römischen
Gesetze, um sich den jüdischen zu unterwerfen140. An dieser Stelle
wird erstmalig im römischen Bereich auf die dem Griechischen
nachgebildete Bezeichnung metuentes für die Halbproselyten angespielt141,
die auch auf Grabinschriften belegt ist142. Auch die Geistigkeit der

131 Juv., Sat. XIV, 105; früher Seneea (Anm. 122).
132 Pers., Sat. V, 184.
333 Juv., Sat. III, 14; VI, 521.
134 Mart., Epigr. IV, 4, 7. Sueton, Octav. 76.
135 D. Askowith (Anm. 28), S. 87.
136 Juv., Sat. VI, 159.
137 Pers., Sat. V, 179-184.
138 Pers., Sat. V, 184. Mart., Epigr. VII, 30, 5. XI, 94. Petr., Satiricon 102.
139 Mart., Epigr. VII, 82.
149 Juv., Sat. XIV, 96-102.
141 J. Bernays, Die Gottesfürchtigen bei Juvenal, in: Commentationes

philologicae in honorem Theodori Mommseni, 1877, S. 563-596.
142 Frey Nr. 5, 285, 524, 529, 642.

85



jüdischen Gottesvorstellung, sonst noch am ehesten respektiert143,
verfällt hier dem Spott. Sie erscheint als Anbetung des Himmels und
der Wolken144. Hier mag die jüdische Umschreibung des

Gottesnamens mit dem Himmel eingewirkt haben.
Das Bild einer kenntnislosen, vom Vorurteil bestimmten

Judenfeindschaft wird abgerundet, wenn wir die grotesken Vorstellungen
betrachten, die man sich von der Herkunft der Juden macht. Tacitus,

der sich im Abschnitt über die Juden143 stärker als sonst auf
fremde und widersprüchliche Überlieferungen beruft146, läßt den

Ursprung des Volkes ganz und gar im Dunkeln147. Schon hier ist der
polemische Zweck erkennbar: der obskure Ursprung gilt ihm als

Hinweis aufdie niedrige Wesensart148. Daß Tacitus weithin der Topik
der antiken, vor allem in Alexandrien ausgebildeten Judenpolemik
folgt, wird spätestens an der Stelle deutlich, wo er die Juden, um
der ihnen anhaftenden Unreinheit willen aus Ägypten vertrieben
worden sein läßt149. Diese offenbar auf tendenziöser Verzerrung der
Auszugsgeschichte beruhende Vorstellung scheint zuerst bei dem

Ägypter Manetho150 zu begegnen und wurde von anderen
Judengegnern wie Chairemon151, Lysimachos132 und Apion153 aufgenommen,

deren Polemik wir sämtlich aus der Verteidigungsschrift des

Josephus gegen den Letztgenannten kennen. Sie ist auch in die
Werke anderer antiker Geschichtsschreiber eingegangen134. An die

143 Varro bei August., de Civ. IV, 31, 2 (CSEL 40, 1, 205), Tac., Hist. V, 5.
144 Juv., Sat. XIV, 97 : nihil praeter nubes et coeli numen adorant Petr.,

Frg. 37, 2 (ed. Bueeheler). Noch der Codex Theodosianus 16. 8, 19 nennt die
Juden coelicoli.

443 Tac., Hist. V, 2-9.
146 Isid. Levy, Tacite et l'origine du peuple juif, Latomus 1, 1946, S. 321-

340.
147 Tac., Hist. V, 2 nennt Kreta, Assyrien, Äthiopien.
146 Orig., contra Cels. II, 4, 33-35.
449 Hist. V 3.
450 Jos., contra Ap. I, 26.
454 Jos., contra Ap. I, 32.
153 Jos., contra Ap. I, 34.
153 Jos., contra Ap. II, 2.
454 Diodorus Siculus, Bibl. hist. XI, Frg. 28. Just., Epit. 36, 2 (Pomp.

Trogus).
465 Plut., Sympos. 4, 5, 2.

86



Stelle des Berichtes über die WüstenWanderung tritt bei Tacitus
die böswillige Eselslegende: auf der Wüstenwanderung habe eine
Herde wilder Esel den Verdurstenden den Weg gewiesen. Dies sei
der Grund für die bei den Juden geübte kultische Verehrung des

Esels, womit wiederum ein Topos antiker Judenpolemik
aufgenommen ist, die den Juden die Verehrung des Esels155, ja die Anbetung

eines Eselskopfs im Tempel156 nachsagt. Als Ansatzpunkt
wird der hebräische Gottesname anzunehmen sein157. Daß die
Rettung am T.Tage geschah, sei der Anlaß für die jüdische Sabbatfeier,

behauptet Tacitus158 wir vor ihm die alexandrinischen
Judenpolemiken159, stellt aber als weiteren Grund die von den römischen
Judenfeinden betonte Faulheit160 der Juden daneben. Die auffällige
Enthaltung vom Schweinefleisch, die den Juden schon immer den

Spott der Umwelt einbrachte161, wird auf die Schweinepest
zurückgeführt, um deretwillen sie aus Ägypten ausgetrieben wurden162.

Die bei den Satirikern mitschwingende, aber noch nicht deutlich
ausgesprochene Deutung der Beschneidung als Zeichen sexueller
Lüsternheit tritt bei Tacitus ungeschminkt hervor163. Man hat
Tacitus gelegentlich mit dem Hinweis entlastet, daß er alte
Argumente der Judenpolemik aus seinen Quellen übernommen habe, ohne
sie nachzuprüfen164. Dem ist mit Recht entgegengehalten worden,
daß Tacitus die Antipathien des eigenen Volkes, der eigenen Zeit,
der eigenen Gesellschaftsklasse gegen die Juden teilt185. Der alles

156 Jos., contra Ap. II, 7-8. Daß der gleiche Vorwurf auch gegen die Christen

erhoben wurde, zeigen Tert., Apologet. 16, 2 und Minucius Felix, Oct.
28, 7.

157 A. Jacoby, Der angebliche Eselskult der Juden und Christen, ABW 25,
1927, S. 265-282. E. Bickermann, Ritualmord und Eselskult, MGWJ 71,
1927, S. 255-264.

"8 Hist. V, 3, 2.
159 Jos., contra Ap. II, 2.
160 Seneca bei August., de Civ. VI, 11 (CSEL 39, 298).
161 Plut., Sympos. 4, 5, 2. Jos., contra Ap. II, 13. Petr., Frg. 37, 2.
162 Tac., Hist. V, 4, 3.
163 Hist. V, 5.
164 A. Hild, Les Juifs à Rome devant l'opinion et dans la littérature, REJ

11, 1881, S. 174-186.
165 C. Thiaucevert, Ce que Tacit dit des Juifs au commencement du livre V

des Histoires, REJ 19, 1889, S. 57-74.

87



zusammenfassende Vorwurf ist der des adversus omnes alios hostile
odium166. Seine Anziehungskraft war so wirksam und seine

Verbreitung war so groß167, daß auch Paulus sich ihm zunächst nicht
zu entziehen vermochte. Eine eigenartige Konstellation, wenn man
bedenkt, daß kurze Zeit später gegen die Christen ein fast
gleichlautender Vorwurf erhoben wurde168.

Die hier dargebotenen Zeugnisse haben deutlich gemacht, daß

zur Zeit Neros und darüber hinaus eine starke judenfeindliche
Strömung in Rom wirksam war. Wir dürfen die erstmalig im Römerbrief
begegnenden positiven Aussagen über das ganze Israel auf diesem

Hintergrund verstehen. Gegenüber der Christengemeinde Roms, die
in einer Umgebung lebte, die von Ablehnung und Verachtung alles
Jüdischen bestimmt war, bekennt er sich zum Volke seiner
Herkunft und entwirft eine Geschichtstheologie, die diesem einen wichtigen

Platz in der Endgeschichte zuweist. Diese Ausführungen
haben nicht allein das Ziel, vor den Heidenchristen den Rang der
Christen aus den Juden zu erhöhen und ihrer Geringschätzung wegen
ihrer Herkunft zu wehren. Sie wurden auch geschrieben im Blick
auf die Judenschaft, die sich in überwiegender Mehrheit der christlichen

Mission gegenüber verschlossen hatte. Gerade angesichts der
Situation in Rom widersteht Paulus der Versuchung, dem Hang zur
Judenfeindschaft in dieser Stadt nachzugeben und das Christentum
zu einer antijüdischen Bewegung zu machen. Missionarische
Erfolge, die so vielleicht erreichbar gewesen wären, wiegen nicht auf,
was man dabei preisgegeben hätte: die Botschaft von der Universalität

des göttlichen Heilswillens, der auch und gerade denen gilt,
die sich ihm entschiedensten verschlossen haben, deren Ablehnung
am unverständlichsten erscheint.

166 Tac., Hist. V, 1.

167 Jos., contra Ap. II, 14.
168 Die Übertragung behandelt E. Zeller, Das odium generis humani der

Christen, ZwTh 34, 1891, S. 356-362.

88


	Die jüdische Gemeinschaft im antiken Rom und die Anfänge des römischen Christentums : Bemerkungen zu Anlass und Zweck des Römerbriefs

