
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Aus der hebräischen Poesie

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER HEBRÄISCHEN POESIE

Übersetzt von Johann Maier, Köln

EIN ANONYMES GÜRTELLIED

Sissê 'arwgôt tôk gän sahaqû

Die Blüten der Beete lachen im Garten,
sie sogen aus Wolkenbrüsten den Tau.

Wo Rosen und Lilien flechtend sich ranken,
von Wolken zu buntem Gewebe gewirkt,
dort mischten für uns den Becher der Liebe

Gazellenkindhände, indessen die Augen
Herzen mit Pfeilen der Schönheit zerrissen.

Mein Leben der Liebsten, die aus dem nächtlichen
Tau sich erhoben, mich tränkte mit feuchtem
Mund beim Gesänge von Turteln und Schwalben.

Küssen des Liebchens Lippen den Kelchrand,
siehst du Rubine an Perlmutter haften

Die Brüste der Liebsten, sie rauben die Herzen,
erjagen die Geister sich ganz ohne Netz.
Selbst solche Männer, die ständig Gott dienen,

begehrten sie, sähen sie nur ihr Gesicht,
und täten (doch) besser, sich ihr zu versagen!

Wie heillos krank ist das Herz mir geworden :

Die Liebste beherrscht es, stark wie ein Leu -



20 Tochter der Liebe, auf, stimme ein Lied an
Weil meiner Liebsten Augen mich knechten,
reden die Feinde schon frech über mich.

Ihr Freunde, so trinkt zu dem Wechseigesange
der Vögel in Nestern inmitten von

25 Myrrhen - und wer sie erblickt, singe Antwort :

Die Blüten der Beete lachen im Garten,
sie sogen aus Wolkenbrüsten den Tau.
Sähet ihr nur ihre blendende Schönheit -
Leute, ihr würdet mein Lieben begreifen

Anmerkungen

Text: J. Schirmann, iSîrîm h"däMm min hag-Genîzah, Jerusalem
1965, S.365f. (Nr. 108), nach drei Genizah-Mss.

Gattung, Metrum, Reim: Das zum Gesang bestimmte «Gürtellied»
(vgl. auch die Übersetzungen solcher Lieder in Judaica 23, 1967,

S.28-30; 24, 1968, S.57-59) der spanisch-mittelalterlichen hebräischen

Poesie ist arabischer Herkunft (arab. muwaMah) und stellt
an den Dichter besonders schwierige Anforderungen. In dieser
Gattung wird die sonst übliche Gleichreimigkeit durchbrochen, indem
zwar der Reim des Liedeinganges in den Strophenschlüssen
durchgehalten wird, in den Strophen selbst aber der Reim wechselt.

Nicht selten, auch im vorliegenden Fall, wird für den Strophenbzw.

Liedschluß eine andere Sprache gewählt, ein Merkmal der
besonderen Volkstümlichkeit dieser Gattung, bei der es sich zumeist
um Liebes- und Trinklieder handelt. Im übersetzten Lied weisen

Liedeingang und Strophenschlüsse den Reim -eqû auf, die 1. Strophe
-egû, die 2. Strophe -esîs, die 3. Strophe -edim, die 4. Strophe -alerî,

und die letzte -anäh. Zur Illustration der Liedeingang und die 2.

Strophe mit ihrem Strophenschluß in lateinischer Umschrift :

Sissê '"rûgôt tôk gcin sdhaqû
kî mis-Sedé câbîm tal jcineqû

(Str. 1)

51



nafsî pedût 'ofär qäm me-resîs

lajil vfhiSqanî mim-mê 'asîs

pîhû 'aïê zämär qôl tôr wesîs

sifté sebî liéfat Jcôs jiëëeqû
'odärn wedar tir'äh Sam dabeqû.

Alliterationen sind in diesem Gedicht verhältnismäßig selten,
ZI. 13 (im hebr. Text 10) wäre aber zu erwähnen:

'ofär - Sené sädäjw leb §ôdedîm.

Auch biblische Phrasen sind nur spärlich verwendet, wie die
Stellennachweise zu den einzelnen Zeilen unten zeigen. Das formal
sehr gut gelungene Gedicht weist auch inhaltlich in seinen Strophen
jeweils einen zügigen Gedankenzusammenhang auf, nur in Zeile
19-21 erscheint ein gewisser Bruch, da der Zuruf zum Anstimmen
eines Liedes in ZI. 20 doch recht unerwartet auftaucht.

Zum Inhalt: Die weinkredenzende Schöne im Kreise zechender
Verehrer ist ein beliebter Gegenstand der Trinklieddichtung jener
Zeit, viele Bilder und Redewendungen gehören daher auch zum
eisernen Bestand der Dichter und kehren stereotyp wieder. Ein
weiterer Gegenstand, der neben dem Wein und dem besungenen
Mädchen sehr oft mitbeschrieben wird, ist die Schönheit der Natur,
genauer: des Gartens, in dem solche Gelage abgehalten wurden.
Kein Wunder also, wenn die Schöpfung in solchen Zusammenhängen
immer von ihren heitersten und schönsten Seiten her mit ins Spiel
kommt, wenn sie selber in den liebes- und weinseligen Farben
dargestellt wird, die das ganze Lied kennzeichnen. Die Blumenpracht
der - üppigen und wohlgepflegten Gärten - erscheint als Ausdruck
kosmischen Glücksgefühls, hervorgerufen durch die Sättigung der
Erde an den «Wolkenbrüsten», die mit belebendem Tau (die
mediterrane Vegetation ist ja tatsächlich auch vom Taufall abhängig)
die Blumen «säugen»... Als Werk, als kunstvolles Gewebe dieser
Wolken, kann daher die bunte Blütenpracht bezeichnet werden,
die - so teils vom erotischen Erlebnis her gedeutet, teils dieses
provozierend - den Rahmen des festlichen Gelages bildet, das die
Gelegenheit zum Flirt mit dem einschenkenden Mädchen bietet. Für
sie werden Bezeichnungen aus dem Hohenlied verwendet, und

52



zwar, wie 'öfär und s'bî zeigen, auch in der männlichen Form, so
daß manchmal nicht zu entscheiden ist, ob es sich um ein hübsches
Mädchen oder um einen schönen Knaben handelt, denn auch letzteren

wurden solche Lieder im maurischen Spanien nicht selten
gewidmet. Hier handelt es sich, wie ZI. 13 ff. doch beweisen, um ein
Mädchen, und nicht nur um einen beiläufigen Flirt, denn ZI. 8-10 deuten

mit Wendungen aus dem Hohenlied mehr an. Wie üblich, bedarf
es für die Verliebtheit des Dichters noch der Begründung, also der
Beschreibung der Unwiderstehlichen, die ZI. 11 beginnt, geläufige
und beliebte Bilder und Metaphern geschickt verbindend. Originell
ist der ironische Hinweis auf die ganz Frommen, die ebenfalls dem
Zauber erliegen müßten, es aber doch nicht sollten. Solche Leidenschaft

blieb aber auch im «goldenen Zeitalter» Spaniens von der
guten Gesellschaft nicht ungetadelt, die Gegner verweisen sogleich
auf die Schwäche des Vernarrten (ZI. 21 f.) und die «öffentliche
Meinung» tut ihr Werk. Es versteht sich von selbst, daß derartige
Trinkgelage bei den Frommen in keinem guten Ruf standen und sie

in erster Linie das Metier der übermütigen Jugend waren, was sich
auch literaturgeschichtlich darin spiegelt, daß von den bekannten
Dichtern, zum Beispiel Mose ibn Ezra, Jehudah Hallevi und andere,
solche «liederlichen» Gedichte aus ihren späteren Jahren kaum mehr
bekannt sind. Die letzte Strophe greift die am Anfang des Liedes
anklingende erotisch gefärbte Naturschilderung wieder auf, hier
besonders deutlich durch die Wiederholung des Liedeinganges als

Strophenschluß, auf den der als Refrain dienende Liedschluß in
arabischer Sprache folgt. Dieser verweist noch einmal auf die
verführerischen Qualitäten der Schönen und unterstellt mit der Schlußzeile

den Zeitgenossen, daß auch sie das Verhalten des Liebhabers
angesichts des überzeugenden Augenscheins billigen würden.

Zu einzelnen Zeilen:

ZI. 3 flechtfind sich ranken, jiétaregû (vgl. das Wort in Klag. 1,14).
ZI. 4 buntes Gewebe, riqmat seräd, in der Bibel in der Verbindung

bigdê serdd für die Priesterkleidung.
ZI. 5 Gazellenkind, flîd 'öfär; 'Öfär wird im Hohenlied einige

53



Male zum Vergleich mit dem Geliebten herangezogen und
wurde in der profanen Poesie des Mittelalters neben sebî zu
einer Kosebezeichnung, und zwar - obgleich es zu beiden
Wörtern auch die Feminina gibt - oft auch für die Geliebte.

fbî steht zum Beispiel ZI. 11 («Liebchen»).
ZI. 7 Im hebr. Text Singulare (leb, lies).
ZI. 8 Wörtlich: Meine Seele (mein Leben) als Lösegeld (pedût)

für...
ZI. 8f. Vgl. Hohel. 5,2.
ZI. 9f. mit feuchtem Mund: mim-mé (in den Mss. bemê, was aber

nicht zum Metrum paßt) '"sîs pîhû, «mit dem Naß des

Saftes ihres Mundes». Diese Umschreibung für den Kuß
ist aus den Hoheliedstellen 1,2 («er tränkt mich mit den
Küssen seines Mundes») und 8,2 («ich lasse dich trinken
vom...») gewonnen.

ZI. 10 Turtel und Schwalbe (Mauersegler), vgl. Jer. 8, 7, gehören
zum stereotypen Bestand solcher Lieder.

ZI. 11 Siehe oben zu ZI. 5. Perlmutter oder Perle: dar, in Est. 1, 6

für einen bestimmten Bodenfliesenbelag, im Mittelalter
auch für «Perle» selbst.

ZI. 14 Geister, rûhôt, statt dem (zu langen) nefäsot (Seelen) in Ez.
13, 18. 20.

ZI. 17 Wörtlich: «und wenn sie ihr 'Nein' sagten, täten sie recht».
Vielleicht ist aber - gegen die handschriftliche Überlieferung

für 16 ein ursprüngliches -lo' zu vermuten: «Und täten
Unrecht. »

ZI. 19 beherrscht: frad, vgl. Ri. 5, 13.

ZI. 22 Wörtlich: Wurden die Worte meiner Gegner über mich
stark, cateqû; vgl. zu dieser Bedeutung des Verbes Hi. 21, 7,

wo mit Targum und mittelalterlichen Kommentatoren (zum
Beispiel Abraham ibn Ezra) auch «stark werden» anzunehmen

ist (nicht: alt werden).
ZI. 24 Wörtlich: die sich ihr Lager in Myrrhen bereitet.
ZI. 28f. Die Lesung und Übersetzung des arabischen Liedschlusses

ist nicht ganz sicher.

54



MOSE IBN EZRA

Massîb damah

1 Der die Erde festgesetzt
und alle ihre Grenzen,

der Lebensodem schenkt
dem Volk auf ihr:

Um die «Pflanzung» eifere,
die Deine rechte Hand gepflanzt

am Tag, als sie Gesetz, Glauben
und Recht empfing,

die heute aber
raub- und schmachumringt,

siehe, wie ein Garten
ohne Wasser,

einer Eiche gleicht,
der längst ihr Laub verwelkt.

Geleite, Höchster Gott,
behutsam die Gemeinde

hin zu der «Ruhestatt»
als ihrem Eigentum.

Errichte Zion neu,
sie wieder aufzubauen,

mach stark die schwachen
Hände wie zuvor,

bis sie als Braut
in ihrem Schmucke prangt

Das übersetzte Gedicht von Mose ibn Ezra (ca. 1065-1135) ist
ein Muharrak (eine in ihrer Bedeutung nicht klare arabische
Bezeichnung), eine Gattung der religiösen hebräischen Poesie der

55

5

10

15

20



spanischen Schule, die ihren Platz in der Liturgie zwischen dem
Reschut (Einleitungsgedicht) zum Nismat... und dem Nismat-
Gebet selbst hat. Der Text des Gedichtes war lange mangelhaft
überliefert; durch Vergleich der Drucke und mit Hilfe eines Geni-
zah-Textes bot S. Bernstein, Mose ibn Ezra, Sîrê haq-qodäs, Tel Aviv
1956/7, S.29 eine rekonstruierte Textfassung (vgl. die Anmerkungen

a.a.O. S.334), nach der sich die Übersetzung richtet. Das
Mem, mit dem Zeile 1 beginnt, deutet wohl den Namen Mosäh

an, das Qof zu Anfang der Zeile 3 (in der Übersetzung 5) die Bezeichnung

Qätän. Wie viele Gedichte dieser Gattung, ist auch dieses

gürtelliedartig abgefaßt. Der Liedeingang von 2 Verszeilen (in der
Übersetzung Zeilen 1-4, weil die Halbzeilen mitgezählt sind) reimt
auf -ähd und ebenso die Strophenschlüsse. Die beiden Strophen
haben den Endreim -Iah. Die eröffnenden Halbzeilen haben ebenfalls
Reim, im Liedeingang und in den Strophenschlüssen auf -ah, in
Strophe 1 auf -nah und in Strophe 2 auf -jôn. Das Metrum zählt nur
(volle) Silben, in den ersten Halbzeilen (dälät) 4 Silben, in der zweiten

Halbzeile (soger) 5. Wie oft, so werden auch hier die Strophenschlüsse

möglichst mit Bibelversen gebildet.

Zu einzelnen Zeilen:

ZI. 1/2 Vgl. 5. Mose 32, 8.

ZI. 3/4 Nach Jes. 42, 5.

ZI. 5/6 Nach Ps. 80, 16, von wo das in der Bibel nur hier belegte
Wort kannäh schon in die frühe synagogale Poesie als

Symbol für Israel Eingang gefunden hat. Die Interpretation

war allerdings nicht einheitlich. Die LXX las eine
Verbalform mit Suffix und übersetzte : «... und reinige
sie», das Targum bietet 'ôbarcL', Sprößling, Setzling,
Schößling. Im Mittelalter dachte man zum Teil an ein
Synonym für gannäh (Garten, was in der BHK im Apparat
auch als Verbesserungsvorschlag erscheint), wie der
Kommentar des Abraham ibn Ezra z. St. zeigt; Raschi
hingegen verwies auf Gen. 40, 13, wo allerdings das Wort
ken (Stelle, Gestell) vorliegt. Die gewählte Übersetzung
«Pflanzung» enthält beide Nuancen, und als feminines

56



Nomen paßt das Wort auch besser in den Kontext als ein
Masculinum oder Neutrum.

ZI. 7/8 Zur Zeit der Sinaioffenbarung.
ZI. 11/14 Nach Jes. 1, 30.
ZI. 15/16 Vgl. Ex. 15, 13 und (für «behutsam», «sanft» - leat)

Gen. 33, 14.

ZI. 17f. Ruhestätte: neweh 'appirjon, Stätte der Sänfte. Neweh...
ist mit Ex. 15, 13 vorgegeben, wo mit neweh qodsäkä der
Tempel gemeint ist (vgl. auch Formulierungen wie
ncweh Salôm Jes. 32, 18; nawäh sa'anan Jes. 33, 20;
ncweh sädäq Jer. 31, 23 und ne'ot 'Höhtm in Ps. 83, 13).

'appirjon, das hier anstelle von qodSäka in Ex. 15, 13

steht, stammt aus Hohel. 3, 9, wo es sich um die Sänfte
des Königs handelt. Mit der allegorisch-esoterischen
Hohelieddeutung wurde 'appirjon aber zu einer Chiffre
für den göttlichen Thronsitz, die Merkabah (vgl. J.
Maier, Vom Kultus zur Gnosis, Salzburg 1964), und da
der Tempel ja als Sitz des thronenden Gottes galt (vgl.
die Bezeichnung «Kerubenthroner»), konnte der Dichter
diese Begriffsverbindung ohne weiteres herstellen und als
allen verständlich voraussetzen.

ZI. 19f. Nach Jer. 30, 18.

ZI. 21 f. Vgl. zum Ausdruck zum Beispiel Hi. 4, 3.

ZI. 23f. Nach Jes. 61, 10.

MOSE IBN EZRA

Bat '"jummah

1 Hehre Tochter, wie die Sonne
und wie Morgenrot erschienen -

matt liegt sie nun und geschlagen
in Temans und Efas Kerker,

5 Scherbenhaufen gleich, ein Scheit,
knapp dem Brande noch entrissen.

57



«Harre, Tochter, ich bin Balsam
allen Qualen, ich bin Heilung,

lasse sterben, schenke Leben,
10 schlage Wunden und verbinde »

Seit der Kindheit, meiner Jugend,
zogst Du mich an Liebesbanden,

wegen meiner bösen Taten
gabst Du mich dem Feinde preis -

15 stöhnend schrei ich aus der Grube,
in die Du mich hast verstoßen,

wo kein Helfer, Fackelträger,
weil Du mich vergessen hast -

und er sättigt mich mit Schanden
20 und stellt Schützen gegen mich.

Meiner Magd Sohn unterworfen,
in des Todes Hand verstummt,

lieg vergessen ich darnieder,
mit der Sklavin Brut.

25 Hingerafft und fortgerissen,
Schwächling ohne Kraft und Macht,

aus dem Schloß ins Wüstenheulen
der Bewohner öder Steppen,

aus der Burg fort in die Stadt,
30 für den Gürtel einen Strick.

Rafft euch auf, euch wird geholfen,
laßt die Hände nicht erschlaffen

Schon zog euer Vater aus,
euch zum Heile zu bereiten.

35 Wahrt sein Wort und seinen Spruch
und laßt es euch nicht verdrießen,

denkt an seine Trosterweise,
euer Herz sei wohlgemut;

Schließlich kehrst Du durch das Feuer
40 lauter, fruchtbar, üppig wieder!

58



Text: A. M. Habermann, Selîh(ih lerabbî MoSäh 'ibn 'Äzrä',
Ha-aräs 4. Oktober 1967, aus Ms. British Museum Nr. 19, 789.
Siehe I.Davidson, 'Ôsar hap-pijjut v/haS-sîrah, Bet 1913, und die

Angaben dort.
Das vorliegende Gedicht ist eine Selîhah, ein Bußgedicht, gehört

somit einer Gattung an, die in der religiösen hebräischen Poesie mit
am häufigsten vertreten ist. Mose ibn Ezra, der von ca. 1065 bis 1135 in
Spanien lebte (siehe über ihn auch Judaica 21, 1965, S.66; 22,

1966, S. 1 und 65), erwarb sich als Selîhôt - Dichter vor allem in
seinen späteren Lebensjahren einen besonderen Ruf und erhielt den
Beinamen «Has-sallah». Das übersetzte Gedicht ist formal dem
Gürtellied nachgebildet und enthält neben den Worten des Dichters
über das Volk (Strophe 1, Zeilen 1-6) und an das Volk (Strophe 4)
einen Dialog zwischen Gott (Strophe 1, Zeilen 7-10) und dem
erwählten, verbannten Volk (Strophen 2-3). Nachdem der Dichter
eingangs die Lage des Volkes beschrieben, erfolgt eine göttliche
Verheißung, darauf die umfangreiche zweistrophige Klage der
«Tochter Israel», auf die das ermunternde und verheißende Dichterwort

als Abschluß folgt : Gottes Erlösungshandeln hat bereits eingesetzt,

es gilt treu auszuharren. Die Heilstaten Gottes der Vergangenheit

sollen als Trost und Verheißung dienen. Die Erinnerung an sie

ist ja kein resigniertes Versinken im Vergangenen, sondern Selbst-

vergewisserung, denn wie einst, so werde Gott auch nun und in
Zukunft handeln. Diese aufrüttelnde Funktion der Geschichtsbetrachtung

wurde und wird in christlichen Darstellungen der
jüdischen Glaubenshaltung allzuleicht übersehen. Die Zwiesprache
Gott-Volk ist - wie oft - sehr stark durch Hoheliedmotive bestimmt,
aufgrund der üblichen allegorischen Deutung des Hohenliedes auf
das Verhältnis Gott-Volk.

Das Metrum: 12 Silben pro Zeile (in der Übersetzung geteilt in
jeweils 2 Halbzeilen), vgl. Zeilen 1-2:

bat ,ajummäh ka-hammäh ufkaS-gahar nisqäfah

Reim: Die Strophenschlüsse haben Endreim auf -p/fäh, die
1. Strophe ebenfalls, die 2. Strophe auf -tanî, die 3. auf -rnäh, die 4.

59



auf -käm. Der Dichter hat zudem so stark vom Mittel der Alliteration

Gebrauch gemacht, daß bis auf wenige Ausnahmen auch die
Halbzeilen gereimt erscheinen, wobei in den ersten Halbzeilen
zumeist noch Innenreim auftritt, vgl. zum Beispiel:

Zeile 1 : bat ,ajummäli kd-hammäh
Zeile 11: min-ne'ûraj ûbhûraj
Zeile 23 : ufSdkabtî weni$kahtî
Zeile 31 : hifazzerû vfhe'azcrû (zugleich ein Wortspiel).

Die Strophenschlüsse haben in der ersten Halbzeile den Reim auf
-ah, nur der erste (Zeile 9), ein Bibelzitat, weicht davon etwas ab.

Die Alliterationen in den zweiten Vershälften sind seltener, kaum
zufällig sind aber in Zeile 8 sar% und sir, die Folge von b in Zeile
20 (vfhebi bî b'nê...), in Zeile 22 wedômamtî bejad dûmah.

Zu einzelnen Zeilen:

ZI. 1-2 «Hehre» (furchtbare) Tochter: '"jummah, nach Hohel. 6, 4,

und weiter nach 6, 10.

ZI. 4 Teman ist Gen. 36, 11. 15 der Name eines Esaunachkom-
men (vgl. I Chr. 1, 36), und Esau/Edom galt bekanntlich
als Repräsentant der christlichen Weltmacht. In Ez. 25,
13, vgl. Gen. 36, 42: I Chr. 1, 53, erscheint Teman als Teil
von Edom, kann insofern als pars pro toto stehen, vgl.
Arnos 1,11; Ob. 9.

Efah: Gen. 25, 4 (I Chr. 1, 33) ein Midian-Sohn und also

Ketura-Enkel, repräsentiert die arabisch-islamische
Weltmacht.

Dem Dichter mag bei der Formulierung auch Hiob 10, 22

mit im Sinn gelegen haben, wo es nach der Zürcher Bibel
heißt: «Ins Land so düster ('efatähl wie die schwarze
Nacht...»

ZI. 5 weläktäh limkittäh (vgl. Jes. 30, 14).

60



ZI. 5-6 Wörtlich aus Arnos 4, 11.

ZI. 9/10 Wörtlich aus Dtn. 32, 39.

ZI. 12 Vgl. Hohel. 1, 4.

ZI. 15 «aus der Grube» (mib-bôr) gehört eigentlich zur folgenden
Halbzeile. Vgl. etwa Klagel. 3, 55.

ZI. 17 Fackelträger, mfazzer zîqôt, nach Jes. 50, 11.

ZI. 19 Vgl. Klagel. 3, 30. Er: der Feind, ZI. 14 fortführend.
ZI. 20 Schützen: benê 'aspah, Bogenschützen. Vgl. Klagel. 3, 13.

ZI. 21 Sohn meiner Magd: Ismael, Sohn der Hagar, der ägypti¬
schen Magd der Sarah (vgl. Gen. 16), der als Ahnvater der
Araber und Repräsentant des islamischen Weltreiches gilt.

ZI. 22 Tod: dumäh, das Schweigen (der Totenwelt), vgl. zum
Beispiel Ps. 115, 17.

ZI. 24 im Ms.: lôqetîm, Sammelnde, was aber keinen Sinn ergibt,
das Wort ist offensichtlich verderbt überliefert. Der Sklavin

: der Hagar.
ZI. 26 Vgl. etwa Jes. 40, 29.

ZI. 27 Schloß: 'armôn, Wohnpalast, Bild für die eigentliche Hei¬

mat, das heilige Land bzw. die heilige Stadt. Wüstenheulen:

Nach Dtn. 32, 10. Im gedruckten Text ist ein Druckfehler

zu verbessern statt swlcgj ist swlcnj zu lesen.
ZI. 28 Nach dieser Zeile steht im Ms. ein später eingefügter Satz :

«Statt Ohrring und statt Prachtgewand der Trauersack
und Erde. »

ZI. 29 Burg: tîrah.
ZI. 30 Wörtlich aus Jes. 3, 24. Der Gürtel ist Zeichen der Wehr-

haftigkeit, der Strick Zeichen der Gefangenschaft.
ZI. 31 Vgl. zum Beispiel I Chr. 15, 7.

ZI. 36 Gen. 45, 5 u.ö.
ZI. 37 Trosterweise: mafamdjw vftanhûmâjw, Leckerbissen und

Tröstungen, vgl. etwa Ps. 94, 19.

ZI. 39 Du: Israel: lauter - geläutert, .frufah, ein beliebtes Bild,
vgl. zum Beispiel Jes. 48, 10: Sach. 13, 9 u.ö.

ZI. 40 Wörtlich aus Ex. 19, 10. Im hebräischen Text ein Druck¬
fehler : statt swrjh ist pwrjh zu lesen. Im Ms. ein sekundärer
Zusatz: «Und wieder wird die Rebe sich mir zuwenden
und in euren Tagen sprießen.»

61



SALOMO IBN GABIROL

Demût hal-lajlah

1 Die Nacht - ihr Bild gleicht einem Zelt,
breit wie das Meer und weit,

noch säumt verschämt das Morgenrot,
auf dessen Wort sie harrt,

5 darum gebiert sie noch die Löwen, spät,
wie Milkas und wie Jiskas Vaters Schwägerin.

Und ihr Gewölk träuft Tau, bis man
vermeint, daß sie der Sonne wegen weint.

Text: Herausgegeben von J. Schirmann, Sîrîm hadaSîrn min hag-
Genizäh, Jerusalem 1965, S. 172.

Zu Salomo ihn Gabirol (ca. 1021/2-1054/8) siehe die Angaben in
Judaica 24, 1968, S. 193.

ZI. 5 Löwen; benê 'Tis, nach Hi. 9, 9, das Sternbild des Löwen, das

gegen Morgen in Erscheinung tritt. Spät: wörtlich «nachdem
sie verbraucht war», nach Gen. 18, 12 (dort von Sarah).

ZI. 6 Siehe Gen. 11, 27-29. Sarah war die Schwägerin Harans, des

Vaters der Milka und der Jiska.

Der Dichter beschreibt die ausgehende Nacht, die nur noch auf
den Aufgang der Morgenröte wartet, um sich zurückzuziehen. In
dieser Übergangszeit, da das Morgenrot gewissermassen noch zögert,
bringt die Nacht noch das Sternbild des Löwen hervor, zu einer
Zeit, da man es nicht mehr erwartet, so wie Saras Niederkunft in
hohen Jahren nicht mehr zu erwarten war.

62


	Aus der hebräischen Poesie

