Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Der Erl6sungsgedanke in der "Konigskrone" des Salomo Ibn Gabirol
Autor: Greive, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER ERLOSUNGSGEDANKE
IN DER «(KONIGSKRONE»
DES SALOMO IBN GABIROL

Von HERMANN GREIVE, Koln

Der Dichter und Philosoph Ibn Gabirol!, dessen religiose Lyrik
— der Hauptbestandteil seines dichterischen Werkes — so sehr
jidisch-traditionellem Geiste verpflichtet erscheint, daB viele
seiner Lieder in die synagogale Liturgie aufgenommen wurden,
dessen philosophisches Hauptwerk dagegen, die « Lebensquelle», der
religiosen Tradition des Judentums so beziehungslos gegeniiber-
steht, daBl es von jiidisch-glaubiger Seite wenig beachtet oder gar
kritisiert und schliellich vergessen wurde, ist ob dieser — wie es

1 Salomo ibn Gabirol wurde 1021-1022 in Malaga geboren, lebte in Sara-
gossa und starb zwischen 1052 und 1058 in Valencia. Sein poetisches Werk ist
von H. N. Bialik und J. H. Rawnitzki gesammelt und unter dem Titel:
Siré Selomo ban Jehitda ibn Gabirol, Berlin/Tel-Aviv 1924-1932, I1I Biinde
(7 Biicher), veroffentlicht wurden. Die «Konigskrone» ( Kdatir Malkit) findet
sich im II. Band dieser Ausgabe, 8. 62-78. Der Text der Dichtung ist héufig
gedruckt worden. Es sei hier lediglich auf zwei weitere Editionen hingewiesen:
H. Schirmann, Has$-$irah ha-“tbrit biSfarad dbe¢ Provence 1, Jerusalem/Tel-
Aviv? 1961, S. 257-285, und J. A. Seidmann, Rabbi Selomo ibn Gabirol,
Katdar Malkdt, Jerusalem 1950 (mit ldngerer Einleitung). Die «Konigskrone»
wird in den folgenden Ausfithrungen in der Regel deutsch zitiert, und zwar —
wenn nicht anders vermerkt — nach der Ubersetzung von Johann Maier: Die
«Konigskrone» des Salomo Ben Jehuda Ibn Gabirol, in: Judaica XVIII
(1962), S. 1-55 (Einfithrung, Ubersetzung und Anmerkungen). Zur Interpre-
tation der Dichtung vgl. neben den Einleitungen und Anmerkungen der ge-
nannten Ausgaben u.a.: H. Simon, Der philosophische Gehalt von Gabirols
Kether Malkhut im Verhéltnis zu seinem Fons Vitae, in: Wiss. Ztschr. d.
M.-Luther-Univ. Halle-Wittenberg, Gesellsch. u. sprachwiss. Reihe, X
(1961), S. 1351-1354, und J. Abi-Tiqwah, «Megor Hajjim» we « Kdtir Mal-
kdity, in: Sanah besanah 1960, S. 200-219. Das urspriinglich arabisch abge-
faBBte philosophische Hauptwerk Ibn Gabirols, die «Lebensquelle» (M eqér
Hajjim ), ist nur in lateinischer und — teilweise — in hebréischer Ubersetzung
uberliefert. Vgl. Cl. Baeumker (Ed.), Avencebrolis (Ibn Gabirol) Fons Vitae,
Monasterii 1892-1895, und A. Zifroni (Hrsg.). Rabbi Selomo bin Gabirol,
Sefir Meqér Hajjim, Tel-Aviv 1964, S 433-532: Q¢tatm nittargemis ... ‘al
jedé R. Sem Téb bin Palgirah (Falagera).

38



scheint — so fundamentalen Verschiedenheit seiner dichterischen und
philosophischen Schopfungen fiir die religions- und philosophiege-
schichtliche Forschung noch immer ein Rétsel. Wie verhilt es sich
in Wahrheit mit seinen dichterischen und philosophischen Werken ?
Stehen sie wirklich mehr oder weniger unverbunden nebeneinander,
ja vielleicht sogar, und zwar in wesentlichen Punkten, zueinander
im Widerspruch, oder sind sie letztlich nur unterschiedliche Ausfor-
mungen einer vorgingig einheitlichen Geistigkeit ?

Diese Frage sollte nicht voreilig von der unterschiedlichen Rezep-
tion dieser Schriften her beantwortet werden. Denn die unterschied-
liche Haltung der traditionsbewuBiten Juden gegeniiber dem dichte-
rischen und dem philosophischen Werk zeigt moglicherweise nur
deren Unfihigkeit oder Unwilligkeit, den tiefer liegenden Intentio-
nen des Dichterphilosophen zu folgen. Um die Frage verbindlich zu
beantworten, ist nicht in erster Linie von der Haltung der jiidischen
Gemeinde gegeniiber Person und Werk Ibn Gabirols auszugehen,
erst recht nicht von den Stellungnahmen spéterer Generationen,
die sich in einer gewandelten geschichtlichen Situation befanden,
sondern von der Person und dem Werk selbst sowie den zeitgeschicht-
lichen Bedingungen, denen sie unterstanden.

In den folgenden Uberlegungen soll in einem allerersten Schritt
die «Konigskrone» im Hinblick auf die angedeutete Fragestellung
diskutiert werden. Es liegt nahe, mit ihr den Anfang zu machen,
da sie die dichterische und die philosophische Komponente in sich
vereinigt. Sie ist zugleich ein Werk des Dichters und des Philoso-
phen Ibn Gabirol, und zwar sein bedeutendstes dieser Art.

Wenn die «Konigskrone» hier unter dem Gesichtspunkt der
Ge’dlah, als Lied von der Erlosung, von der Sehnsucht nach Be-
freiung aus Siinde, Leid und Not der irdischen Welt behandelt wird,
so geschieht das nicht zufillig oder willkiirlich. Auch nicht allein
deswegen, weil eine Untersuchung gerade dieses Komplexes beson-
ders geeignet erscheint, zumindest eine Teilantwort auf die gestellte
Frage zu erhalten. Es hat seinen Grund vielmehr darin, dafl der Er-
l6sungsgedanke ein zentrales Thema des Liedes ist.

Das Werk beginnt mit einem Lobpreis des iiber alle Himmel er-
habenen Gottes der Fiille des Seins und der Kraft und miindet
iber die Darstellung der Sphirenwelt in ein Gebet des heils- und

39



hilfsbediirftigen Menschen. Es handelt von der Kluft, die Himmel
und Erde trennt, und zugleich von der Briicke, die sie verbindet,
vom Menschen, der trotz seiner Niedrigkeit mit dem Wissen seiner
Seele Gott nahe sein kann, wie schon gleich zu Anfang erinnert wird?,
und von Gott, der sich trotz seiner Erhabenheit als Erloser dem
Menschen zuwendet. Nicht zufillig schlieft das Lied mit dem Aus-
ruf: «mein Fels und Erloser».

Die traditionelle jiidische Auffassung von der Erlosung ist be-
sonders durch zwei Ziige charakterisiert: durch die heilsgeschicht-
liche Orientierung und den Bezug auf das Volk. Die Erlosung ist
fiir den gldubigen Juden mit historischen, insbesondere endzeitli-
chen Ereignissen verkniipft, die zuerst und zumeist das Volk Israel
betreffen und iiber das Volk erst den einzelnen wie schlieBlich auch
die anderen Vélker und eventuell den ganzen Kosmos. Die «kom-
mende Welt» ist in der Tat ganz vordringlich eine erst — am Ende
der Tage — «kommende», mag auch der Ausdruck bereits in den
Pseudepigraphen und in der Literatur der talmudischen Zeit ge-
legentlich die himmlische Welt der Seelen bezeichnen3.

Daf} diese charakteristischen Ziige juidisch-traditionellen Ge-
schichts- und Weltverstindnisses in der «Lebensquelle» des Philo-
sophen Ibn Gabirol keine Rolle spielen, braucht hier nur am Rande
vermerkt zu werden. Doch wie verhélt es sich damit in der « Konigs-
krone»? Stehen hier Motive unterschiedlicher Herkunft und Struk-
tur nebeneinander, ohne zu einer wirklichen Einheit verschmolzen
zu sein, oder wird trotz der Verwendung von Vorstellungen und
Formulierungen verschiedener Provenienz eine grundsitzlich ein-
heitliche Konzeption angeboten und — trifft dies zu — welcher Art?
Dies ist die Frage der folgenden Ausfiithrungen.

I. Die kosmologische Konzeption

Das Grundschema der Dichtung ist kosmologisch. Nicht das Jetzt
und Einst, sondern das Unten und Oben sind seine bestimmenden

2 «Wunderbar sind Deine Werke, meine Seele weill es wohl» (I,1).
3Vgl. A. Altmann, Olam und Aion, in:Festschrift Dr. J. Freimann,
Berlin 1937, S. 10f.

40



Dimensionen. Dal nach dem Lobpreis Gottes die Schilderung des
Weltbaus beim Erdball beginnt, entspricht dem soteriologischen
Charakter des Werkes. Es geht um die Erlosung des Menschen, des-
sen Wohnsitz die Erde ist. Bereits der erste Gesang fiihrt die verti-
kale Dimension eindrucksvoll vor Augen, freilich mit Betonung des
obersten Oben, das alles trigt. Er handelt von der Gréf3e und Unver-
gianglichkeit Gottes, von dem, «was am hdchsten steht», vom
«Thron, der iiber alles Hochste erhaben», von der « Wohnstatt, in
geheimnisvoller Hohe verborgen», und erinnert zugleich — kontra-
punktierend — an die Vergidnglichkeit der dem Hoéchsten unterge-
ordneten Wesen®.

‘Olam hab-ba’

In der Hohe erscheint das gottliche Licht, «auf dem Berge des
Herrn», «in dieser Welt ist es verborgen»5. An dieser Stelle des sieb-
ten Gesanges steht das traditionelle Begriffspaar «diese Welt» und
die «kommende Welt» — hier “dlam nir’dh — in einem Zusammen-
hang, der keinen erkennbaren Bezug zur Heilsgeschichte hat,
sondern eindeutig lichtmetaphysisch orientiert ist. Von daher liegt
es nahe, auch das frei angewandte Schriftwort: «auf dem Berge des
Herrn erscheint (es)» (Gen. 22,14), als einen Verweis auf die rdum-
liche Dimension des Verhéltnisses dieser Welten zueinander zu lesen.

Klarer ist indessen eine Aussage des siebenundzwanzigsten Ge-
sanges. Dort wird die «<kommende Welt» direkt mit der Welt der
Seelen unter dem Throne der Herrlichkeit identifiziert. Diese Identi-
fikation erhilt dadurch besonderes Gewicht, daf3 sie in einer von
heilsgeschichtlichen Perspektiven freien Schilderung des Gesamt-
aufbaus der Welt, wie der zweite Teil der Kénigskrone sie darstellt,
auftaucht. Die dem Begriff der «kommenden Welt» von der traditio-
nellen Verwendung her eigene heilsgeschichtliche Konnotation tritt
damit noch mehr in den Hintergrund.

Es bleibt jedoch zu untersuchen, ob die aufgezeigte Auffassung,

4Vgl. Vers 7 und 18.

5 In Johann Maiers Ubersetzung lautet die Stelle : « Du bist das verborgene
Licht in dieser Welt, das offenbare (Licht) in der kommenden Welt, <am
Berge des Herrn wird es erscheinen»» (VII, 3-5).

41



die besonders klar an der zuletzt besprochenen Stelle zum Ausdruck
kommt, in der «Konigskrone» durchgehalten wird.

EKine gewisse Schwierigkeit bieten zwei Verse des ersten Ge-
sanges. Dort heil3t es: «Dein [sind] beide Welten, zwischen die Du
eine Grenze gesetzt: die erste (Welt) fiir die Werke, die zweite fiir die
Vergeltung ®.» Der Satz scheint — zumindest abgetrennt betrachtet —
heilsgeschichtlich gemeint zu sein. Der engere und weitere Zusam-
menhang sprechen jedoch fiir ein anderes Verstindnis. Es ist eine
Grundregel der Interpretation, im Zweifelsfalle vom Zusammen-
hang her zu erklidren. Dabei ist bis zum Erweis des Gegenteils davon
auszugehen, daf} das zu interpretierende Werk ein einheitliches Gan-
zes bildet. Von Inkonsistenz oder Widerspriichlichkeit kann erst
dann gesprochen werden, wenn ein iibergreifendes Verstandnis nicht
moglich ist. Die Berufung auf diesen Grundsatz ist auch in einer
Untersuchung wie der vorliegenden, die die Konsistenz eines Wer-
kes iiberhaupt erst erweisen soll, keine petitio principii. Denn der
Aufweis der Konsistenz besteht im Sinne dieser Uberlegungen — und
wohl immer — lediglich darin, — negativ — auf die Feststellung von
Ungereimtheiten und Widerspriichen hinauslaufende Interpretatio-
nen als nicht zwingend darzutun und - positiv — deutlich zu ma-
chen, wie zwanglos ein iibergreifendes Verstdndnis moglich ist.
Geht man — diesen Grundsatz beriicksichtigend — davon aus, da@3
die «kommende Welt» an den zuvor besprochenen Stellen die obere
Welt, der Aufenthaltsort der Seelen ist, so erscheint es naheliegend,
auch hier eine rdumliche Anschauung vorauszusetzen, die an dieser
Stelle genannten Welten folglich nicht als zeitlich aufeinander fol-
gende Perioden, sondern als kosmische Rdume aufzufassen und die
Grenze zwischen ihnen als rdumliche Grenze. So ordnen sich die Verse
in das Ganze des Werkes zwanglos ein.

Das angezeigte kosmologisch-soteriologische Verstindnis er-
scheint um so ungezwungener, als im dritten Teil der Dichtung die
Erlésung oder Befreiung des Menschen (bzw. seiner Seele) eindeutig
als ein Aufstieg beschrieben wird. Entsprechend der den gesamten
Aufbau der Welt nachzeichnenden Darstellung des zweiten Teiles
und der Identifizierung der «kommenden Welt» mit dem Aufent-
haltsort der Seelen ist der Weg zum besseren Leben nicht ein Weg
durch die Geschichte auf die messianische Zeit zu, sondern ein Weg

42



aus den Niederungen der irdischen Bereiche zu den Hoéhen des Him-
mels. An entscheidender Stelle — im Schlullgesang — stehen die auf-
schlureichen Zeilen:

fihr mich zur rechten Zeit aus dieser Welt

und bring mich in Frieden ins Leben der kommenden
Welt.

Ruf mich nach oben [’dl “al tigra’ent]

und setze mich unter die Frommen,

zéhl mich zu den Erwéhlten aus der Welt, die ihr Teil
im Leben haben,

reinige mich, zu leuchten im Lichte deines Angesichts,

belebe mich aufs neue

und fithre mich wieder herauf

aus den Thiefen der Erde”. —

Die Erlésung wird hier ganz unzweifelhaft als ein Aufstieg be-
trachtet, und dies liegt auch durchaus in der Konsequenz des Wer-
kes, ganz besonders des ersten und zweiten Teiles.

Galit

Die Sehnsucht nach oben entspricht der leidvollen Erfahrung des
Daseins hier in der unteren, sublunarischen Welt. Es ist die Welt der
zahllosen Einwirkungen aus den Bereichen der Sphiren. Zwar iiben
die Sterne ihre guten und bdsen Einfliisse stets und nur im Ein-
klang mit dem Willen des Schopfers aus, wie immer wieder betont
wird®, doch das bedeutet keineswegs die Aufhebung der leidvollen
Gottesferne der sublunarischen Welt, sondern einzig, doch auch das
1st schon viel, den Ausbruch aus einem hoffnungslosen astrologi-
schen Fatalismus. Dies steht iibrigens in vollkommenem Einklang
mit der iiberragenden Bedeutung, die dem gottlichen Willen in der

6 T.93F

7 XL, 32-40; Hervorhebungen H.G.

8 Vgl. X1,14; XII, 35-38; XIII, 12; XTIV, 8; XV, 15f.; XX, 12f.; XXI,
171,

43



«Lebensquelle» zugeschrieben wird. Mag auch die grobsinnliche,
korperliche Welt keineswegs als schlechthin bose bezeichnet wer-
den, der menschliche Korper sogar eine Anzahl positiver Funktionen
haben?, schlieBlich und letztlich geht es hier doch nur um «die
Sdume [die dullersten Enden] Deiner Wege»10, der Wege Gottes, an
denen — zugespitzt formuliert — Heil nur insofern ist, als es von dort
her gewonnen werden kann. Darum gilt es zu den méchtigen An-
fangen!! zu gelangen, «denn sie bedeuten Leben fiir jene, die sie
finden»'2, zuriickzukehren zum Ort des Ausgangs: « Wohl mir, wéir
ich noch dort», singt der Dichter, «bevor ich auszog, Siinde zu
haufen und Schuld!?!»

Diese Welt der Siinde und Schuld, «das Land der Ruhelosigkeit »4,
ist der «Schmelzofen der Verbannung»1®. Es wird an dieser Stelle
kaum zufillig der Ausdruck «Galdt» gewiahlt, obwohl eigentlich
nichts (als dieses Wort selbst) auf Israels Zerstreuung unter den
Voélkern hinweist. Hier scheint Galdit ganz einfach die Verbannung
des Menschen in der irdischen Welt der Miihsal zu sein. Ob diese Auf-
fassung von der Glal4t in Ibn Gabirols religiosen Dichtungen bestim-
mend ist oder nur beildufig auftritt, kann nur im Rahmen einer um-
fassenden Analyse des dichterischen Gesamtwerkes entschieden wer-
den. Es sei lediglich auf zwei Bemerkungen Karl Dreyers hingewie-
sen, der fiir seine Arbeit « Die religiose Gedankenwelt des Salomo ibn
Gabirol», Leipzig 1930, die religiose Lyrik des Dichters durchge-
gangen ist. Die eine dieser Bemerkungen lautet: « Wichtiger noch
als das ,Galut-Problem* ... ist das Verstandnis der Galut-Stimmunyg,

9 Vgl. XXXII, 1ff.

10 XXXIT, 11.

1 XXXIT, 12.

12 X XXII, 13.

13 XXXVII, 13/14.

14 XX XVIII, 28. Der Ausdruck «’drds ndd» entstammt Gen. 4,16. Dort
heillt es: «Kajin zog von SEINEM Antlitz hinweg und wurde erst seBhaft im
Lande Nod, Schweife, ostlich von Eden.» (Ubersetzung: Buber-Rosenzweig,
Koln und Opladen 1956.)

15 X X XVIII, 29. Wie Kain aus der Gottesnihe hinwegzog und im gottfer-
nen Lande Nod seBhaft wurde (sieche Anm. 14), so kommt der Mensch (bzw.
die Seele) aus der Gottesniahe der oberen Welt und wohnt in der gottfernen
irdischen Welt.

44



die iiber alle seine Dichtungen gebreitet ist, der ,Galut- Welt*, in die
sich alles andere einordnet, von der aus alle iibrigen Gedanken und
Probleme verstanden und beurteilt werden wollen.» Im Schlul3-
wort des Buches hei3t es sodann: «auch die Sinde ist eine Galut.
Auch sie ist ein Sumpf, dessen zdher Schlamm sich an den in ihr Be-
fangenen heftet und die Erhebung hindert!?.» Dreyer hat hier wohl
etwas Wesentliches gesehen. Doch er unterlifit es — leider —, den
bezeichneten Problemkreis anhand von Gabirol-Texten niaher zu
beleuchten. Was zum Beispiel im Abschnitt Sinde dazu gesagt wird,
ist ziemlich unergiebig. Auch der Abschnitt tiber die Galit ist in die-
sem Punkte unbefriedigend. Er ist viel zu sammelnd-synthetisch
gearbeitet. Die Analyse kommt zu kurz. Eine eingehende Unter-
suchung der Galditideen bei Ibn Gabirol diirfte in hohem Mafle geeig-
net sein, das Besondere und Charakteristische der religiosen Grund-
position des Dichters deutlich zu machen.

11. Die individualistische Tendenz

Nach judisch-traditioneller Auffassung sind Galdt und Ge’dlah
wesentlich auf das Volk Israel bezogen. s ist von ausschlaggeben-
der Bedeutung fiir die Interpretation der « Konigskrone» als Gesamt-
werk — und damit zugleich auch fiir die bereits besprochenen Ziige —
daf} dieses «volkische» Moment ganz und gar zuriicktritt. Es spricht
und singt nicht das Volk, sondern der einzelne, das Individuum
Salomo ibn Gabirol. Die «Konigskrone» ist eine Dichtung des Ich
und Du, nicht des Wir und Er (bzw. Du). Die Suffixe der ersten und
zweiten Person Singular bestimmen in vielen Abschnitten selbst
die Reimbildung. Mit dieser individuell-subjektiven Orientierung
steht sowohl die mangelnde Volksbezogenheit als auch das Zuriick-
treten heilsgeschichtlicher Perspektiven in Zusammenhang. Die
Heilsgeschichte des Volkes schrumpft gewissermallen zur «Heils-
geschichte» des einzelnen, die bloB von der Geburt bis zum Tode
reicht.

16 5. 49.
17 8. 156.

45



Nur einmal ist ausdriicklich vom Volke die Rede!®, doch auch
hier «mit individualistischer Motivierung»®. An derselben Stelle
findet sich auch ein Hinweis auf die Triimmer des Heiligtums, die
Gott wieder aufrichten mdoge, also eine heilsgeschichtliche Reminis-
zenz. Die folgenden Ausfiihrungen werden zeigen, dal} und wiefern
eine solche Aulerung einen legitimen Platz in der Dichtung hat und
den Rahmen ihrer Grundkonzeption nicht sprengt.

Es ist von groiter Bedeutung, dafl dem betonten Individualismus
des Werkes ein komplementirer Universalismus zugeordnet ist,
wenn dieser auch lediglich angedeutet wird. Im achten Gesang heilit
es: «denn alle wollen zu Dir gelangen»?°, in wortlicherer Uber-
setzung: «die Intention (das Streben) aller ist (darauf gerichtet), zu
dir zu gelangen». Dies steht in bester Ubereinstimmung mit dem
kosmologisch-kosmogonischen Grundcharakter der Dichtung und
zudem mit einer ausfiihrlicheren und klareren Aussage der « Lebens-
quelle»?.

Welche Bedeutung und welches Gewicht hat angesichts der zitier-
ten Stelle die sich anschlieBende Unterscheidung zwischen den
«Blinden», die trotz grundsitzlich richtiger Tendenz (kawwanakh )
ihr Ziel verfehlen, und den «Sehenden», «deinen Knechteny, die den
rechten Weg einschlagen? Der ndhere Kontext gibt keinen Hinweis
darauf, wer unter diesen Gottesknechten zu verstehen ist. Beriick-
sichtigt man jedoch die spiteren Ausfithrungen iiber den «voll-
kommenen Glaubeny», das Gesetz und die Propheten?? und die posi-
tive Funktion all dessen, so ist zu vermuten, dafl mit diesem Aus-
druck zumindest an erster Stelle die Israeliten, genauer jene, die
dem Gesetz und den Propheten folgen (die gliubigen Juden also),
gemeint sind. Hier wird deutlich, daBl und in welchem Sinne die
religitse Uberlieferung in der «Kénigskrone» eine durchaus gewich-
tige Grofle bleibt, obwohl Welt- und Erlosungsauffassung der Dich-

18 XXXIX, 186.

19 Maier, « Konigskrone» (siche Anm. 1), S. 15 (Einfiithrung).

20 VIII, 8; Hervorhebung H.G.

21 Der entscheidende Satz lautet: «inquirere factorem primum et moueri
ad illum inditum est omnibus» (Fons Vitae [siehe Anm. 1], V,34; S. 319,
16/17; vgl. auch den Falaqera-Text in Zifroni [sieche Anm. 1], V,52; S.519).

22 XXXV, 42-45.

46



tung sich nicht wenig von den herrschenden Vorstellungen der rab-
binischen Tradition unterscheiden. (Innerjiidisch sind sie noch am
ehesten mit der mystischen Uberlieferung in Zusammenhang zu
bringen, in der Heilsgeschichte und Schépfungsgeschichte mitein-
ander verkniipft werden 23.)

Erlosung ist vordringlich Erlosung des einzelnen und vollendet
sich in dessen Riickkehr zu den Anfingen. Doch zu dieser Riickkehr
bedarf es der Vorbereitung. «Hab Geduld mit mir», betet der Dich-
ter, «und fiihr nicht meinen Tag herbei, bis ich Zehrung bereitet, um
an meinen Ort zuriickzukehren?%.» Die Riickkehr vollzieht sich also
nicht in einem blinden Prozef.

Der Freiheit und Herrschaft Gottes, wie sie in der « Konigskrone»
besonders durch die wiederholte Betonung der Abhingigkeit der
Sterne vom Willen des Schopfers zum Ausdruck gebracht wird, ent-
spricht ein Freiheitsspielraum des Menschen, den dieser durch ein
seinem himmlischen Ziel entsprechendes, die Riickkehr zu Gott
vorbereitendes Verhalten auszufiillen hat. Es ist nirgends gesagt,
dal} die menschliche Erkenntnis prinzipiell unfahig ist, unabhéingig
von der religiosen Tradition iiber die richtige Weise dieser Vorbe-
reitung ins klare zu kommen. In der «Lebensquelle» scheint eine
solche Fahigkeit vorausgesetzt zu werden. Doch um diese geht es
hier nicht. Nach der «Konigskrone» enthalten — zumindest auch —
das Gesetz und die Propheten die richtige Anleitung zur Verfolgung
des einen wesentlichen menschlichen Zieles. Hierin besteht somit
die positive Funktion der religiosen Uberlieferung: Richtschnur
rechter Vorbereitung auf den Auszug aus dieser Welt und die Riick-
kehr zur kommenden Welt zu sein. In diesem Sinne ist und bleibt
die Torah verbindlich. Thre Propheten waren Sehende, die ein zu-
verlassiges Wissen um Welt- und Schopfungsordnung hatten. Diese
Vorstellung scheint an bestimmte traditionelle Auffassungen anzu-
kniipfen. Die Torah wurde in nachtalmudischer Zeit nicht nur als
Rechtsordnung und als «Mittel der heilsgeschichtlichen Verwirk-
lichung», sondern auch als Weltordnung betrachtet. «Die Erfiillung
der Torah ist somit ein Verhalten, das der Weltordnung entspricht»,

23 Maier, «Konigskrone» (siehe Anm. 1), S. 15 (Einfithrung).
24 XXXVIII, 16f., vgl. auch XXXVII, 4ff,

47



schreibt Johann Maier?®. Diese Auffassung diirfte den Hintergrund
der erwidhnten Aussagen der « Kénigskrone» bilden. Zumindest sind
so am ehesten die spérlichen AuBerungen zu diesem Thema mit den
iibrigen Vorstellungen der Dichtung in Einklang zu bringen. Damit
ist zugleich gesagt, dall die ausgesprochenen Vermutungen sich
weniger auf diese AuBerungen selbst stiitzen (sie lassen keine so
weittragenden Schlullfolgerungen zu) als auf ihre Einordnung in den
Kontext des Gesamtwerkes.

Die angezeigte Funktion wird in der «Konigskrone» ganz vor-
herrschend unter dem Gesichtspunkt individuellen Heilswillens und
Heilsstrebens gesehen. Nicht die Zugehorigkeit zum Volke Israel,
sondern die Einrichtung des Lebens im Sinne des Gesetzes und der
Propheten scheint entscheidend zu sein. Dies 146t vermuten, daf
mit den Gottesknechten des Verses: «Deine Knechte aber sind
Sehenden gleich»26, letztlich nicht ausschliefilich Israeliten gemeint
sind, sondern alle, die sich in einem der Wahrheit des Gesetzes und
der Propheten konformen Sinne auf die kommende Welt vorberei-
ten. So behédlt die vorausgehende Aussage, dafl «aller Intention»
darauf geht, zu Gott zu gelangen, ihr Gewicht. Anders wird sie zur
Farce, zur sinnleeren Floskel.

Angesichts der dargestellten Bedeutung der Torah kann es trotz
individualistisch-universalistischer Grundkonzeption widerspruchs-
los wiinschenswert sein, dafl — in wortlichem Verstindnis — die
Triimmer des Heiligtums wieder aufgerichtet werden?®?. Die Torah
weist im wesentlichen, das heil3t in dem, was fiir Gabirol ihr Wesent-
liches ist, den richtigen Weg zum Heile und ist somit ein groles,
fir alle jene, denen kein anderer Weg zur Wahrheitsfindung offen
steht, und dies gilt fiir den GroBteil des jlidischen Volkes, sogar ein
unabdingbares Gut, das in hochstem Mafe der Erhaltung und Er-
neuerung wert ist.

Wie zuvor gezeigt worden ist, folgt hieraus nicht, dal ihr Wesent-

25 Johann Maier, «Gesetz» und «Gnade» im Wandel des Gesetzesverstand-
nisses der nachtalmudischen Zeit, in: Judaica XXV (1969), S. 70; vgl. zu dem
Gesagten den ganzen Abschnitt S. 70-71, dem auch das vorausgehende Zitat
entnommen ist.

26 VIII, 15.

27 Vgl XXXIX, 16-23.

48



liches Israel allein zugehort. Vielmehr ist die Tendenz unverkenn-
bar, die Enge der Eingrenzung heilsrelevanten Wissens und heils-
wirksamen Tuns auf das Volk Israel zu sprengen. Die Neigung des
Dichterphilosophen, neben jidisch-traditionellen auch philosophi-
sche Inhalte und Ausdrucksmittel zu verwenden (in der «Lebens-
quelle» ausschlieBlich), liegt in der Konsequenz dieser Zielsetzung.

Zusammenfassung

Die Erlosungslehre der « Konigskroney ist ausgesprochen kosmo-
logisch-kosmogonisch orientiert. Erlosung ist Aufstieg und dieser
Riickkehr zum Ort der Herkunft. Zugleich ist sie betont individuali-
stisch mit einem Zug ins Universale. Der einzelne, und zwar jeder
einzelne ist zur Umkehr und Riickkehr aufgerufen, ja von allem
Anfang an grundlegend auf sein himmlisches Ziel ausgerichtet. Die-
ses Ziel zu erreichen, bieten das Gesetz und die Propheten eine zu-
verldssige Richtschnur. Ob die dort niedergelegten unabdingbaren
Wahrheiten und Vorschriften dem Menschen auch auf anderem
Wege als iiber die jiidisch-religiose Tradition zuganglich sind, bleibt
unerortert.

In diesen Vorstellungskomplex ordnen sich die verschiedenen
Anschauungen und Aussagen der « Konigskrone» — die jidisch-tradi-
tionellen wie die neuplatonisch-philosophischen — durchweg zwang-
los ein. In ihm verbinden sich die unterschiedlichen Elemente der
Dichtung zu einer Einheit.

Dariiber hinaus entsprechen die dargestellten Ideen in ihren we-
sentlichen Ziigen auch den Theorien des Philosophen der «Lebens-
quelle». Von der positiven Funktion der Torah, die die «Konigs-
krone» lehrt, ist dort zwar keine Rede. Doch wird sie auch nicht be-
stritten. Diese letzte Frage kann jedoch im Rahmen dieser Uber-
legungen nicht verbindlich beantwortet werden. Sie bedarf einer
eingehenderen Erdrterung, die nur in einer eigenen Untersuchung
erfolgen kann.

49



	Der Erlösungsgedanke in der "Königskrone" des Salomo Ibn Gabirol

