
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Der Erlösungsgedanke in der "Königskrone" des Salomo Ibn Gabirol

Autor: Greive, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER ERLÖSUNGSGEDANKE
IN DER «KÖNIGSKRONE»

DES SALOMO IBN GABIROL

Von Hermann Gbeive, Köln

Der Dichter und Philosoph Ihn Gabirol1, dessen religiöse Lyrik
- der Hauptbestandteil seines dichterischen Werkes - so sehr

jüdisch-traditionellem Geiste verpflichtet erscheint, daß viele
seiner Lieder in die synagogale Liturgie aufgenommen wurden,
dessen philosophisches Hauptwerk dagegen, die «Lebensquelle», der
religiösen Tradition des Judentums so beziehungslos gegenübersteht,

daß es von jüdisch-gläubiger Seite wenig beachtet oder gar
kritisiert und schließlich vergessen wurde, ist ob dieser - wie es

1 Salomo ibn Gabirol wurde 1021-1022 in Malaga geboren, lebte in
Saragossa und starb zwischen 1052 und 1058 in Valencia. Sein poetisches Werk ist
von H. N. Bialik und J. H. Rawnitzki gesammelt und unter dem Titel:
Sîrê Selomo bän J"hûda ibn Gabirol, Berlin/Tel-Aviv 1924-1932, III Bände
(7 Bücher), veröffentlicht wurden. Die «Königskrone» (Kätär Malkût) findet
sich im II. Band dieser Ausgabe, S. 62-78. Der Text der Dichtung ist häufig
gedruckt worden. Es sei hier lediglich auf zwei weitere Editionen hingewiesen :

H. Schirmann, Has-sîrah ha-'ibrît biSfarad ûbe Provence I, Jerusalem/Tel-
Aviv2 1961, S. 257-285, und J. A. Seidmann, Rabbi Selomo ibn Gabirol,
Kätär Malkût, Jerusalem 1950 (mit längerer Einleitung). Die « Königskrone»
wird in den folgenden Ausführungen in der Regel deutsch zitiert, und zwar -
wenn nicht anders vermerkt - nach der Übersetzung von Johann Maier : Die
«Königskrone» des Salomo Ben Jehuda Ibn Gabirol, in: Judaica XVIII
(1962), S. 1-55 (Einführung, Übersetzung und Anmerkungen). Zur Interpretation

der Dichtung vgl. neben den Einleitungen und Anmerkungen der
genannten Ausgaben u.a. : H. Simon, Der philosophische Gehalt von Gabirols
Kether Malkhut im Verhältnis zu seinem Fons Vitae, in: Wiss. Ztschr. d.
M.-Luther-Univ. Halle-Wittenberg, Gesellsch. u. sprachwiss. Reihe, X
(1961), S. 1351-1354, und J. Abi-Tiqwah, «Meqôr Hajjîm» tVe «Kätär Malkût»,

in: Sanah b"sanah 1960, S. 200-219. Das ursprünglich arabisch abgefaßte

philosophische Hauptwerk Ibn Gabirols, die «Lebensquelle» (M"qôr
Hajjîm), ist nur in lateinischer und - teilweise - in hebräischer Übersetzung
überliefert. Vgl. Cl. Baeumker (Ed.), Avencebrolis (Ibn Gabirol) Fons Vitae,
Monasterii 1892-1895, und A. Zifroni (Hrsg.), Rabbi Selomo bän Gabirol,
Sefär Meqôr Hajjîm, Tel-Aviv 1964, S 433-532: Q'ta'îm nittargemû 'al
j"dê R. Sem Tôb bän Palqîrah (Falaqera).

38



scheint - so fundamentalen Verschiedenheit seiner dichterischen und
philosophischen Schöpfungen für die religions- und philosophiegeschichtliche

Forschung noch immer ein Rätsel. Wie verhält es sich
in Wahrheit mit seinen dichterischen und philosophischen Werken?
Stehen sie wirklich mehr oder weniger unverbunden nebeneinander,
ja vielleicht sogar, und zwar in wesentlichen Punkten, zueinander
im Widerspruch, oder sind sie letztlich nur unterschiedliche
Ausformungen einer vorgängig einheitlichen Geistigkeit?

Diese Frage sollte nicht voreilig von der unterschiedlichen Rezeption

dieser Schriften her beantwortet werden. Denn die unterschiedliche

Haltung der traditionsbewußten Juden gegenüber dem
dichterischen und dem philosophischen Werk zeigt möglicherweise nur
deren Unfähigkeit oder Unwilligkeit, den tiefer liegenden Intentionen

des Dichterphilosophen zu folgen. Um die Frage verbindlich zu
beantworten, ist nicht in erster Linie von der Haltung der jüdischen
Gemeinde gegenüber Person und Werk Ibn Gabirols auszugehen,
erst recht nicht von den Stellungnahmen späterer Generationen,
die sich in einer gewandelten geschichtlichen Situation befanden,
sondern von der Person und dem Werk selbst sowie den zeitgeschichtlichen

Bedingungen, denen sie unterstanden.
In den folgenden Überlegungen soll in einem allerersten Schritt

die «Königskrone» im Hinblick auf die angedeutete Fragestellung
diskutiert werden. Es liegt nahe, mit ihr den Anfang zu machen,
da sie die dichterische und die philosophische Komponente in sich

vereinigt. Sie ist zugleich ein Werk des Dichters und des Philosophen

Ibn Gabirol, und zwar sein bedeutendstes dieser Art.
Wenn die «Königskrone» hier unter dem Gesichtspunkt der

Gëûlali, als Lied von der Erlösung, von der Sehnsucht nach
Befreiung aus Sünde, Leid und Not der irdischen Welt behandelt wird,
so geschieht das nicht zufällig oder willkürlich. Auch nicht allein
deswegen, weil eine Untersuchung gerade dieses Komplexes besonders

geeignet erscheint, zumindest eine Teilantwort auf die gestellte
Frage zu erhalten. Es hat seinen Grund vielmehr darin, daß der
Erlösungsgedanke ein zentrales Thema des Liedes ist.

Das Werk beginnt mit einem Lobpreis des über alle Himmel
erhabenen Gottes der Fülle des Seins und der Kraft und mündet
über die Darstellung der Sphärenwelt in ein Gebet des heils- und

39



hilfsbedürftigen Menschen. Es handelt von der Kluft, die Himmel
und Erde trennt, und zugleich von der Brücke, die sie verbindet,
vom Menschen, der trotz seiner Niedrigkeit mit dem Wissen seiner
Seele Gott nahe sein kann, wie schon gleich zu Anfang erinnert wird2,
und von Gott, der sich trotz seiner Erhabenheit als Erlöser dem
Menschen zuwendet. Nicht zufällig schließt das Lied mit dem Ausruf:

«mein Fels und Erlöser».
Die traditionelle jüdische Auffassung von der Erlösung ist

besonders durch zwei Züge charakterisiert: durch die heilsgeschichtliche

Orientierung und den Bezug auf das Volk. Die Erlösung ist
für den gläubigen Juden mit historischen, insbesondere endzeitlichen

Ereignissen verknüpft, die zuerst und zumeist das Volk Israel
betreffen und über das Volk erst den einzelnen wie schließlich auch
die anderen Völker und eventuell den ganzen Kosmos. Die
«kommende Welt» ist in der Tat ganz vordringlich eine erst - am Ende
der Tage - «kommende», mag auch der Ausdruck bereits in den

Pseudepigraphen und in der Literatur der talmudischen Zeit
gelegentlich die himmlische Welt der Seelen bezeichnen3.

Daß diese charakteristischen Züge jüdisch-traditionellen Ge-
schichts- und Weltverständnisses in der «Lebensquelle» des

Philosophen Ibn Gabirol keine Rolle spielen, braucht hier nur am Rande
vermerkt zu werden. Doch wie verhält es sich damit in der «Königskrone»?

Stehen hier Motive unterschiedlicher Herkunft und Struktur

nebeneinander, ohne zu einer wirklichen Einheit verschmolzen
zu sein, oder wird trotz der Verwendung von Vorstellungen und
Formulierungen verschiedener Provenienz eine grundsätzlich
einheitliche Konzeption angeboten und - trifft dies zu - welcher Art?
Dies ist die Frage der folgenden Ausführungen.

I. Die kosmologische Konzeption

Das Grundschema der Dichtung ist kosmologisch. Nicht das Jetzt
und Einst, sondern das Unten und Oben sind seine bestimmenden

2 «Wunderbar sind Deine Werke, meine Seele weiß es wohl» (1,1).
3 Vgl. A. Altmann, Olam und Aion, in :Festschrift Dr. J. Freimann,

Berlin 1937, S. lOf.

40



Dimensionen. Daß nach dem Lobpreis Gottes die Schilderung des

Weltbaus beim Erdball beginnt, entspricht dem soteriologischen
Charakter des Werkes. Es geht um die Erlösung des Menschen, dessen

Wohnsitz die Erde ist. Bereits der erste Gesang führt die vertikale

Dimension eindrucksvoll vor Augen, freilich mit Betonung des

obersten Oben, das alles trägt. Er handelt von der Größe und Unver-
gänglichkeit Gottes, von dem, «was am höchsten steht», vom
«Thron, der über alles Höchste erhaben», von der «Wohnstatt, in
geheimnisvoller Höhe verborgen», und erinnert zugleich -
kontrapunktierend - an die Vergänglichkeit der dem Höchsten
untergeordneten Wesen4.

'Olam hab-ba

In der Höhe erscheint das göttliche Licht, «auf dem Berge des

Herrn», «in dieser Welt ist es verborgen»6. An dieser Stelle des siebten

Gesanges steht das traditionelle Begriffspaar «diese Welt» und
die «kommende Welt» - hier 'ôlam nir'äh - in einem Zusammenhang,

der keinen erkennbaren Bezug zur Heilsgeschichte hat,
sondern eindeutig lichtmetaphysisch orientiert ist. Von daher liegt
es nahe, auch das frei angewandte Schriftwort : «auf dem Berge des

Herrn erscheint (es)» (Gen. 22,14), als einen Verweis auf die räumliche

Dimension des Verhältnisses dieser Welten zueinander zu lesen.

Klarer ist indessen eine Aussage des siebenundzwanzigsten
Gesanges. Dort wird die «kommende Welt» direkt mit der Welt der
Seelen unter dem Throne der Herrlichkeit identifiziert. Diese
Identifikation erhält dadurch besonderes Gewicht, daß sie in einer von
heilsgeschichtlichen Perspektiven freien Schilderung des Gesamtaufbaus

der Welt, wie der zweite Teil der Königskrone sie darstellt,
auftaucht. Die dem Begriff der «kommenden Welt» von der traditionellen

Verwendung her eigene heilsgeschichtliche Konnotation tritt
damit noch mehr in den Hintergrund.

Es bleibt jedoch zu untersuchen, ob die aufgezeigte Auffassung,

4 Vgl. Vers 7 und 18.
5 In Johann Maiers Übersetzung lautet die Stelle : «Du bist das verborgene

Licht in dieser Welt, das offenbare (Licht) in der kommenden Welt, <am
Berge des Herrn wird es erscheinen)» (VII, 3-5).

41



die besonders klar an der zuletzt besprochenen Stelle zum Ausdruck
kommt, in der «Königskrone» durchgehalten wird.

Eine gewisse Schwierigkeit bieten zwei Verse des ersten
Gesanges. Dort heißt es: «Dein [sind] beide Welten, zwischen die Du
eine Grenze gesetzt : die erste (Welt) für die Werke, die zweite für die
Vergeltung6. » Der Satz scheint - zumindest abgetrennt betrachtet -
heilsgeschichtlich gemeint zu sein. Der engere und weitere
Zusammenhang sprechen jedoch für ein anderes Verständnis. Es ist eine

Grundregel der Interpretation, im Zweifelsfalle vom Zusammenhang

her zu erklären. Dabei ist bis zum Erweis des Gegenteils davon
auszugehen, daß das zu interpretierende Werk ein einheitliches Ganzes

bildet. Von Inkonsistenz oder Widersprüchlichkeit kann erst
dann gesprochen werden, wenn ein übergreifendes Verständnis nicht
möglich ist. Die Berufung auf diesen Grundsatz ist auch in einer
Untersuchung wie der vorliegenden, die die Konsistenz eines Werkes

überhaupt erst erweisen soll, keine petitio principii. Denn der
Aufweis der Konsistenz besteht im Sinne dieser Überlegungen - und
wohl immer - lediglich darin, - negativ - auf die Feststellung von
Ungereimtheiten und Widersprüchen hinauslaufende Interpretationen

als nicht zwingend darzutun und - positiv - deutlich zu
machen, wie zwanglos ein übergreifendes Verständnis möglich ist.
Geht man - diesen Grundsatz berücksichtigend - davon aus, daß
die «kommende Welt» an den zuvor besprochenen Stellen die obere

Welt, der Aufenthaltsort der Seelen ist, so erscheint es naheliegend,
auch hier eine räumliche Anschauung vorauszusetzen, die an dieser
Stelle genannten Welten folglich nicht als zeitlich aufeinander
folgende Perioden, sondern als kosmische Räume aufzufassen und die
Grenze zwischen ihnen als räumliche Grenze. So ordnen sich die Verse

in das Ganze des Werkes zwanglos ein.
Das angezeigte kosmologisch-soteriologische Verständnis

erscheint um so ungezwungener, als im dritten Teil der Dichtung die

Erlösung oder Befreiung des Menschen (bzw. seiner Seele) eindeutig
als ein Aufstieg beschrieben wird. Entsprechend der den gesamten
Aufbau der Welt nachzeichnenden Darstellung des zweiten Teiles
und der Identifizierung der «kommenden Welt» mit dem Aufenthaltsort

der Seelen ist der Weg zum besseren Leben nicht ein Weg
durch die Geschichte auf die messianische Zeit zu, sondern ein Weg

42



aus den Niederungen der irdischen Bereiche zu den Höhen des Himmels.

An entscheidender Stelle - im Schlußgesang - stehen die
aufschlußreichen Zeilen :

führ mich zur rechten Zeit aus dieser Welt
und bring mich in Frieden ins Leben der kommenden

Welt.
Ruf mich nach oben ['äl 'al tiqra'eni]
und setze mich unter die Frommen,
zähl mich zu den Erwählten aus der Welt, die ihr Teil

im Leben haben,
reinige mich, zu leuchten im Lichte deines Angesichts,
belebe mich aufs neue
und führe mich wieder herauf
aus den Tiefen der Erde7. -

Die Erlösung wird hier ganz unzweifelhaft als ein Aufstieg
betrachtet, und dies liegt auch durchaus in der Konsequenz des Werkes,

ganz besonders des ersten und zweiten Teiles.

Galût

Die Sehnsucht nach oben entspricht der leidvollen Erfahrung des

Daseins hier in der unteren, sublunarischen Welt. Es ist die Welt der
zahllosen Einwirkungen aus den Bereichen der Sphären. Zwar üben
die Sterne ihre guten und bösen Einflüsse stets und nur im
Einklang mit dem Willen des Schöpfers aus, wie immer wieder betont
wird8, doch das bedeutet keineswegs die Aufhebung der leidvollen
Gottesferne der sublunarischen Welt, sondern einzig, doch auch das
ist schon viel, den Ausbruch aus einem hoffnungslosen astrologischen

Fatalismus. Dies steht übrigens in vollkommenem Einklang
mit der überragenden Bedeutung, die dem göttlichen Willen in der

61,23 f.
7 XL, 32—40 ; Hervorhebungen H.G.
8 Vgl. XI,14; XII, 35-38; XIII, 12; XIV, 8; XV, 15f.; XX, 12f.; XXI,

17 f.

43



«Lebensquelle» zugeschrieben wird. Mag auch die grobsinnliche,
körperliche Welt keineswegs als schlechthin böse bezeichnet werden,

der menschliche Körper sogar eine Anzahl positiver Funktionen
haben9, schließlich und letztlich geht es hier doch nur um «die
Säume [die äußersten Enden] Deiner Wege»10, der Wege Gottes, an
denen - zugespitzt formuliert - Heil nur insofern ist, als es von dort
her gewonnen werden kann. Darum gilt es zu den mächtigen
Anfängen11 zu gelangen, «denn sie bedeuten Leben für jene, die sie

finden»12, zurückzukehren zum Ort des Ausgangs: «Wohl mir, wär
ich noch dort», singt der Dichter, «bevor ich auszog, Sünde zu
häufen und Schuld13!»

Diese Welt der Sünde und Schuld, «das Land der Ruhelosigkeit»14,
ist der «Schmelzofen der Verbannung»15. Es wird an dieser Stelle
kaum zufällig der Ausdruck «Galût» gewählt, obwohl eigentlich
nichts (als dieses Wort selbst) auf Israels Zerstreuung unter den
Völkern hinweist. Hier scheint Galût ganz einfach die Verbannung
des Menschen in der irdischen Welt der Mühsal zu sein. Ob diese
Auffassung von der Galût in Ibn Gabirols religiösen Dichtungen bestimmend

ist oder nur beiläufig auftritt, kann nur im Rahmen einer
umfassenden Analyse des dichterischen Gesamtwerkes entschieden werden.

Es sei lediglich auf zwei Bemerkungen Karl Dreyers hingewiesen,

der für seine Arbeit «Die religiöse Gedankenwelt des Salomo ibn
Gabirol», Leipzig 1930, die religiöse Lyrik des Dichters durchgegangen

ist. Die eine dieser Bemerkungen lautet: «Wichtiger noch
als das ,Gälut-Problem' ist das Verständnis der Gill at-Stimmung,

9 Vgl. XXXII, iff.
10 XXXII, 11.
H XXXII, 12.
I2 XXXII, 13.
is XXXVII, 13/14.
14 XXXVIII, 28. Der Ausdruck « 'äräs nôd» entstammt Gen. 4,16. Dort

heißt es: «Kajin zog von Seinem Antlitz hinweg und wurde erst seßhaft im
Lande Nod, Schweife, östlich von Eden.» (Übersetzung: Buber-Rosenzweig,
Köln und Opladen 1956.)

i® XXXVIII, 29. Wie Kain aus der Gottesnähe hinwegzog und im gottfernen

Lande Nod seßhaft wurde (siehe Anm. 14), so kommt der Mensch (bzw.
die Seele) aus der Gottesnähe der oberen Welt und wohnt in der gottfernen
irdischen Welt.

44



die über alle seine Dichtungen gebreitet ist, der ,Gälut-Welt', in die
sich alles andere einordnet, von der aus alle übrigen Gedanken und
Probleme verstanden und beurteilt werden wollen16.» Im Schlußwort

des Buches heißt es sodann: «auch die Sünde ist eine Gälut.
Auch sie ist ein Sumpf, dessen zäher Schlamm sich an den in ihr
Befangenen heftet und die Erhebung hindert17.» Dreyer hat hier wohl
etwas Wesentliches gesehen. Doch er unterläßt es - leider -, den
bezeichneten Problemkreis anhand von Gabirol-Texten näher zu
beleuchten. Was zum Beispiel im Abschnitt Sünde dazu gesagt wird,
ist ziemlich unergiebig. Auch der Abschnitt über die Galut ist in
diesem Punkte unbefriedigend. Er ist viel zu sammelnd-synthetisch
gearbeitet. Die Analyse kommt zu kurz. Eine eingehende
Untersuchung der Galûtïdeen bei Ibn Gabirol dürfte in hohem Maße geeignet

sein, das Besondere und Charakteristische der religiösen
Grundposition des Dichters deutlich zu machen.

II. Die individualistische Tendenz

Nach jüdisch-traditioneller Auffassung sind Galût und Ge'ûlah
wesentlich auf das Volk Israel bezogen. Es ist von ausschlaggebender

Bedeutung für die Interpretation der «Königskrone» als Gesamtwerk

- und damit zugleich auch für die bereits besprochenen Züge -
daß dieses «völkische» Moment ganz und gar zurücktritt. Es spricht
und singt nicht das Volk, sondern der einzelne, das Individuum
Salomo ibn Gabirol. Die «Königskrone» ist eine Dichtung des Ich
und Du, nicht des Wir und Er (bzw. Du). Die Suffixe der ersten und
zweiten Person Singular bestimmen in vielen Abschnitten selbst
die Reimbildung. Mit dieser individuell-subjektiven Orientierung
steht sowohl die mangelnde Volksbezogenheit als auch das Zurücktreten

heilsgeschichtlicher Perspektiven in Zusammenhang. Die
Heilsgeschichte des Volkes schrumpft gewissermaßen zur
«Heilsgeschichte» des einzelnen, die bloß von der Geburt bis zum Tode
reicht.

16 S. 49.
17 S. 156.

45



Nur einmal ist ausdrücklich vom Volke die Rede18, doch auch
hier «mit individualistischer Motivierung»19. An derselben Stelle
findet sich auch ein Hinweis auf die Trümmer des Heiligtums, die
Gott wieder aufrichten möge, also eine heilsgeschichtliche Reminiszenz.

Die folgenden Ausführungen werden zeigen, daß und wiefern
eine solche Äußerung einen legitimen Platz in der Dichtung hat und
den Rahmen ihrer Grundkonzeption nicht sprengt.

Es ist von größter Bedeutung, daß dem betonten Individualismus
des Werkes ein komplementärer Universalismus zugeordnet ist,
wenn dieser auch lediglich angedeutet wird. Im achten Gesang heißt
es: «denn alle wollen zu Dir gelangen»20, in wörtlicherer
Übersetzung: «die Intention (das Streben) aller ist (darauf gerichtet), zu
dir zu gelangen». Dies steht in bester Übereinstimmung mit dem

kosmologisch-kosmogonischen Grundcharakter der Dichtung und
zudem mit einer ausführlicheren und klareren Aussage der
«Lebensquelle»21.

Welche Bedeutung und welches Gewicht hat angesichts der zitierten

Stelle die sich anschließende Unterscheidung zwischen den
«Blinden», die trotz grundsätzlich richtiger Tendenz (Jcawwanah)
ihr Ziel verfehlen, und den «Sehenden», «deinen Knechten», die den
rechten Weg einschlagen Der nähere Kontext gibt keinen Hinweis
darauf, wer unter diesen Gottesknechten zu verstehen ist. Berücksichtigt

man jedoch die späteren Ausführungen über den
«vollkommenen Glauben», das Gesetz und die Propheten22 und die positive

Funktion all dessen, so ist zu vermuten, daß mit diesem
Ausdruck zumindest an erster Stelle die Israeliten, genauer jene, die
dem Gesetz und den Propheten folgen (die gläubigen Juden also),
gemeint sind. Hier wird deutlich, daß und in welchem Sinne die
religiöse Überlieferung in der «Königskrone» eine durchaus gewichtige

Größe bleibt, obwohl Welt- und Erlösungsauffassung der Dich-

XXXIX, 16.
19 Maier, «Königskrone» (siehe Anm. 1), S. 15 (Einführung).
20 VIII, 8; Hervorhebung H.G.
21 Der entscheidende Satz lautet: «inquirere factorem primum et moueri

ad illum inditum est omnibus» (Fons Vitae [siehe Anm. 1], V,34; S. 319,
16/17; vgl. auch den Falaqera-Text in Zifroni [siehe Anm. 1], V, 52; S.519).

22 XXXV, 42-45.

46



tung sich nicht wenig von den herrschenden Vorstellungen der rab-
binischen Tradition unterscheiden. (Innerjüdisch sind sie noch am
ehesten mit der mystischen Überlieferung in Zusammenhang zu
bringen, in der Heilsgeschichte und Schöpfungsgeschichte miteinander

verknüpft werden23.)
Erlösung ist vordringlich Erlösung des einzelnen und vollendet

sich in dessen Rückkehr zu den Anfängen. Doch zu dieser Rückkehr
bedarf es der Vorbereitung. «Hab Geduld mit mir», betet der Dichter,

«und führ nicht meinen Tag herbei, bis ich Zehrung bereitet, um
an meinen Ort zurückzukehren24.» Die Rückkehr vollzieht sich also
nicht in einem blinden Prozeß.

Der Freiheit und Herrschaft Gottes, wie sie in der «Königskrone»
besonders durch die wiederholte Betonung der Abhängigkeit der
Sterne vom Willen des Schöpfers zum Ausdruck gebracht wird,
entspricht ein Freiheitsspielraum des Menschen, den dieser durch ein
seinem himmlischen Ziel entsprechendes, die Rückkehr zu Gott
vorbereitendes VerIialten auszufüllen hat. Es ist nirgends gesagt,
daß die menschliche Erkenntnis prinzipiell unfähig ist, unabhängig
von der religiösen Tradition über die richtige Weise dieser
Vorbereitung ins klare zu kommen. In der «Lebensquelle» scheint eine
solche Fähigkeit vorausgesetzt zu werden. Doch um diese geht es

hier nicht. Nach der «Königskrone» enthalten - zumindest auch -
das Gesetz und die Propheten die richtige Anleitung zur Verfolgung
des einen wesentlichen menschlichen Zieles. Hierin besteht somit
die positive Funktion der religiösen Überlieferung: Richtschnur
rechter Vorbereitung auf den Auszug aus dieser Welt und die Rückkehr

zur kommenden Welt zu sein. In diesem Sinne ist und bleibt
die Torah verbindlich. Ihre Propheten waren Sehende, die ein
zuverlässiges Wissen um Welt- und Schöpfungsordnung hatten. Diese

Vorstellung scheint an bestimmte traditionelle Auffassungen
anzuknüpfen. Die Torah wurde in nachtalmudischer Zeit nicht nur als

Rechtsordnung und als «Mittel der heilsgeschichtlichen
Verwirklichung», sondern auch als Weltordnung betrachtet. «Die Erfüllung
der Torah ist somit ein Verhalten, das der Weltordnung entspricht»,

23 Maier, «Königskrone» (siehe Anm. 1), S. 15 (Einführung).
24 XXXVIII, 16f„ vgl. auch XXXVII,4ff.

47



schreibt Johann Maier25. Diese Auffassung dürfte den Hintergrund
der erwähnten Aussagen der «Königskrone» bilden. Zumindest sind
so am ehesten die spärlichen Äußerungen zu diesem Thema mit den

übrigen Vorstellungen der Dichtung in Einklang zu bringen. Damit
ist zugleich gesagt, daß die ausgesprochenen Vermutungen sich

weniger auf diese Äußerungen selbst stützen (sie lassen keine so

weittragenden Schlußfolgerungen zu) als auf ihre Einordnung in den
Kontext des Gesamtwerkes.

Die angezeigte Funktion wird in der «Königskrone» ganz
vorherrschend unter dem Gesichtspunkt individuellen Heilswillens und
Heilsstrebens gesehen. Nicht die Zugehörigkeit zum Volke Israel,
sondern die Einrichtung des Lebens im Sinne des Gesetzes und der

Propheten scheint entscheidend zu sein. Dies läßt vermuten, daß

mit den Gottesknechten des Verses: «Deine Knechte aber sind
Sehenden gleich»26, letztlich nicht ausschließlich Israeliten gemeint
sind, sondern alle, die sich in einem der Wahrheit des Gesetzes und
der Propheten konformen Sinne auf die kommende Welt vorbereiten.

So behält die vorausgehende Aussage, daß «aller Intention»
darauf geht, zu Gott zu gelangen, ihr Gewicht. Anders wird sie zur
Farce, zur sinnleeren Floskel.

Angesichts der dargestellten Bedeutung der Torah kann es trotz
individualistisch-universalistischer Grundkonzeption widerspruchslos

wünschenswert sein, daß - in wörtlichem Verständnis - die
Trümmer des Heiligtums wieder aufgerichtet werden27. Die Torah
weist im wesentlichen, das heißt in dem, was für Gabirol ihr Wesentliches

ist, den richtigen Weg zum Heile und ist somit ein großes,
für alle jene, denen kein anderer Weg zur Wahrheitsfindung offen
steht, und dies gilt für den Großteil des jüdischen Volkes, sogar ein
unabdingbares Gut, das in höchstem Maße der Erhaltung und
Erneuerung wert ist.

Wie zuvor gezeigt worden ist, folgt hieraus nicht, daß ihr Wesent-

25 Johann Maier, «Gesetz» und «Gnade» im Wandel des Gesetzesverständnisses

der nachtalmudischen Zeit, in: Judaica XXV (1969), S. 70; vgl. zu dem
Gesagten den ganzen Abschnitt S. 70-71, dem auch das vorausgehende Zitat
entnommen ist.

2« VIII, 15.
27 Vgl. XXXIX, 16-23.

48



liehes Israel allein zugehört. Vielmehr ist die Tendenz unverkennbar,

die Enge der Eingrenzung heilsrelevanten Wissens und
heilswirksamen Tuns auf das Volk Israel zu sprengen. Die Neigung des

Dichterphilosophen, neben jüdisch-traditionellen auch philosophische

Inhalte und Ausdrucksmittel zu verwenden (in der «Lebensquelle»

ausschließlich), liegt in der Konsequenz dieser Zielsetzung.

Zusammenfassung

Die Erlösungslehre der «Königskrone» ist ausgesprochen kosmo-
logisch-kosmogonisch orientiert. Erlösung ist Aufstieg und dieser
Rückkehr zum Ort der Herkunft. Zugleich ist sie betont individualistisch

mit einem Zug ins Universale. Der einzelne, und zwar jeder
einzelne ist zur Umkehr und Rückkehr aufgerufen, ja von allem
Anfang an grundlegend auf sein himmlisches Ziel ausgerichtet. Dieses

Ziel zu erreichen, bieten das Gesetz und die Propheten eine

zuverlässige Richtschnur. Ob die dort niedergelegten unabdingbaren
Wahrheiten und Vorschriften dem Menschen auch auf anderem
Wege als über die jüdisch-religiöse Tradition zugänglich sind, bleibt
unerörtert.

In diesen Vorstellungskomplex ordnen sich die verschiedenen

Anschauungen und Aussagen der «Königskrone» - die jüdisch-traditionellen

wie die neuplatonisch-philosophischen - durchweg zwanglos

ein. In ihm verbinden sich die unterschiedlichen Elemente der

Dichtung zu einer Einheit.
Darüber hinaus entsprechen die dargestellten Ideen in ihren

wesentlichen Zügen auch den Theorien des Philosophen der «Lebensquelle».

Von der positiven Punktion der Torah, die die «Königskrone»

lehrt, ist dort zwar keine Rede. Doch wird sie auch nicht
bestritten. Diese letzte Frage kann jedoch im Rahmen dieser
Überlegungen nicht verbindlich beantwortet werden. Sie bedarf einer
eingehenderen Erörterung, die nur in einer eigenen Untersuchung
erfolgen kann.

49


	Der Erlösungsgedanke in der "Königskrone" des Salomo Ibn Gabirol

