Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Die Herrschaft Abimelechs (JDC 9)
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961046

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DIE HERRSCHAFT ABIMELECHS (JDC 9)

Von HErBErRT ScEMID, Kaiserslautern

Liest man die komplexen Kapitel Jde. 6-9 durch, so erscheint
Abimelech, der Sohn Jerubbaals, als negative Kontrastfigur zu
Gideon, der nachtriglich mit Abimelechs Vater gleichgesetzt wurde L.
Wihrend letzterer die angebotene Herrschaft iiber Israel fiir sich,
seinen Sohn und seinen Enkel mit dem Hinweis auf die Jahweherr-
schaft ablehnte (8,22f.)2, lieB sich Abimelech bei Sichem zum
Ko6nig machen, nachdem er 70 Halbbriidder umgebracht hatte

1 Zur Trennung von Gideon und Jerubbaal siehe neuerdings H. Haag,
Gideon, Jerubbaal, Abimelech, ZAW 79 (1967), 305-314. Nicht ganz iiber-
zeugend finde ich, daB3 Gideon, Joas’ Sohn, nicht aus Ophra stamme (Jde.
8,24-27a spricht doch eher dafiir; vielleicht zog er erst nach seinem Sieg dort-
hin und wurde Stadt- und Bezirksherrscher) und vor allem, dafl Jerubbaal
nach Sichem, in die Stadt des Baal Berith, gehére. Nicht einmal Abimelech
residierte dort, sondern in Aruma. Zur Analyse des Textes sieche E. Kutsch,
Gideons Berufung und Altarbau Jde. 6,11-24, ThLZ 81 (1956), 75-84; ders.,
Gideon, RGG3 II (1958), 1570 und W. Richter, Traditionsgeschichtliche
Untersuchungen zum Richterbuch, BBB 18, 1963, 112-318.

2J. A. Soggin, Das Konigtum in Israel, BZAW 104 (1967), 20 bemerkt
dazu zusammenfassend: «Durch eine Volksversammlung, deren Ausma@ wir
nicht feststellen kénnen, wird Gideon das Konigtum (sic!) angeboten; er
nimmt es aus theologisch-theokratischen Griinden nicht an. Wir brauchen
diesen Bericht nicht grundsétzlich anzuzweifeln, obwohl er von der jiingsten
Schicht tiberliefert wurde...» Cf. W. Beyerlin, Geschichte und heilsgeschicht-
liche Tradition im Alten Testament, VT 13 (1963), 1-25.



(9,6.161f.). Gott schickte einen biosen Geist zwischen Abimelech und
die Herren von Sichem (v. 23); er ridchte den Frevel Abimelechs
(v. 24 und 56). Wird eine Gestalt in einer geschichtlichen Darstel-
lung so schwarz gezeichnet wie es in Jdc. 9,16b—19a,24,56-57a
(cf. auch v. 7-16a,57b) geschieht, so fragt es sich von vorneherein,
ob nicht lichtere Seiten absichtlich vertuscht wurden. Nach den
v. 50-54 starb Abimelech wie ein Held (cf. II Sam. 11,21). Vor allem
sei auf folgende Aussagen im Text hingewiesen:

a) «Abimelech herrschte (srr) drei Jahre iiber Israel» (v.22);
b) «Als die Manner Israels sahen, dafl Abimelech tot war, ging ein
jeder in seinen Ort (zuriick)» (v. 55)3.

Wie kam es zu Abimelechs Herrschaft iiber «Israel», womit — hi-
storisch gesehen — Sippen und vielleicht Stdmme gemeint sind, die
dem Gott Israels anhingen (cf. Gen. 33, 20) und von Josua auf Jahwe
verpflichtet worden waren?? Warum folgte dem tatsdchlichen —
oder nur angeblichen? — Brudermorder der israelitische Heerbann
bis zum bitteren Ende? Von Abimelech ist nicht bekannt, dal er,
wie etwa Jephta’, in einer Situation der Bedridngnis rettend einge-
griffen und dann als Bezirksherrscher «gerichtet» = «egiert»®
hitte (Jde. 10,7). Von den sogenannten kleinen Richtern (Jde.
10,1-5; 12,7. 8-15) ist — mit Ausnahme von Jephta? — nicht aus-

3 W. Richter a.a.0. 316f. rechnet diese beiden v. nebst v. 16b—19a der
letzten Hand zu, die das durch den Bearbeiter geformte Kapitel «israeliti-
sierte». Warum sollte aber ein derartiger Schuft israelitisiert werden? Meines
Erachtens liegen den v. 22 und 55 alte Angaben zugrunde.

4Zu Jos. 24 siehe meinen Aufsatz «Erwédgungen zur Gestalt Josuas in
Uberlieferung und Geschichte», Judaica 24 (1968), 44-57, bes. 54.

5 Siehe W. Richter, Die Uberlieferung um Jephta Ri. 10,17-12, 6, Bibl. 47
(1966), 485-556.

6 Zu diesem Verstdndnis von §pt siehe W. Richter, Zu den «Richtern
Israels», ZAW 77 (1965), 40-72, auch E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das
AT, 196510, 224 und G. Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion, 1969,
84 ff. ; meines Erachtens mag Gideon «kleiner Richter» in Ophra gewesen sein,
Abimelech war es bestimmt in Aruma (Jdec. 9,41; cf. 10,1 und dazu siehe W.
Hertzberg, Die Kleinen Richter, ThLZ 79 (1954), 285-290 (= Beitridge zur
Traditionsgeschichte und Theologie des AT, 1962, 118-125).

7 Thola diirfte als Retter Israels sozusagen vom groflen Richter (Heer-
bannfithrer) zum kleinen (Bezirksherrscher) avanciert worden sein (Jdec.
10,23,

2



fiihrlich tiberliefert, wie sie zu ihrer sicherlich lokal begrenzten Herr-
schaft kamen, die dann groBisraelitisch verstanden wurde. Sie diirf-
ten aus besitzenden und damit einflulreichen Familien hervorge-
gangen sein. Sie versuchten auch, ihren S6hnen entsprechende Posi-
tionen zu verschaffen. So erhielten die dreiflig S6hne Jairs, die auf
dem spiteren koniglichen Reittier, dem Esel ritten, je eine Stadt
(Jde. 10,4, text. em.). Heiratspolitik spielte auch eine Rolle (Jde.
12,81.), was anscheinend Jerubbaal selbst nicht unbekannt war
(8,31, auch v. 30, bezieht sich auf Jerubbaal).

Abimelech residierte als Stadt- und Bezirksherrscher in Aruma
(9,41; cf. v. 31 text. em.), was er seinem Vater in Ophra (9,5) zu
verdanken hatte. Wie kam aber Jerubbaal zu dieser Stellung? Geht
man davon aus, dall Jerubbaal mit Gideon zugunsten des letzteren
gleichgesetzt wurde, so darf der Komplex Jde. 6-8 nach urspriing-
lichen Jerubbaal-Traditionen gesichtet werden. Wenn der SchluB-
rahmen 8,33-35 auch deuteronomistisch ist (cf. 6,1.6-10; 8,27b—
28), so geht meines Erachtens zuverldssig daraus hervor, dass
Israeliten am Kult des sichemitischen Baal Berith, dessen urspriing-
liche Bezeichnung wohl El Berith war (9,46), teilnahmen und
«keine Loyalitit dem Hause Jerubbaals-Gideons bezeugten, ent-
sprechend all dem Guten, das er Israel erwiesen hatte». Das kulti-
sche Convivium konnte leicht zu einem Connubium fiithren (cf.
Ex. 34,15f1.), wie die Ehe Jerubbaals mit der angesehenen Sichemitin
(9,1-3), die nur in dem spiten Text v. 16b—19a als Sklavin im Sinne
einer Konkubine bezeichnet wird, zeigt. Israeliten und Sichemiten
mogen auch durch die gemeinsame midianitische Bedrohung zeit-
weise einander nidhergekommen sein. Die Verpflichtung der Israeli-
ten zur Loyalitdt beruhte wohl darauf, daB} Jerubbaal erfolgreich
gegen die Midianiter gekdmpft hatte. Grob gesprochen erzahlt
Jde. 7 von einem gegliickten Uberfall auf das Lager der Midianiter
zwischen der Harod-Quelle und dem Hiigel Moreh in der Jesreel-
ebene, die durch die sogenannte Bucht von Bethsean zum Jordan
flohen (v. 1 und v. 22); Kap. 8,4ff. hingegen berichtet von einem er-
folgreichen Uberfall Gideons mit 300 Mann (Abiesriten), auf der

8 Zur Lokalisierung siehe E. Taubler, Biblische Studien (ed. H. J. Zobel),
1958, 8. 257 und Y. Aharoni, The Land of the Bible, 19682, S. 240f. Bemer-
kenswert sind diese genauen Ortsangaben.



Beduinenstralle ostlich von Nobah und Jogbeha (cf. Num. 32,35.42)
kommend, auf das ahnungslose und offensichtlich intakte — die
Katastrophe von Kap.7 kann nicht vorausgegangen sein — Midiani-
terlager bei Karkor (v. 10aa.11f.). Da in 7,1 «Jerubbaal —er ist
Gideon» Subjekt ist, liegt die Vermutung nahe, dafl der komplexen
Schilderung in diesem Kapitel eine Siegestat Jerubbaals zugrunde
lag, in die der in v. 1 nachgestellte Gideon als Mann des Jahwekrie-
ges eindrang. Er war Exponent Jahwes, wie der Schlachtruf «fiir
Jahwe und fir Gideon» (v. 18.20; cf. Ex. 32,26) erkennen 146t. Als
solcher diirfte er ein iiberlieferungsgeschichtliches Ubergewicht iiber
Jerubbaal bekommen haben, von dem allerdings nicht behauptet
werden soll, da} er kein Jahweverehrer war, wie andererseits die
Installation eines Ephod in Ophra — wohl im Rahmen des Jahwe-
kultes — durch Gideon erst vom Deuteronomisten als Abfall gewer-
tet wurde (8,27b). Dall Gideon in 8,4ff. urspriinglich ist, beweist
auch die Analyse von E.Kutsch: «Im altesten Teil der (Gideon)-
Erzdhlung ist Gideon der Stammesheld, der an zwei Midianiter-
,Konigen‘ die Blutrache vollzieht (8,10aa. 11f. 18-21aba), sowie
nach einer hier eingeschalteten Anekdote die Stddte Sukkot und
Penuel ziichtigt (8,4-9.13-17) und mit dessen Namen aullerdem die
Heiligtumslegende von Ophra verbunden ist 6,11a... 19-24)»°. Die
Midianiterkonige Sebah und Zalmunna sind eng mit der erwihnten
Anekdote verhaftet. Die Abweisung Gideons durch die Bewohner
von Sukkot und Penuel, die es sich im eigenen Interesse mit den
midianitischen Raubern, aber auch Héindlern (cf. Gen. 37,28a) nicht
verderben wollten, die totale Vernichtung des Lagers und die
Blutrache an den dabei gefangen genommenen Konigen schliefen
eine vorhergehende Siegestat Gideons, wie sie in Kap. 7 geschildert
wird, aus'?, Letztere geht vielmehr auf Jerubbaal zuriick, der dann
als angesehener und einflullreicher Mann, vergleichbar mit Thola
(10,1f.), vermutlich nach der Wirksamkeit (Gideons, in Ophra resi-

9 RGG3 II, 1958, 1570. Gehort die Namensumdeutung in 6,25-32 zur
Jerubbaal-Uberlieferung ?

10 Qhne eine Uberrumpelung des Lagers wiire eine Gefangennahme der bei-
den Konige nicht moglich gewesen. Ich kann die «zweite Schlacht» (8, 10aa.
11£f.) nicht mit W. Richter, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen...,
232 fir eine «Erfindung des Bearbeiters» halten.

4



dierte. Jedenfalls setzt Jdec. 9,5 diesen Ort als Wohnsitz der Familie
voraus. Vielleicht hdngt diese Ortsangabe mit der Identifikation
Jerubbaals mit Gideon zusammen. 8,29 gibt keinen Aufschluf3. Die
70 S6hne (8, 30) — mit Jotham wiren es 71 und mit Abimelech 72! —
stellen eine runde Zahl dar. Wenn die Fabel 9, 7-15 auch Jotham in
den Mund gelegt ist, so diirfte ihr vermeintlicher Dichter, der einen
jahwehaltigen Namen trigt, ein Sohn Jerubbaals und Gegenspieler
Abimelechs gewesen sein. Seine Flucht nach dem héchstwahrschein-
lich ostjordanischen Beer (Num. 21, 16), also in ein Gebiet auBerhalb
des Machtbereichs seines Halbbruders, ist unerfindlich (Jde. 9,21)1,
War Abimelech ein Mérder, um Konkurrenten auszuschalten, so
kénnte man sich fragen, warum ihm der israelitische Heerbann, den
Jerubbaal im Kampf gegen die Midianiter um sich geschart hatte,
bis zu seinem Tod treu ergeben war (9, 55). Doch sind ethische Krite-
rien inadiaquat, da sich der freie Heerbann leicht in einen Haufen
von Landsknechten umwandelt, die demjenigen folgen, der ihnen
am meisten bietet oder wenigstens verspricht. Auf die wirtschaftliche
Frage ist in einem anderen Zusammenhang spiter noch zuriickzu-
kommen.

Zunidchst sind die Voraussetzungen der israelitisch-sichemiti-
schen Allianz ins Auge zu fassen: Von dem kultischen Zusammen-
gehen (Jde. 8,33-35 dtr.) und dem Zusammenriicken unter dem
Midianiterdruck war schon die Rede. Auffallend ist, da3 das AT nir-
gends die Eroberung Sichems berichtet, daf3 aber dieser Ort, oder
vielmehr heilige Statten auBerhalb seiner Mauern (Gen. 12, 6; 33, 18ff.
34; Dtn. 11,29f.; 27; Jos. 8,30ff; 20,7; 21,21; 24; Jdec. 21,19) eine
grolle Rolle spielen. Nur in Gen. 48,21f. ist davon die Rede, dafB
Israel dem Joseph einen «Riicken» (§km) gab, den er mit Schwert
und Bogen den Amoritern entrissen habe. Gewdhnlich sieht man
darin eine Anspielung auf Sichem, das im Bereich der Josephséhne
Ephraim (Jos. 21,20f.; T Reg. 12,25) und Manasse (Jos. 16,9) lag.
Die Tat Israels kann kaum auf die Vorginge von Gen. 34 be-

11 Erwigenswert ist, ob der Jerubbaalsohn Abimelech die Gideonséhne
umgebracht hat ; dann bezdge sich 8, 30 auf Gideon, v. 31 auf Jerubbaal, doch
soll nicht mehr als unbedingt notwendig spekuliert, werden.

12 Ubersetzung der Texte bei J. B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts,
19552, 486 ff.



zogen werden. Nun ist beachtenswert, dal nach dem Amarnabrief EA
254 der Herrscher von Sichem, Labaja, an den Pharao Amenhotep
III. schrieb, er habe von der Verbindung seines Sohnes mit den
Apiru (= Hebréern) nichts gewult. Der Herrscher von Jerusalem,
Abduchepa, berichtete nach Agypten, daB die Séhne Labajas das
Land dem Apiru-Konig gegeben hétten; auch ist in diesem Brief
EA 287 vielleicht von StraBlenraub durch die Schne Labajas die
Rede; in EA 289 heillt es sogar, Labaja hitte das Land von Sichem
den Apiru iiberlassen. Die Gleichsetzung dieser rduberischen He-
briaer mit den im groBlen und ganzen pazifistischen Erzvitersippen
(anders Gen. 34 und 48,21f.) ist problematisch!3. Interessant ist,
dal} das in der ansteigenden Talsenke liegende, schwer zu verteidi-
gende Sichem mit den Hebréern offensichtlich auszukommen ver-
suchte und ihnen Land tberlieB3. Ist die Gleichsetzung dieser He-
brier mit den Israeliten auch fraglich, so diirften diese Eindringlinge,
wenn sie nicht mit den Israeliten identisch waren, in diese aufge-
gangen sein, und Sichem hétte mit den Landfremden kollaboriert,
um moglichst ungeschoren davonzukommen. Ein dhnliches Verhal-
ten laft sich in Jdc. 9 erkennen.

Abimelech war nicht in Sichem, sondern in seinem Vaterhaus,
vermutlich in Ophra, aufgewachsen. Seine Mutter gehérte dort zum
Haus Jerubbaals, dem auch die Sichemiten zu Dank verpflichtet
waren, weil er in der Jesreelebene die Midianiter besiegt hatte.
Es drohte der Stadt aber die Herrschaft aller Jerubbaalsthne; zu
denken ist vor allem an die Ausbeutung durch diese umfangreiche
israelitische Sippe. Man wulBite aber, dal der Jerubbaalsohn Abime-
lech von ihrem Fleisch und Bein (9,2; cf. Gen. 29,14 ; IT Sam. 5,1;
19,13), also iiber die Mutter mit ihnen verwandt und damit ihr
Bruder war (Jdec. 9, 3; cf. IT Sam. 19, 13). Infolgedessen fand das Stre-
ben Abimelechs nach einer Alleinherrschaft Anklang; man gab ihm
Geld aus der Depositenbank des Baal oder El Berith zur Anheue-
rung einer aus den iiblichen Typen bestehenden Leibwache und
Soldnertruppe (cf. Jde. 11,3; I Sam. 22, 2). Interessant ist, daBl sich
Abimelech iiber die Briider seiner Mutter und iiber die ganze Sippe

13 H. H. Rowley, From Joseph to Joshua, 1950, 43ff., 1101f. u.5. vollzieht
sie. Siehe meine Ausfiihrungen in Judaica 25 (1969), 257-266.

6



seines Schwiegervaters an «alle Herren von Sichem wandte». Damit
sind die kanaandischen Aristokraten dieser Stadt gemeint, die sich
auf Hamor, dem Vater Sichems (Gen. 33,181f.; 34; Jos. 24,32),
zuriickfithrten (Jdec. 9,28). Die wohl vertraglich geregelte Auszah-
lung von Geld aus dem Tempelschatz setzt ein Einverstandnis der
Priesterschaft voraus. Bemerkenswert ist, daf bei der Erhebung des
Israeliten Abimelech an der israelitisierten heiligen Stdtte auler-
halb der Mauern nicht nur die erwahnten Herren von Sichem, son-
dern auch das ganze Haus des Millo mitwirkte (9,6).

An anderer Stelle1* habe ich versucht nachzuweisen, dafl Millo in
Jerusalem (II Sam. 5,9; I Reg. 9,14.24; 11,27; II Reg. 12,21;
IT Chron. 32,5) das vom konigstreuen am ha-arids bewohnte ju-
déisch-israelitische Quartier zwischen der Jebusiter- = Davidsstadt
und dem Areal der salomonischen Palast- und Tempelanlagen meint.
Das Haus des Millo in Sichem, gegen das Abimelech spéter nicht
vorgeht, ist meines Erachtens der von Israeliten bewohnte Gebdude-
komplex. Diesen Herren diirften die Durchgangszolle zugefallen
sein, die sie nach einem vertraglich!5 geregelten Schliissel an die
Stadt, moglicherweise an den Tempel, und vor allem an den israeli-
tischen Bezirksherrscher und sichemitischen Konig Abimelech in
Aruma nach Abzug ihrer Prozente weiterleiteten. Der von Abime-
lech eingesetzte (sichemitische) Beauftragte (pqjd)!® und Komman-
dant der Stadt (sr; v. 20) war Sebul.

Nach dreijahriger Herrschaft Abimelechs als eines israelitischen
kleinen Richters und eines sichemitischen Konigs wurden die Herren
von Sichem — vom Millo ist nicht mehr die Rede! — abtriinnig (9, 22.
23b). Der von ihnen angeordnete organisierte Stralenraub (v. 25)

14 Aufsatz «Der Tempelbau Salomos in religionsgeschichtlicher Sicht»,
Festschrift fur K. Galling, Tiibingen 1970, 241-250.

15 J. Maier, Urim und Tummim, Kairos 1969, 22-38, bes. 32f. hat gezeigt,
daf3 b’mt wbtmym und twbh in Jde. 9,16.19 im vertraglichen Sinn zu verstehen
sind.

18 B. Taubler a.a.0. S. 272 iibersetzt und interpretiert Jde. 9, 28 folgender-
maflen: «Da sagte Gaal, der Sohn des Ebed: Wer ist Abimelech, und wer
(ihm gegentibergestellt) sind die (wir) Sichemiten ($km), dal3 wir ihm gehor-
chen sollten ? Ist er nicht der Sohn des (Israeliten) Jerubbaal und Sebul (zwar
ein Sichemit, aber) sein Vogt? Seid (vielmehr) den Méannern Hamors ... ge-
horsam. Warum denn sollten wir ihm gehorsam sein ?»



1iBt die Wurzel der Zwietracht erkennen: Aus finanzieller Not half
man sich auf eigene Faust. Vielleicht war ein groBer Teil des Landes
in den Héanden israelitischer Bauern, die wahrscheinlich nur an das
israelitische Haus des Millo in Sichem Abgaben entrichteten. Vom
Weinbau allein konnte Sichem nicht leben (v. 27). Die Unzufrieden-
heit mit Abimelech niitzte Gaal, ein Kanaander aus; im Tempel
wurde Abimelech verflucht (v. 271f.).

Auf Veranlassung Sebuls kommt es zum Kingreifen Abimelechs,
der in Aruma, (text. em.) residierte (v. 31). Seine beiden Interventio-
nen (34—41 und 43-45.46-49) konnen nicht als Dubletten verstan-
den werden. E.Tédubler!? schreibt mit Recht: « Was vorliegt, ist,
daB hier von zwel verschiedenen, nach der inneren Wahrscheinlich-
keit durch viele Jahre getrennten Kidmpfen die Rede ist.»

In der ersten Aktion zeigte Abimelech mit seinem Kriegsvolk
dem Gaal und den Herren von Sichem, die fortan nicht mehr erwahnt
werden, wer Herr der Lage ist. Ob sich Gaal tatsiachlich an der Spitze
der sichemitischen Aristokraten auf einen aussichtslosen Kampf ein-
liel (v. 39f.), konnte gefragt werden. Gaal muBte jedenfalls weichen.
Die Herren von Sichem fielen. Oder wurden sie zum Teil wegen des
Vertragsbruches hingerichtet? Alles spielte sich vor der Stadt ab,
in der sich Sebul als getreuer Repréisentant Abimelechs bewdhrt
hatte. Abimelech verschonte die Stadt, weil er nicht die Grundlage
seines Konigtums antasten wollte. Die Herren von Sichem, die auf
Gaal hereingefallen waren, wurden anscheinend durch die «Herren
des Turmes von Sichem», der mit dem Tempel des El Berith auf der
Akropolis lag, ersetzt; sie bildeten die neue sichemitische Ober-
schicht, die aber ebenfalls von Abimelech abfiel, der meinte, dafl mit
Gewalt alles zu machen sei (v. 46—49). Die israelitischen Bewohner
des Hauses des Millo hatten die Stadt wohl verlassen (anders v. 20,
der mit der Historie aber nicht iibereinstimmt). Sebul war vielleicht
vertrieben worden.

Wiahrend Abimelech bei der Bezwingung seiner Konigsstadt in
den v. 46-49 als vorbildlicher Kdmpfer gezeichnet wird, schildern
die v. 43-45 die Vernichtung der Stadt in Form eines Kriegsbe-
richts. Der Koénig von Sichem totete die Bewohner, schleifte seine

17 A.a.0. 274. 9,42 ist eine sachlich unrichtige redaktionelle Uberleitung.



Stadt und streute Salz auf ihre Statte (cf. Dtn. 29, 22f.; Ps. 107, 33f. ;
Jer. 17,6). Nach dem archéologischen Befund geschah dies in der
ersten Hélfte des 12.Jahrhunderts!®. Erst Jerobeam I. baute diese
Stadt auf dem Gebirge Ephraim als Residenzstadt wieder auf (I
Reg. 12,25).

Bei Thebez, wo Abimelech umkam (9,50-54), fragt es sich, ob
diese Stadt, die von den Herren der Stadt regiert wurde, dem israeli-
tischen Bezirksherrscher Abimelech unterstanden hatte und auf-
sassig wurde, oder ob Abimelech, der Sieger iiber Sichem, diese bis-
lang kanaandische Stadt seinem Gebiet einverleiben wollte. Da von
keinem Abfall die Rede ist, méchte ich das zweite annehmen. Viel-
leicht war Abimelech auf Grund seiner sichemitischen Erfahrungen
zu der Erkenntnis gekommen, dall nur eine gewaltsame Einverlei-
bung, gegebenenfalls eine Vernichtung der kanaandischen Stadte
den Weg zu einer allgemeinen israelitischen Herrschaft ebnet.

Sind die Ergebnisse der Untersuchung im groflen und ganzen
richtig, so zeigt sich an diesem Beispiel, dal} die Verhiltnisse zur
Richterzeit sehr differenziert und kompliziert waren. Jerubbaal
diirfte wie Gideon Heerbannfiihrer gegen die Midianiter, die auch
kanaanéische Stddte bedrohten, gewesen sein. Wie Thola erst
Israel rettete und dann in Samir auf dem Gebirge Ephraim herrschte
(Jde. 10, 1f.), so war auch Jerubbaal, vermutlich in Ophra, «kleiner
Richter», der seinen Séhnen zu Stadtherrschaften verhalf. Uber
Sichem sollten mehrere eingesetzt werden. Das Unbehagen der
Sichemiten nutzte der durch die Mutter mit ihnen verwandte
Jerubbaalsohn Abimelech aus. Die kanaaniische und israelitische
Aristokratie dieser Stadt machte ihn am Baumbheiligtum der Viter-
und Josuageschichte zum Konig. Dieser Vorgang machte Schule:
Der Salomosohn Rehabeam begab sich nach Sichem, um sich als
Konig iiber das Nordreich ausrufen zu lassen (I Reg. 12,1). Abime-
lechs Ziel einer israelitischen Herrschaft, bestehend aus der Ver-
bindung einer Sippen- oder gar Stammesherrschaft in Aruma mit
einem kanaandischen Konigtum in dem seit der Amarnazeit mit
den Hebrdern kollaborierenden Sichem war richtungsweisend.

18 Cf. E. F. Campbell, Jr., Excavation at Shechem, 1960, BA 23 (1960),
102-110.



Warum scheiterte er? Nicht greifbar ist die Opposition seines Halb-
bruders Jotham in Beer. Schwierigkeiten bereitete ihm nach Jdc. 9
die kanaandische, nicht die israelitische Seite. Hypothetisch sei die
illusorische Frage nach dem weiteren Verlauf erlaubt, wenn Abime-
lech nicht vor Thebez umgekommen wire. Er wére sicherlich weiter-
hin israelitischer Herrscher mit einem Heerbann oder Séldnerheer
geblieben. Die Einverleibung von allerdings zerstorten kanaani-
ischen Stadten hitte seinen Machtbereich vergroBert. Sein kanaani-
isches Konigtum hinge allerdings in der Luft. Eine K6nigsherrschaft
ohne die Grundlage eines Stadtstaates mit dem entsprechenden poli-
tischen und sakralen Apparat war eine fragliche Grofle, wie meines
Erachtens die Herrschaft Sauls erkennen ld63t. Aus Riicksicht auf die
Israeliten residierte der Konig von Sichem nicht in Sichem ; er héitte
sich mindestens zeitweilig dort aufhalten miissen. Vor allem héitte
es nicht zu einer wirtschaftlichen Not und damit zum Abfall der
Stadt kommen diirfen. Der vermutete Vertrag zwischen Abimelech
und den Sichemiten (9,16a—19b.20) war keine Grundlage einer ge-
sunden wirtschaftlichen Symbiose. So sah sich der K6nig gezwungen,
die aufsiissige Stadt zu zerstoren, deren kanaandische und israeliti-
sche Aristokratie ihn mit Hilfe finanzieller Unterstiitzung durch den
Tempel des El Berith an dem israelitisierten Baumheiligtum auBer-
halb der Mauern zu ihrem Ko6nig gemacht hatte. Mit E.T&aubler!®
kann man sagen: «Mit dem Fall von Sichem endete sein Kénigtum
und mit dem Fall von Thebez sein Leben.»

Zum Schluf} sei noch ein grober Vergleich mit dem Konigtum
Sauls und Davids versucht. Der «kleine Richter» Samuel (I Sam.
7,15f.) salbte Saul (in Bethel ?) zum nagid iiber Israel (I Sam. 9,1-10,
16) und bestimmte ihn durch das Los in Mizpa zum Koénig (I Sam.
10, 174F.).

Der Heerbann machte den «groBen Richter» Saul zum Koénig in
Gilgal, wo Samuel ebenfalls als Richter zu fungieren pflegte (I Sam.
11)20. Die dreifache Wurzel des Konigtums Sauls zeigt, dal eine
moglichst breite Basis — sanktioniert durch die Autoritit Samuels —

12 A.a.0., 275.
20 Cf. G. Wallis, Die Anfinge des Konigtums in Israel, WZ Halle 12
(1962/63), 2391f.

10



fiir die neue Herrschaftsform notwendig war. Saul fehlte aber ein
Stadtstaat und mit den Gibeoniten hatte er offensichtlich Schwierig-
keiten (II Sam. 21), auch mit den Bewohnern von Beeroth (cf. II
Sam. 4,2f.). Abimelechs Herrschaft ruhte auf einer weniger breiten
Grundlage als die des Saul, der schlieBlich ebenfalls scheiterte.

David gelang es, ein GroBreich zu schaffen, das Salomo gerade
noch zusammenhalten konnte. Das Konigtum basierte auf dem
Haus Juda und auf Israel (IT Sam. 2 und 5). Derartige politische
Einheiten fand Abimelech nicht vor. Wenn David Jerusalem er-
oberte, so ging es nicht nur um den Besitz einer eigenen Stadt als
Residenz zwischen den beiden Reichen. David wurde von den
Jebusitern, zu denen vielleicht der Priester Zadok und der Prophet
Nathan zu zédhlen sind, als neuer Stadtkonig und als Herrscher iiber
Juda und Israel anerkannt (II Sam. 7). David verfiigte iiber einen
politisch-religiosen Apparat, ohne den eine Konigsherrschaft nicht
gut funktionsfihig war. In Jerusalem kam es zu einer Verschmel-
zung der judéisch-israelitischen Interessen mit den jebusitischen.
Jahwe und El Eljon wurden gleichgesetzt (Gen. 14, 18ff.), was von
eminent theopolitischer Bedeutung war, auch die Verponung
Baals, wie seine Ersetzung in theophoren Namen durch «boscheth»
= «Schande» (Ischboscheth, aber auch Jerubboscheth in IISam. 11,
21) erkennen ldBt. Die Erwdhnung Abimelechs durch David (IT
Sam. 11,21) diirfte aufschlufireich sein. David hat nicht nur am
Fall Saul gelernt, sondern auch an der Geschichte Abimelechs.

Die Bedeutung des Konigs Abimelech — der mehr als eine bloBe
negative Kontrastfigur zu Gideon ist — duBert sich indirekt darin,
dafl Jdc. 9 das erste Beispiel einer frithen Geschichtsschreibung oder
besser: Geschichtserzahlung ist?!'. Wenn auch die Tendenz der Dar-
stellung die ist, das Scheitern Abimelechs aufzuzeigen, so ist aus dem
Text doch noch ersichtbar, dall Abimelech eine israelitische Herr-
schaft, die auch auf dem sichemitischen Konigtum basieren sollte,
schaffen wollte und als Held kimpfte und starb. Hat die Geschichts-
schreibung den Gescheiterten schwérzer gezeichnet als er in Wirk-
lichkeit war?

21 Siehe H. GreBmann, Die Anfénge Israels, SAT I/2, 1922, 218.

11



	Die Herrschaft Abimelechs (JDC 9)

