
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 26 (1970)

Artikel: Die Herrschaft Abimelechs (JDC 9)

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DIE HERRSCHAFT ABIMELECHS (JDC 9)

Von Herbert Schmid, Kaiserslautern

Liest man die komplexen Kapitel Jdc. 6-9 durch, so erscheint
Abimelech, der Sohn Jerubbaals, als negative Kontrastfigur zu
Gideon, der nachträglich mit Abimelechs Vater gleichgesetzt wurde1.
Während letzterer die angebotene Herrschaft über Israel für sich,
seinen Sohn und seinen Enkel mit dem Hinweis auf die Jahweherrschaft

ablehnte (8,22f.)2, ließ sich Abimelech bei Sichern zum
König machen, nachdem er 70 Halbbrüder umgebracht hatte

1 Zur Trennung von Gideon und Jerubbaal siehe neuerdings H. Haag,
Gideon, Jerubbaal, Abimelech, ZAW 79 (1967), 305-314. Nicht ganz
überzeugend finde ich, daß Gideon, Joas' Sohn, nicht aus Ophra stamme (Jdc.
8,24-27a spricht doch eher dafür; vielleicht zog er erst nach seinem Sieg dorthin

und wurde Stadt- und Bezirksherrseher) und vor allem, daß Jerubbaal
nach Sichern, in die Stadt des Baal Berith, gehöre. Nicht einmal Abimelech
residierte dort, sondern in Aruma. Zur Analyse des Textes siehe E. Kutsch,
Gideons Berufung und Altarbau Jdc. 6,11-24, ThLZ 81 (1956), 75-84; ders.,
Gideon, RGG3 II (1958), 1570 und W. Richter, Traditionsgeschichtliche
Untersuchungen zum Richterbuch, BBB 18, 1963, 112-318.

3 J. A. Soggin, Das Königtum in Israel, BZAW 104 (1967), 20 bemerkt
dazu zusammenfassend: «Durch eine Volksversammlung, deren Ausmaß wir
nicht feststellen können, wird Gideon das Königtum (sie!) angeboten; ©r

nimmt es aus theologisch-theokratischen Gründen nicht an. Wir brauchen
diesen Bericht nicht grundsätzlich anzuzweifeln, obwohl er von der jüngsten
Schicht überliefert wurde...» Cf. W. Beyerlin, Geschichte und heilsgeschichtliche

Tradition im Alten Testament, VT 13 (1963), 1-25.

I



(9,6.16ff.). Gott schickte einen bösen Geist zwischen Abimelech und
die Herren von Sichern (v. 23) ; er rächte den Frevel Abimelechs
(v. 24 und 56). Wird eine Gestalt in einer geschichtlichen Darstellung

so schwarz gezeichnet wie es in Jdc. 9,16b-19a, 24,56-57a
(cf. auch v. 7-16a, 57b) geschieht, so fragt es sich von vorneherein,
ob nicht lichtere Seiten absichtlich vertuscht wurden. Nach den

v. 50-54 starb Abimelech wie ein Held (cf. II Sam. 11,21). Vor allem
sei auf folgende Aussagen im Text hingewiesen :

a) «Abimelech herrschte (srr) drei Jahre über Israel» (v. 22);
b) «Als die Männer Israels sahen, daß Abimelech tot war, ging ein

jeder in seinen Ort (zurück)» (v. 55)3.

Wie kam es zu Abimelechs Herrschaft über «Israel», womit -
historisch gesehen - Sippen und vielleicht Stämme gemeint sind, die
dem Gott Israels anhingen (cf. Gen. 33,20) und von Josuaauf Jahwe
verpflichtet worden waren4? Warum folgte dem tatsächlichen -
oder nur angeblichen? - Brudermörder der israelitische Heerbann
bis zum bitteren Ende? Von Abimelech ist nicht bekannt, daß er,
wie etwa Jephta5, in einer Situation der Bedrängnis rettend
eingegriffen und dann als Bezirksherrscher «gerichtet» «regiert»6
hätte (Jdc. 10,7). Von den sogenannten kleinen Richtern (Jdc.
10,1-5; 12,7. 8-15) ist - mit Ausnahme von Jephta7 - nicht aus-

3 W. Richter a.a.O. 316f. rechnet diese beiden v. nebst v. 16b-19a der
letzten Hand zu, die das durch den Bearbeiter geformte Kapitel «israeliti-
sierte». Warum sollte aber ein derartiger Schuft israelitisiert werden? Meines
Erachtens liegen den v. 22 und 55 alte Angaben zugrunde.

4 Zu Jos. 24 siehe meinen Aufsatz «Erwägungen zur Gestalt Josuas in
Überlieferung und Geschichte», Judaica 24 (1968), 44-57, bes. 54.

5 Siehe W. Richter, Die Überlieferung um Jephta Ri. 10,17-12,6, Bibl. 47

(1966), 485-556.
6 Zu diesem Verständnis von spt siehe W. Richter, Zu den «Richtern

Israels», ZAW 77 (1965), 40-72, auch E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das

AT, 196510, 224 und G. Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion, 1969,
84ff. ; meines Erachtens mag Gideon «kleiner Richter» in Ophra gewesen sein,
Abimelech war es bestimmt in Aruma (Jdc. 9,41 ; cf. 10,1 und dazu siehe W.
Hertzberg, Die Kleinen Richter, ThLZ 79 (1954), 285-290 Beiträge zur
Traditionsgeschichte und Theologie des AT, 1962, 118-125).

7 Thola dürfte als Retter Israels sozusagen vom großen Richter
(Heerbannführer) zum kleinen (Bezirksherrscher) avanciert worden sein (Jdc.
10,1).

2



führlich überliefert, wie sie zu ihrer sicherlich lokal begrenzten
Herrschaft kamen, die dann großisraelitisch verstanden wurde. Sie dürften

aus besitzenden und damit einflußreichen Familien hervorgegangen

sein. Sie versuchten auch, ihren Söhnen entsprechende
Positionen zu verschaffen. So erhielten die dreißig Söhne Jairs, die auf
dem späteren königlichen Reittier, dem Esel ritten, je eine Stadt
(Jdc. 10,4, text. em.). Heiratspolitik spielte auch eine Rolle (Jdc.
12,8f.), was anscheinend Jerubbaal selbst nicht unbekannt war
(8,31, auch v. 30, bezieht sich auf Jerubbaal).

Abimelech residierte als Stadt- und Bezirksherrscher in Aruma
(9,41; cf. v. 31 text, em.), was er seinem Vater in Ophra (9,5) zu
verdanken hatte. Wie kam aber Jerubbaal zu dieser Stellung? Geht
man davon aus, daß Jerubhaal mit Gideon zugunsten des letzteren
gleichgesetzt wurde, so darf der Komplex Jdc. 6-8 nach ursprünglichen

Jerubbaal-Traditionen gesichtet werden. Wenn der
Schlußrahmen 8,33-35 auch deuteronomistisch ist (cf. 6,1.6-10; 8,27b-
28), so geht meines Erachtens zuverlässig daraus hervor, dass
Israeliten am Kult des sichemitischen Baal Berith, dessen ursprüngliche

Bezeichnung wohl El Berith war (9,46), teilnahmen und
«keine Loyalität dem Hause Jerubbaals-Gideons bezeugten,
entsprechend all dem Guten, das er Israel erwiesen hatte». Das kultische

Convivium konnte leicht zu einem Connubium führen (cf.
Ex. 34,15f.), wie die Ehe Jerubbaals mit der angesehenen Sichemitin
(9,1-3), die nur in dem späten Text v. 16b-19a als Sklavin im Sinne
einer Konkubine bezeichnet wird, zeigt. Israeliten und Sichemiten
mögen auch durch die gemeinsame midianitische Bedrohung
zeitweise einander nähergekommen sein. Die Verpflichtung der Israeliten

zur Loyalität beruhte wohl darauf, daß Jerubbaal erfolgreich
gegen die Midianiter gekämpft hatte. Grob gesprochen erzählt
Jdc. 7 von einem geglückten Überfall auf das Lager der Midianiter
zwischen der Harod-Quelle und dem Hügel Moreh in der Jesreel-
ebene, die durch die sogenannte Bucht von Bethsean zum Jordan
flohen (v. 1 und v. 22); Kap. 8,4ff. hingegen berichtet von einem
erfolgreichen Überfall Gideons mit 300 Mann (Abiesriten), auf der

8 Zur Lokalisierung siehe E. Täubler, Biblische Studien (ed. H. J. Zobel),
1958, S. 257 und Y. Aharoni, The Land of the Bible, 19682, S. 240f.
Bemerkenswert sind diese genauen Ortsangaben.

3



Beduinenstraße östlich von Nobah und Jogbeha (cf. Num. 32,35.42)
kommend, auf das ahnungslose und offensichtlich intakte - die

Katastrophe von Kap. 7 kann nicht vorausgegangen sein - Midiani-
terlager bei Karkor (v. lOaa.llf.). Da in 7,1 « Jerubbaal - er ist
Gideon» Subjekt ist, hegt die Vermutung nahe, daß der komplexen
Schilderung in diesem Kapitel eine Siegestat Jerubbaals zugrunde
lag, in die der in v. 1 nachgestellte Gideon als Mann des Jahwekrie-
ges eindrang. Er war Exponent Jahwes, wie der Schlachtruf «für
Jahwe und für Gideon» (v. 18.20; cf. Ex. 32,26) erkennen läßt. Als
solcher dürfte er ein überlieferungsgeschichtliches Übergewicht über
Jerubbaal bekommen haben, von dem allerdings nicht behauptet
werden soll, daß er kein Jahweverehrer war, wie andererseits die
Installation eines Ephod in Ophra - wohl im Rahmen des Jahwekultes

- durch Gideon erst vom Deuteronomisten als Abfall gewertet
wurde (8,27b). Daß Gideon in 8,4ff. ursprünglich ist, beweist

auch die Analyse von E.Kutsch: «Im ältesten Teil der (Gideon)-
Erzählung ist Gideon der Stammesheld, der an zwei Midianiter-
,Königen' die Blutrache vollzieht (8,10aa. 11 f. 18-21aba), sowie
nach einer hier eingeschalteten Anekdote die Städte Sukkot und
Penuel züchtigt (8,4-9.13-17) und mit dessen Namen außerdem die
Heiligtumslegende von Ophra verbunden ist 6, IIa... 19-24)»9. Die
Midianiterkönige Sebah und Zalmunna sind eng mit der erwähnten
Anekdote verhaftet. Die Abweisung Gideons durch die Bewohner
von Sukkot und Penuel, die es sich im eigenen Interesse mit den
midianitischen Räubern, aber auch Händlern (cf. Gen. 37,28a) nicht
verderben wollten, die totale Vernichtung des Lagers und die
Blutrache an den dabei gefangen genommenen Königen schließen
eine vorhergehende Siegestat Gideons, wie sie in Kap. 7 geschildert
wird, aus10. Letztere geht vielmehr auf Jerubbaal zurück, der dann
als angesehener und einflußreicher Mann, vergleichbar mit Thola
(10,1 f.), vermutlich nach der Wirksamkeit Gideons, in Ophra resi-

9 RGG3 II, 1958, 1570. Gehört die Namensumdeutung in 6,25-32 zur
Jerubbaal-Überlieferung

10 Ohne eine Überrumpelung des Lagers wäre eine Gefangennahme der beiden

Könige nicht möglich gewesen. Ich kann die «zweite Schlacht» (8,10aa.
11 f.) nicht mit W. Richter, Traditionsgeschichtliche Untersuchungen...,
232 für eine «Erfindung des Bearbeiters» halten.

4



dierte. Jedenfalls setzt Jdc. 9,5 diesen Ort als Wohnsitz der Familie
voraus. Vielleicht hängt diese Ortsangabe mit der Identifikation
Jerubbaals mit Gideon zusammen. 8,29 gibt keinen Aufschluß. Die
70 Söhne (8,30) - mit Jotham wären es 71 und mit Abimelech 72 —

stellen eine runde Zahl dar. Wenn die Fabel 9,7-15 auch Jotham in
den Mund gelegt ist, so dürfte ihr vermeintlicher Dichter, der einen
jahwehaltigen Namen trägt, ein Sohn Jerubbaals und Gegenspieler
Abimelechs gewesen sein. Seine Flucht nach dem höchstwahrscheinlich

ostjordanischen Beer (Num. 21,16), also in ein Gebiet außerhalb
des Machtbereichs seines Halbbruders, ist unerfindlich (Jdc. 9,21)n.
War Abimelech ein Mörder, um Konkurrenten auszuschalten, so
könnte man sich fragen, warum ihm der israelitische Heerbann, den
Jerubbaal im Kampf gegen die Midianiter um sich geschart hatte,
bis zu seinem Tod treu ergeben war (9,55). Doch sind ethische Kriterien

inadäquat, da sich der freie Heerbann leicht in einen Haufen
von Landsknechten umwandelt, die demjenigen folgen, der ihnen
am meisten bietet oder wenigstens verspricht. Aufdie wirtschaftliche
Frage ist in einem anderen Zusammenhang später noch zurückzukommen.

Zunächst sind die Voraussetzungen der israelitisch-sicliemitischen

Allianz ins Auge zu fassen: Von dem kultischen Zusammengehen

(Jdc. 8,33-35 dtr.) und dem Zusammenrücken unter dem
Midianiterdruck war schon die Rede. Auffallend ist, daß das AT
nirgends die Eroberung Sichems berichtet, daß aber dieser Ort, oder
vielmehr heilige Stätten außerhalb seiner Mauern (Gen. 12,6; 33,18ff.
34; Dtn. ll,29f.; 27; Jos. 8,30ff; 20,7; 21,21; 24; Jdc. 21,19) eine
große Rolle spielen. Nur in Gen. 48,21f. ist davon die Rede, daß
Israel dem Joseph einen «Rücken» (skm) gab, den er mit Schwert
und Bogen den Amoritern entrissen habe. Gewöhnlich sieht man
darin eine Anspielung auf Sichern, das im Bereich der Josephsöhne
Ephraim (Jos. 21,20f. ; I Reg. 12,25) und Manasse (Jos. 16,9) lag.
Die Tat Israels kann kaum auf die Vorgänge von Gen. 34 be-

11 Erwägenswert ist, ob der Jerubbaalsohn Abimelech die Gidconsöhne
umgebracht hat ; dann bezöge sieh 8,30 auf Gideon, v. 31 auf Jerubbaal, doch
soll nicht mehr als unbedingt notwendig spekuliert werden.

12 Übersetzung der Texte bei J. B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts,
1955 2, 486 ff.

5



zogen werden. Nun ist beachtenswert, daß nach dem AmarnabriefEA
254 der Herrscher von Sichern, Labaja, an den Pharao Amenhotep
III. schrieb, er habe von der Verbindung seines Sohnes mit den

Apiru Hebräern) nichts gewußt. Der Herrscher von Jerusalem,
Abduchepa, berichtete nach Ägypten, daß die Söhne Labajas das
Land dem Apiru-König gegeben hätten; auch ist in diesem Brief
EA 287 vielleicht von Straßenraub durch die Söhne Labajas die
Rede; in EA 289 heißt es sogar, Labaja hätte das Land von Sichern
den Apiru überlassen. Die Gleichsetzung dieser räuberischen
Hebräer mit den im großen und ganzen pazifistischen Erzvätersippen
(anders Gen. 34 und 48,21f.) ist problematisch13. Interessant ist,
daß das in der ansteigenden Talsenke liegende, schwer zu verteidigende

Sichern mit den Hebräern offensichtlich auszukommen
versuchte und ihnen Land überließ. Ist die Gleichsetzung dieser
Hebräer mit den Israeliten auch fraglich, so dürften diese Eindringlinge,
wenn sie nicht mit den Israeliten identisch waren, in diese

aufgegangen sein, und Sichern hätte mit den Landfremden kollaboriert,
um möglichst ungeschoren davonzukommen. Ein ähnliches Verhalten

läßt sich in Jdc. 9 erkennen.
Abimelech war nicht in Sichern, sondern in seinem Vaterhaus,

vermutlich in Ophra, aufgewachsen. Seine Mutter gehörte dort zum
Haus Jerubbaals, dem auch die Sichemiten zu Dank verpflichtet
waren, weil er in der Jesreelebene die Midianiter besiegt hatte.
Es drohte der Stadt aber die Herrschaft aller Jerubbaalsöhne; zu
denken ist vor allem an die Ausbeutung durch diese umfangreiche
israelitische Sippe. Man wußte aber, daß der Jerubbaalsohn Abimelech

von ihrem Fleisch und Bein (9,2; cf. Gen. 29,14; II Sam. 5,1;
19,13), also über die Mutter mit ihnen verwandt und damit ihr
Bruder war (Jdc. 9,3 ; cf. II Sam. 19,13). Infolgedessen fand das Streben

Abimelechs nach einer Alleinherrschaft Anklang ; man gab ihm
Geld aus der Depositenbank des Baal oder El Berith zur Anheuerung

einer aus den üblichen Typen bestehenden Leibwache und
Söldnertruppe (cf. Jdc. 11,3; I Sam. 22,2). Interessant ist, daß sich
Abimelech über die Brüder seiner Mutter und über die ganze Sippe

13 H. H. Rowley, From Joseph to Joshua, 1950, 43ff., llOff. u.ö. vollzieht
sie. Siehe meine Ausführungen, in Judaica 25 (1969), 257-266.

6



seines Schwiegervaters an «alle Herren von Sichern wandte». Damit
sind die kanaanäischen Aristokraten dieser Stadt gemeint, die sich
auf Hamor, dem Vater Sichems (Gen. 33,18ff. ; 34; Jos. 24,32),
zurückführten (Jdc. 9,28). Die wohl vertraglich geregelte Auszahlung

von Geld aus dem Tempelschatz setzt ein Einverständnis der
Priesterschaft voraus. Bemerkenswert ist, daß bei der Erhebung des

Israeliten Abimelech an der israelitisierten heiligen Stätte außerhalb

der Mauern nicht nur die erwähnten Herren von Sichern,
sondern auch das ganze Haus des Millo mitwirkte (9,6).

An anderer Stelle14 habe ich versucht nachzuweisen, daß Millo in
Jerusalem (II Sam. 5,9; I Reg. 9,14.24; 11,27; II Reg. 12,21;
II Chron. 32,5) das vom königstreuen am ha-aräs bewohnte ju-
däisch-israelitische Quartier zwischen der Jebusiter- Davidsstadt
und dem Areal der salomonischen Palast- und Tempelanlagen meint.
Das Haus des Millo in Sichern, gegen das Abimelech später nicht
vorgeht, ist meines Erachtens der von Israeliten bewohnte Gebäudekomplex.

Diesen Herren dürften die Durchgangszölle zugefallen
sein, die sie nach einem vertraglich15 geregelten Schlüssel an die
Stadt, möglicherweise an den Tempel, und vor allem an den
israelitischen Bezirksherrscher und sichemitischen König Abimelech in
Aruma nach Abzug ihrer Prozente weiterleiteten. Der von Abimelech

eingesetzte (sichemitische) Beauftragte (pqjd)16 und Kommandant

der Stadt (sr; v. 20) war Sebul.
Nach dreijähriger Herrschaft Abimelechs als eines israelitischen

kleinen Richters und eines sichemitischen Königs wurden die Herren
von Sichern - vom Millo ist nicht mehr die Rede! - abtrünnig (9,22.
23b). Der von ihnen angeordnete organisierte Straßenraub (v. 25)

14 Aufsatz «Der Tempelbau Salomos in religionsgeschichtlicher Sicht»,
Festschrift für K. Galling, Tübingen 1970, 241-250.

15 J. Maier, Urim und Tummim, Kairos 1969, 22-38, bes. 32f. hat gezeigt,
daß b'mt wbtmjm und twbli in Jdc. 9,16.19 im vertraglichen Sinn zu verstehen
sind.

16 E. Täubler a.a.O. S. 272 übersetzt und interpretiert Jdc. 9,28 folgendermaßen:

«Da sagte Gaal, der Sohn des Ebed: Wer ist Abimelech, und wer
(ihm gegenübergestellt) sind die (wir) Sichemiten (skm), daß wir ihm gehorchen

sollten? Ist er nicht der Sohn des (Israeliten) Jerubbaal und Sebul (zwar
ein Sichemit, aber) sein Vogt Seid (vielmehr) den Männern Hamors
gehorsam. Warum denn sollten wir ihm gehorsam sein?»

7



läßt die Wurzel der Zwietracht erkennen: Aus finanzieller Not half
man sich auf eigene Faust. Vielleicht war ein großer Teil des Landes
in den Händen israelitischer Bauern, die wahrscheinlich nur an das

israelitische Haus des Millo in Sichern Abgaben entrichteten. Vom
Weinbau allein konnte Sichern nicht leben (v. 27). Die Unzufriedenheit

mit Abimelech nützte G aal, ein Kanaanäer aus; im Tempel
wurde Abimelech verflucht (v. 27ff.).

Auf Veranlassung Sebuls kommt es zum Eingreifen Abimelechs,
der in Aruma (text, em.) residierte (v. 31). Seine beiden Interventionen

(34-41 und 43-45.46-49) können nicht als Dubletten verstanden

werden. E.Täubler17 schreibt mit Recht: «Was vorliegt, ist,
daß hier von zwei verschiedenen, nach der inneren Wahrscheinlichkeit

durch viele Jahre getrennten Kämpfen die Rede ist.»
In der ersten Aktion zeigte Abimelech mit seinem Kriegsvolk

dem Gaal und den Herren von Sichern, die fortan nicht mehr erwähnt
werden, wer Herr der Lage ist. Ob sich Gaal tatsächlich an der Spitze
der sichemitischen Aristokraten auf einen aussichtslosen Kampf einließ

(v. 39f.), könnte gefragt werden. Gaal mußte jedenfalls weichen.
Die Herren von Sichern fielen. Oder wurden sie zum Teil wegen des

Vertragsbruches hingerichtet? Alles spielte sich vor der Stadt ab,
in der sich Sebul als getreuer Repräsentant Abimelechs bewährt
hatte. Abimelech verschonte die Stadt, weil er nicht die Grundlage
seines Königtums antasten wollte. Die Herren von Sichern, die auf
Gaal hereingefallen waren, wurden anscheinend durch die «Herren
des Turmes von Sichern », der mit dem Tempel des El Berith auf der
Akropolis lag, ersetzt; sie bildeten die neue sichemitische
Oberschicht, die aber ebenfalls von Abimelech abfiel, der meinte, daß mit
Gewalt alles zu machen sei (v. 46-49). Die israelitischen Bewohner
des Hauses des Millo hatten die Stadt wohl verlassen (anders v. 20,
der mit der Historie aber nicht übereinstimmt). Sebul war vielleicht
vertrieben worden.

Während Abimelech bei der Bezwingung seiner Königsstadt in
den v. 46-49 als vorbildlicher Kämpfer gezeichnet wird, schildern
die v. 43-45 die Vernichtung der Stadt in Form eines Kriegsberichts.

Der König von Sichern tötete die Bewohner, schleifte seine

17 A.a.O. 274. 9,42 ist eine sachlich unrichtige redaktionelle Überleitung.

8



Stadt und streute Salz auf ihre Stätte (cf. Dtn. 29,22f. ; Ps. 107,33f. ;

Jer. 17,6). Nach dem archäologischen Befund geschah dies in der
ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts18. Erst Jerobeam I. baute diese
Stadt auf dem Gebirge Ephraim als Residenzstadt wieder auf (I
Reg. 12,25).

Bei Thebez, wo Abimelech umkam (9,50-54), fragt es sich, ob
diese Stadt, die von den Herren der Stadt regiert wurde, dem
israelitischen Bezirksherrscher Abimelech unterstanden hatte und
aufsässig wurde, oder ob Abimelech, der Sieger über Sichern, diese
bislang kanaanäische Stadt seinem Gebiet einverleiben wollte. Da von
keinem Abfall die Rede ist, möchte ich das zweite annehmen.
Vielleicht war Abimelech auf Grund seiner sichemitischen Erfahrungen
zu der Erkenntnis gekommen, daß nur eine gewaltsame Einverleibung,

gegebenenfalls eine Vernichtung der kanaanäischen Städte
den Weg zu einer allgemeinen israelitischen Herrschaft ebnet.

Sind die Ergebnisse der Untersuchung im großen und ganzen
richtig, so zeigt sich an diesem Beispiel, daß die Verhältnisse zur
Richterzeit sehr differenziert und kompliziert waren. Jerubbaal
dürfte wie Gideon Heerbannführer gegen die Midianiter, die auch
kanaanäische Städte bedrohten, gewesen sein. Wie Thola erst
Israel rettete und dann in Samir auf dem Gebirge Ephraim herrschte
(Jdc. 10, lf.), so war auch Jerubbaal, vermutlich in Ophra, «kleiner
Richter», der seinen Söhnen zu Stadtherrschaften verhalf. Über
Sichern sollten mehrere eingesetzt werden. Das Unbehagen der
Sichemiten nutzte der durch die Mutter mit ihnen verwandte
Jerubbaalsohn Abimelech aus. Die kanaanäische und israelitische
Aristokratie dieser Stadt machte ihn am Baumheiligtum der Väter -

und Josuageschichte zum König. Dieser Vorgang machte Schule:
Der Salomosohn Rehabeam begab sich nach Sichern, um sich als

König über das Nordreich ausrufen zu lassen (I Reg. 12,1). Abime-
lechs Ziel einer israelitischen Herrschaft, bestehend aus der
Verbindung einer Sippen- oder gar Stammesherrschaft in Aruma mit
einem kanaanäischen Königtum in dem seit der Amarnazeit mit
den Hebräern kollaborierenden Sichern war richtungsweisend.

18 Cf. E. F. Campbell, Jr., Excavation at Shechem, 1960, BA 23 (1960),
102-110.

9



Warum scheiterte er? Nicht greifbar ist die Opposition seines
Halbbruders Jotham in Beer. Schwierigkeiten bereitete ihm nach Jdc. 9

die kanaanäische, nicht die israelitische Seite. Hypothetisch sei die
illusorische Frage nach dem weiteren Verlauf erlaubt, wenn Abime-
lech nicht vor Thebez umgekommen wäre. Er wäre sicherlich weiterhin

israelitischer Herrscher mit einem Heerbann oder Söldnerheer
geblieben. Die Einverleibung von allerdings zerstörten kanaanä-
ischen Städten hätte seinen Machtbereich vergrößert. Sein kanaanä-
isches Königtum hinge allerdings in der Luft. Eine Königsherrschaft
ohne die Grundlage eines Stadtstaates mit dem entsprechenden
politischen und sakralen Apparat war eine fragliche Größe, wie meines
Erachtens die Herrschaft Sauls erkennen läßt. Aus Rücksicht auf die
Israeliten residierte der König von Sichern nicht in Sichern ; er hätte
sich mindestens zeitweilig dort aufhalten müssen. Vor allem hätte
es nicht zu einer wirtschaftlichen Not und damit zum Abfall der
Stadt kommen dürfen. Der vermutete Vertrag zwischen Abimelech
und den Sichemiten (9,16a-19b. 20) war keine Grundlage einer
gesunden wirtschaftlichen Symbiose. So sah sich der König gezwungen,
die aufsässige Stadt zu zerstören, deren kanaanäische und israelitische

Aristokratie ihn mit Hilfe finanzieller Unterstützung durch den
Tempel des El Berith an dem israelitisierten Baumheiligtum außerhalb

der Mauern zu ihrem König gemacht hatte. Mit E.Täubler19
kann man sagen: «Mit dem Fall von Sichern endete sein Königtum
und mit dem Fall von Thebez sein Leben. »

Zum Schluß sei noch ein grober Vergleich mit dem Königtum
Sauls und Davids versucht. Der «kleine Richter» Samuel (I Sam.

7,15f.) salbte Saul (in Bethel zum nagid über Israel (I Sam. 9,1-10,
16) und bestimmte ihn durch das Los in Mizpa zum König (I Sam.
10,17 ff.

Der Heerbann machte den «großen Richter» Saul zum König in
Gilgal, wo Samuel ebenfalls als Richter zu fungieren pflegte (I Sam.
11)20. Die dreifache Wurzel des Königtums Sauls zeigt, daß eine
möglichst breite Basis - sanktioniert durch die Autorität Samuels -

19 A.a.O., 275.
20 Cf. G. Wallis, Die Anfänge des Königtums in Israel, WZ Halle 12

(1962/63), 239 ff.

10



für die neue Herrschaftsform notwendig war. Saul fehlte aber ein
Stadtstaat und mit den Gibeoniten hatte er offensichtlich Schwierigkeiten

(II Sam. 21), auch mit den Bewohnern von Beeroth (cf. II
Sam. 4,2f.). Abimelechs Herrschaft ruhte auf einer weniger breiten
Grundlage als die des Saul, der schließlich ebenfalls scheiterte.

David gelang es, ein Großreich zu schaffen, das Salomo gerade
noch zusammenhalten konnte. Das Königtum basierte auf dem
Haus Juda und auf Israel (II Sam. 2 und 5). Derartige politische
Einheiten fand Abimelech nicht vor. Wenn David Jerusalem
eroberte, so ging es nicht nur um den Besitz einer eigenen Stadt als
Residenz zwischen den beiden Reichen. David wurde von den
Jebusitern, zu denen vielleicht der Priester Zadok und der Prophet
Nathan zu zählen sind, als neuer Stadtkönig und als Herrscher über
Juda und Israel anerkannt (II Sam. 7). David verfügte über einen
politisch-religiösen Apparat, ohne den eine Königsherrschaft nicht
gut funktionsfähig war. In Jerusalem kam es zu einer Verschmelzung

der judäisch-israelitischen Interessen mit den jebusitischen.
Jahwe und El Eljon wurden gleichgesetzt (Gen. 14,18ff.), was von
eminent theopolitischer Bedeutung war, auch die Verpönung
Baals, wie seine Ersetzung in theophoren Namen durch «boscheth»

«Schande» (Ischboscheth, aber auch Jerubboscheth in II Sam. 11,

21) erkennen läßt. Die Erwähnung Abimelechs durch David (II
Sam. 11,21) dürfte aufschlußreich sein. David hat nicht nur am
Fall Saul gelernt, sondern auch an der Geschichte Abimelechs.

Die Bedeutung des Königs Abimelech - der mehr als eine bloße

negative Kontrastfigur zu Gideon ist - äußert sich indirekt darin,
daß Jdc. 9 das erste Beispiel einer frühen Geschichtsschreibung oder
besser: Geschichtserzählung ist21. Wenn auch die Tendenz der
Darstellung die ist, das Scheitern Abimelechs aufzuzeigen, so ist aus dem
Text doch noch ersichtbar, daß Abimelech eine israelitische
Herrschaft, die auch auf dem sichemitischen Königtum basieren sollte,
schaffen wollte und als Held kämpfte und starb. Hat die Geschichtsschreibung

den Gescheiterten schwärzer gezeichnet als er in
Wirklichkeit war?

21 Siehe H. Greßmann, Die Anfänge Israels, SAT 1/2, 1922, 218.

11


	Die Herrschaft Abimelechs (JDC 9)

