
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die vorausgegangenen Feststellungen und Erwägungen machen
es sehr wahrscheinlich, daß der Gott der hebräischen Wüstenfest-

gruppe, die endgültig aus Ägypten entlassen worden war, in Ka-
desch, wo der Gottesberg Horeb zu suchen ist, mit dem Jahwe der
Moseschar gleichgesetzt wurde. Vielleicht fand diese Identifikation
des Gottes der Hebräer vor der Verbindung des Gottes der Väter mit
Jahwe statt; vielleicht war aber der Vatergott der protoisraeliti-
schen hebräischen Brüder (cf. Ex. 2,11) im «Gott der Hebräer»
einbegriffen. Die alttestamentlichen Belegstellen kennen lediglich
die Gleichsetzung Jahwes mit dem Gott der Väter (cf. Ex. 3,15 E)
und mit dem Gott der Hebräer (3,18b), aber nicht die Identifikation

der beiden letzten Gottheiten.

REZENSIONEN

H. D. Leuneb: Religiöses Denken im Judentum des 20. Jahrhunderts. Schrif¬
tenreihe für christlich-jüdische Begegnung. Band 1. Theologischer Verlag

Rolf Brockhaus, Wuppertal 1969. 93 S. DM 5,80.-
E. Sterling : Kulturelle Entwicklung im Judentum von der A ufklärung bis zur

Gegenwart. Id., Band 2. 53 S. DM 3,80.-.

Angesichts des weitgehenden Mangels an seriöser Information über Juden
und Judentum im christlichen Bereich kann man die Initiative, eine eigene
«Schriftenreihe für christlich-jüdische Begegnung» ins Leben zu rufen, nur
freudig begrüßen. Verantwortlich hiefür zeichnen Prof. G. Harder und Prof.
Helmut Esser, womit gewiß für solide Qualität der Veröffentlichungen gebürgt
ist. Eine «Begegnung», wie man sie nun christlicherseits mit dem Judentum
schon mehr als zwanzig Jahre herbeizuführen sucht, muß ja, abgesehen von
der Belastung durch die Vergangenheit, im Grunde so lange problematisch
bleiben, als man aus Unkenntnis des wahren Wesens dessen, den man als
Gesprächspartner gewinnen will, stets Gefahr läuft, im Grundsätzlichen doch
aneinander vorbeizureden. Auch besteht von christlicher Seite eine gewisse

des El Olam» in Beerscheba an (Gen. 21,33), El und Jahwe stehen in Num.
23,8 in Parallele. Nachträglich sei verwiesen auf G. Wallis, Die Tradition von
den drei Ahnvätern, ZAW 81 (1969), S. 18-40.

266



Versuchung, eine Art theoretisches Judentum zu schaffen, das heißt dem
Gesprächspartner aus theologischen und anderen Erwägungen heraus ein
Gesicht zu verleihen, das ihm nicht entspricht.

Andererseits ist es wünschenswert, daß in einer solchen Schriftenreihe
auch der christliche Standpunkt zur Sprache kommt. Es wird ja auch als
drittes Bändchen «Offene Fenster nach Jerusalem» aus der Feder des
holländischen reformierten Theologen J. Grolle angekündigt. Man kann sich nämlich

oft beim «christlich-jüdischen Gespräch» des Eindrucks nicht erwehren,
es könne nur unter Aufgabe jeder christlichen Substanz Zustandekommen.
Und das ist ein folgenschwerer Irrtum, denn in diesem Fall böte ja der christliche

Gesprächspartner kein wirkliches Gegenüber mehr.
Der Europasekretär der Hebrew Christian Alliance, H. D. Leuner, selbst

Judenchrist und evangelischer Pfarrer, gibt im ersten Bändchen der neuen
Schriftenreihe auf knappstem Raum eine Darstellung der religiösen
Strömungen im zeitgenössischen Judentum. Er tut es mit zweifellos großer
Sachkenntnis und stets unter Beschränkung auf das Wesentliche, was gewiß
angesichts der Materie keine leichte Aufgabe ist. Er hat so einen nützlichen Band
geschaffen, dem man als seriöse Aufklärungsliteratur über Judentum weite
Verbreitung wünschen muß.

Das von Eleonore Sterling verfaßte Heft beginnt mit einem Nachruft auf
die am 27.Dezember 1968 heimgegangene Autorin, deren Lebensweg ein
Stück jüdischen Schicksals unserer Zeit ist. Sie war als dreizehnjähriges
Mädchen allein nach den Vereinigten Staaten ausgewandert - ihre Eltern
kamen später im Lager Gurs in Südfrankreich um -, studierte unter harten
äußeren Bedingungen Sozial- und Politikwissenschaft, kehrte 1953 nach
Deutschland zurück und promovierte 1955 in Frankfurt. Sie wurde dem
deutschen Leserpublikum vor allem durch ihre 1956 veröffentlichte Doktorarbeit
bekannt, erschienen unter dem Titel: «Er ist wie Du - Aus der Frühgeschichte
des Antisemitismus in Deutschland (1S15-1S50).» 1968 erhielt E.Sterling
nach mehreren Jahren akademischer Tätigkeit an verschiedenen deutschen
Universitäten eine Berufung an die Pädagogische Hochschule in Osnabrück.
Prof. Dr. Dietrich Goldschmidt weist in seinem Nachruf ausdrücklich auf die
Problematik hin, die auch für E. Sterling darin bestand, nach dem praktischen

«Ende des deutschen Judentums» wieder in Deutschland an der geistigen

Aufrüstung einer neuen Generation mitzuarbeiten und sagt, daß verschiedene

Anzeichen ahnen lassen, «welcher Entsagung, Opfer und innerer Bereitschaft.

es für sie bedurfte, Bote deutschen Judentums, Bote der Versöhnung
und Bote der Freiheit im Deutschland der Nachkriegsjähre zu sein».

Vom Heft selbst ist zu sagen, daß es, auf noch knapperem Raum wie der
Band von H. D. Leuner, einen ebenfalls äußerst vielschichtigen Abschnitt
jüdischer Geschichte und jüdischen Lebens behandelt, denn es geht ja um
nichts weniger als den Eintritt des Judentums in die moderne Kultur und
Gesellschaft, nach Jahrhunderten von Absperrung und der dadurch ausgelösten

Sonderentwicklung. K. H.

267



M. Ottosson: G Head, Tradition and History. Coniectanea Biblica, Old Testa¬
ment Series 3. CWK Gleerup, Lund 1969, 303 S.

Die vorliegende Arbeit ist als Dissertation der Theologischen Fakultät
der Universität Uppsala eingereicht worden und reiht sich ein in die Serie von
Veröffentlichungen über biblische Detailfragen. Diesmal steht, wie es der
Titel sagt, der Begriff Gilead zur Diskussion, der bekanntlich im biblischen
Sprachgebrauch eine namhafte Bedeutungserweiterung durchgemacht hat.
Der Verfasser analysiert die verschiedenen Gilead-Stellen im Alten Testament

- die ursprüngliche Bedeutung des Wortes ist unsicher -, aber sein
Hauptinteresse gilt dem geographisch-politischen Begriff. Während man
vorerst mit Gilead nur den südlich des Jabbok gelegenen Gebirgszug bezeichnete

(Jos. 13 : 25), wurde dann auch der ganze nördlich davon gelegene
Landstrich zwischen Jarmuk und Jabbok so genannt, so daß damit das
Ostjordanland in drei Teile zerfiel: Basan, Gilead und Mischor (5 Mos. 3 : 10;
Jos. 20: 8; 2 Kön. 10 : 33). In einer letzten Phase wird dann Gilead synonym
mit dem gesamten Ostjordanland (Ri. 20; 1-2) und als solches dem Lande
Kanaan gegenübergestellt (Jos. 22 : 9 usw.).

Genau wie Kanaan ist Gilead ein Durchzugsland, und daher rührt auch
seine Wichtigkeit. Schon Jakob durchzog es auf seinem Wege von Paddan-
Aram nach Sichern. Zur Zeit der Landnahme ist es dann für die Israeliten ein
Spi'ungbrett ins Gelobte Land. Nach der alttestamentlichen Tradition ist
Gilead altes israelitisches Siedlungsgebiet, das zu erhalten dann oft die
gemeinsame Aufgabe aller Stämme war.

Ottosson hebt mit Recht als besonders wichtig die Texte mit ideologischem

Hintergrund hervor, die Israels Anspruch auf Gilead unterstreichen.
Es geht darum, nachzuweisen, daß Gilead, genauso wie Kanaan, nachalah
ist, «Erbteil», Erbbesitz aufgrund ganz bestimmter Verheißungen. Das geht
aus den Gilead-Texten deutlich hervor, die in Genesis bis Numeri einerseits
und in Deuteronomium und Josua andererseits ihren Platz gefunden haben.
Der Verfasser übernimmt diese Einteilung von I. Engnell, der in der
Endredaktion dieser Kategorie biblischer Bücher zwischen zwei Textfamilien
unterscheidet, nämlich die sogenannten P-Traditionen (Tetrateuch, Genesis
bis Numeri) und die D-Traditionen (Deuteronomium bis 2 Könige).

Es verdient besonders bemerkt zu werden, daß sich der Verfasser gegen die
Auswüchse einer übertriebenen Quellonscheidung wendet, die, wie er feststellt,
auch im Falle Gilead viel Verwirrung gestiftet hat. Er wirft damit ein prinzipielles

Problem auf, das an sich weit über den Rahmen einer sehr «technischen»

Detailstudie hinausgeht. Gewiß hat die Quellenscheidungstheorie viele
wichtige Erkenntnisse auf dem Gebiet des Bibelstextes nach sich gezogen
und ihre Verdienste seien hier nicht bestritten. Aber auch dabei macht nun
jede Übertreibung das Resultat, das man ursprünglich anstrebte, großteils
zunichte. Wenn man nämlich den überkommenen Bibeltext derart zei pflückt,
daß man ihm damit jede Einheitlichkeit raubt, muß man sich allen Ernstes
fragen, ob er dann überhaupt noch als Aussage gewertet werden kann. Und

268



wenn nicht Ottosson zieht daraus in seinem Spezialfall folgende Konsequenz,

die es verdient, in allen ähnlichen Fällen beherzigt zu werden (S. 10):
«The important thing is to find out the function of the various traditions in
the ideological context of the P.-work as a whole.»

Die Geschichtsauffassung der sogenannten P-Tradition über Gilead ist
eindeutig ideologisch bestimmt. Es geht ihr darum, zu zeigen, wie Jakob
aufgrund des ihm zuteil gewordenen Segens gewisse Plätze als israelitische
Sammelplätze legitimiert, woraufhin dann Mose die Israeliten gerade in die
betreffenden Gebiete führt. Israels Bestimmungsland ist Kanaan, doch steht
der Kontakt mit den Völkern des Ostjordanlandes auch in einer ideologischen

Verbindung zu Jakob als dem Stammvater der im Nordreich vereinten
Stämme (vgl. 1 Mos. 32 und 48: 21, 22). Letzten Endes wird durch diese

Darstellungsweise das Anrecht des Nordreichs auf Gilead bewiesen.

In der D-Tradition tritt Jakob hinter Abraham, dem Patriarchen des

Südreiches, zurück. Der Theologie des Deuteronomiums entsprechend wird
die Führung Jahwe ganz stark hervorgehoben. Die Verbindung mit der
Person Abrahams stellt auch hier wieder ein funktionelles Zurückgreifen auf
die Patriarchentradition dar. Mit dem Sieg über die Amoriter setzt dann die
Landverteilung ein. Der ebenfalls deuteronomistische Landverteilungsbericht

in Jos. 13 scheint hingegen eine ältere, von der P-Tradition verschiedene

Besiedlungsphase vorauszusetzen und unterscheidet sich dadurch auch
von 3 Mos. 32 und Jos. 22, das ebenfalls deuteronomistisch, aber bereits von
der P-Tradition beeinflußt ist. Auch darin wird die Solidarität zwischen Ost-
und Westjordanland neuerdings unterstrichen.

Nun besteht aber zwischen den beiden Traditionsquellen ein ganz
bestimmtes, an Hand der Texte leicht nachweisbares Abhängigkeitsverhältnis.
Für die Textkritik ergibt sich daraus, wie an Hand von sehr konkreten
Beispielen nachgewiesen wird, keine besondere Schwierigkeit. Gerade in diesem

Zusammenhang betont Ottosson neuerdings, daß derartige « Aufsplitterungs-
thcorien ad indefinitum», wie man sie nennen könnte, zu einer chaotischen
Textgeschichte voll sekundärer Zusätze und Motivierungen führen, so daß
damit der überlieferte Text praktisch völlig gegenstandslos und als reines

Zufallsprodukt der verschiedensten Einflüsse erscheint. Zur Lösung der
Schwierigkeit schlägt er im Anschluß an bedeutende Vertreter der skandinavischen

Schule, wie Nyberg, Birkland, Engneil undRinggren, vor, einen mündlichen

Traditionshintergrund vorauszusetzen, aus dem die einzelnen
Quellenschriften ihr Material bezogen und gemäß ihrer spezifischen Geschichtsauffassung

und theologischen Haltung bearbeitet haben, ohne nun direkt
voneinander abhängig zu sein. Es ist das eine klare Absage an die auf J.
Wellhausen zurückgehende Theorie vom Abhängigkeitsverhältnis zwischen D-
und den sogenannten Tetrateuch-Traditionen. Beiden Traditionen, P. so gut
wie D., geht es im Grunde darum, auch im Falle Gileads nachzuweisen, daß
die Landnahme eine Erfüllung der den Patriarchen von Jahwe gemachten
Verheißungen darstellt, so daß dann das eroberte Land, wie schon gesagt

269



wurde, im Vollsinn des Wortes nachalah ist. In der Jephta-Geschiehte (Ri
10:6-11:40) wird das alles nochmals deutlich, und gerade die Jephta-
Ammon-Episode kann als Übergang von der ideologischen zur geschichtlichen

Erzählung angesehen werden.
Die ideologisch in den Vordergrund gerückte Verbindung zwischen Osten

und Westen einerseits, und zwischen der Patriarchen- und Landnahmetradition
andererseits, ist geschichtlich leicht zu erklären. Aus geographischen

Gründen gehen die Verbindungen Gileads mit dem Westen über Wacli el-far'a
und die Jesreelebene, wo in der israelitischen Ära die Josefsstämme Ephraim
und Manasse saßen. Es entsprach der Politik des Nordreichs, Gilead an das

Westjordanland binden zu wollen. Jerusalems Vorherrschaft über diesen
Landesteil war ja nur von kurzer Dauer. So verbinden sich also wieder Ideologie,

politisches Interesse und Geschichte. Die Geschichte bestätigt die
Notwendigkeit, in der sieh Israel befand, seinen Anspruch auf Gilead ideologisch
zu untermauern und die Solidarität mit den im Ostjordanland wohnenden
Stämmen zu unterstreichen.

Ein kommentierter Index der Gilead-Stellen des Alten Testaments und
eine reiche Bibliographie machon die Studie von Ottosson zu einem bequemen
Konsultationsinstrument. Sie kann als Vorbild dafür dienen, wie man an
derartige Detailstudien herangehen muß, damit sie einen nützlichen Beitrag
zum Verständnis der Welt des Alten Testaments leisten. K. H.

Germania Judaica. Nach dem Tode von M. Brann herausgegeben von I. El-
bogen, A. Freimann und H. Tykocinski. - Bd. I: Von den ältesten
Zeiten bis 1238. Photomechanischer Nachdruck der Ausgabe von 1934.
J. C. B. Mohr (Paul Siebock), Tübingen 1963. 559 S. - Bd. II: Von 1238
bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts. 1. Halbband: Aachen-Luzern;
2. Halbband: Maastricht-Zwolle. Herausgegeben von Zvi Avneri.
J. B. C. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1968. 1000 S.; DM 195.-.

iHabent sua fata libri» wäre man in diesem Fall in Abwandlung des alten
lateinischen Sprichworts zu sagen versucht. Die Namen der Herausgeber des

ersten Bandes rufen in uns die Erinnerung an die große Zeit der «Wissenschaft

des Judentums» in Deutschland wach und an eine ihrer Hauptpflanzstätten,

das weitberühmte Breslauer Rabbinerseminar. Auf Anregung des
Dozenten und nachmaligen Professors an dieser Anstalt, Dr. Marcus Brann,
dem Nachfolger des Altmeisters der jüdischen Geschichtsschreibung, Dr.
Heinrich Graetz, faßte ein Ausschuß der «Gesellschaft zur Förderung der
Wissenschaft des Judentums» im Jahre 1903 den Entschluß, «unter dem
Titel (Germania Judaica) ein alphabetisches Verzeichnis aller Ortschaften des

deutschen Reiches, an dem von den ältesten Zeiten bis zu den Wiener
Verträgen jüdische Ansiedlungen bestanden haben, anzulegen und deren
Geschichte aufgrund der Quellen wissenschaftlich darstellen zu lassen».

270



Die bedeutendsten jüdischen Historiker machen sich sogleich ans Werk
und im Kriegsjahr 1917 kann dann der l.Teil erscheinen. Allerlei Schwierigkeiten

verzögern die Fortsetzung der Arbeit und der zweite Teil kann erst
1934 veröffentlicht werden, also bereits ein Jahr nach Hitlers «Machtübernahme».

An eine Weiterführung wurde wohl noch gedacht, doch erwies sie
sich wegen der veränderten Umständen als sehr problematisch.

Von nun ab gleicht die Geschichte dieses so seriösen Werkes eher einem
Kriminalroman. Nach der «Kristallnacht» im Jahre 1938 wurde das
Redaktionsexemplar der schon fertiggestellten Beiträge von der Gestapo beschlagnahmt.

Bin Durchschlag vom hauptsächlichen Material konnte nach London
gerettet werden, von wo er dann 1954 nach Jerusalem an das Jüdisch-historische

Generalarchiv kam. Er diente als Grundlage für die Weiterführung der
Arbeit, die der 1967 verstorbene israelische Historiker Dr. Zvi Avneri (einst
schon unter seinem ursprünglichen Namen Dr. Hans Lichtenstein Mitarbeiter
am «Jüdischen Lexikon» in Berlin) mit 19 Mitarbeitern im Auftrag der Leo-
Baeck-Gesellschaft übernimmt.

Die beiden Teile des 2. Bandes sind reich illustriert und entsprechen in
ihrer Aufmachung und Ausstattung allen Anforderungen der modernen
Geschichtsschreibung. Der Titel «Germania Judaica» muß im Sinne des alten
römischen Reiches deutscher Nation aufgefaßt werden, so daß darin auch alle
einst zu diesem gehörigen Gebiete, die heute außerhalb Deutschlands liegen,
Berücksichtigung finden.

Dem zweiten Band geht auch eine Einleitung voraus, in der ein
zusammenhängender geschichtlicher Überblick über die darin behandelte
Zeitepoche gegeben wird. Die meisten der im 2. Band, der bis zur Mitte des 14.

Jahrhunderts reicht, aufgezählten Judensiedlungen fielen den durch die

Ritualmordlüge, Hostienschändungslegende und Anklage auf Brunnenvergiftung

hervorgerufenen judenfeindlichen Ausschreitungen zum Opfer. Dr.
Avneri gibt dazu im Vorwort folgenden Kommentar (S. XXXIIIffi):

«... Der einfache Christ betrachtete die Juden als Mörder Jesu, und mit
dem religiösen Moment verband sich zuweilen das wirtschaftliche... Beliebt
waren Spottlieder auf die Juden und Spiele, die sie verächtlich machten. Nur
durch den Haß weiter Volksschichten erklärt sich die Verbreitung der
Ritualmordlüge, des Vorwurfs der Hostienschändung und der Überzeugung, daß
die Juden zur Zeit des Schwarzen Todes die Brunnen vergiftet hätten, um
die Christen zu <verderben), und auch die großen Judenmorde, die gegen
Ende des 13. Jahrhunderts einsetzten, wären ohne Beteiligung der Massen
nicht möglich gewesen... Der Jude wurde tagtäglich daran erinnert,
daß er in einer feindlichen Umgebung lebte, und der Tod war ihm jederzeit
gegenwärtig... Versagte der Schutz durch den König..., so waren sie vor die
Wahl gestellt: die Taufe oder den Tod, und fast alle wählten den Tod.»

Es ist also das typische Bild der jüdischen Situation im Spätmittelalter,
als eine direkte Folge der dauernden Verächlichmachung der Juden im
religiösen Bereich und der dadurch geweckten Volksinstinkte. K. H.

271



D. R. Runes: Der Jude und das Kreuz. Deutsch von Annette Richter. Ner-
Tamid-Verlag, Fürth-Erlangen 1969, 79 S.

Der Verfasser wird auf dem Schutzeinband folgendermaßen eingeführt :

«Dr. Dagobert David Runes wurde 1904 in Rumänien geboren und
studierte an der Universität zu Wien Geschichte und Philosophie. Heute lebt
der Autor in den Vereinigten Staaten und genießt dort den Ruf eines sehr
geschätzten Gelehrten. In der deutschsprachigen Öffentlichkeit ist der
Verfasser ebenfalls kein Unbekannter. Einige seiner 39 Veröffentlichungen sind
gesuchte Standard- und Nachschlagewerke. »

Dr. Runes hat in den beiden letzten Jahren zwei andere einschlägige
Bücher veröffentlicht: The Gospel according to St. John (New York 1967), wo
er nicht mehr und nicht weniger vorschlägt, als das Johannesevangelium von
seinen judenfeindlichen Stellen zu «reinigen», und The War against the Jew
(New York 1968), ein «Florilegium» und zugleich Sammelsurium von allerlei
heterokliten Elementen aus vielen Jahrhunderten in Form eines «antisemitischen

Lexikons».
Wir verstehen voll und ganz die Erbitterimg von Dr. Runes, dessen eigene

Mutter als Opfer der Judenverfolgung umgekommen ist. Und wir wissen mit
ihm, «was mit den Christen nicht stimmt». Ja, das Kreuz ist aufgrund einer
unheilvollen Entwicklung «für den Juden ein Erinnern an ständige Verfolgung

ein Symbol des Pogroms... Alle zwei Jahrtausende, welche die
christlichen Kirchen Haß gegen die Juden als die teuflischen Kreuziger
predigten und lehrten, stand das Kreuz kalt und verdammend den jüdischen
Opfern gegenüber. Dem Juden gilt das Kreuz als ein Zeichen von Haß und
Verdammung» (S. 56). «Zwei Jahrtausende ist das Kreuz dem jüdischen Volk
gegenüber zum Instrument des Todes geworden», stellt der Herausgeber im
Vorwort fest (S. 10). Die Geschichte steht anklagend gegen uns und wir können

von unseren jüdischen Brüdern mit Fug und Recht nicht verlangen, daß
sie die Dinge anders sehen. Es bleibt der große Irrweg der christlichen Theologie,

den Erlösungstod Christi mit einer sogenannten «Kollektivschuld» des

jüdischen Volkes verbunden zu haben, mit einem «göttlichen Fluch», der
angeblich seither auf diesem Volk lastet, und wir pflichten Dr. Runes voll
und ganz bei, wenn er in Hinblick darauf schreibt (S. 13): «Wenn wir die
christliche Lehre, daß Christus ein Gott war, akzeptieren, dann blieb sein
Tod sein freier Wille, geplant als große Tat, das sündige Volk zu erlösen.»
Wir sind uns auch dessen bewußt, welch unheilvolle Rolle die Kirchenväter
dabei gespielt haben, auf welche ja zum Gutteil die «traditionelle» Haltung
der Kirche zu den Juden zurückgeht, und der Verantwortung von vielen
Generationen von Theologen und Kirchenführern bis auf unsere Zeit. Es ist
notwendig, daß diese Tatsachen immer wieder angeprangert werden, wenn
nötig sogar brutal und unverblümt, um bei den Christen ja kein «gutes
Gewissen» aufkommen zu lassen und sie daran zu erinnern, daß eine Schwalbe
noch keinen Sommer macht.

Die Frage ist nur, wie man die Dinge sagen soll und muß, damit sie ihre

272



Wirkung tun. Es geht also um das «procéderez, und auf dieser Ebene sind
wir mit Dr. Runes absolut nicht mehr einer Meinung. Nein, nichts, aber auch

gar nichts, was die Verantwortlichkeit von Christen in der Judenfrage
betrifft, soll beschönigt oder totgeschwiegen, und niemand, sei er Kirchenvater,
Papst, Bischof oder was auch immer, soll von seiner Verantwortung
reingewaschen werden. Was aber dabei im Interesse der Sache selbst unbedingt
gefordert werden muß, ist eine sachgemäße, stichhaltige Argumentation, und
nicht das wahllose Aneinanderreihen von Anschuldigungen und Behauptungen,

die keiner Kritik standzuhalten vermögen. Damit wird nämlich einer
solchen Arbeit der Stempel des Unseriösen aufgedrückt, und sie verfehlt völlig
ihren Zweck.

Was die theologische Grundposition angeht, so verlangt Dr. Runes von
den Christen, «daß sie endlich das haßerfüllte Drama der Kreuzigung eines
Gottes beenden, der nie gestorben ist» (S.37). Es ist völlig berechtigt, zu
fordern, daß dieses Drama, das den größten Beweis göttlicher Liebe darstellt,
von allen Haßeffekten gereinigt werde. Es zu «beenden» ist vielleicht der
modernen «Auflösungstheologie» vorbehalten, aber das bedeutet dann auch
das Ende des Christentums, in dessen Mittelpunkt der Opfertod Christi am
Kreuz zum Heile aller, Juden und Heiden, steht. Sollte diese Lehre allerdings
nur die Ausgeburt einer von heidnischen Elementen bestimmend beeinflußten
Christologie sein und mit der Person des historischen Jesus - von dem wir ja
nach dem modernsten Stand der neutestamentlichen Exegese auch nichts
wissen... - in keinem Zusammenhang stehen, dann war wohl alles nichts als
einer der fatalsten Irrtümer und eine der größten Mystifikationen der
Weltgeschichte. Aber so lange man noch von «Christentum» spricht, müssen wir
schon ob wohl oder übel darunter das verstehen, worin sich so ziemlich alle
Kirchen einig sind, nämlich die Lehre vom gekreuzigten, auferstandenen und
erhöhten Gottessohn, ohne daß es dabei darum gehen kann, zu leugnen, daß

sich verschiedene Begriffe der herkömmlichen Terminologie gewiß besser
formulieren und interpretieren lassen.

Auch wiederholt der Verfasser immer wieder, daß die Schriften des

Neuen Testaments «im Auftrag des Bischofs von Rom» im 4. Jahrhundert
geschaffen wurden (S. 17 ; vgl. S. 11). Da er in Amerika laut Einführung «den

Ruf eines sehr geschätzten Gelehrten genießt», dürfte er wohl über die
Entstehungsgeschichte des Neuen Testaments besser informiert sein. Ebenso ist
es unsinnig, zu behaupten, die Schilderung der Passion und des Todes Jesu
«durch die Schreiber des Bischofs von Rom» habe das Ziel verfolgt, «die

Römer zum Sinnbild reiner Unschuld und Gerechtigkeit, die Juden (aber)
zu einer Nation von Gottesmördern, die selbst den ewigen Fluch Gottes auf
sich herabbeschworen haben» zu machen. «Um seine Landsleute reinzuwaschen,

schwärzte der Bischofvon Rom die Juden derart an, daß alle künftigen
Generationen von Christen die Juden als Freiwild ansahen, und alle ihnen
angetanen Grausamkeiten konnten als gerechte Strafe eines rächenden
Gottes gelten» (S. 23). So einfach sind nun die Berichte des Neuen Testaments

273



nicht zustande gekommen, und mit einem derart unseriösen «Erklärungsversuch»

läßt sich der Antagonismus, der nun einmal von Anbeginn an
notwendigerweise zwischen Judentum und Christentum bestand, gewiß nicht
aus der Welt schaffen. Wozu also dann derartige Behauptungen? Es soll
gewiß unsererseits für die «Bischöfe vom Rom» keine Lanze gebrochen werden,
aber daß sie im 4. Jahrhundert «Herren aller Seelen Europas» gewesen sind
(S. 14), ist doch wohl leicht übertrieben, so wie es auch höchst merkwürdig
klingt, wenn Runes die römische Kirche in einer historischen Perspektive
stets «der Vatikan» nennt und von «Vatikanismus» spricht (S. 19, 25, 28, 36).
Es müßte doch, wenn überhaupt, eher «Lateranismus» heißen, weil die
Bisehöfe von Rom damals bekanntlich im Lateranpalast residierten.

Nun seien en passant noch einige der zahllosen Ungereimtheiten
angeführt, die sich der Verfasser erlaubt. Der Antisemitismus ist nicht «mit dem
Christentum geboren» (S. 11), sondern existierte leider auch schon in
vorchristlicher Zeit. Inwiefern sich Paulus «auch rassisch von seinemVolk
abgewandt hat» (S.31), ist aufgrund von Rom. 9 : 1-5 und 2 Kor. 11 : 22 völlig
schleierhaft. Was die Kirchenväter als «selig und heilig gesprochene
Begründer des kirchlichen Antisemitismus » (S.20) anbetrifft, so sei gesagt, daß,
wenn wir schon bei der in der römischen Kirche üblichen Terminologie bleiben,

dieses Epitheton dem Kiichenvater Origines nicht zusteht (S.32). Auch
hat die Kirche nicht «die Gebeine der Kirchenväter heiliggesprochen» (S.36),
sondern diese nur manchmal, wenn sie ihrer habhaft werden konnte und sie

nicht schon andere vorher zum Verschwinden gebracht hatten, «erhoben»
und auf ihre Altäre gestellt. Johannes Chrysostomos ist, wie der Name besagt,
der Bischof mit dem goldenen Munde und nicht «mit der goldenen Zunge»
(S. 51). Und was die «Hörner» der Mosesstatue von Michelangelo in der
römischen Kirche S. Pietro in Vincoli anbetrifft, so haben sie nichts mit den
«Teufelshörnern» zu tun, welche die Kirchenväter den Juden auf den Kopf
setzten! (S. 54). Sie gehen auf eine unrichtige Übersetzung des Ausdrucks
qaran or panaf, «die Haut seines Angesichts leuchtete», in 2 Mos. 34 : 35

zurück. Aquilas in seiner griechischen und Hieronymus in seiner lateinischen
Bibelübertragung verwechselten das Zeitwort qaran, «leuchten», mit qeren,
«Horn», und lasen: «Sein Antlitz wurde mit Hörnern versehen» (vgl. Jüdisches

Lexikon, Band II, Berlin 1928, Beitrag von Dr. Bruno Kirschner).
Es soll auch keineswegs eine Ehrenrettung des Wiener Kardinal-Erzbi-

schofs Dr. Theodor Innitzer unternommen werden, der als Sudetendeutscher
gewiß «großdeutschen» Ideen gegenüber mehr als anfällig und als Theologe
und Neutestamentier ein Anhänger des «traditionellen» kirchlichen Anti-
judaismus war. Ihn allerdings mit dem berüchtigten Julius Streicher, einem
der übelsten Pornographen und Radauantisemiten, auf eine Ebene zu setzen
und zu behaupten, er habe wie dieser «unter Anwendung vieler antisemitischer

Zitate von katholischen und protestantischen Theologen betont, daß
die Vernichtung der Juden ein Ziel des Nationalsozialismus wäre» (S.71),
grenzt an böswillige Verleumdung und Ehrabschneidung. Wohl hat Dr.

274



Innitzer den Aufruf der österreichischen Bischöfe an die Gläubigen, bei der
Volksabstimmung im März 1938 für den «Anschluß» an Deutschland zu
wählen, mit «Heil Hitler!» unterzeichnet, nicht aber seine gesamte
Korrespondenz während der Nazizeit (S.42). Derselbe Kardinal Innitzer hat aber
auch, das sei noch hinzugefügt, im erzbischöflichen Palais in Wien eine Hilfsstelle

für rassisch Verfolgte eingerichtet und groß teils aus seinen Privatmitteln
unterhalten.

Was soll man dazu sagen? In keinem Fall heiligt der Zweck die Mittel,
und Dr. Runes hat leider den Zweck durch Anwendung völlig ungeeigneter
Mittel gründlich verfehlt. Man kann dem sehr achtbaren Nor-Tamid-Verlag
nur wünschen, in Hinkunft bei der Auswahl einschlägiger Abhandlungen
besser beraten zu sein. K. H.

Pesikta Babbati. Discourses for Feasts, Fasts, anil Special Sabbaths.
Translated from the Hebrew by William G. Brande. Yale Judaica
Series Vol. XVIII. 2 Bände. New Haven and London, Yale University
Press 1968. 995 S.; $ 15.-.

Es wird heute allgemein anerkannt, wie wichtig die Kenntnis des
sogenannten « älteren rabbinischen Schrifttums» sowohl für ein besseres Verständnis

des Judentums und seiner Tradition, als auch für die richtige Würdigung
des neutestamentlichen Milieus ist. Da nun einmal die sprachliche und
«technische» Schwierigkeit - es handelt sich dabei ja nicht um ein rein linguistisches

Phänomen, sondern um die Vertrautheit mit einer ganzen Literaturgattung
und ihrem religiösen und kulturellen Hintergrund - in jüdischen Kreisen

und a fortiori unter Nichtjuden in den meisten Fällen einen direkten Kontakt
mit den Originaldokumenten ausschließt, muß man es stets freudig begrüßen,
wenn derartige Schriften in Übersetzung einem breiteren Leserpublikum
zugänglich gemacht werden. Versuche dieser Art sind ja nicht neu. Es sei dabei
an den christlichen Hobraisten August Wünsche (1839-1913) erinnert, der,
teilweise in Zusammenarbeit mit dem Dresdner Rabbiner Jakob Winter,
viele rabbinische Quellenschriften, darunter auch den Midrasch Rabba und
eine der Pesiqta Babbati verwandte Schrift, die Pesiqta de-Bab Kahana, dem
deutschsprachigen Leserpublikum erschlossen hat. Wenn diese Arbeiten
auch großteils den heutigen kritischen Ansprüchen nicht mehr entsprechen,
so stellen sie doch eine Pionierleistung zu einer Zeit dar, wo selbst christliche
Theologen — es soll solche auch heute noch geben dieses Schrifttum oft
nicht einmal dem Namen nach kannten.

Nach dem letzten Weltkrieg hat sich die Übersetzertätigkeit in dieser

Sparte durch die Umstände bedingt mehr in die englisehsprechenden Länder
verlagert, wenn sie auch in Deutschland selbst nicht völlig zum Stillstand
gekommen ist, wie die Fortsetzung der sogenannten «Gießener Mischna»,
die neu in Angriff genommene Übersetzung der Tosefta und die Herausgabe
der deutschen Version des Midrasch Sifre zu Numeri zeigen.

275



Ein großes Verdienst in dieser Hinsicht kommt den Yale Judaica Series

zu, in deren Rahmen W. G. Braude ja auch schon eine englische Übertragung
des Midrasch Tehillim (Midrasch zu den Psalmen) veröffentlicht und damit
einen Beweis seiner großen Vertrautheit mit der Materie abgelegt hat (Y.J.S.,
13, XXXII-XXXIV). Es wurde dort ja auch eine Übersetzung des großen
religionsgesetzlichen Kodex des Maimonides, des Mischneh Torah, in Angriff
genommen, von der schon eine ganze Reihe von Bänden erschienen sind. Mit
der Herausgabe der Pesiqta Rabbati schließt Braude eine empfindliche Lücke,
gab es doch von dieser Schrift bis jetzt keine vollständige Übertragung in
eine andere Sprache.

Die Pesiqta Rabbati gehört zur Gruppe der sogenannten homiletischen
Midraschim, die aus der alten synagogalen Predigt hervorgegangen sind.
Deshalb schließt sie sich ja auch eng an den Festzyklus an, und damit an die
Schriftlesung in der Synagoge. So bezeichnet der aramäische Terminus
pisqa, im Plural pesiqata, ursprünglich den (meist ziemlieh kurzen) Leseabschnitt

und wurde dann später auch auf seine Auslegung im Rahmen des
Gottesdienstes übertragen.

Was das Alter der Pesiqta Rabbati anbetrifft, so findet sich im Text eine
Glosse, die ihre Redaktion 777 Jahre nach der Zerstörung des Tempels
ansetzt, was uns also, wenn damit, wie das die meisten Gelehrten annehmen, der
zweite Tempel gemeint ist, in die Mitte des 9. Jahrhunderts führt. Doch
stammt das gesammelte Material aus der talmudischen Zeit. Die Gesetzeslehrer,

denen die verschiedenen Auslegungen zugeschrieben werden, sind
großteils palästinensische Amoräer (Lehrer der talmudischen Zeit) des 3.

und 4. Jahrhunderts n. Chr. Meist wird von jedem Lehrer nur ein einziger
Lehrvortrag gebracht, mit Ausnahme einer der größten Gestalten der Mi-
draschauslegung, R. Tanchuma bar Abba (4. Jahrhundert), von dem achtunddreißig

Auslegungen angeführt werden (derselbe Meister hat ja auch dem
Midrasch Tanchuma seinen Namen gegeben, von dem drei verschiedene
Versionen existieren und der auch bislang in keine andere Sprache übertragen
wurde). Der Name Pesiqta Rabbati findet sich zum ersten Mal bei Raschi
(Rabbi Salomo b. Isaak von Troyes, 1040-1105), dem bedeutendsten
mittelalterlichen Bibel- und Talmudkommentator (Kommentar du Jes. 51 : 12),
doch trug die Schrift auch andere Bezeichnungen.

Das wichtigste Problem bei der Herausgabe von Dokumenten dieser Art
ist das Textproblem. Die Pesiqta Rabbati wurde erst verhältnismäßig spät
gedruckt; die editio princeps erschien im Jahre 1654 in Prag. Auch der
Übersetzung von Braude liegt dieser Text zugrunde. Er wurde mit verschiedenen
Manuskripten, Marginalnoten und textkritischen Bemerkungen von
Kommentatoren kollationiert, wobei der Friedmannschen Ausgabe (Wien 1880)
und den Anmerkungen ihres gelehrten Verfassers besondere Aufmerksamkeit
zugewandt wurde. Es handelt sich also, wie Braude selbst sagt (S. 27), um
einen eklektischen Text.

Der Aufbau des Buches und die drucktechnische Ausstattung sind vor-

276



bildlich, wie wir das übrigens von den anderen Ausgaben der Yale Judaica
Series her gewohnt sind. In einer verhältnismäßig kurz gehaltenen Einleitung
geht der Verfasser auf alle wichtigen Probleme ein, so daß der Leser dann wohl
instruiert an den Text selbst herangehen kann. Jeder pisqa (Kapitel) ist eine
kurze Inhaltsangabe vorangestellt. Diese Initiative ist besonders begrüßenswert.

da ja die Logik der jüdischen Gesetzeslehrer oft ganz anderen Kriterien
gehorcht, als man das gewohnt ist, und der nicht damit vertraute Leser so
Gefahr liefe, den Faden zu verlieren. Ein knapp gehaltenes Fußnotensystem
liefert im Text selbst - es handelt sich also hier um eine Rückkehr zur älteren
Methode - die nötigen Hinweise über Fragen, die einer näheren Erklärung
bedürfen.

Am Ende des 2. Bandes findet sich ein Abkürzungsverzeichnis, ein
Glossarium mit Erklärung der wichtigsten im Text verwendeten hebräischen
Termini, ein Index der im Text zitierten Stellen aus der Bibel und dem rabbi-
nischen Schrifttum, eine Liste der erwähnten Gesetzeslehrer, ein Sach- und
Namensregister, sowie eine Übersicht über im Text vorkommende hebräische

Wortspiele.
Die einzige Note des Bedauerns, die man angesichts einer so ausgezeichneten

Arbeit äußern muß, ist, daß sie uns den hebräischen Grundtext vorenthält.

Gewiß, wir sinduns der damit verbundenen Schwierigkeiten voll und ganz
bewußt, und diese Bemerkung will in keiner Hinsicht eine Kritik sein. Auch
liegt eine Textausgabe nicht auf der Linie der Yale Judaica Series. Andererseits

ist nun doch die wirkliche Auswertung jeder derart kompetenten Arbeit
ohne den Urtext sehr erschwert. Das um so mehr, wo ja wirklich kritische
Ausgaben dieses Textes im modernen Sinn fehlen und der Verfasser selbst
darauf hinweist, er habe praktisch für seine Übersetzung einen eigenen Text
herstellen müssen. Es hat an Versuchen, Übersetzungen mit Text herauszubringen,

nicht gefehlt. Es sei dabei nur auf die Mechilta-Ausgabe von J.Z.
Lauterbach verwiesen (Mekilta de-Rabbi Ishmael, Philadelphia 1933), Es
wäre jedenfalls höchst wünschenswert, wenn man bei künftigen Ausgaben
dieser Art nun doch wiederum versuchte, auf dieses Prinzip zurückzugreifen.
Daß damit einem wahren Bedürfnis abgeholfen würde, geht ja schon allein
daraus hervor, daß die bekannte englische Soncino-Ausgabe des babylonischen

Talmuds jetzt neuerdings mit hebräisch-aramäischem Text aufgelegt
wird. K. H.

A. D. Moese: Die Wasser teilten sich nicht. Riitten & Löning Verlag in der
Scherz-Gruppe, Bern, München, Wien 1968, 365 S.

Der amerikanische Originaltitel des Buches drückt in direkterer Weise

aus, worum es sich dabei handelt. Er lautet: « While Six Million Diedt>, zu
deutsch: «Während sechs Millionen starben...»
Die Darstellung von Morse reiht sich thematisch wohl ein in den großen

Zusammenhang der durch ihre Vielfalt und Vielzahl bereits unübersichtlich

277



gewordenen Literatur über die vom deutschen Nationalsozialismus während
des letzten Krieges am jüdischen Volk geübte Ausrottungspolitik. Das
Weltgewissen - dessen Existenz übrigens immer fraglicher wird... - hat inzwischen

an Hand aller darüber erschienenen Publikationen wohl oder übel zur
Kenntnis nehmen müssen, daß in unseren Tagen, im Zeitalter des
vielgerühmten «Fortschritts» der Menschheit, ein Rückfall in die schlimmste
Barbarei erfolgt ist, für den man in der an Greueln aller Art so reichen
Menschheitsgeschichte kaum eine Parallele finden kann. Gewiß, das Unvorstellbare
ist zur Tatsache geworden, zur geschichtlich erhärteten und durch zahllose
Dokumente belegten unleugbaren Tatsache, und das unter ganz bestimmten
Voraussetzungen und innerhalb eines fest umrissenen politischen Zusammenhangs.

Nun genügt es aber nicht, immer wieder festzustellen, wie es dazu
kam, daß das Programm der JudenVernichtung gerade in Deutschland
Gestalt annehmen konnte. Man muß sich auch fragen, wie die sogenannte «freie
Welt» darauf reagierte, und was von dieser Seite her konkret getan wurde,
um jüdisches Leben zu retten.

Morse, und das ist sein Verdienst, deckt schonungslos die Verantwortung
auf, welche die Vereinigten Staaten - und ihre Alliierten - in dieser Hinsicht
tragen. Die Wasser teilten sich nämlich nicht, das heißt die Wasser des
Atlantischen Ozeans, sie teilten sich nicht für die Juden, auf daß sie die schützenden
Gefilde Amerikas erreichen könnten, wie sie sich einst nach dem biblischen
Bericht am Schilfmeer teilten, als Pharao und sein Heer Israel nachsetzten,
um es zu vernichten.

Mit unglaublicher Härte haben es die verantwortlichen amerikanischen
Regierungsstellen - bei ihnen lag hauptsächlich die Möglichkeit zu helfen,
da ja Amerika verhältnismäßig spät in den Krieg eingetreten ist - abgelehnt.
Verfolgten Zuflucht zu gewähren. So wurde schon 1939 ein Gesetzesentwurf
zum Abbau des Einwanderungsquotensystems zugunsten von Flüchtlingskindern

im amerikanischen Kongreß von «patriotischer», das heißt
isolationistischer Seite zu Fall gebracht. Die dabei vorgebrachten Argumente sprechen

eine beredte Sprache. So erklärte Mrs. Agnes Waters im Namen der
Witwen der Veteranen des ersten Weltkriegs (S. 233):

«Dieses Land (die USA) wird unseren Kindern die verfassungsmäßigen
Rechte auf Leben, Freiheit und Glück nicht garantieren können, wenn es der
Abladeplatz für die verfolgten Minderheiten Europas werden soll. Die Flüchtlinge

bringen ein Erbe von Haß mit. Sie können niemals loyale Amerikaner
werden. »

Sie charakterisierte die unter 14 Jahre alten voraussichtlichen
Einwanderer als «Tausende von mutterlosen, verbitterten, verfolgten Kindern
unerwünschter Ausländer», «potentielle Anführer einer Revolte gegen unsere
amerikanische Regierungsform... ».

Im selben Jahre ereignete sich dann der Skandal mit der «St. Louis»,
einem Schiff der deutschen Hamburg-Amerika-Linie mit 930 jüdischen
Flüchtlingen an Bord, ausgestattet mit - erkauften - kubanischen Visen.

278



734 Passagiere waren bereits im Besitz von Nummern amerikanischer
Einwanderungsquoten. Nur 28 durften in Havanna landen, die anderen wurden
nach Europa zurückgeschickt, wo sie dann nach und nach unter die Räder
der Ausrottungsmaschine gerieten. Alle Angebote von amerikanisch-jüdischen

Stellen hatten sich als erfolglos erwiesen und ein Telegramm der
Flüchtlinge an Präsident Roosevelt bliob ohne Antwort. Und dabei schrieb
die «New York Times» vom 9.Juni 1939 über diesen Vorfall: «Die Kreuzfahrt

der St. Louis schreit zum Himmel als Beispiel einer unmenschlichen
Behandlung von Mitmenschen. »

Es ist heute allgemein bekannt, daß die deutschen Pläne zur «Endlösung»

der Judenfrage dem State Department von allem Anfang an bekannt
waren. Als erste Reaktion erließ das US Außenministerium im Juni 1941

neue erschwerende Vorordnungen, die es Flüchtlingen mit nahen Verwandten
im von den Deutschen besetzten Europa fast unmöglich machte, in die
Vereinigten Staaten zu gelangen. Nach dem deutschen Überfall auf die Sowjetunion

wurden diese Bestimmungen noch verschärft. Zeitlich fallen diese
Maßnahmen zusammen mit dem berüchtigten Brief Görings an Heydrich vom
31. Juli 1941 (S. 270):

«Ich beauftrage Sie hiermit, alle erforderlichen Vorbereitungen in
organisatorischer, sachlicher und materieller Hinsicht zu treffen für eine Gesamtlösung

der Judenfrage im deutschen Einflußgebiet in Europa...»
Dieser Brief bereitete die «Wannsee-Besprechung» vom 20. Januar 1942

vor, bei der dann die Ausrottung der Juden offiziell beschlossen wurde.

Im August 1942 übergab Gerhard Riegner, der Schweizer Vertreter des

Jüdischen Weltkongresses, den amerikanischen Konsularbehörden folgenden
Bericht, der sogleich an das State Department in Washington weitergeleitet
wurde (S. 15):

Erhielt alarmierenden Bericht, daß im Führerhauptquartier Plan
diskutiert und erwogen wird, nach dem alle Juden in besetzten Ländern, 3,5
bis 4 Millionen nach Deportation und Konzentration im Osten mit einem
Schlag ausgerottet werden sollen... Aktion angeblich für Herbst geplant.
Unter erwogenen Methoden auch Blausäuregas...»

Dieser Bericht wurde in Washington nicht zur Veröffentlichung
freigegeben... Der Vatikan wurde um zusätzliche Informationen angegangen,
antwortete aber vage und ausweichend, eine Haltung, die der Stellvertreter
des amerikanischen Sonderbevollmächtigten beim Heiligen Stuhl, Tittmann,
als «Vogel-Strauß-Politik des Papstes diesen offenkundigen Grausamkeiten
gegenüber» bezeichnete. Die Informationen über die Judenausrottung
verdichteten sich, aber erst im November 1942 wurde nach einem Gespräch des

Staatssekretärs Sumner Welles mit dem bekannten amerikanischen Zionisten-
führer Rabbi Stephen Wise das «Nachrichten-Embargo» über die
nationalsozialistischen Greuel aufgehoben. Präsident Roosevelt wurde ein 20 Seiten
starkes Dokument mit dem Titel: «Der Plan der Ausrottung» überreicht.

279



Die Zahl der umgekommenen Juden hatte damals bereits zwei Millionen
erreicht.

Wiewohl sich die Alliierten auf der Bermuda-Konferenz für Flüchtlingsfragen

(April 1943) ausdrücklich verpflichtet hatten, den Juden zu helfen,
wurden auch weiter keine konkreten Maßnahmen dazu ergriffen und das
amerikanische Außenministerium fuhr fort, die bestehenden Einwanderungsbestimmungen

in schärfster Weise restriktiv zu handhaben. Dreizehn Tage
nach der Bermuda-Konferenz beging Szmul Zygielbom, Mitglied der polnischen

Exilregierung in London, Selbstmord. In seinem Abschiedsbrief
schreibt er (S. 67) : «Mein Tod soll ein letzter Protest gegen die Passivität sein,
mit der die Welt den Greueln zuschaut und die Ausrottung des jüdischen
Volkes zuläßt.» Am 22. Januar 1944, als bereits ein Großteil der europäischen
Juden in den Todeslagern umgekommen war, gab Franklin D. Roosevelt die
Gründung des «War Refugee Board» (Kriegsflüchtlingsrat) bekannt...
Daraufhin ergingen dann Anweisungen an alle diplomatischen Vertretungen
der USA im Ausland, «Maßnahmen zur Verhinderung des Plans der Nazis
zur Ausrottung der Juden und anderer verfolgter Minderheiten in Europa»
zu ergreifen.

Es gibt eine furchtbare Feststellung in der Weltgeschichte: die von den
versäumten Gelegenheiten... Mögen alle Verantwortlichen in dieser
Hinsicht aus der Geschichte eine heilsame Lehre ziehen. So will auch das Buch
von Morse keine Anklage sein, sondern eine Aufforderung. K. H.

Studium. Revista de Filosofia y Teologia. Vol. VIII. Fase. 1. Instituto
Pontificio de Teologia, Avila - Instituto Pontificio de Filosofia, Madrid,
1968, 143 S.

Der vorliegende Band der Zeitschrift der Dominikanerfakultäten von
Avila (Theologie) und Madrid (Philosophie) enthält unter anderem als
Fortsetzung aus Bd. VII einen Artikel von P. Valentin Andres Noriega über die
päpstliche Enzyklika «Populorum progressio» über die soziale Entwicklung
und ihren Einfluß auf das Weltgewissen, sowie einen Beitrag von P. Augusto
Antolinez über die Kirchenbezeichnungen in der spanischen Liturgie, mit
einem interessanten Kapitel über typologische, dem Alten Testament
entlehnte Termini (Figuras de la Iglesia en la Biblia, S. 56-59), woraus wir
folgendes Kirchengebet in deutscher Übertragung aus dem Lateinischen zitieren
möchten (S. 59, Note 132):

«Allmächtiger Herr (und) Gott! der Du Deinem Diener Mose aufgetragen
hast, Zugposaunen anzufertigen, durch deren lautes und deutlich vernehmbares

Blasen die Menge des israelitischen Volkes aufgefordert wurde, sich zu
freudiger Festesfeier zu versammeln, als es auf dem Weg zum Lande der
Verheißimg war oder wenn es hieß, bewaffnet den Angriffen der verworfenen
(Heiden)völker zu widerstehen: Du hast bildlich all das angedeutet, was in
der nunmehr allgemeinen (catholica) Kirche unter (dem Einfluß) der Gnade
besser vor sich geht...» K. H.

280


	Rezensionen

