
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: Jhwh, der Gott der Hebräer

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6. Eine letzte Auswirkung levitischer Opposition wurde bereits
einmal kurz angedeutet und soll liier auch nicht mehr näher erörtert

werden. Die Laienschriftgelehrsamkeit, die sich aus der
Beamtenweisheit der Königszeit81 her entwickelt hatte und in Konkurrenz

zur priesterlichen Thora-Verfügung geraten war, ist
wahrscheinlich eine der Wurzeln für den späteren Pharisäismus gewesen,
dessen Vorbehalte gegenüber Priesterschaft wie apokalyptischen
Restaurationsversuchen bekannt sind.

JHWH, DER GOTT DER HEBRÄER

Von Prof. Dr. Herbert Schmid

In der alttestamentlichen Wissenschaft herrscht heute weitgehend

Einmütigkeit darüber, daß der personal, aber nicht lokal
gebundene Gott der Erzväter im Lande Kanaan mit den lokalen
Erscheinungen des Gottes El und schließlich mit Jahwe, dem Gott
vom Sinai, gleichgesetzt wurde. Diesen Stand der Forschung lassen

die beiden neuesten religionsgeschichtlichen Monographien von W.
H. Schmidt1 und G. Fohrer2 mit einigen Nuancen erkennen. Ich
selbst neige dazu, in dem Ausdruck «Gott meines/deines Vaters»

(Gen. 31,5.29.42) die älteste Bezeichnung für den sogenannten Gott
der Väter zu sehen. In Ex. 3,16 dürfte der «Gott euerer Väter» ur-

begründungen in der Literatur Israels) I, Jerusalem 19662, S. 36ff. am
Beispiel des hellenistischen Judentums.

81 Vgl. die Arbeiten M. Weinfelds über die Zusammenhänge zwischen
Weisheit und deuteronomischer Überlieferung. Einen Überblick siehe in
JBL 86, 1967, S. 249-262 (Deuteronomy — the Present State of Inquiry).
Dies ist insofern bedeutsam, als in der Beamtenschaft ja seit Davids Tagen
das levitische Element bestimmend vertreten war.

1 Alttestamentlicher Glaube und seine Umwelt, Neukirchener Studienbücher

6, 1968, bes. S. 17ff. (Lit.)
2 Geschichte der israelitischen Religion, Berlin 1969, bes. S. 20ff. (Lit.)

257



sprünglicher sein als der «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs»3.
Diese Benennungen Gottes machen den personalen Bezug zwischen
Gottheit und Verehrer und das typisch nomadische Familien- und
Sippenbewußtsein deutlich. Traten sich etwa bei einer Vereinbarung

zwei Familien- oder Sippenhäupter gegenüber, so mußten die

Vatergottheiten durch den Namen des ersten Verehrers, der
vielleicht Seher und Haupt des Verbandes in einer Person war,
gekennzeichnet werden: «Der Gott Abrahams und der Gott Nahors sollen
Recht schaffen zwischen uns» (Gen. 31,53). Am Ende des gleichen
Verses heißt es noch : «Und es schwor Jakob <beim Schrecken > (phd)
seines Vaters Isaak. » Anscheinend hatte der Sippengott noch eine

Bezeichnung, die - vielleicht von einem Dämon übertragen - ihn
besonders charakterisieren sollte. Weitere derartige Charakteristika,
die immer mit einem Namen in Verbindung stehen, sind außer dem
in Gen. 31,42 bezeugten « Schrecken Isaaks », der «Starke Jakobs»,
der «Stein Israels» (Gen. 49,24) und der aus Gen. 15,1 erschlossene
«Schild Abrahams». War die Gottesbezeichnung bei den bisher
genannten Belegstellen Elohim, so findet sich die in Isra-el und Isma-
el enthaltene Bezeichnung El - die in der kanaanäischen Religion
auch Name ist - in dem Ausdruck «Gott El) deines Vaters» in
Gen. 49,25 (vgl. Ex. 18,4). Bemerkenswert ist, daß hier der «Starke
Jakobs» und der «Stein Israels» vorausgehen und «El (emendiert)
Schaddaj » folgt. In der Priesterschrift ist El Schaddaj der Name des

Vatergottes (Gen. 17,1; 28,3; 35,11; 48,3; Ex. 6,3).
Im Lande Kanaan dürfte in der vormosaischen Zeit der Vatergott

mit lokalen Ausprägungen des einen El verbunden worden sein.

Allerdings ist zu beachten, daß ausdrücklich weder der El Roi von
Beer Lachaj Roi (Gen. 16,13), noch der El Olam von Beerscheba
(Gen. 21,33), noch der «El Bethel» (Gen. 31,13; 35,7) mit dem
«Gott der Väter» gleichgesetzt werden. Wenn selbst in dem elohisti-
schen Text Gen. 21,33 El Olam in Apposition zu Jahwe tritt oder
vielmehr Jahwe dem El Olam vorangestellt wird, so ist zu erkennen,
daß der «eine Jahwe» (cf. Dtn. 6,4) die erwähnten Gottheiten sozu-

3 Das gleiche gilt für die Ausdrücke «Gott deines Vaters» und der «Gott-
Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs» in Ex. 3,6. Siehe dazu H.
Schmid, Mose - Überlieferung und Geschichte, BZAW 110 (1968), bes. S.

33ff. (Lit.)

258



sagen in sich vereinigte und gleichzeitig vor allem aufGrund des
Verbotes des Fremdkultes und des Kultbildes veränderte. Dies schließt
nicht aus, daß auch schon der Gott der Väter eine relative
Ausschließlichkeit beanspruchte : In Sichern ist der wohl lokale El kein
anderer als der «Gott (Elohim) Israels» (Gen. 33,20). Infolgedessen
ist die Beseitigung der «fremden Götter» in Sichern (Gen. 35, Iff.)
nicht unbedingt eine Rückprojektion der dort im Rahmen des

Jahwekultes bezeugten gleichen Handlung (Jos. 24,23). In den
folgenden Erwägungen soll wahrscheinlich gemacht werden, daß nicht
nur der Gott der Väter, sondern auch der Gott - oder besser - die
Götter der Hebräer mit Jahwe gleichgesetzt wurden4. Die Problematik

um die Hab/piru-'Apiru-Hebräer braucht hier nicht ausführlich
entfaltet zu werden. Allgemeine Tendenz in der Forschung ist, die
biblischen Hebräer mit den 'Apiru Hab/piru) in Beziehung zu
setzen und letztere soziologisch und nicht ethnologisch zu klassifizieren.

A. Alt (S. Moscati) stellte fest: «Es scheint sich demnach bei
den habiru nicht um ein Volk, sondern um eine soziale Schicht zu
handeln. In dieser Frage hilft das Wort habiru/'pr nicht weiter,
denn sein Ursprung ist nicht bekannt und seine Etymologie
unklar.. Wie sich aus einigen Hinweisen ergibt, mag habiru gelegentlich

einem Ethnikon gleichgekommen sein.»5 Überzeugender sind
meines Erachtens die Ausführungen H. H. Rowleys: «The reference
to the gods of the Habiru in Hittite texts suggests that we are dealing

with ethnic tribes, rather than with a social class, since it is

unlikely that social classes had their own deities. Moreover, it is

easy to see how an ethnic term could develop a nonethnic usage,
and become equivalent to slave, in a community where large numbers

of people of this tribal group were reduced to slavery»6. Unter
sorgfältiger Beachtung vor allem des alttestamentlichen Befundes7

4 Ob der Gott der Hebräer mit dem je lokalen El in Verbindung gebracht
wurde, steht nicht zur Diskussion. Denkbar ist, daß die Götter der Hebräer
nichts anderes als hebräische Vatergötter sind. Angeregt wurde ich zu den
folgenden Ausführungen durch den Aufsatz von K. Koch, Die Hebräer vom
Auszug aus Ägypten bis zum Großreich Davids, VT XIX (1969), S. 37-81.

5 RGG3 III (1959), Sp. 106.
6 From Joseph to Joshua, 1950, S. 52f.
7 «Hebräer» (Sing, und Plural) im AT: Gen. 14,13; 39,14-17; 40,15;

41.12; 43,32; Ex. l,15f. 19; 2,6f. 11.13 ; 3,18; 5,3; 7,16; 9,1.13; 10,3; 21,2;

259



kommt K. Koch in seinem in Anm. 4 erwähnten Aufsatz zu einem
ethnischen Verständnis der Hebräer. Er stellt fest, daß Hebräer im
AT hauptsächlich im Umgang mit Ägyptern und Philistern
vorkommen. Aus den Philister-Stellen ergibt sich unter anderem, daß
«Hebräer» keine soziologische Kategorie ist, sondern die Bewohner
des palästinensischen Berglandes meint. «Mit <Hebräern verbindet
sich eine weit gespannte ethnologische Vorstellung, mit <Israel) die
des (um Saul gescliarten) Kult- und Kriegsaufgebots» (S. 50). Aus
den Ägypter-Stellen folgert K. Koch unter anderem, daß auch hier
der Name «Hebräer» auf die Zugehörigkeit zu einer Völkergruppe
ziele, «von der die Ägypter sich durch bestimmte Tabus absondern».
Der ältere Auszugssagenkranz habe von Hebräern und nicht von
Israeliten gesprochen; dementsprechend werde der Gott des Auszugs

ursprünglich «Gott der Hebräer» genannt (S. 62). Weiter wird
S. 70 auf Grund ägyptischer Texte8 festgestellt: «Die in den
Inschriften der Ramessidenzeit genannten 'apiru lassen sich von den
"ibrîm der Auszugssagen nicht trennen.»9

Auf diesem Hintergrund seien nun die alttestamentlichen
Belegstellen für den Gott der Hebräer untersucht. Es handelt sich um
folgende jahwistischen Texte: Ex. 3,18; 5,3; 9,1.13; 10,3. Sie
gehören meines Erachtens alle den Traditionen der von mir vermuteten

«Wüstenfestgruppe» an, die aus Ägypten entlassen wurde und
schließlich am Gottesberg in Kadesch mit der Moseschar, die Jahwe
am Meer und am Sinai erlebt hatte, zusammentraf10. Wurde bereits
dort der «Gott der Hebräer» mit Jahwe identifiziert Darauf ist am
Schluß dieses Aufsatzes zurückzukommen.

Die erste Stelle steht in dem jahwistischen Komplex 3,16-22.
V. 18b lautet: «Und du sollst — auch die Ältesten Israels - zum

Dtn. 15,12; I Sam. 4,6.9; 13,3.7.19; 14,11.21; 29,3; Jer. 34.9.14; Jona 1,9.
8 Siehe K. Galling, Textbuch zur Geschichte Israels, 19682, S. 34ff.
9 K. Koch (S. 70) weist noch darauf hin, daß in dieser Zeit außer den

'apiru auch die Hurriter eine verbreitete Bevölkerungsschicht waren. Im AT
gelten letztere als die Urbewohner von Seir (cf. Gen. 14,6; 36,20; Dtn. 2,12.
22; I Chr. 1,39). Es wäre dann nicht verwunderlich, daß sich in den
Erzvätergeschichten hurritische Sitten und Gebräuche finden. Hängen aber die
biblischen Hurriter ethnisch mit den Hurritern von Nuzi und der Herrschaftsschicht

des Mitanni-Reiches zusammen?
10 Siehe meine in Anm. 3 erwähnte Arbeit, S. 33, 39 ff.

260



König Ägyptens kommen und ihr sollt zu ihm sagen: Jahwe, der
Gott der Hebräer, ist uns begegnet ; und nun, laß uns einen Dreitageweg

in die Wüste ziehen damit wir, Jahwe, unserem Gott, Schlachtopfer

darbringen » Nach der vorausgehenden Berufungserzählung
ist Jahwe wohl dem Mose, aber nicht den Ältesten «begegnet»
(nqrh). Dies spricht dafür, daß das Wüstenfest nachträglich mit der
Berufung Moses verbunden wurde. Die «Ältesten Israels», die in den
Zusammenhang des Wüstenfestes gehören, dürften Hebräer
gewesen sein, die dem «Gott der Hebräer» in der Wüste opfern wollen,
der mit Jahwe identifiziert wurde. Die Hebräer selbst waren in Familien

und Sippen gegliedert, sonst könnte in Ex. 2,11 nicht von einem
«hebräischen Mann von seinen (sc. Moses) Brüdern» die Rede sein.
Der Gott der Hebräer war die Gottheit der dortigen Gesamthebräer
und nicht bloß einiger Familien oder Sippen. Die Hebräer fühlten
sich wohl allesamt verwandt, wozu die Annahme eines Stammvaters
(Gen. 10,24f. J; ll,16f. P) paßt.

Subjekt der Rede in Ex. 5,3 sind die Ältesten, und nicht etwa
Mose und Aron (Nachtrag in Vers 4), die nach Vers 20 draußen
stehen. Die Ältesten sprachen: «Der Gott der Hebräer ist uns begegnet

(nqr'); laß uns einen Dreitageweg in die Wüste ziehen, damit
wir Jahwe, unserem Gott, Schlachtopfer darbringen, auf daß er uns
nicht schlage mit Pest oder Schwert!» Die Ältesten beziehen sich

vor dem Herrscher nicht auf Jahwe, den er nicht kennt (Vers 2),
sondern auf den «Gott der Hebräer», der ihm so wenig wie die
Hebräer selbst unbekannt sein kann. Das angestrebte Opfer in der
Wüste hat einen apotropäischen Zweck - Abwehr von Pest (cf.
1 Sam. 4,8) und Krieg -, was auch den Ägyptern zugute käme.

Nach 7,16b soll Mose zum Pharao sagen: «Jahwe, der Gott der
Hebräer hat mich zu dir gesandt, um auszusprechen: Schick mein
Volk fort, damit es mir in der Wüste (kultisch) diene!» Da in Vers
17 f. Jahwe selbst mit seinem Stab auf den Nil schlagen will, um
das Wasser in Blut zu verwandeln, ist anzunehmen, daß nachträglich

diese Handlung Mose zugeschrieben wurde (Vers 20b). Die
Plage soll zur Jahweerkenntnis, nicht etwa zur Erkenntnis des

(allseits bekannten) Gottes der Hebräer führen.
In 8,22 ist von «Jahwe, unserem Gott» und nicht vom Gott der

Hebräer die Rede. Letzterer ist aber inbegriffen, da von einem Op-

261



fern die Rede ist, das den Ägyptern ein Greuel ist wie die
Mahlgemeinschaft mit den Hebräern (Gen. 43,32; cf. 46,34). In 9,1.13
finden sich die stereotypen Wendungen, die Mose vorbringen soll:
«So spricht Jahwe, der Gott der Hebräer, schick mein Volk fort,
damit es mir (kultisch) diene!» Im ersten Fall geht es um eine
(schwere) Pest, die nach 5,3 abgewehrt werden sollte (cf. 9,15).

In 10,3 sagen Mose und Aron zum Pharao: «So spricht Jahwe,
der Gott der Hebräer: Wie lange weigerst du dich, dich vor mir zu
demütigen? Schick mein Volk fort, damit es mir (kultisch) diene!»
Die Ägypter verachteten die Hebräer und sicherlich auch ihren
Gott. Nun soll sich der Pharao vor ihm demütigen. Der Pharao sah

vorübergehend seine Verfehlung gegenüber dem Gott Jahwe ein
(V. 16). Er lehnte es aber ab, für das Opferfestin der Wüste Scblacht-
und Ganzopfer mitzugeben, das heißt wohl, Tiere für diese Opfer
bereitzustellen. Auch eine mittelbare Kultgemeinschaft mit den
Hebräern ist dem Herrscher unmöglich.

Da der «Gott der Hebräer» mit Jahwe gleichgesetzt und in
vermutlich zum Teil durch Jahwe und «unser Gott» (Elohim) ersetzt
wurde, ist mit K. Koch anzunehmen, daß es sich um eine ursprüngliche

Gottesbezeichnung handelt. Auffallend ist, daß sich dieser
Gott den Hebräern zuwendet und durch deren Ältesten dem
ägyptischen König, daß er den Opferdienst in der Wüste, aus der die
Hebräer kommen, verlangt, aber auch eine verheerende Macht über
Ägypten und die Ägypter hat. Die personale Bindung kommt schon
durch die Bezeichnung «Gott der Hebräer» selbst zum Ausdruck.

Bemerkenswert ist weiter, daß in dem Vertrag zwischen Hattusil
und Ramses II.11, in dessen Regierungszeit die Unterdrückung der
biblischen Hebräer allgemein angesetzt wird (cf. Ex. 1,11), nach
den Göttern der Lulahhi die «Götter der Hapiri » (ilani hapiri) auf
einer Liste von über 80 - im akkadischen Duplikat von über 100 -
Gottheiten aufgeführt sind, die im Rahmen der vertraglichen
Vereinbarungen angerufen werden. Während viele Götter und Göttinnen

durch Namen oder/und durch die Hinzufügung einer Stadt
oder eines Landes spezifiziert werden, zum Beispiel «Ischtar von

11 Siehe J. B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts relating to the Old
Testament, 19552, S. 205 f.

262



Ninveh» oder «die Götter und Göttinnen des Hethiterlandes», werden

nur die «Götter der Lulahhi» und die «Götter der Hapiri» durch
ein Gentilicium charakterisiert. Ich möchte annehmen, daß auch im
Hinblick auf den Vertrag zwischen dem Hethiterreich und Ägypten
eine ethnische Bezeichnung eher angebracht ist als eine soziale,
zumal Lulahhi und Hapiri in Parallele stehen und außerdem, wie
H. H. Rowley betont, Gottheiten sozialer Schichten fragwürdig
sind. Jedenfalls ist die personale Bindung dieser Götter an die

Hapiri bezeichnend. Letztere sind nicht (mehr) das Volk eines

Landes, da dieses sonst wie bei vielen anderen Gottheiten der Liste
erwähnt werden müßte. Ob die «Götter der Hebräer» Vatergottheiten

waren, die nach Gen. 31,53 bei einem Vertrag angerufen wurden,

läßt sich kaum beweisen. Schwer zu sagen ist auch, ob ihre
Singularisierung im AT («der Gott der Hebräer») lediglich auf die

Gleichsetzung mit Jahwe zurückzuführen ist. Der in einem assyrischen

Text13 bezeugte «Gott Hap/biru» (ilu hapiru) könnte darauf
schließen lassen, daß «hap/biru» auch eine Gottesbezeichnung war,
die analog llu Amurru unter Verwendung des Stammes- oder
Volksnamens gebildet wurde. Hinter Hap/biru steht wohl der Name des

Stammvaters, der im Alten Testament Eber genannt wird (Gen lOf).
Sollten sich die außerbiblischen Hebräer auf einen gemeinsamen
Stammvater zurückgeführt haben, so könnte auch von dem einen
Gott dieses Vaters geredet worden sein. Dieser Vatergott hätte dann
seinerseits das Gemeinschaftsbewußtsein aller, die sich Hebräer
nannten, gefördert. Über Spekulationen ist bei dem außerbiblischen
Quellenbefund kaum hinauszukommen.

Das Alte Testament kennt zwar den «Gott der Hebräer» in der

jahwistischen Quellenschicht, aber keinen «Gott Ebers». Dagegen

12 Dabei dürfte es nicht ausgeschlossen sein, daß Hab/piru-'Apiru-He-
bräer, wenn sie im Bereich eines anderen Staates als «Fremde» («Fremdarbeiter»)

leben, eine soziologische Bezeichnung darstellt. Wahrscheinlich sind hier
Differenzierungen notwendig; siehe K. Koch, S. 68f., und G. Fohrer, Die
Vorgeschichte Israels im Lichte neuer Quellen, Das Wort im ev. Rel.-Unterricht
2 (1965/66), S. 6f. im Hinblick auf die Hab/biru der Amarna-Briefe. Siehe

neuerdings W. Helck, Die Bedrohung Palästinas durch einwandernde Gruppen

am Ende der 18. und am Anfang der 19.Dynastie, VT XVIII (1968),
472-480.

13 Siehe H. H. Rowley, S. 52f. Fußnote 9 (Lit. und Diskussion).

263



ist dieser Stammvater von J (Gen. 10,21.24f.) und P (Gen. 11,14ff.)
bezeugt. Da die priesterschriftliche Genealogie vollständig ist, sei

damit begonnen: Sem ist neben Ham und Japhet ein Sohn Noas
(Gen. 9,9ff. ; 10,1) und Vater von Elam, Assur, Arpakschad, Lud
und Aram (10,22). Seine Nachkommen über Arpakschad sind:
Schelach, Eber, Peleg, Reu, Serug, Nachor, Terach, dem Vater von
Abraham, Nachor und Haran (11, lOff.)14. Da die unvollständig
erhaltene jahwistische Schicht ebenfalls von Noa, Sem, Harn Vater

Kanaans) undJaphet und den Sem-Nachkommen Eber und Peleg

- Arpakschad/Schelach/Eber in 10,24 sind vielleicht redaktionell -
spricht, ist das priesterschriftliche Schema älter als das des J, der
meines Erachtens am besten in die Zeit Davids und Salomos paßt.
Bemerkenswert ist nun, daß J nicht bloß unvollständig ist, sondern
das bei P erhaltene Schema, das ihm vorgelegen haben muß,
abändert. Ist 10,24 eine Glosse aufGrund von 11,12ff. (P), so fällt auf,
daß Eber als der Vater von Peleg und Joktan (10,25ff. J) an Sem

herangerückt wird, ja mit ihm eigentlich identifiziert wird: «Und
auch dem Sem selbst wurde geboren (ein Sohn), (dem) Vater aller
Söhne Ebers, (dem) größeren Bruder Japhets» (10,21). «Vater aller
Söhne Ebers» kann nicht der Sohn Sems sein, da dieser nicht der
älteste Bruder Japhets wäre. Ausgeschlossen ist, daß sich Vers 2lhß
nur auf den Versteil a bezieht, so daß bloß von Sem gesagt würde,
er sei der älteste Bruder Japhets vor Ham. Der erste Noasohn und
Stammvater der «Semiten» - ein Name, der in der Völkertafel weder
philologisch noch gar rassisch zu verstehen ist - muß in der Zeit des

Jahwisten ein hohes Ansehen in Palästina und seiner Umwelt
besessen haben, sonst wäre Eber, der in P der vierten Generation nach
Sem angehört (11,10ff.), nicht an Sem herangerückt und letztlich
mit ihm identifiziert worden. Eber erhält damit die Würde eines
Sohnes des allseits bekannten «Fluthelden». J verrät damit hebräische

Interessen, die David, der nach I Sam. 29,3 hebräischer
Söldnerführer war, in seine Großreichpolitik paßten15.

14 Da Peleg (phaligu), Serug (sarugi), Nachor (til nahiri), Terach (til
turahi) und Haran auch Ortsnamen im oberen Euphratgebiet sind, läßt sich
vermuten, daß Eber ebenfalls als Stammvater dort beheimatet ist, also von
Abraham nicht weit entfernt lebte.

15 Siehe dazu K. Koch, S. 71 ff. («Die Hebräer-Völker bei J» und «Die

264



Die Angleichung Ebers an Sem16 hatte einmal zur Folge, daß
der «Gott Sems» (Gen. 9,26) nun als «Gott Ebers» galt. Vielleicht
wurde deswegen nicht mehr vom diesem Vatergott gesprochen, der
wohl religionsgeschichtlich hinter dem «Gott der Hebräer» steht.
Zum anderen dürfte unter der Voraussetzung eines hohen Alters
für den Ausdruck «Jahwe, der Gott Sems» (9,26) durch diese

Gleichsetzung Jahwe zum Gott Ebers und damit der «Söhne
Ebers» Hebräer) erklärt worden sein. Dabei ist die antikanaa-
näische - und religionsgeschichtlich gesehen: antibaalistisehe -
Tendenz nicht zu übersehen (cf. 9,26f.). Letztlich geht es um Jahwe,
der bei J durch seine Anrufung seit Enosch (Gen. 4,26) und durch
die Gleichsetzung mit dem Gott Sems eine universalitische und
sozusagen semitisch-ökumenische Bedeutung haben soll.

Die gleiche Tendenz zeichnet sich in der jahwistischen Schicht
der Wüstenfesttradition ab. Der Gott der Hebräer, der dem
ägyptischen König bekannt ist, ist Jahwe. Ihn soll der hamitische Herrscher

erkennen (Ex. 9,13; cf. 5,2) und ihm sogar durch die Hebräer
indirekt kultisch dienen (Ex. 10,25). Jahwe ist der Gott für alle
Hebräer (Ex. 3,18; 5,3), der Macht über Ägypten hat, zum Heil
und zum Unheil.

Abschließend soll, sozusagen als Gegenprobe, ein Blick auf den
Elohisten geworfen werden: er kennt keine universale «Urgeschichte»,

keine anderen Vatergottheiten als den «Gott Abrahams, den
Gott Isaaks und den Gott Jakobs», der am Gottesberg mit Jahwe

gleichgesetzt wird; innerhalb der Wüstenfesttradition vermeidet
er den Ausdruck «Gott der Hebräer». Israel wohnt für ihn gesondert
und rechnet sich nicht unter die Völker (Num 23,9). Warum hatte
er Angst vor einem Universalismus oder einer hebräisch-semitischen
Ökumene17

Ideologie im Großreich Davids»). Der antiägyptische Hebräer Mose (cf.
Ex. 2,11 ff.) dürfte eine politisch opportune Gestalt gewesen sein, doch soll
dieser Frage hier nicht weiter nachgegangen werden.

16 Dieser Angleichung entspricht die etwas kurzschlüssige Erklärung
Kanaans zum Sohne Hams und schließlich die Ersetzung des letzteren durch
Kanaan bei J (Gen. 9,18.21ff). Kanaan konnte an die Stelle des Hamsohnes
Mizraim treten (10,6 P), da Kanaan in vorphilistäischer Zeit unter ägyptischer

Hegemonie stand.
17 El ist ihm freilich nicht unbekannt. Abraham ruft den Namen («Jahwes,

265



Die vorausgegangenen Feststellungen und Erwägungen machen
es sehr wahrscheinlich, daß der Gott der hebräischen Wüstenfest-

gruppe, die endgültig aus Ägypten entlassen worden war, in Ka-
desch, wo der Gottesberg Horeb zu suchen ist, mit dem Jahwe der
Moseschar gleichgesetzt wurde. Vielleicht fand diese Identifikation
des Gottes der Hebräer vor der Verbindung des Gottes der Väter mit
Jahwe statt; vielleicht war aber der Vatergott der protoisraeliti-
schen hebräischen Brüder (cf. Ex. 2,11) im «Gott der Hebräer»
einbegriffen. Die alttestamentlichen Belegstellen kennen lediglich
die Gleichsetzung Jahwes mit dem Gott der Väter (cf. Ex. 3,15 E)
und mit dem Gott der Hebräer (3,18b), aber nicht die Identifikation

der beiden letzten Gottheiten.

REZENSIONEN

H. D. Leuneb: Religiöses Denken im Judentum des 20. Jahrhunderts. Schrif¬
tenreihe für christlich-jüdische Begegnung. Band 1. Theologischer Verlag

Rolf Brockhaus, Wuppertal 1969. 93 S. DM 5,80.-
E. Sterling : Kulturelle Entwicklung im Judentum von der A ufklärung bis zur

Gegenwart. Id., Band 2. 53 S. DM 3,80.-.

Angesichts des weitgehenden Mangels an seriöser Information über Juden
und Judentum im christlichen Bereich kann man die Initiative, eine eigene
«Schriftenreihe für christlich-jüdische Begegnung» ins Leben zu rufen, nur
freudig begrüßen. Verantwortlich hiefür zeichnen Prof. G. Harder und Prof.
Helmut Esser, womit gewiß für solide Qualität der Veröffentlichungen gebürgt
ist. Eine «Begegnung», wie man sie nun christlicherseits mit dem Judentum
schon mehr als zwanzig Jahre herbeizuführen sucht, muß ja, abgesehen von
der Belastung durch die Vergangenheit, im Grunde so lange problematisch
bleiben, als man aus Unkenntnis des wahren Wesens dessen, den man als
Gesprächspartner gewinnen will, stets Gefahr läuft, im Grundsätzlichen doch
aneinander vorbeizureden. Auch besteht von christlicher Seite eine gewisse

des El Olam» in Beerscheba an (Gen. 21,33), El und Jahwe stehen in Num.
23,8 in Parallele. Nachträglich sei verwiesen auf G. Wallis, Die Tradition von
den drei Ahnvätern, ZAW 81 (1969), S. 18-40.

266


	Jhwh, der Gott der Hebräer

