
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: Zur Geschichte des Bundesgedankens und zur Rolle der Leviten in der
politischen und religiösen Geschichte des alten Israel

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR GESCHICHTE DES
BUNDESGEDANKENS UND ZUR ROLLE DER

LEVITEN IN DER POLITISCHEN UND
RELIGIÖSEN GESCHICHTE DES

ALTEN ISRAEL

Von Johann Maier, Köln

I. Die Leviten als Parteigänger Davids

In einem folgenden Beitrag zu dieser Zeitschrift1 wird vermutet,
daß in Gen. 49,5 mkrtjhm mit «ihre Depots» bzw. «ihre Pfründen»
zu übersetzen ist und daß sich der Spruch gegen die Art der
Abgabeneintreibung und gegen den fanatischen religionspolitischen
Terror der Leviten richtet. Ferner ergibt sich, daß die deuterono-
mische Gesetzgebung nur den durch den Chronisten für das 12.-18.
Regierungsjahr des Josia bezeugten Reformen zugrunde lag, mit
dem «Fund» des Hilkia jedoch ein zadokitischer Staatsstreich eingeleitet

wurde, der zu einer Religionspolitik im priesterschriftlichen
Sinn überleitete, wodurch die Leviten ihre Landheiligtümer2
verloren und als Personal minderen Ranges dem Jerusalemer Tempel,
dem nunmehr einzigen legitimen Heiligtum, zugewiesen wurden.

Zwei Fragen, die dort ausgeklammert werden mußten, sollen
hier erörtert werden: 1. Wie kam es in Gen. 49,5 zu dem
offensichtlich engen Verhältnis zwischen Levi und Simeon, und zwar
sowohl hinsichtlich des Verhaltens wie des Schicksals, das den
beiden hier nachgesagt wird? 2. Welche Rolle spielte das Leviten -

tum in der religionspolitischen Geschichte des alten Israel
überhaupt? Da es ausgeschlossen ist, in diesem Rahmen die gesamte Dis-

1 Bemerkungen zur Fachsprache und Religionspolitik der Priesterschaft
im Königreich Juda, Judaica 25 oder 26.

2 Die. wie noch einmal betont werden soll, nicht mit den «Höhen»-Heilig-
tiimern identisch waren.

222



kussion der Levitenfrage darzulegen, sei auf die neueren Darstellungen

verwiesen3. Es gilt heute als ziemlich sicher, daß der Nachweis

eines Stammes Levi nicht möglich sei. Der älteste datierbare
Text, der aus methodisch guten Gründen in den Vordergrund
gerückt wird, ist Ri. 17 f., und dort erscheint der Levit weniger als
Glied einer ethnischen als vielmehr einer soziologischen Größe, so
daß die Etymologie in Gen. 29,34 als zutreffend angesehen werden
darf. Die Leviten waren also ihrem Status nach Beisassen, und in der
Tat gleicht ihre spätere Rechtsstellung, wenn man von ihren amtlichen

Privilegien absieht, immer noch jener des ger. Die Erage ist
nur, wie es zu der späteren Einfügung Levis in die Stammeslisten
gekommen ist, denn man kann doch schwerlich annehmen, daß

dieser Vorgang nicht auf einer bestimmten Wirklichkeit oder wenigstens

Tendenz beruht.
A. H. Günneweg4 hat sich seinen kritischen Ansatz leider durch

die selbstverständliche Voraussetzung der Amphiktyoniehypothese
verbaut, denn die Lösung des Levitenproblems ist viel eher in der
frühesten Königszeit als in der Zeit davor zu suchen. Hätten die

Leviten, eine Amphiktyonie vorausgesetzt, je eine amphiktyo-
nische Funktion erfüllt, so wäre zum Beispiel doch zu erwarten,
daß wenigstens die Priester von Silo als Leviten galten. Für die
Richterzeit ergibt sich also aus Ri. 17f. offenbar nicht mehr, als

daß der Levit als Beisasse galt. Nicht übersehen darf man aber
einen weiteren Umstand. Als Herkunftsort des Leviten wird der
Raum Bethlehem - Juda, der südpalästinensische Raum, genannt,
wodurch zumindest eine gewisse geographische Beziehung zwischen
«Simeon» und «Levi» angedeutet wäre. Dies aber war gerade der

Raum, in dem David seinen Aufstieg begann. Damals war der
Stamm Simeon durch die Philister wohl schon ziemlich zersplittert
und bedrängt, so daß viele Simeoniten jede Möglichkeit einer Änderung

und Verbesserung ihrer Position dankbar wahrgenommen
haben dürften. Bedenkt man, daß in etwa demselben Raum auch

3 Siehe A. H. J. Gunneweg, Leviten und Priester, Grundlinien der
Traditionsbildung und Geschichte des israelitisch-jüdischen Kultpersonals,
Göttingen 1965 (FRLANT 89) ; E. Nielsen, The Levites in Ancient Israel, Annual
of the Swed. Theol. Inst. 3, 1964, S. 16-27; G. Fohrer, RGG IV3, 336f.

4 A.a.O. (Anm. 3).

223



das soziologisch fluktuierende Element der Leviten besonders
vertreten war, so ist es nicht ausgeschlossen, daß sich Davids Anhängerschaft5

im Kampf gegen Saul zunächst vor allem aus Leuten aus
diesen levitischen und simeonitischen Gruppen rekrutiert hatte.
Dabei ist nicht einmal die Möglichkeit auszuschließen, daß Davids
Verwandtschaft selbst aus levitischen Kreisen herstammt, die
damals natürlich nicht als eigner Stamm, sondern als Teile Judas
galten6. Sollte es zutreffen, daß es neben Simeoniten vor allem Leviten
waren, die David zuliefen, dann gewann der Begriff «Levi» damals
schon eine Konkretisierung: Der Levit war der Davidanhänger
schlechthin, zumindest der Kern seiner vorwiegend südpalästinischen

Parteigänger. Politik und Religion waren damals aber eng
verquickt. Es wurde schon an anderer Stelle auf die Ausbreitung
und Bedeutung des Jahwe-Kultes durch die davidische Herrschaft
verwiesen7. Es liegt nahe, daß dieser Jahwekult von Anfang an
ein wichtiger Eaktor der davidischen Politik gewesen ist und daß
seine Verfechter innerhalb der Parteigänger Davids eine Gruppe mit
bereits festen Traditionen gebildet haben. Dafür kommt natürlich
in erster Linie wieder das levitische Element in Frage, wobei ein
Zusammenhang mit alten Überlieferungen möglich ist, die durch
den Aufenthalt der Moseschar in Kadesch sowohl zu den Leviten
im judäischen Raum als auch durch die Mosegruppe vom Ostjordanland

her nach Mittelpalästina gelangt waren8. Eine derartige Konti-

si Sam. 22, Iff.
6 Die Levitengenealogien der Chronik, die interessanterweise gerade in

judäisch-südpalästinische Gebiete weisen, wären diesbezüglich neu zu prüfen.
Auch eine ursprüngliche Beziehung zu den edomitischen und kalebitischen
Korachiten ist von da aus gesehen nicht ausgeschlossen (dagegen noch
Gunneweg, a.a.O., s. Anm. 3, S. 174).

7 Zur Rolle des Jahwekultes für das davidische Reich und für die vereinten

Heerbanne Israels und Judas s. J. Maier, Das altisraelitische Ladeheiligtum,

Berlin 1965 (BZAW 93), S. 60ff.
8 Zu den möglichen Zusammenhängen mit der MoseÜberlieferung s. H.-J.

Zobel, Stammesspruch und Geschichte, Berlin 1965 (BZAW 95), S. 7ff., 67ff.,
und nun H. Schmid, Mose. Überlieferung und Geschichte, Berlin 1968

(BZAW 110).
Inwiefern auch Gen. 42, 24.36 einen ägyptischen Aufenthalt Simeons und

daher eine Beziehung zu Mose und Levitentraditionen andeutet, sei
dahingestellt.

224



nuität würde das Verständnis der Ausbreitung und Entwicklung
des Jahweglaubens und auch des davidischen Aufstiegs erheblich
erleichtern. Die Fiktion eines Priesterstammes ist unter dieser
Voraussetzung überflüssig. Indem aber die Leviten als Anhänger Davids
gerade die Verfechter der religiösen Ideologie waren, ergab es sich

von selbst, daß die davidisch orientierten Priester als levitische
Priester gelten konnten, wobei der genealogische Zusammenhang
vielfach gar nicht vorhanden gewesen sein muß9, sich aber zwangsläufig

ergab, sobald die levitischen Priester innerhalb des davidischen

Staatskultes ihre - erblichen - Funktionen übernommen hatten.

Von da an war es möglich, von einem «Stamm» zu sprechen,
der sich freilich durch seine soziologische Situation von den übrigen
Stämmen unterschied, durch die Verteilung auf das ganze Reichsgebiet

nun auch von Juda «stammesmäßig» deutlich abgesetzt war.
Für spätere Zeiten konnte sogar eine Spannung zwischen «Levi»
und «Juda» eintreten, nämlich dann, wenn die Religionspolitik der

judäischen Könige sich nicht mehr mit der levitischen deckte. Die
Simeoniten hingegen, durch die Philister zum großen Teil um ihr
Stammesgebiet gebracht, zum Teil versprengt10, zum Teil als

Gefolgsleute Davids ebenfalls im davidischen Staatsapparat
aufgegangen, assimilierten sich in ihren neuen Umgebungen und
verschwanden als Stamm überhaupt aus dem Gesichtsfeld. Für die Zeit
des Aufstiegs Davids und die erste Periode seiner Herrschaft dürften
diese Gruppen von entscheidender Bedeutung gewesen sein, und zwar
als Vertrauensleute des Königs beim Aufbau einer staatlichen
Organisation und des staatlichen Kultwesens. Diese Vermutung stimmt
zu der archäologisch bedingten Datierung der sogenannten Levitenstädte

in die davidische, spätestens frühsalomonische Periode11. Als

9 Daher konnten in der ersten Zeit auch Personen nichtpriesterlicher
Herkunft Priesterdienste versehen, so die Söhne Davids.

10 David hatte zunächst keine Möglichkeit, gegen die Philister etwas zu
unternehmen, war sogar auf ihr Wohlwollen angewiesen. Als er dann die
Philister besiegte, waren seine Simeoniten wohl schon längst in ihren neuen
und lukrativen Positionen. Bemerkenswert ist auch die Notiz über eine

Abwanderung von Simeoniten in die davidiseh beherrschten Gebiete, I Chr. 4,31.

Vgl. ferner die Notizen über versprengte simeonitische Sippen in II Chr. 4,24ff.
11 Vgl. W. F. Albright, The Archaeology of Palestine, London I9603,

S. 229f.

225



Verwaltungs- und Gerichtspersonal12, aber auch als Lehrer und
Priester des Jahwekultes lebte diese Anhängerschaft Davids dann
zerstreut, bis zu einem gewissen Grad nach wie vor in einer
Beisassenposition, doch mit erheblichen Privilegien ausgestattet, die
wahrscheinlich im Königsrecht verankert waren und insofern mit
dem Recht der Witwen und Waisen in Beziehung standen13. So

gesehen braucht man Leviten und levitische Priester nicht im Sinne
einer Alternative gegeneinander zu stellen; die Teilung ergab sich
vielmehr von Anfang an ganz selbstverständlich, wobei die genealogische

Folge natürlich für die Priester bald von größerer Bedeutung
wurde. Und selbstverständlich mußte Jerobeam besonderen Wert
darauflegen, diese Verfechter der davidischen Reichs- und Religionspolitik

aus ihren Positionen in seinem Herrschaftsbereich zu
entfernen, wie I Kön. 12,31 ff. (II Chr. 11,13-17) bezeugt14. Aber auch
in Juda verlief die weitere Geschichte der Leviten nicht immer
glücklich, war auf das engste mit der religionspolitischen Orientierung

der jeweiligen Könige verquickt. Schon in den späteren
Regierungsjahren Davids dürfte es zu Spannungen gekommen sein, die

aus der Tatsache erwuchsen, daß der religiöse Fanatismus der Leviten,

so willkommen er in der Anfangszeit auch gewesen sein mochte,
nun mit der staatspolitischen Räson kollidierte. Es wurde bereits an
anderer Stelle15 auf Gen. 34 verwiesen, wo in der E-Version alle
Jakobsöhne am Blutbad beteiligt sind, das Vorgehen also insofern
gebilligt erscheint, während bei J16 die Tat den Brüdern Simeon

12 Vgl. G. E. Wright, The Levites in Deuteronomy, VT 4, 1954, S. 325-
330; weiteres bei Gunneweg, a.a.O. (Anm. 3), S. 69ff.

13 Grundsätzlich waren sie also nicht den personae miserae zu vergleichen.
Im Wandel der religionspolitischen Verhältnisse konnte der Status der Leviten

allerdings auch prekär werden. Wurden die amtlichen Funktionen und
Privilegien ausgesetzt, ergab sich eine wirtschaftlich sehr schwierige Situation.

Die ständige Mahnung zur Berücksichtigung der zuständigen Leviten
im Dtn. könnte auf solchen Erfahrungen beruhen.

14 Die alles andere als levitenfreundliche « deuteronomistische » Redaktion
hatte keinen Grund, dergleichen zu erfinden. Die Notiz wurde vielmehr nur
übernommen, weil sie Kritik an Jerobeam enthielt.

15 A.a.O. (Anm. 1).
16 Eher als L (gegen O. Eißfeldt, Hexateuchsynopse, Darmstadt 1962-,

S. 69ff.).

226



und Levi zugeschrieben wird, verbunden mit einer deutlichen
Mißbilligung durch Jakob (Gen. 34,30). Weitere Hinweise auf religiösen
Eifer und Terror sind Gen. 49,5-717 und Ex. 32,25-2918 enthalten.
Dies paßt durchaus zu dem mörderischen Ruf, den Davids Leute
hatten19, und zu den scharfen Formulierungen in der levitisch
orientierten späteren Überlieferung20, deren Bestehen auf «levitischen»
Priestern somit verständlich ist. Die Loyalität zu David und später
zum davidischen Regenten war, infolge solcher Spannungen, schon

früh eine bedingte geworden. Wahrscheinlich hat sich diese Konstellation

in den verschiedenen, zum Teil eben aus solchen Gegensätzen
erklärbaren Darstellungen der Frühgeschichte niedergeschlagen,
vor allem in bezug auf das Mosebild. Auch wenn man nicht allen

Ausführungen J. R. Porters21 folgt, bleibt doch die Vermutung,
das Mosebild im Pentateuch sei das Bild des Davididen, naheliegend.

Nur ist zwischen den Darstellungen der verschiedenen

Strömungen zu unterscheiden. Das Mosebild des J steht dem von E und
D gegenüber, das Mosebild von P variiert die jahwistisch-höfische
Darstellung aus der Sicht der Jerusalemer Priesterschaft. Ebenso
verschieden erscheint das Bild Aarons, des Jerusalemer
Priesterrepräsentanten22. Während E ihn, wie sich herausstellen wird, von

17 A.a.O. (Anm. 1).
18 Die Stelle wird unten noch einmal zur Sprache kommen. Hier ist freilich

von benê Levi, Söhnen Levis, die Rede. Das kann späterer Sprachgebrauch
sein, eventuell aber gerade alter. Für eine alte Reminiszenz kommt über v. 26

hinaus kaum mehr etwas in Frage, denn v. 27-29 spiegelt wohl Ereignisse der
frühen Königszeit wider. Gunneweg, a.a.O. (Anm. 3), S. 31-33, möchte in
dem Zitat eine alte «Levitenregel» sehen, es genügt aber wohl, wenn man ein
geflügeltes Wort über die Leviten annimmt.

19 Vgl. die Mentalität, die I Sam. 26,8 oder II Sam. 2,26 bezeugt ist.
Ferner vgl. Joabs Verhalten gegen Absalom II Sam. 20,11, wobei die
Tatsache, daß Joab im Amt blieb, einen politischen Rückhalt andeutet. Wo dieser

zu suchen ist, zeigt seine Parteinahme für Adonija und gegen Salomo.
Damals hatte David, der Fanatiker überdrüssig geworden, aber in Benaja
bereits einen loyalen Söldnerkommandanten. Daß Joabs Eifer kein Einzelfall
war, zeigen auch Stellen wie Dtn. 7, Iff.; 13,6-11; llff.; 17,2ff.

20 Vgl. Dtn. 7,16 ff. u.ö.
21 J. R. Porter, Mose and Monarchy, Oxford 1963.
22 S. darüber weiter unten. Es gibt nach wie vor keinen Beweis für einen

Zusammenhang zwischen Aaron und der Priesterschaft von Bethel.

227



einem gewissen Punkt an einer massiven Kritik unterzieht, sucht
ihn J in bestimmten Schranken zu halten. Bei P wird er zu der
zentralen Figur in einer Institution, die «Mose» zwar begründet hatte,
deren Betreuung er aber selbst mit der Einweihung des Heiligtums
an Aaron und dessen Söhne delegierte. Damit bestreitet P den Königen

die volle Kulthoheit. Die levitische Tradition, deren Kritik am
empirischen Königtum in der Darstellung des E zu finden ist, hatte
den großen Vorteil, sich auf eine unter David eingeführte Rechtslage

und Rechtstradition stützen zu können, auf ein Recht, das als
Gottesrecht galt. Es war deshalb das Bemühen dieser Richtung, in
der Tagespolitik diesem Recht zur Geltung zu verhelfen. Zu
ätiologischen und programmatischen Zwecken stellte man dabei dem

gegnerischen empirischen König die Idealgestalt des Mose gegenüber,
wodurch sich für die politische Ordnung mit der Zeit allgemein
utopische Normen ergaben (was zum Beispiel auf die Geschichte der
messianischen Bewegung der späteren Zeit schicksalsbestimmend
einwirkte). Dieser Sachverhalt soll im folgenden an den verschiedenen

Interpretationen des Bundes exemplifiziert werden, denn in
der unterschiedlichen Darstellung der Begründung der Rechtsordnungen

und Rechtsansprüche mußten ja die religionspolitischen
Differenzen besonders deutlich zutage treten. Dabei werden die
neuesten Ergebnisse in der Erforschung der biblischen Bundesvorstellung23

vorausgesetzt, wonach für die vorkönigliche Zeit keine
religiöse Bundesvorstellung nachzuweisen ist24. Erst im Rahmen der
Kontroversen um die rechtmäßige, gottgewollte Rechts- und
Staatsordnung hat sich in Polemik, Apologie und Programmatik die Rede

von einem Bund zwischen Volk und Gott ergeben, wobei die
Vorstellungen eben je nach dem religionspolitischen Standort differierten.

Dabei hatte die levitisch-elohistisch-deuteronomisehe Richtung

den Vorteil, sich auf eine gewisse Priorität berufen zu können,
denn für sie galt die frühdavidische Ordnung als Niederschlag des

23 Siehe die kritische Darstellung bei G. Fohrer, Altes Testament -
«Amphiktyonie» und «Bund»?, ThLZ 91, 1966, Sp. 801-816. 893-904.

24 Siehe E. Kutsch, Der Begriff berît in vordeuteronomischer Zeit, Das
nahe und das ferne Wort (Festschrift L. Rost), Berlin 1967, S. 133-144, und
die hier erwähnte Literatur.

228



Gottesbundes am Horeb. Nachdem dieser Standpunkt derart durch
die Moseoffenbarung legitimiert erschien, blieb den anderen
Richtungen nichts anderes übrig, als es auf ihre passende Art ebenso zu
versuchen. Der priesterlichen Überlieferung, die Aaron neben Mose

herausstellte, fiel dies verhältnismäßig leicht. Schwieriger tat sich
die dynastisch-höhsche «Geschichtsschreibung», also die jahwistische
Tradition. Sie war auf einen legitimierenden Nachweis für das
dynastische Prinzip angewiesen und hatte daher zunächst das davidische

Anliegen in der Bearbeitung der Vätergeschichten eingebaut25.
Es war wohl die gegnerische Initiative und Herausforderung, die
dann dazu zwang, ebenfalls die Mosegestalt mitheranzuziehen26,
was allerdings keine dynastische Nachfolge untermauern konnte.
Dies war um so schlimmer, als die beiden anderen Richtungen
ansatzweise antidynastische Tendenzen enthielten. In der Priesterschaft

kamen sie nach der Heimkehr aus dem Exil zum Tragen, in
der elohistisch-levitisch-deuteronomischen »Strömung war man
wahrscheinlich eher bereit, einen fanatischen Jahweverehrer im Nordreich

anzuerkennen als einen feindlich gesinnten Davididen. Zuguterletzt

blieb man zwar grundsätzlich der davidischen Dynastie treu -
doch im Sinne der messianischen Hoffnung, also im Rahmen einer

Utopie. Auch in talmudisch-gaonäischer Zeit, als die palästinischen
Patriarchen und die babylonischen Exilarchen ein «davidisches»

Regiment auszuüben beanspruchten, erhob sich daher alsbald
Widerspruch aus den Reihen der Erommen und Gesetzesgelehrten

gegen die unvollkommene Vorwegnahme der messianisch-utopi-
schen Vollendung.

25 Vgl. zur literarischen Bestimmung von Gen. 15 als einer traditionsdeu-
tenden sekundären Orakelzusammenstellung N. Lohfink, Die Landverheißung

als Eid. Eine Studie zu Gen. 15, Stuttgart 1967. Zur dynastischen
Tendenz vgl. R. E. Clements, Abraham and David. Genesis XV and its Meaning
for Israelite Tradition, London 1967. Sowohl der Sprachgebrauch wie der
sonst nur für die späte Königszeit bezeugte Selbstverpflichtungsritus (Jer.
34,18) weisen darauf hin, daß von einer alten 6cnf-Tradition keine Rede sein
kann. Vgl. auch E. Kutsch, a.a.O. (Anm. 24), S. 138.

26 Wobei für J (und P) das Murren des Volkes symptomatisch ist. Vgl.
darüber G. W. Coats, The Rebellion of Israel in the Wilderness, Diss. -
Abstracts 27, 1966/67, 2559-A.

229



II. Der Bund in der Sicht der religionspolitischen Strömungen.

1. Der «Horebbund» der levitisch-elohistisch-deuteronomischen
Überlieferung

Mit der Infragestellung der altdavidisch-levitischen Leitlinien
im Recht und der Ausschließlichkeit Jahwes im öffentlichen Leben,
wurde die Rechtsreform und Kultreform zum zentralen Anliegen der
zelotischen levitisch orientierten Kreise. Die Basis dafür bot offenbar

ein Recht, das als Jahwes Forderung formuliert sich gerade auch

an den König richtete - und in der Tat ist dies noch in Ex. 19f.27

bewahrt : Alle hören den «Dekalog» - unvermittelt und ohne Tafeln

- und erst darnach erhält «Mose» die Funktion des Mittlers, und er
vermittelt - das «Bundesbuch» (Ex. 20,22 - ca. 23,19). Der alte
Vertrag zwischen König und Volk ist hier ersetzt durch die Urkunde
einer Rechtsreform und an die Stelle der alten Formulierungsweise,
wonach der König «dem» (Ie) Volk eine berît «schneidet»28, ist Ex.
24,3-8 ein Opferritus getreten, der die tfrît besiegelt, die Jahwe mit
Çm) Israel «schneidet» - wobei «Mose» (bzw. der König) völlig in
der Rolle des Vermittlers und kultischen Notars aufgeht. Dies ist
der Horebbund, wie ihn auch das Dtn. kennt. Mose erhält dann noch
die von Gott (der den König als den überlegenen Vertragspartner im
alten Vertragsvorgang ersetzt) zur Hinterlegung an heiliger Stätte
bestimmte Urkunde. Es sind die beiden Tafeln, deren Inhalt bereits
alle selbst gehört hatten - und so mochte mit den Tafeln geschehen,
was eben geschah.

Diese Gesamtkonzeption des Horebbundes darf kaum zu früh
angesetzt werden. Sie ist abhängig von dem nicht exakt festzustellenden

Alter des «Bundesbuches», von welchem nicht sicher ist, wie
weit es über die Zeit des Josaphat (873-849) hinaufdatiert werden

27 Der E-Bestand ergibt sich nach Abzug des Anm. 43 angegebenen J-
Anteils.

28 Das heißt: es sich unter Anrufung Gottes verpflichtet. Vgl. E. Kutsch,
a.a.O. (Anm. 24).

230



kann. Es gilt als weithin anerkannt, daß Dekalog und Bundesbuch
nicht von Anfang an in den Horeb-Bund-Zusammenhang gehört
haben. In diesem Fall hätten die Tafeln nichts anderes bedeutet, als

die zur Hinterlegung (daher luhôt ha- edûtl) bestimmte Urkunde des

in 24,3-8 beschlossenen Bundes. Bemerkenswert ist, daß sie

beidseitig beschrieben waren, die Deutung als Steintafeln in v. 16
nachhinkt und späterer Herkunft sein dürfte. Diese Schicht des Horeb-
bundes mag sich auf die zwei Königsverträge Davids beziehen. Ob
diese Vertragstexte wirklich in Stein gehauen waren? Zum
Zerschmettern wenigstens waren Steintafeln eindrucksvoller

Die Rede vom Horeb ist aber wohl älter, schloß an eine Moseüberlieferung

über eine Wüstenstation Massa/Horeb bei Kadesch an, die

mit Rechtssprechung zusammenhing. «Massa» trat gegenüber
Horeb jedoch in den Hintergrund, weil die negative Deutungsmöglichkeit

(Versuchung) von der Gegenseite reichlich ausgenützt
wurde. Die Umdeutung der Tafeln der Lade zu «Dekalogtafeln»
aber erfolgte sicher erst nach vollzogener Reichsteilung, ist vielleicht
erst die Reaktion auf eine dynastische Initiative in dieser Hinsicht,
also auf die II Kön. 11,12 bezeugte 'edut29.

Im Anschluß an den Horebbund folgt das vielumstrittene Kapitel

Ex. 32. Eine genaue Analyse ist hier ausgeschlossen, doch sei auf
die Feststellung von H. Seebaß30 verwiesen, daß vom «Kalb»
abgesehen auch von einer Art Ritzbild die Rede ist (vgl. die Anfertigung
v. 4 und die Zerstörung in v. 20) und daß hier Mose und Aaron zwei

völlig verschiedene Gottesanschauungen vertreten. Ob daraus ein
Schluß auf die Vereinigung und Auseinandersetzung zwischen zwei

religiösen Gruppen der Mosezeit gezogen werden kann, ist eine
andere Frage. Die häufig vertretene Meinung, mit dem Kalb sei eines

der beiden Kälber Jerobeams gemeint, ist jedoch noch weit
unwahrscheinlicher. Es ist auch in keiner Weise einzusehen, warum Aaron
für Jerobeam stehen sollte, zumal die These, daß die Aaroniden die
Priester von Bethel gewesen wären, einzig und allein auf dieser

fragwürdigen Stelle beruht und im Widerspruch zum Selbstverständnis
der Jerusalemer Priestertradition steht. Gegen Aaron richtet sich

nun in E der Vorwurf, aus den Ohrringen der Israeliten ein Bild ver-

Vgl. Kairos 11, 1969, S. 22-38.

231



fertigt zu haben und dem entspricht Ex. 33, 5-6 die Verabschiedung

des Volkes bei E, wonach Gott a) sich weigert, mit ins Land zu
ziehen, b) eine Kompromißlösung gewährt, doch unter der
Bedingung, daß die Israeliten ihren (restlichen) Schmuck ablegen. Die
Lösung ist dann, daß (v. 7-11) Mose das (bereits vorhandene und mit
Josua verbundene Orakelzelt nimmt, außerhalb des Lagers
aufschlägt, und daß Gott - gelegentlich! - dort erscheint, doch nicht im
Zelt, dort sind Mose (und Josua), sondern am Zelteingang. Aaron
hat mit dem Zelt nichts zu tun! Es ist ja schließlich «außerhalb des

Lagers» und Mose redet hier mit Gott unmittelbar - ohne Vermittlung.

Eine Polemik gegen den Tempel des Aaron - ZadoJc, denn der
alte Aaron, der «Levit»31, konnte durchaus Mittler sein - freilich
zwischen Mose und Volk. Hier kommt ein Protest gegen die
monumentale Bindung der Gottesgegenwart an Jerusalem durch
bestimmte Kreise der Residenz und gegen die damit verbundene
Abwertung der übrigen, levitischen Heiligtümer zum Ausdruck. Man
braucht also die Erwähnung des «Kalbes» nicht so lange pressen,
bis daraus die zwei Kälber Jerobeams werden. Das Ritzbild oder
besser die Goldeinlegearbeit war zwar in Jerusalem nicht
unbekannt, aber «Kälber» waren hier durchaus auch zu sehen - das

«eherne Meer» ruhte auf Rindern - und später wurden solche Dinge
auch tatsächlich bei Gelegenheit beseitigt (II Kön. 16,17)32.

Hier geht es aber weniger um ein konkretes Kalb, sondern um
eine Tendenz, nach E wohl um eine kanaanisierende Tendenz, und
daher ist es keineswegs unmöglich, daß E von Anfang an den
Begriff 'gl (Kalb) in seiner Darstellung verwendet hat - als Inbegriff

30 H. Seebaß, Mose und Aaron, Sinai und Gottesberg, Bonn 1962.

Vgl. Ex. 4,12-16 (E).
32 Die Beurteilung der Könige durch die « deuteronomistische » Redaktion

ist natürlich höchst tendenziös. Achaz, der dabei zum Beispiel sehr schlecht
abschneidet, könnte sehr wohl zeitweilig eine prolevitische Politik verfolgt
haben. Seltsam ist jedenfalls sonst die Abschaffung der Rinderbasis für das
«eherne Meer». Auch der «eherne Altar» hat seine Bedeutung in zadokitisch-
levitischen Kontroversen (Num. 16,38; vgl. dagegen Ex. 20,24f.). Das
Entfernen der Leisten von den genannten Geräten dürfte wegen der darauf
befindlichen bildlichen Darstellungen (I Kön. 6,29) erfolgt sein. Ob für den
Altarbau wirklich ein damaszenisches Vorbild maßgebend war, darf man
bezweifeln.

232



der ganzen Richtung33. Ein Schisma also zur Zeit Salomos? Wenn
man an die angebliche prophetische Unterstützung für Jerobeam
denkt und dessen Konflikt mit Salomo34, so wäre dies nicht
ausgeschlossen. Aaron spielt bei E von Ex. 32 an keine positive Rolle
mehr35. Dann aber müßte auch gefragt werden, ob bei E Mose das

«Kalb» überhaupt zerstört hat! 33,20 paßt weder gut in den
Zusammenhang, noch zum 'gl, zum Kalb. Es ist ja auch in v. 4 wjsr
'tw blirt etwas anderes als der 'gl gemeint und für E käme nur in
Frage: «Und er nahm es aus ihren Händen entgegen und machte
es zu einem Kalb(gußbild). » Und die Worte «und er formte ihn/es
mit dem Griffel » sind auf etwas anderes, nicht auf die bei E
abgelegten Ohrringe zu beziehen. Nun ist es mißlich, aufgrund eines
Restes in v.4 und aufgrund des v.20 allein einen zweiten Faden zu
konstatieren. Eine Verbindung mit der Zerstörung des Kultbildes
der Absalomtochter Maacha durch ihren Sohn Asa (I Kön. 15,13)
liegt natürlich nahe, und so wäre zu erwägen, ob in einem Fall nicht
dieses Ereignis dahinter steht, vor allem, wenn man die chronistische
Darstellung berücksichtigt, die, wie schon bemerkt wurde, gegenüber

den Fragen der Königszeit in manchem nicht mehr so zimperlich

war wie der Redaktor der Königsbücher. Nach II Chr. 14f.

verfolgte Asa einen schwankenden politischen Kurs, doch soll es

in seinem 15. Jahr zu einer radikalen Reform mit blutigen
Säuberungen gekommen sein, aufgrund einer vorangegangenen feierlichen
Verpflichtung (v. 12) : wjb'w bbrjt... «Und sie traten ein in den Bund,
Jahwe zu suchen .13 und wer nicht Jahwe suchen will, der
soll getötet werden ...» Nach II Kön 15,11 handelte Asa «wie sein

Vater David». Sollte zu dieser Zeit eine elohistische Tradition im
Sinne des oben beschriebenen Schismas bereits einigermaßen fest in

33 Die « deuteronomistische » Redaktion hat wohl versucht, dem Ganzen
eine Beziehung auf die Kälber Jerobeams zu unterlegen, daher das «Kalb»
betont und einige Floskeln à la I Kön. 12,28b eingeflochten. Dabei ist nicht
ausgeschlossen, daß bei dieser Gelegenheit das «Kalb» überhaupt erst
eingetragen wurde, um einen kompromittierenden Sachverhalt zu vertuschen. An
einen Stierkult, wie E. Nielsen, Shechem, Kopenhagen 1955, vorgeschlagen
hat, muß man deshalb noch nicht denken.

34 I Kön. ll,26ff. Jerobeam hat solche Hoffnungen dann allerdings
enttäuscht.

35 Vgl. Num. 12 und siehe unten Anm. 57.

233



der Überlieferung verankert gewesen sein, dann kann die geringfügige

Anspielung auf die Zerstörung des anstößigen Kultbildes der
Maacha natürlich eingetragen worden sein, um eine wiederhergestellte

Beziehung zu Jerusalem zu rechtfertigen: Das «Kalb» wurde
von «Mose» zerstört. Der Weg zur späteren «Anschaffung» der zweiten

Tafeln, auf denen dasselbe stehen soll, wie auf den ersten, war
seither frei. Sie sind dann auch nach der Szene mit dem Zeltheilig-
tum, also im späten, wohl so gut wie ganz deuteronomistischen
(exilisch - nachexilischen) Kapitel 34 eingetragen worden36. Früher
wären die «zweiten Tafeln» ein erratischer Block geblieben, sie
erfordern nämlich die Lade und diese ist erst in nachexilischer Zeit an
zwei Pentateuch-Stellen eingefügt worden37. Wahrscheinlich sind
die zweiten Tafeln dann aus einem zwingenden Grund nachgetragen
worden, nämlich nach dem Vorliegen der priesterschriftlichen
Darstellung, wobei man diese nicht erst in exilisch-nachexilischer Zeit
anzusetzen braucht38.

Sofern die Annahme einer korrigierten E-Erzählung für Ex. 32

stimmt, bleibt nur mehr ein älterer Erzählungsstoff übrig, der dem
Elohisten schon vorgelegen hat und in der Quelle L/N ebenfalls
vorhanden war. Der Ansatz ist Ex. 24,13a, wonach Moses mit Josua
aufbricht. Darauf folgt 24,14.15a: In der Zwischenzeit sollten
Aaron und Hur das Volk regieren39. Es ist dabei keineswegs gewiß.

36 In dem sehr komplexen Kapitel Ex. 34 ist ein alter Gebrauch von
berît nicht nachzuweisen, alle Erwähnungen des Begriffes (v. 10.12.15.27.28)
stehen in Zusammenhang mit der Situation im Lande. Vgl. auch H. Seebaß.
a.a.O. (Anm. 30), S. 46ff.

37 Siehe J. Maier, Das altisraelitische Ladeheiligtum, Berlin 1965 (BZAW
93), S. 1-18.

38 Wenn auch die letzten Fassungen von P in spätere Zeit fallen, so ist
doch anzunehmen, daß die Grundtendenzen und ein erheblicher Teil des

Materials bereits lange vorher in der Jerusalemer Priesterschaft vorhanden
gewesen sind. Es ist daher berechtigt, bei Einzelheiten nach einem Sitz im
Leben innerhalb der Kontroversen der Königszeit zu fragen. Die herkömmliche,

immer noch an der hegelianisch geprägten Geschichtsauffassung orientierte

Annahme einer hauptsächlich sukzessiven Aufeinanderfolge der
Pentateuchquellenschriften ist jedenfalls weniger realistisch.

39 Die Konstellation Mose-Josua-Aaron-Hur liegt auch Ex. 17,8-16 vor.
Da Mose und Josua schon in vordavidischer Zeit verbunden gewesen sein

234



daß Mose und Josua auf den Berg gingen, um Tafeln zu holen; diese
brauchen in diesem Erzählungsfaden noch gar nicht vorzukommen.
Jedenfalls hört Josua nach Ex. 32,17 Kriegslärm im Lager40. Möglich

ist, daß vorher, in v. la die Worte «und es rottete sich das Volk
zusammen gegen (Aaron)» Reste einer alten Begründung für den

Kriegslärm sind. Nach v. 17 ist v. 19aa und v. 25 zu erwarten, wobei
v. 25 heute entstellt ist, weil er wohl mit wenig Geschick auf die
Festszene zurechtgetrimmt wurde. Wahrscheinlich schilderte v. 25,

wie Mose den Aufruhr erkennt, und in diesem Fall ist v. 26 der Ruf
zur Parteinahme auch am Platz. Die Verse 27-29 sind nicht im vollen
Wortlaut hierherzustellen; sie wurden wohl erst in E - vielleicht
erst nach der Korrektur - im Sinne einer «Säuberung» ausgebaut.
Der Zusammenhang endet mit der ungnädigen Verabschiedung des

Volkes durch Gott in 33,3b-4: Wie in E weigert sich Gott, mit ins
Land zu ziehen. Während E aber das Orakelzelt als Ort einer
gelegentlichen Theophanie im Sinne eines Kompromisses gestaltete,

dürften, müssen Aaron und Hur an diesen Stellen als Chiffren für Größen
der Königszeit verstanden werden, wobei Namen aus der Mosetradition als

Anknüpfungspunkte gedient haben. Für Aaron ist die Bolle des Repräsentanten

der Jerusalemer Priesterschaft deutlich, für Hur bleibt eigentlich nur
ein Bezug auf Juda. In der alten Moseüberlieferung war von Hur als einem
midianitischen Namen die Rede (Num. 31,8; Jos. 13,21). Aber auch in judäi-
schen Genealogien ist der Name fest verankert, und es ist bemerkenswert,
daß Bezalel, der Verfertiger der «Stiftshütte», ausdrücklich und betont in
solchen Zusammenhängen erscheint (vgl. Ex. 31,2; 35,30; 38,22; I Chr.
2,19f. ; II Chr. 1,5). In I Chr. 4,1 heißt ein Juda-Sohn Hur, in I Chr. 2,50
wird er «Erstgeborener von Ephrata», in 4,4 überdies «Vater von Bethlehem»

genannt, und noch Neh. 3,9 erscheint ein Hur unter den Vornohmen.
Hurs Stellung neben Aaron an den oben erwähnten Stellen ist wohl zu
vergleichen mit dem Nebeneinander von Hauptpriester und «Nagid des Hauses
Juda» in II Chr. 19,11. Der betonte Zusammenhang mit Bezalel ist dann kein
bloßes Phantasieprodukt, sondern Ausdruck der engen Beziehung Judas zum
Jerusalemer Tempel, der offenbar von Anfang an als judäischer Königstempel
erbaut worden war; eventuell war die Einweihung verbunden mit einer
dynastischen Abmachung (der sich Nordisrael nicht angeschlossen hatte).
Auf einen solchen Zusammenhang weist auch Ps. 132, 6 die sonst schwer
erklärbare Erwähnung von Ephrata, das nichts mit der Lade zu tun hat.

40 Der zitierende Vers 18 gehört zur E-Darstellung, er soll den Übergang
zur eingebauten Kalbsfestszene ermöglichen.

235



hatte Mose bei L/N eine andere Lösung getroffen, er bat nach Num.
10,29a.41 31-33 den C'hobab ben Reuel als Wegkundigen mit sich.

2. Der Sinaibund in der höfisch-dynastischen Überlieferung
(beim Jahwisten)

Über die Verankerung des «Sinai» in der Moseüberlieferung gehen
die Meinungen weit auseinander. Die Tatsache der alten Massa-

Horeb-Überlieferung und die völlige Beschränkung des «Sinai» auf
die spezifische Jerusalemer Tradition (JP) gibt aber zu denken42.
Die Schilderung der Sinaioffenbarung von J in Ex. 19 ist gegenüber
dem sonstigen Bestand charakterisiert durch ein spezifisch kultisches

Anliegen, das man kaum anders als aus der Jerusalemer
Tempeltheologie erklären kann. Der Vergleich zeigt, daß J fast als

Ausarbeitung der E-Darstellung erscheint, und so ist anzunehmen,
daß E ziemlich genau dem Stoff der Quelle L/N folgte, der dem J
ebenfalls vorlag. Der Jahwist fügte die einschränkenden
Bestimmungen über die prinzipielle Unnahbarkeit der Theophaniestätte
hinzu und kündigte Jahwes «Herabfahren» auf den Berg an43. In
Ex. 18,12 wird vorausgesetzt, daß der Schwiegervater des Mose
ein Mahl gibt «vor Gott». Dieses Motiv (das Eißf'eldt E zuschreibt,
aber doch letztlich aus L/N stammen dürfte) hat J aufgegriffen.

41 Ausgenommen «Schwiegervater des Mose, der Midianiter», was aus J
stammt.

42 Die Ortsangabe in Ex. 19,2 muß ja keineswegs samt «Sinai» schon in
N/L enthalten gewesen sein, der Ortsname ginge dann auf Kosten des J.
Sonstige Belege: in Ri. 5,5 als identifizierend-erklärende Glosse; Dtn. 33,2
in der ursprünglich nicht dazugehörigen Einleitung zum Mosesegen, parallel
zu Se'ir, und eng mit Jerusalemer Kultvorstellungen verbunden, die auch
Ps. 68, 9.18 vorliegen. Berücksichtigt man diese midianitisch-judäische
Komponente im Kult Jerusalems, die sich aus den Chiffren Hur und Jetro
ergibt, so rücken Kultgründung und dynastisches Prinzip, Sinaibund und
Davidsbund, ganz nahe aneinander. Dieser Zusammenhang ist dann wohl
etwas älter, als L. Rost, Sinaibund und Davidsbund, ThLZ 72, 1947, Sp.
129-134, gemeint hatte (er dachte an die deuteronomisch-josianische Ära).

43 Ex. 19,9. llb-13.15.16a (Schofar!). 18-19 (Schofar!), 20-24.

236



verlagert an den «Sinai», so daß dort 19,20-2444 sich in 24,1-2.
9-11 fortsetzt. Dies wird (bei Eißfeldt45) L zugeschrieben und gern
als «uralt» angesehen, als «Bundesmahl»46. In Wirklichkeit dürfte es

mit dem Alter nicht so weit her sein, in die Zeit des Mose reicht es

jedenfalls nicht zurück. Im Unterschied zu 18,12, wo auch eine

Kultgemeinschaft begründet wird, kann man für 24, lf.9-11 wohl
eine feste obere Grenze ansetzen, nämlich die Einweihung des
Jerusalemer Tempels unter Salomo (I Kön. 8, 62ff.). Die Abstufung der
Zugelassenen zum Mahl «vor Gott» entspricht genau der Mentalität,
die schon in Ex. 19 aus der Warnung vor dem Überschreiten der
Grenze zum Berg hin spricht. Das «Schauen Gottes» des engeren
Kreises aus einiger Entfernung beruht letztlich auf den Ausblick
vom Tempelhof der Priester aus, wie auch die ein wenig an
Ezechiels Merkabah gemahnende Beschreibung der Basis der Gottheit
und der Theophanie überhaupt zur käbod-Vorstellung Jerusalems
paßt. Die ganze Szene ist also nach kultischen Vorstellungen gestaltet,

sie setzt das Prinzip der konzentrisch sich verdichtenden
Bereiche von «Heiligkeit» voraus, die für die Jerusalemer Kulttradition

so bedeutsam war. Die Teilnehmer am Kultmahl sind: a) Mose,

b) Aaron, c) Nadab und Abihu und d) 70 Älteste Israels. Xadab und
Abihu stehen für Priester(familien), die nach Lev. 10 später wegen
ritueller Verfehlungen «starben». Man fragt sich, was mit Jetro,
Moses midianitischem Schwiegervater, ist. Wenn 20,25 zu J
gehörte, spricht in 24,1-2 nicht Jahwe selbst. Es ist denkbar, daß

Jetro hier durch die Redaktion ausgeschieden wurde. Nachdem J
in Ex. 18 den N/L-Stoff so sehr zur Betonung dieses Jetro benützt
hat, ist die Vermutung berechtigt, daß er etwas mit dem Sinai-
Thema der salomonischen Tempeltradition zu tun hatte. Nun, da
schon der Name Hur47 sowohl als midianitisch wie judäisch bezeugt
ist, in P der Stiftshüttenhersteller Bezalel in die Juda-Hur-Genea-
logie gehört, muß Stiftung und Gedanke der Sinai-Kultstiftung auf

44 Vers 23 f. ist wohl sekundär aufgefüllt, betont noch einmal das kultische
Prinzip der sich konzentrisch verdichtenden Heiligkeitsbereiche.

45 A.a.O. (Anm. 16).
46 Gerade die Deutung als Bundesmahl ist fraglich, vgl. E. Kutsch,

a.a.O. (Anm. 24), S. 143. Tatsächlich ist nur ein Kultmahl beschrieben.
47 Siehe oben Anm. 39.

237



das engste mit Juda zusammenhängen, wo offenbar midianitische
Kulttraditionen lebten. Dann wäre der «Sinaibund» erst mit der
Reichsteilung anzusetzen? Dies muß nicht sein, denn auch unter
Salomo war der Jerusalemer Tempel ja in erster Linie das

Königsheiligtum Judas. Vielleicht war mit der Kultinitiation am Tempel
Salomos Juda insofern besonders beteiligt, als damals das Prinzip
der dynastischen Thronfolge festgelegt wurde - wozu sich die
Nordisraeliten nicht entschließen konnten. Dies würde ausgezeichnet
zum späteren Verlauf der Dinge passen. Aaron vertritt hier die zado-
kitische Priesterschaft, die dann als «zweites erwähltes Haus» im
Rahmen der Sinaiszene ihre dynastische und kultische Charta
erhalten hätte48.

Es bleibt noch die Frage, wie J seine Sinaiszene beschloß. In
Num. 10,29a ist er mit N/L heute zusammengearbeitet, v. 29b-30
gehört voll zu ihm. Jetro, der Schwiegervater des Mose, lehnt hier
eine Einladung, mitzukommen, ab, er kehrt lieber heim nach Midian.
Zuvor erfolgt Ex. 33,1-3 eine freundliche Verabschiedung des Volkes

durch Jahwe mit ausdrücklicher Berufung auf die verschworene

Verheißung an die Väter, ihren Nachkommen das Land zu geben
und die fremden Völker zu vertreiben. Nachdem Ex. 24,9-11 und
an den eben genannten Stellen die J-Darstellung auf der Kenntnis
des N/L-Stoffes (nicht unbedingt der N/L-Darstellung selbst)
beruht, ist es kaum anzunehmen, daß er den N/L-Stoff vom Kampf
des Mose und der Leviten gegen das Volk nicht kannte. Sie war ihm
zuwider, er strich sie also49. Er hatte weder die Tafeln noch ein
Versagen des Volkes in seiner Sinaiszene, denn Ex. 34 wurde, wie
oben gezeigt, erst spät und gerade auf der P-E-Grundlage50
gestaltet, und wenn dort der Berg Sinai erwähnt wird, dann ist dies

kaum J zuzuschreiben, sondern der Tatsache, daß damals J, P und

48 Dazu stimmt die Tendenz, die Ps. 110 schon für die Davidszeit angibt,
vgl. die Interpretation von H. H. Rowley (zuletzt), Melchisedek and David,
VT 17,1967, S. 485; H. Schmid, Melchisedek und Abraham, Zadok und David,
Kairos 7,1965, S. 148-151.

49 Zur Zeit des J und im Sinne der später vorherrschenden Politik der
Könige erschien diese Waffenhilfe der Leviten für «Mose» höchstens ärgerlieh.

50 Aufgrund der schon vorliegenden P-Darstellung.

238



E bereits zusammenredigiert waren oder gerade redigiert wurden.
Somit ist der Sinaibund des Jahwisten die Begründung des Salomonischen

Kultes am dynastischen Heiligtum. Damit rückt J in diesem
wie in manchem anderen Punkt sachlich nahe an P heran. Beide
haben ja auch das Motiv von dem in der Wolke mitziehenden Gott
(bzw. des kabôd) gemein - vielleicht ebenfalls ein spezifisch judäi-
scher Beitrag51 zum Jerusalemer Kult.

3. Die Sinaikultstiftung in der Priesterschrift

Auch P kennt streng genommen ebenfalls keinen Bundesschluß,
der mit dem Horebbund von E verglichen werden könnte, spricht
aber vom Sinai52. An P wird allgemein nur die Ankunftsnotiz
Ex. 19,1 und darauf erst wieder 24,15b-18 zugewiesen, dann folgt

51 D. Eshbal, Der in die Wüste getriebene Book für Azazel, Bet Mikra
11, 1965/66, Heft 3 (27), S. 89—102 (neuhebr.), hat auf die eigenartigen
Südstürme und Gewittererschoinungen an den judäisehen Abstürzen zur Arabah
verwiesen (vgl. Sach. 9,14). Dies paßt gut zu der Vorstellung von dem von
Se'ir (bzw. Sinai) her erscheinenden, in Sturmwolken gehüllten Jahwe. Nach
Eshbal enthält Lev. 16 ein Relikt eines alten judäisehen Gewittergottkultes.
Auch dies würde zu den Hinweisen auf judäische Kultvorstellungen, die auf
Jerusalem übergegangen waren, passen.

52 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahamsbund. Ein Beitrag zum
Verständnis der Priesterschrift, ThZ 16, 1960, S. 268-280, meinte, P hätte stärker

auf den Abrahamsbund zurückgegriffen, weil ihm der Sinaibund in der
überlieferten Form fragwürdig erschienen wäre. Dies träfe insofern zu, als P
zwar mit J Tempel und Dynastie als die beiden Brennpunkte der Mose-Stiftung

betrachtete, den Akzent aber auf den Tempel, auf die Kultstiftung legte.
Von daher kamen seine Bedenken gegenüber der höfisch-dynastischen J-Dar-
stellung, die er aber weithin akzeptieren konnte, weil ja auch sie eine
Kultstiftung zum Inhalt hatte. Anders beim Abrahamsbund, Gen. 15 bzw. 17.

Hier mußte P gegenüber der dynastischen Ausarbeitung von J (siehe oben
Anm. 25) das priesterliche Anliegen erheblich stärker hervorkehren, indem
sie die Verheißung an die Beschneidung als Chiffre für das Kultgesetz band,
wie bei P alle Bundesschlüsse mit dem Kultgesetz verknüpft sind. Somit liegt
es nahe, auch die Beschneidung als ein spezifisch judäisches Element zu
betrachten, das mit midianitischen Überlieferungen zusammenhängt (Ex.
4,24-26!) und in Juda durch den Gegensatz zu den Philistern besondere

Bedeutung erlangt hatte. Gen. 17 (P) korrigiert also Gen. 15 (J) im Sinne einer
bedingten Verheißung, wobei die Bedingung in der Wahrung des Kultgesetzes

in zadokitischem Sinne besteht.

239



der große Komplex 25,1-31,17. In die Lade, die samt Cherubenepi-
phaniebasis (und zwar für die Stiftshütte!) hier am Sinai angefertigt

wird, soll die 'edût kommen (25,16.21). In 25,18 werden dem
Mose die beiden 'edût-Tafeln übergeben, wie schon 24,18 als
Steintafeln, geschrieben vom Finger Gottes, bezeichnet, doch mag dies

jeweils ein Nachtrag sein. Ex. 34,29 erwähnt die Rückkehr des

Mose vom Berg mit den beiden 'edût-Tafeln. Über den Inhalt der
Tafeln erfährt man nichts. Die 'edût verschwindet in der Lade
(Ex. 40,20), die von nun an nur als Podest dient für etwas viel
wichtigeres, für die kapporät mit den Cheruben, jene Stätte im
Allerheiligsten, wo der käbod Jahwes sich niederläßt, wenn die
Stiftshütte aufgestellt ist. Zwar heißt die Lade nun 'ecMf-Lade, die
Stiftshütte sogar 'edwGWohnung bzw. 'edût-Ze\t, aber was war konkret

der Inhalt der 'edût? Er war allerdings gleichgültig : In der Lade
waren die Tafeln ja ohnedies unzugänglich, nach P schon wegen der
darauf befestigten Cheruben-kapporät der Stiftshütte, die das

Cherubenpaar im Allerheiligsten darstellen sollte. Sobald die Lade
im Tempel stand - ein grandioser Trick des Salomo - war sie sakrosankt,

fast unberührbar, und dies hat ja auch die Lade-Erzählungen
bereits geprägt. Mit der Lade mögen gut und gern zwei Königsverträge

aus Davids Tagen verbrannt sein, als unter Nebukadnezar
der Tempel in Flammen aufging. Oder: eine salomonische 'edut
ersetzte die alten davidischen Tafeln, und nun tatsächlich aus Stein?
Gab es während der Königszeit auch noch auf oder neben der Lade
deponierte Dokumente wechselnder Art, je nach dem herrschenden
Regime? Für die Jerusalemer Priesterschaft zur Zeit des Joas nach

II Kön. 11 galt jedenfalls als 'edût auch eine Krönungsinsignie, in
der sich möglicherweise ein Dynastieorakel und ein zweites Dokument

(Tummîm?) befunden hatte53, über deren konkreten Inhalt
aber nichts zu erfahren ist. Für P ergibt sich immerhin der Hinweis,
daß seine Sinai-'edût in erster Linie im Kultgesetz besteht, und daß
es die Aufgabe des Mose war, diesen Kult zu initiieren, dann aber
an Aaron zu delegieren. Der «Bund» am «Sinai» steht in einem
größeren kosmischen Zusammenhang; auf ihn, die Kultkonstitution,

führt eine Reihe von konzentrisch sich verengenden Bundes-

53 S. oben Anm. 29.

240



Schlüssen zu : der Adamsbund, der Noahbund, der Abrahamsbund,
alle in bezug auf Schöpfung und Kultus. In diesem Zusammenhang
ist die Dynastie - bedingt - einbezogen (Gen. 17), im Unterschied
zur unbedingten Verheißung in J (Gen. 15). Daher auch der priesterliche

Anspruch, als Mittler des Bundes zwischen Gott und König
sowie Volk zu fungieren (wie II Kön. 11). Aaron tritt neben Mose

und Eleazar steht über Josua. Hier hat sich für die dynastische
Seite ungut ausgewirkt, daß Josua mit Mose bereits in vordavidi-
scher Zeit fest verbunden war, denn dies verhinderte die Anknüpfung

des dynastischen Prinzips an Mose. Die P-Tradition arbeitete
hingegen mitGenugtuung die einzigartige Stellung des Mose aus-um
dessen Nachfolger um so tiefer anzusetzen54. Das Verhältnis zum
Herrscher, auch zu einem durch die Zadokiden selbst eingesetzten
Herrscher wie Joas, war ja keineswegs krisenfest. Die Begrenzung
der königlichen Rechte war den meisten der Davididen ein Stachel
im Fleisch und über kurz oder lang warfen sie das priesterliche Joch
ab, zumal, wie die Beispiele des Joas und Josia zeigten, dabei noch
erhebliche finanzielle Interessen mit im Spiel waren55.

Die ganze Misere war nur zu beheben durch eine radikale Trennung

der Kompetenzen. Die Einzigartigkeit des Mose war dabei gut
für die priesterliche Propaganda und praktisch konnte man den

königlichen Eingriffen wehren, indem man größten Wert auf die
besondere Heiligkeit des Tempels legte, die übliche Konzeption
der konzentrisch sich verdichtenden Bereiche der Heiligkeit
systematisch in der Praxis anwandte und dem nichtgeweihten König so

den Zugang verwehrte. Diese Aufwertung des Tempels stand gleichzeitig

im Dienst einer Kampagne gegen die zweite große Gefahr,
gegen die levitische Gleichmacherei. In dieser Frontstellung trafen sich

Zadokiden und Davididen einerseits leicht, da es um die gemeinsamen

Prärogative ging. Andrerseits hingen die Provinzheiligtümer
mit der Verwaltung zusammen und bildeten für den König ein will-

54 Die elohistisch-levitische Bewegung wieder sah in «Mose » den Vermittler
des Jahwerechts und den Proponenten ihres Jahweeifers. Mose wird aber

gerade damit zum Maß, das man an die Könige anlegt, indem er eben nicht
über das Recht gestellt wird, sondern demonstriert, wie das Gottesrecht zu
handhaben sei.

55 Siehe Anm. 1

241



kommenes Gegengewicht zum «zweiten erwählten Haus» und dessen

Machtstellung im Staat. Und als dritte Kraft an der Waage konnte
der 'Am ha-'äräs gelegentlich die Macht an sich reißen. Ob seine

religionspolitische Orientierung immer einheitlich war? Ihm lag
wohl weder an levitischer noch an zadokidischer Herrschaft.

Der Gedanke der Kultuszentralisation ist kaum in levitisch-
deuteronomischen Kreisen entstanden, sondern ist die konsequente
Folge der Überbewertung des Jerusalemer Tempels durch Dynastie
und Hofpriester, vor allem aber erwachsen aus den wirtschaftlichen
Interessen der Zadokiden. Wohl teilten diese Jerusalemer Priester
im allgemeinen mit den Leviten den Jahwekult, doch mit anderen
Akzenten, vor allem hinsichtlich der Frage der Gottesgegenwart.
Die Feindschaft zwischen verwandten Ideologien ist jedoch meist
schärfer (vgl. oben E in Ex. 32f.) als jene zwischen sehr verschiedenen.

Ein Bündnis zwischen Zadokiden und Leviten ist kaum jemals
zustandegekommen. Das Verhältnis zwischen den «beiden erwählten
Familien» hingegen gründete sich allem Anschein nach auf einer
festen Abmachung im Rahmen der einstigen Kultgründung unter
Salomo56. Weder die Vertreter der Dynastie noch der jeweilige
Zadokide waren aber in der Lage, ihre Interessen zu aller Zeit in
gleicher Weise zu wahren. Der Priester stand auf einem Posten, der
von der jeweiligen herrschenden Partei abhängig war. Was er von
amtswegen tat, konnte oft gegen seine eigene Intention sein. Da
waren nicht nur Davididen, die sich unbekümmert in den Kult
einmischten, oft aufgrund politischer Beweggründe, da waren interne
Intrigen, es war da auch der 'Am ha- aräs, der «Landadel», der
wiederholt in Jerusalem eingriff. Es bleibt noch der ganze Hofapparat,

in dem die verschiedenen Gruppen um Einfluß kämpften. Der
Zadokide hatte nur wenig politische Mächte, auf die er sich stützen
konnte, um seine Interessen durchzusetzen. Seine Chance lag in der
Palastintrige. Ein priesterliches Kampfmittel, das schon sehr früh
genutzt wurde, wie das Beispiel des Hofpropheten Nathan zeigt,
war die Manipulation mit der Kultprophetie. Nathan ist mit Zadok
und mit der Formulierung eines Dynastieorakels verbunden gewesen.

Propheten treten auch später immer wieder den «schlechten»

56 Siehe oben Anm. 48.

242



Königen in den Königs- und Chronikbüchern entgegen. Eiohist und
Dtn. verraten daher eine gewisse Reserve gegenüber dem (kult)pro-
phetischen Anspruch, weil die meisten «Propheten» eben im Solde
standen. Gegen die Jerusalemer Hoftempelprophetie richtet sich

möglicherweise das Bild, das E von der Prophetin Mirjam, der
Schwester des Aaron, formte (Num. 12, Iff.)57. Demgegenüber tritt
E nachdrücklich für die Geistbegabung gerade der «Laien» ein
(Num. 11, 16-17.24b-30).

57 In Num. 12 ist wohl eine ursprünglich in der Mosetradition verankerte
Erzählung über Mirjams Aussatz (und Tod) in mehrfacher Weise ausgestaltet
worden. In Dtn. 24,9 wird Mirjam als ein warnendes Exempel für sorgfältige
Beachtung der levitischen Aussatzbestimmungen (v. 8) hingestellt. Das heißt
doch wohl, daß in einer jetzt verschütteten bzw. ausgeklammerten Version
Mirjams Erkrankung als Folge der Nichtbefolgung kultischer Regeln gedeutet

worden war. Ist dies etwa die einstige N/L-Variante gewesen? Eine zweite
Version betrifft den Protest der Mirjam und des Aaron gegen das kuschi-
tische Weib des Mose. Es liegt nahe, dies J zuzuschreiben, in dem Mirjam die
Hofprophetie verkörpert, die bei dem Ausgleich zwischen davidischer und
jebusitischer Tradition zum ersten Mal eine Rolle gespielt hatte, zumal J
(oder schon N/L?) der Mirjam in Ex. 15,20 ein Jahwebekenntnis in den
Mund legt. Sollte hinter dem umstrittenen «kuschitischen» Weib die Bath-
seba-Affäre stehen, bei der der Hofprophet Natan eine Rolle spielte,
derselbe Natan, der dann mit Salomo liiert war (und dem das tempelfeindliche
Wort, II Sam. 7,5-7, wohl nur später in den Mund gelegt wurde)? Davids
Vorgehen hätte dann in die Verhältnisse der alteingesessenen jerusalemischen
Familien durch die Liaison mit Bathsoba so störend eingegriffen, daß sich

Kritik regte. Weiter gehört zu diesem Faden die «Demut» des «Mose» - im
jetzigen Kontext ziemlich unmotiviert! - in Num. 12,3. Die Fortsetzung des

J-Anteils ist unsicher. Da aber Mirjams Aussatz zum ältesten Stratum gehört,
dürfte er bei J zur Zurechtweisung Mirjams, das heißt der Hofprophetie,
gedient haben, deren Vorpreschen direkt oder indirekt die zadokidisehe
Stellung gestärkt zu haben scheint. Natürlich kann die Episode mit clem
kuschitischen Weib auch etwas mit der salomonischen Heiratspolitik zu tun haben.

Im E-Anteil von Num. 12 geht es um einen scharfen Protest gegen den
Einfluß der Hofprophetie überhaupt. Num. 12,2 (bei Eißfeldt, Hexateuch-
synopse: L) gibt hier das Thema an: Tempelprophetie und Tempelpriesterschaft

erheben den Anspruch, den Gotteswillen mit-zuvermitteln. Aber
draußen beim Orakelzelt bestätigt Gott, daß sein Offenbarungsverhältnis
zu Mose einzigartig ist. Dazu stimmt die elohistische Auffassung der Prophétie

Num. 11,16f. 24b-30. Anders G. Fohrer, Tradition und Interpretation im
Alten Testament, ZAW 73,1960, 1-30, der annahm, E wolle das Priesterrecht
der nordisraelitischen Elidennachkommen verteidigen.

243



4. Die levitisch-deuteronomische Strömung der späteren Königszeit

Der enge Zusammenhang zwischen der elohistischen und levi-
tisch-deuteronomischen Richtung ist auch sonst evident58. Der
«Moab-Bund», der nach Dtn. 28,69 ausdrücklich als Ergänzung des

Horebbundes gilt, wird aufgrund eines Gesetzes geschlossen, das im
Deuteronomium selbst enthalten sein soll. Es ist ausgeschlossen,
hier auf die ganze Diskussion um den geschichtlichen Ort des Ur-
deuteronomiums einzugehen, es sei jedoch wiederholt, daß die
Verbindung des Deuteronomiums mit der Reform des Josia von 622

zu viele Fragen offenläßt. Das Hauptproblem besteht darin, daß
selbst im heutigen Text des Deuteronomiums die Forderung der
Kultuszentralisation zwar hineingelesen werden kann, aber nicht so

bezeugt ist, daß die gegenteilige Ansicht auszuschließen wäre.
Berücksichtigt man zu diesem Befund noch die Stellung des Deuteronomiums

zur elohistischen Haltung gegenüber Aaron in und ab Ex. 32,
dann rückt die Möglichkeit einer Kultzentralisation in weite Ferne.
Bei E in Ex. 32 verfertigt Aaron - aus den gesammelten Ohrringen

- ein anstößiges Gebilde. Man vergleiche diese gehässige Verhöhnung

der Kultgründung nur mit ihrer positiven Darstellung bei P.

in Ex. 35ff., der Herstellung der Kulteinrichtung aus den Abgaben
des Volkes. Und während nach P sich Gottes lcäböd auf der lcap-porät

niederläßt, dort «wohnt», sobald die Stiftshütte im Zentrum des

Lagers aufgerichtet ist, läßt bei E Mose das Zelt außerhalb des

Lagers aufschlagen (Ex. 33,7-11) und betont, daß nur Josua ständig
dort sei. Immerhin auffällig genug, daß bei einem Orakelzelt - die
Leute gehen ja dorthin, um Gott zu befragen - Aaron links liegengelassen

wird ; daß Gott in der Wolke - die E vorher gar nicht kannte

- nicht im Zelt erscheint, sondern am Eingang des Zeltes, in dem sich
Mose (mit Josua) allein befindet. Man mag über die Schlußfassung
von P denken, wie man will, daß E bereits gegen eine typische P-

Ideologie polemisiert, ist indes kaum zu übersehen. In diesem
Zusammenhang steht auch das Deuteronomium, seine polemische
Rede von dem Ort, den Jahwe sich erwählt/erwählen wird, ohne
daß dabei ein einziger Ort gemeint sein muß, obwohl mit einer nach-
exilischen, im Sinne der Bearbeitung der Königsbücher erfolgten

58 Vgl. H.-W. Wolff, Hoseas geistige Heimat, ThLZ 81, 1956, Sp. 83-94.

244



Redaktion zu rechnen ist und daher die eine und andere Formulierung

als spätere tendenziöse Korrektur anzusehen sein mag. Die
deuteronomische Gesetzgebung lag höchstens den Reformen Josias

zugrunde, die der Chronist für das 12.-18. Regierungsjahr bezeugt,
während die «gefundene» Schrift des Oberpriesters Hilkia der
priesterschriftlichen Tradition nahegestanden haben dürfte. Auf diese
Weise verloren die Leviten 622 ihre Landheiligtümer und wurden
dem Jerusalemer Tempel als Personal minderen Ranges zugewiesen.
Nur einmal wird dem ersten Anschein nach ein deuteronomischer

Anspruch auf eine Kultzentralisation in Jerusalem und auf das

Priesterrecht am dortigen Tempel «historisch» argumentierend
erhoben: Dtn. 10,1-11 rekurriert auf die Übergabe der beiden zweiten
Tafeln an Mose am Horeb. Aber die Darstellung weicht ab von dem,
was Ex. 34 gesagt ist, dessen späte Einschiebung obendrein bereits
erkannt wurde. Einmal schreibt nach Dtn. 10 Gott die zweiten
Tafeln ebenfalls selbst und dann verfertigt Mose auch die Lade, und
zwar aus Akazienholz. Keine der alten Pentateuchquellen kennt
aber die Lade, nur P. Die zweiten Tafeln in Ex. 34 sind zwar im
Gefolge der E-Darstellung erfunden worden, doch spät, erwähnen
aber noch keine Lade (es sei denn, wie schon erwähnt, daß das

Vorliegen der priesterschriftlichen Darstellung dazu veranlaß te, die
zweiten Tafeln nachzutragen). Nun hatte P mit der Übertragung
der Tempelsituation auf die Stiftshütte einen ganz konkreten und
nicht einmal tendenzgeladenen Grund, mitsamt allen Kultrequisiten

auch die Lade damals schon anfertigen zu lassen. Dazu bedurfte
P keineswegs einer Anregung durch das Deuteronomium Umgekehrt

aber steht es anders: Die P-Darstellung setzte die späteren
Redaktoren, die P mit E zusammenzubringen hatten, in Verlegenheit:

Es fehlten ja zwei Tafeln - und das heißt: gerade Dtn. 10,1-9
ist von P abhängig und nicht umgekehrt. Dtn. 10,1-9 rechtfertigt
einen nachexilischen Status quo und ist also gar nicht deuterono-
misch, sondern «deuteronomistisch», setzt auch in anderen Punkten
schon P voraus, zum Beispiel Aarons Tod und Eleazars Nachfolge.
Selbst innerhalb von Dtn. 9,7-10,11 ist 10,1-9 im Zusammenhang
überflüssig, eine harmonisierende Einfügung59. Allerdings waren es

59 Dtn. 9,7-10,11 gehört als Ganzes nicht in den jetzigen Zusammenhang,
vgl. G. Fohrer, in: E. Sellin, G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament,

245



nicht erst diese Redaktoren allein, die sich mit der P-Auffassung
auseinanderzusetzen hatten, sondern die P-Darstellung ist älter60
und hat die Gegenseite schon früher herausgefordert. Auf diese
Weise ist zum Beispiel die Lade auch mit den levitischen Priestern
als Träger in die Wundergeschichten von Jos. 3 f. und Jos. 6 geraten
und später in einige andere Stellen.

Nach all dem wäre noch zu fragen, ob der «Moabbund», der mit
der «josianischen Reform» bzw. mit dem Hilkia-Codex nichts zu tun
hat, als Fiktion anzusehen ist, wie man meistens annimmt, oder als

Niederschlag von Ereignissen.
Nicht nachzuweisen, aber auch nicht zu bestreiten ist die

Möglichkeit, daß die ostjordanischen Gruppen, nachdem sie bereits die
Moseschar unter sich aufgenommen hatten, mit westjordanischen
Stämmen eine Übereinkunft eingingen, in deren Gefolge Josua an
Mose heranrückte. Jedenfalls dürfte Josua mit Mose bereits vor der
davidischen Zeit verbunden gewesen sein. Dies wäre wieder ein
Anhaltspunkt, an den Spätere anknüpfen konnten. Es hat sich
gezeigt, daß an die Mose/Massa/Horeb-Tradition der elohistische
Horebbund anschloß, und daß in diesen Rahmen als Niederschlag
einer Rechtsreform in der Königszeit das Bundesbuch eingefügt
worden ist. Es sei dahingestellt, ob diese Rechtsreform unter Asa
oder unter Josaphat erfolgt ist. So blieb für die Unterbringung
einer zweiten Rechtsreform in der Mose-Geschichte nur ein späterer
Termin, und eine alte Moabbundtradition wäre ein günstiger Ansatzpunkt

dafür gewesen. Möglicherweise ist sogar ein Zwischenstadium
anzunehmen, das davidische Vorgänge betraf, in dem der Horebbund

die Begründung der davidischen Rechtsordnung darstellte
und im Verlauf der Zeit, mit den Absalom- und Baesa-Wirren, eine

erneute «Levitisierung» erfolgte. Wann diese Rechtsreform
anzusetzen ist, die im « Moabbund »-Deuteronomium ihren Niederschlag
gefunden hat, ist schwerlich auszumachen, jedenfalls ist die
Abhängigkeit von dem früheren Bundesbuch gewiß.

Heidelberg 1965, S. 187, der den Abschnitt zur ersten, jüngeren Einleitung
stellt. Aber selbst dort bildet 10,1-9 einen leicht erkennbaren Einschub, der
den Zusammenhang zerreißt. Es ist daher kaum haltbar, auf diesen späten
Passus die Abhängigkeit der Priesterschrift von D bzw. JED zu begründen,
wie es zum Beispiel O. Eißfeldt, Lade und Gesetzestafeln, ThZ 16,1960, S.

246



III. Die Folgen

1. Die bisherigen Ausführungen haben gezeigt, wie sehr das
Aufkommen und die verschiedenartige Ausprägung des Bundesgedankens

mit dem Aufstieg des davidischen Reiches (gleichsam als

«Auszug aus Ägypten» und Landnahme), mit dem unbekümmerten
Lebens- und Gott-mit-uns-Gefühl der Glanzzeit61, mit der folgenden
Problematik des davidisch-salomonischen Establishments und mit
den schroffen Gegensätzen in der weiteren Königszeit zusammenhängt.

Die Unbedingtheit der Land- und Nachkommenschafts-Verheißungen

in der dynastischen Darstellung des Jahwisten wird
allerdings schon getrübt durch das ständige Aufbegehren und Murren
des Volkes gegen «Mose» und «Aaron», ein Motiv, das charakteristischerweise

J und P aufzuweisen haben62. Damit liegt trotz freundlicher

und mit einer unbedingten Verheißung schließender Sinai-
Szene auch über der Darstellung des Jahwisten schon ein Schatten,
wohl bedingt durch die elohistisch-levitische Opposition.

Die P-Tradition, die sich an die dynastische Darstellung
weitgehend anschloß, sie aber in tendenziöser Weise umprägte, kennt
keine unbedingte Verheißung. Der Bestand des Kosmos, der Dynastie,

das äußere Gedeihen - wie der Besitz des Landes - sind
abhängig von der ritualgerechten Erfüllung der Kultordnung, die in
konzentrisch um das Heiligtum sich gliedernden Bereichen die

Lebensordnung schlechthin darstellt. Der Begriff der (funktionsentsprechend

abgestuften!) Heiligkeit ist konstitutiver als das Erwäh-
lungsbewußtsein für diese Richtung63. Gebrochen ist hier übrigens

281-284, getan hat. Viel eher ist Dtn. 10,1-9 von P oder überhaupt schon von
JPE (wo durch die Redaktion Ex. 34 eingeschaltet werden mußte, weil ein

paar Tafeln fehlten!) abhängig.
60 In welcher literarischen Gestalt auch immer.
61 Für das religiöse Lebensgefühl der davidischen Glanzzeit vgl. J.

Haspecker, Natur und Heilserfahrung in Altisrael, Bibel und Leben 7, 1966,
S. 83-98.

62 Vgl. oben Anm. 26.
63 Dagegen liefen die «levitischen» Kreise natürlich Sturm; vgl. Num. 16,

wo bei J der politische, bei P hingegen der kultisch-religiöse Aspekt im
Vordergrund steht. Hier spiegeln sich wohl handfeste und blutige Auseinandersetzungen

wider.

247



selbst das Verhältnis zu «Mose» und « Aaron»: beide sind einst schuldig

geworden (Num. 20,10-13) und sehen daher das Land der
Verheißung nicht mehr. Das ist die Absage an eine ältere Ordnung, an
die altlevitische Ordnung vor dem Bruch, den der oppositionelle
Elohist in Ex. 32f. als Kluft zwischen dem davidischen Leviten
« Aaron » (Ebjatar und dem salomonischen Verfechter der gebundenen

Gottesgegenwart (Zadok) markiert.
2. Anderer Art und viel radikaler ist die Infragestellung der Un-

bedingtheit in der vorwiegend oppositionellen Richtung; sie wurde
oben in einigen Punkten ausführlich beschrieben. Sie prägt auch
das Verhältnis zum Land; es ist im Unterschied zu J kein vorbehaltloses,

sondern eher gekennzeichnet durch etwas wie ein «haben, als

hätte man nicht». Während in den Vätergeschichten Gott das Land
den heidnischen Völkerschaften wegzunehmen und den Nachkommen

Abrahams zu schenken verspricht (v.a. in J natürlich so

weitergeführt), gehört in der Exodus-Horeb-Tradition mit der an
sie anschließenden gesetzlichen Überlieferung das Land Jahwe
selbst, wie auch die Israeliten als seine aus Ägypten freigekauften
Knechte erscheinen. In dieser Überlieferung gab es gemäßigte und
radikale Strömungen. Auf der einen Seite wird die Erfüllung der als

Gottesrechte erstellten Programme als Voraussetzung für den
bleibenden Besitz des Landes gefordert, auf der anderen Seite wird ein
nomadisches, kulturlandfeindliches Ideal hochgehalten, wie es die
Rekabiten noch zur Zeit des Jeremias taten. Und dies sind noch
nicht alle Schattierungen.

Die alten Einzel-Propheten sprachen kaum je vom Bund, sie

kennzeichneten das Verhältnis Gott-Volk eher mit persönlichen oder
verwandtschaftlichen Kategorien64. Sie forderten Recht und
Gerechtigkeit und kannten die Eragwürdigkeit der Institutionen, die

sogleich eine Eigengesetzlichkeit entwickeln und für sich
Rechtsansprüche stellen, die den Anspruch Jahwes auf das rechte Verhältnis

zwischen Mensch und Gott einerseits und unter den Menschen
andrerseits zurückdrängen. Die alten Propheten mieden daher nicht
bloß den Begriff «Bund», sie sprachen auch nicht von «Erwählung»,
da auch dieser Begriff durchaus im Dienste der Institutionen Dyna-

64 Vgl. Hos. 2,20.

248



stie und Priesterschaft stand. Sie sahen in der Vergangenheit nicht
eine Garantie für die Gegenwart, sondern eher eine mahnendes

Paradigma. Jakob war nach Hosea nicht gerade ein Musterknabe
(Hos. 12) und nach Arnos hat Jahwe das Volk zwar von Ägypten
heraufgeführt, aber schließlich ja auch andere Völker geführt; es

gibt grundsätzlich keinen Unterschied zu den Mohren (Am. 9,7).
Und wenn Jahwe sich des Volkes in besonderer, persönlicher Weise

angenommen hat, dann bedeutet dies keine Garantie, sondern eine

Verpflichtung, deren Mißachtung entsprechend dem hohen Maß der
erwiesenen und enttäuschten Loyalität geahndet wird (Am. 3, 2).

Die elohistisch-deuteronomische Richtung ging einen anderen

Weg, wenn auch ähnlicher Richtung. Es hat sich gezeigt, daß diese

«levitische» Bewegung von Anfang an institutionell gebunden war.
Ihr Kampf um die Grundsätze war daher immer auch ein Kampf um
die institutionelle Position. Verständlich also, wenn gerade hier das

Vertragsdenken eine hervorragende Rolle spielte, war doch letzten
Endes die Basis der ganzen Bewegung in vertraglichen Festlegungen
der davidischen Ära gegeben, und zwar von Anfang an unter dem

übergeordneten Aspekt des Jahwerechts. Mit der Infragestellung,
ja Aufhebung dieser Positionen wurden ihre Vertreter in die Rolle
einer Opposition gedrängt, die notwendigerweise politisch-revolutionären

Charakter annehmen mußte, und in einigen Fällen, wie das

Bundesbuch und das Urdeuteronomium zeigen dürften, auch zum
Zuge kam. Aber wohl nicht für jeweils lange Zeit, da die «levitische»

Rechtsauffassung und Kultauffassung weder der zumeist dem
Absolutismus zuneigenden Dynastie, noch der Priesterschaft des

Palasttempels, noch dem 'Am hä-äräs behagen konnte. Somit dürfte in
der späteren Königszeit diese Richtung von der praktischen
politischen Mitverantwortung weitgehend ausgeklammert geblieben
sein, und dies hatte natürlich auch innere Folgen. An die Stelle der

praktischen Rechtsreform trat nun das Programm, das heißt, eine

wesentlich literarische Aktivität, die sich einerseits an die
hergebrachte levitische paränetische Überlieferung anschloß, andrerseits

an fixierten Vorbildern orientierte65. Es wurde wiederholt festge-

65 K. Baitzer, Das Bundesformular, Neukirchen 1960; R. Smend, Die
Bundesformel, Zürich 1963; P. Buis, Les formulaires d'alliance, VT 16, 1966,
S. 296-411.

249



stellt, daß die deuteronomische Darstellung des Bundes zwischen
Gott und Volk, ja schon die Gesamtdarstellung des Horebbundes
bei E, von gewissen Vertragsschemata aus der damaligen Umwelt
geprägt sind66. Man hat aber beobachtet, daß die Anwendung der

Vertragsschemata im einzelnen nicht vorbehaltlos erfolgte, daß

man sie als unadäquat empfand und immer im Aussagen im Sinne
der oben skizzierten prophetischen Einstellung ergänzte67. Die
Fragwürdigkeit des institutionalisierten Verhältnisses hatte man ja
zur Genüge erfahren, und so gut sich auch «Bundesformulare» als
literarische Vorbilder einerseits eignen mochten, man wußte audi
um die Unzulänglichkeit solcher Formulierungen. Dennoch kam
man davon nicht los, denn man wußte sich ja von alters her zur
institutionellen Verwirklichung berechtigt, ja berufen. Daher gerieten
diese Entwürfe auch etwas unförmig und inhaltlich ergibt sich ein
etwas komplexes Bild vom Bundesverhältnis. Der Bund ist einerseits

ein gegenseitig bedingter (wobei freilich gerade die
Fluchfloskeln der vertraglichen Selbstverfiucliung des «Vasallen» gegenüber

seinem «Oberherrn» herausgestrichen werden). Aber dem
widerstrebte die andere Komponente der Tradition, wonach Gott aus
freiem Willen - wie in der Väterverheißung - erwählt und ein
Bundesverhältnis eingeht, das auf Loyalität (hsä) baut. Da aber, wie
gezeigt wurde, dieser Gedanke gerade in der dynastischen Ideologie
ausgeschrotet wurde (für den «Davidsbund»), war man trotz
«Demokratisierung» des Verhältnisses wieder auf den bedingten
Bund, auf eine juristische Definition des Loyalitätsverhältnisses
angewiesen. So kommt es hier zur Vorstellung einer absoluten

Loyalität Gottes zum Bundespartner, die dessen konkreten,
juristisch (das heißt hier auch geschichtlich) zu ahndenden Bruch des

Bundes transzendiert und überdauert: Gottes Bund ist ein ewiger
Bund, weil seine hsd ewig ist. Damit geriet diese Strömung in eine

Bundesauffassung hinein, die von jener der Priesterschrift sich
formal kaum mehr unterschied, nur der Inhalt, die Bedingungen des

Bundes und die Interessen der menschlichen Bundesträger, sind

66 Siehe zur Übersicht die in Anm. 23 und 24 erwähnten Arbeiten.
67 N. Lohfink, Die Wandlungen des Bundesbegriffes im Buche Deutero-

nomium, Gott in der Welt (Festgabe für Karl Rahner), I, Freiburg 1964.
S. 423-444.

250



andere. Bei all dem blieb das Problem des menschlichen Bundesbruches

und seiner Relevanz in Schwebe. Die grundsätzlich ewige
Bundestreue Gottes drohte den konkreten Bundesbruch zu relati-
vieren. Freilich, den damals institutionell engagierten Größen hinter

J (Dynastie), E/D («Leviten») und P (Palastpriesterschaft)
schien die Kontinuität immer nur relativ gebrochen, weil die jeweilige

Opposition ja doch «restartig» den Neuansatz in sich barg. Und
gerade in dieser Oppositionslage, die zumeist der «levitisch
»-prophetischen Richtung zukam, konnte sich ein Erwählungsbewußtsein
bzw. Sendungsbewußtsein neuer und dynamischer Bedeutung
entwickeln, engstens gebunden an den geglaubten Auftrag zur
Verwirklichung des Rechts. Hier gewannen dann auch die alten
Verheißungen einen neuen Sinn. Sie waren einst in davidischer Zeit im
Sinne der Erfüllung geprägt worden, mußten aber auf dem Hintergrund

der Wirklichkeit als Verheißungen für die - bedingte, aber
letztlich durch Gottes hsd gewährleistete - Zukunft erscheinen.
Darum bildete sich auch ein Bild vom zukünftigen Herrscher, das

im Unterschied zur dynastischen Ideologie und ihrer Verwertung
der Königstugenden weniger einem David redivivus glich, als einem
Mose redivivus, zumal man im Mosebild schon längst den Prototyp
des Rechtsvermittlers und Rechtswahrers, des prophetischen
Gottesknechtes, gesehen hatte. Das heißt aber, daß von Anfang an schon
das radikale, für die Realpolitik unbequeme Programm dieser Richtung

mehr und mehr utopischen, «eschatologischen» Charakter

gewann, solcherart vorbereitet war für den Einbruch des apokalyptischen

Denkens, das mit dem Ende des Staates und des Tempels
die weitere Geistesgeschichte und Geschichte so sehr bestimmt hat.

Nicht zu trennen von den genannten oppositionellen Haltungen
ist das soziale Problem. Das Aufblühen der Städte, der Übergang
von der Natural- zur Geldwirtschaft und das Steuer- und
Fronwesen hatten unter der Landbevölkerung eine zunehmende Verarmung

zur Folge. Soweit diese Kreise dem Jahweglauben die Treue

hielten, erhofften sie von diesem mit Recht und Geschichte so

verbundenen Gott ein richterliches Eingreifen zu ihren Gunsten. Sie

verstanden sich als «Unglückliche» ('njjm) bzw. «Arme», deren

Rechtsanspruch mit der Forderung Gottes identisch war und fühlten

sich daher auch selbst zur Durchführung des göttlichen Rechts-

251



willens berufen. Liegt hier doch die Ansicht zugrunde, daß das Land
Gottes Eigentum ist und das Volk, auf Grund der Befreiung aus
Ägypten zum Dienst für Gott verpflichtet, ebenfalls. Gottesherrschaft

und Verfügung über das Land wurden daher in einem Zusammenhang

gesehen. In dieser breiten Strömung lauerte ein gewaltiges
revolutionäres Potential, das aber erst spät, in hellenistischer Zeit, als

politisch-organisierte Kraft zutage trat. In diesen Kreisen hatten die
alten Landverheißungen einen ganz anderen Klang, vernehmbar in
der Parole: «Die Armen werden das Land besitzen68.»

3. Die Propheten Jeremias und Ezechiel lebten in der Zeit einer
entscheidenden Wende am Ende des Reiches Juda und zu Anfang des

Exils. Und obschon Ezechiel (falls 40-48 von ihm verfaßt wurde)
dem Institutionalismus (wenn auch utopischer Art) nicht fern
stand, wußte er gleichwohl ähnlich wie Jeremia um die Fragwürdigkeit

aller überkommenen Bundes/ormen. Jer 31 f. 33 wie Ez.34 und
37 spiegeln fast die ganze Skala der Bundesvorstellungen wider69,
verknüpfen sie mit Verheißungen für die Zukunft, doch im Rahmen
einer modifizierten Auffassung von der persönlichen Beziehung zum
Bundespartner. Ähnliches hatte aber schon Hosea auf seine Weise
formuliert70. Das «neue» im Bundesverhältnis besteht darin, daß
die personale Beziehung selbst als Gnadenakt Gottes beschrieben
wird, indem Gott sein Gesetz dem Menschen in das «Herz» legt,
einschreibt (Jer. 31,31; vgl. 24,7; Ez. 11,19). Das ist aber - nach
rationalen Maßstäben gemessen - die Verwirklichung einer Utopie
durch eine zweite Utopie.

4. Im babylonischen Exil entfaltete sich nach anfänglicher
Niedergeschlagenheit alsbald wieder ein reges, auf die Zukunft
ausgerichtetes geistiges Leben. Drei Grunderfahrungen jener
Katastrophengenerationen sind für hier bedeutsam. Einmal der
Zusammenbruch des davidischen Staates, die unleugbare «Erfüllung» der

Unheilsdrohungen aus prophetisch - oppositioneller Sicht, die Er-

68 Siehe darüber J. Maier, Die Texte vom Toten Meer, II, München/Basel
1960, S. 83ff. und nach dem Register.

69 Siehe auch M. Sekine, Davidsband und Sinaibund bei Jeremia, VT 9,

1959, S. 47-57.
70 G. Fohrer, Erlösung und Umkehr beim Propheten Hosea, ThZ 11, 1955,

S. 161-185.

252



füllung der in die literarische Polemik des Dtn aufgenommenen
«Bundesflüche». Das heißt, daß unter den Exilierten eine gewisse
Bereitschaft zur Neuorientierung herrschte, wobei man gerade an
den alten Argumenten der Opposition nicht vorübergehen konnte.
Die zweite Grunderfahrung war das Bewußtwerden des universalistischen

Monotheismus (Deuterojesaja) in der besonderen
Atmosphäre des Exildaseins. Dieser Ausweitung des Horizonts im Gottesbild

entsprach eine umfassendere Definition des Erwählungsbewußt-
seins, die Forderung Gottes wird zum weltgeschichtlichen, für alle
Völker relevanten messianischen Auftrag zur Verwirklichung der
Herrschaft Gottes. Wie viele Vertreter der levitisch-deuteronomi-
schen Strömung unter den Exilierten waren, läßt sich nicht sagen,
aber selbst wenn es wenige waren, so war die Situation ihrem Anliegen

günstig. In jedem Fall fand ihre Überlieferung und Geschichtsauffassung

in gewissem Maße Eingang in Kreise, die sich vor der
Katastrophe dagegen gesträubt hatten. Von einer Uniformität
kann trotz weitgehender Kompromisse, die in der Sammlung und
Harmonisierung der Traditionen sich niederschlugen, keine Rede
sein. Zudem wurde mit der Diskussion um die Neugestaltung der
Zukunft die Frage des rechten Programms akut, die institutionelle
Form der vollzogenen «Umkehr». Die klarste Konzeption hatten die
Priester in P. Sie war zudem unbelastet durch die extremste Form
der Utopie, die damals weite Kreise im Judentum erfaßte, die

Erwartung einer endgültigen, eschatologischen Wende. Der priesterliche

Entwurf ruhte in dem kultischen Institutionalismus71 und
beruhte auf einer soliden Rechtsbasis, die durch das Kyros-Edikt
anerkannt wurde: Die Erlaubnis zum Wiederaufbau des Tempels in
Jerusalem - nur in Jerusalem! - erhielten die rechtmäßigen
Verfügungsberechtigten, der Davidide Belshazzar und der Zadokide
Josua ben Jehozadaq. Es ist begreiflich, daß sich nur ganz wenige
Leviten zur Rückkehr entschließen konnten. Die zadokitische Seite
buchte einen weiteren entscheidenden Vorteil. Die Perser hielten es

damals nicht für opportun, daß mit der Einweihung des zweiten
Tempels neben dem neuinstallierten Hauptpriester auch ein Davi-

71 In priesterlichen Kreisen der Königszeit war man sich der Tatsache
wahrscheinlich noch bewußt, daß P ein Programm im Rahmen einer fingierten

Vergangenheit enthält, das zugleich als Ätiologie dienen konnte. Einzig

253



elide wiedei' mit Insignien versehen wurde. So blieb eine Krone
übrig72 und eine Ära der Hierokratie begann. Ein neues Establishment
war damit geschaffen, hatte sich mit den Realitäten zu arrangieren
und wurde damit zur Zielscheibe der utopisch orientierten Opposition.

Zunächst sogar einer inneren Opposition, getragen von einer

Richtung mit engen Beziehungen zur babylonischen Golah und von
dorther gestützt. Sie gewann unter Ezra und Nehernia die Oberhand
und zog in Wahrnehmung der politischen Möglichkeiten einen
Trennungsstrich gegenüber den religionspolitischen Gegnern der Golah-
gemeinde, vor allem der eingesessenen Landesbevölkerung. Dies

geschah aber schon auf einer Basis, die allen diesen Gruppen gemeinsam

war, denn die Samaritaner nahmen den Pentateuch mit in ihr
Schisma: Um die Mitte des 5.Jahrhunderts v.Ohr. lag also der
Pentateuch, die Thora, bereits vor. Eine beträchtliche redaktionelle
Leistung und ein Kompromißprodukt. Die elohistisch-deuterono-
mische Tradition hatte zwar Aufnahme gefunden, doch mit Korrekturen,

wurde eingefügt in den Raster, der durch J und P bestimmt
war73. Im selben Sinne wurde die Geschichte der Richter- und
Königszeit «bereinigt», schematisiert und etikettiert, ein Verfahren,
das die übliche Bezeichnung «deuteronomistisch» nur mit
Einschränkung verdient, vor allem, was die Königszeit betrifft.

Der neue Status nach Esra/Nehemia wurde durch die chronistische

Geschichtsdarstellung - deren Grundzüge wohl schon während
der vorangegangenen Konflikte entstanden war - begründet. Im
Unterschied zur sogenannten «deuteronomistischen» Darstellung
der Königszeit spricht der Chronist wieder unbefangen von Leviten,
aber beeinflußt vom zeitgenössischen Status quo74. Er verwendet
auch nicht mehr «Mose» und «Aaron» als Chiffren, sondern «David»

Ez. 40-48 liegt ein Versuch vor, eine nicht derart begründete Utopie zu
entwerfen.

72 Sach. 6,9-15; vgl. Kap. 4. Die Rüge in Kap. 3 erhält Josua wohl, weil er
sich gegen eine Restauration im Sinne des alten Dualismus der «beiden
erwählten Häuser» gesträubt hatte.

73 Es liegt nahe, die Verbindung von J und einer frühen P-Gestalt schon
vor dem Exil anzusetzen. Erst unter der Ägide der exilisch-nachexilischen
«deuteronomistischen» Redaktion dürfte E miteingearbeitet — und
entschärft - worden sein.

74 Die einseitige Benachteiligung der Leviten durch die «deuteronomist.i-

254



erscheint als Begründer der hierokratischen - und (nachexilisch-)
levitischen - Ordnung75. Die unter Esra-Nehemia vom persischen
Hof als Staatsgesetz für Juda anerkannte Thora bildete von da an
das Dokument des Bundes zwischen Gott und Volle. Mit der Zeit trat
freilich jenes Unbehagen wieder stärker hervor, das einst im deute-
ronomischen Bundesdenken zu bemerken war: Die Spannung
zwischen dem überlieferten, festgelegten Buchstaben des Gesetzes
und der Intention des Gesetzes, verschärft durch den Wandel der
Verhältnisse. Das Gesetz wurde so unvermeidlicherweise Gegenstand

der Interpretation und damit der Diskussion. Die Thora als

Kompromißprodukt erlaubte es ja, die Akzente sehr verschieden zu
setzen. Und weil nunmehr weiteste Kreise im Glauben lebten, daß
die Erfüllung des Gotteswillens in Israel der Weg zur Verwirklichung

der eschatologischen Heilszeit in der Welt sei, das Movens der

Weltgeschichte wäre, gewann diese Diskussion immer schärferen
Charakter. Und kehrte sich gegen jedes Establishment, weil keines
dem Maßstab der Utopie gerecht zu werden vermochte. Man muß
annehmen, daß in diesen Kontroversen auch Kräfte wirksam waren,
die ihre Wurzeln in der oben beschriebenen vorexilischen Opposition

gehabt haben, wie es auch schon in frühnachexilischer Zeit
kritische Äußerungen zu den Plänen der Restauration gab76. Es

war die vielfältige eschatologisch-apokalyptische Bewegung, die
besonders oft das Dtn. zitierte, gerade die prophetische Literatur
tradiert und gesammelt, ergänzt und redigiert hatte, diese freilich
als Weissagung auf die mittelbare Zukunft verstehend. Hier wurde
der Bezug zwischen Gesetzeserfüllung und heilsgeschichtlichem
Verlauf kompromißlos ernstgenommen und in statu confessionis,
in der hellenistischen Zeit, trat diese Strömung auch als
politischrevolutionäre Kraft hervor - wandte sich zum Teil wieder vom
Jerusalemer Tempel ab, wie die Gemeinde von Qumran, und stellte
den Anspruch, in ihrem «Neuen Bund» den alten Bund zu wahren
sehe» Darstellung nötigte den Chronisten gerade zu einer seiner Zeit gemäßen
Korrektur.

75 Wie man in der Königszeit in «Mose» die Könige transparent sah, so
rückten für den Chronisten David und Salomo als Begründer des Kultes
übereinander.

76 Vgl. gegen den Tempelbau Jes. 66,1. Vgl. zur weiteren Entfaltung des

frühjüdischen Parteiwesens K. Schubert, Die jüdischen Religionsparteien im

255



und zu erfüllen77. Es ist eine Ironie der Geschichte, daß diese Qum-
rangemeinde von Zadokiden bestimmt war, die durch die «spätlevi-
tischen» hasmonäischen Eiferer um ihre Stellung im Tempel
gekommen waren und sich in der Opposition gegen das neue hasmo-
näische Establishment mit radikal-apokalyptischen Kreisen trafen.
In diesen war die religiöse Haltung wohl wie seit eh und je auch von
den sozialen Verhältnissen mitbestimmt, und so erhielt sich die
Rede von den «Armen, die das Land in Besitz nehmen werden»,
nicht bloß als Metapher der religiösen Sprache, sondern auch als
Parole im alten Sinn, verschärft durch die akute Endzeiterwartung.

5. Die Rede vom «Gesetz im Herzen», vom «neuen» Bund bei
Jeremia und Ezechiel78, ist in gewissem Grad ein Ansatz zu einer

Individualisierung des Gottesverhältnisses, wie auch der Gedanke
der individuellen Verantwortlichkeit bei Ezechiel eine prägnante
Formulierung gefunden hat79. In der christlichen Exegese wird
diesem «neuen Bund» große Bedeutung beigemessen, er wird in der
Regel als «Verinnerlichung» im Sinne einer höheren Stufe von
Religiosität gewertet. Das Judentum hat jedoch darin - nach seiner

Überlieferung mit guten Gründen - keinen grundsätzlich «neuen»
Bund verstanden, sondern das wirklich und in der vollen menschlichen

Existenz erneuerte alte Bundesverhältnis. Die gelegentlich
wahrnehmbare «Spiritualisierung» zielt nur ganz selten auf die
Abwertung des Konkreten ab. Zumeist handelt es sich nämlich um
Symbolistik, und diese diente gerade der Aufwertung und Begründung

des konkreten gesetzestreuen Handelns80.

Zeitalter Jesu, in: Der historische Jesus und der Christus unseres Glaubens,
Wien 1962, S. 15-101.

77 R. Schreiber, Der Neue Bund in Spätjudentum und Urchristentum,
Diss. Tübingen 1955; M. Weise, Kultzeiten und kultischer Bundesschluß in
der «Ordensregel» von Qumran, Leiden 1961; A. Jaubert, La notion d'alliance

dans le judaïsme aux abord de l'ère chrétienne, Paris 1963.
78 Siehe A. Jaubert, a.a.O. (Anm. 77); P. v. Imschoot, L'esprit de Jahvé

et l'alliance nouvelle dans l'Ancien Testament, Eph. Theol. Lovan. 1936,
S. 201-220; M. Hoepers, Der neue Bund bei den Propheten, Freiburg 1933;
R. Martin-Achard, La nouvelle alliance selon Jérémie, RThPh 12, 1962, S.

81-92; W.Lempp, Bund und Bundeserneuerung bei Jeremia, Diss.Tübingen
1955.

7» Ez. 18.
80 Siehe J. Heinemann, Ta,amê hammiswot b'sifrut Jisra'el (Die Gebots-

256



6. Eine letzte Auswirkung levitischer Opposition wurde bereits
einmal kurz angedeutet und soll liier auch nicht mehr näher erörtert

werden. Die Laienschriftgelehrsamkeit, die sich aus der
Beamtenweisheit der Königszeit81 her entwickelt hatte und in Konkurrenz

zur priesterlichen Thora-Verfügung geraten war, ist
wahrscheinlich eine der Wurzeln für den späteren Pharisäismus gewesen,
dessen Vorbehalte gegenüber Priesterschaft wie apokalyptischen
Restaurationsversuchen bekannt sind.

JHWH, DER GOTT DER HEBRÄER

Von Prof. Dr. Herbert Schmid

In der alttestamentlichen Wissenschaft herrscht heute weitgehend

Einmütigkeit darüber, daß der personal, aber nicht lokal
gebundene Gott der Erzväter im Lande Kanaan mit den lokalen
Erscheinungen des Gottes El und schließlich mit Jahwe, dem Gott
vom Sinai, gleichgesetzt wurde. Diesen Stand der Forschung lassen

die beiden neuesten religionsgeschichtlichen Monographien von W.
H. Schmidt1 und G. Fohrer2 mit einigen Nuancen erkennen. Ich
selbst neige dazu, in dem Ausdruck «Gott meines/deines Vaters»

(Gen. 31,5.29.42) die älteste Bezeichnung für den sogenannten Gott
der Väter zu sehen. In Ex. 3,16 dürfte der «Gott euerer Väter» ur-

begründungen in der Literatur Israels) I, Jerusalem 19662, S. 36ff. am
Beispiel des hellenistischen Judentums.

81 Vgl. die Arbeiten M. Weinfelds über die Zusammenhänge zwischen
Weisheit und deuteronomischer Überlieferung. Einen Überblick siehe in
JBL 86, 1967, S. 249-262 (Deuteronomy — the Present State of Inquiry).
Dies ist insofern bedeutsam, als in der Beamtenschaft ja seit Davids Tagen
das levitische Element bestimmend vertreten war.

1 Alttestamentlicher Glaube und seine Umwelt, Neukirchener Studienbücher

6, 1968, bes. S. 17ff. (Lit.)
2 Geschichte der israelitischen Religion, Berlin 1969, bes. S. 20ff. (Lit.)

257


	Zur Geschichte des Bundesgedankens und zur Rolle der Leviten in der politischen und religiösen Geschichte des alten Israel

