Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: Kain : Sohn des Menschen oder Sohn der Schlange?
Autor: Goldbeérg, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Judentum entfremdet, und dann erst spiter, nach seiner Emigra-
tion, bewuliter Jude. Das zu begreifen, ist nur dem Wissenden um
das Jiidische als integrierenden Faktor aller abendldndischen Volker
und nicht nur als Wesen eines Volkes, das wie jedes andere sich von
den iibrigen Volkern eben durch dieses Wesen unterscheidet, mog-
lich. Wer das begriffen hat, weil3 aber auch, dafl es darum keine
Aufkiindigung der deutsch-jidischen Geistesgemeinschaft geben
kann, trotz allem, was geschehen ist, ja, vielleicht darum noch
weniger, denn auch Schuld und die durch sie geforderte Umkehr
bindet tiefer vielleicht noch als alles andere.

KAIN: SOHN DES MENSCHEN
ODER SOHN DER SCHLANGE?!

Von A. GoLpBERG, Freiburg

Die Genesis berichtet uns im vierten Kapitel den Brudermord
Kains als ein geschichtliches Faktum: Bald nach der Vertreibung
aus dem Paradies stand Kain wider seinen Bruder auf, es war auf
dem Feld, und erschlug ihn.

Wir wissen nicht, woher der Stoff dieses Berichtes genommen ist,
wissen auch nichts Konkretes iiber die urspriinglichen Motive, die
hier zum Ausdruck kommen, etwa der Kampf zwischen Hirten und
Bauern, und kénnen auch nicht sagen, welche mythischen Hinter-
griinde dieser Bericht einmal gehabt haben konnte, denn das Motiv
des Brudermordes ist wohl in der Legende nicht weniger verbreitet,
als das Faktum in der Wirklichkeit vorkommt. Manches in diesem
Bericht ist sprachlich schwierig, dunkel, vielleicht nur fiir uns, oder

1 Der vorliegende Aufsatz ist im wesentlichen der um die Anmerkungen
vermehrte Text eines Vortrages, gehalten am 10.Juni 1969 an der Universi-
tat Frankfurt/Main.

203



textlich verderbt. Das alles dndert nichts an dem geschichtlichen
Charakter dieses Berichtes, wie er uns heute in der Genesis vorliegt:
Ein Mann stand wider seinen Bruder auf und erschlug ihn. Dies
ist ein geschichtliches Faktum, das heillt ein einmaliges Geschehen.
So viel Menschen auch ihre Briider erschlagen mogen, so wie es hier
steht, gibt es nur diesen einen Kain, er steht nur fiir sich selbst. Wir
konnen in ihm das Urbild des Morders erkennen, wenn wir so wollen,
und die Schrift zeichnet ihn vielleicht auch so, aber sie will ihn als
wirklichen und einmaligen Menschen verstanden wissen.

Genau so verhdlt es sich mit der Abstammung Kains: Kain ist der
Sohn Adams und Evas. Die Schrift verwendet hier (Genesis 4, 1)
die iibliche Ausdrucksweise: « Adam erkannte sein Weib, sie wurde
schwanger und gebar den Kain.» Die Namensgebung, die gleich dar-
auf folgt: «Sie sprach: Einen Mann habe ich mit dem Herrn gewon-
nen» qaniti, oder erworben, oder geschaffen, ist fiir uns nicht mehr
ganz verstandlich, 146t aber eher auf eine Auszeichnung schlielen.
Von R.Borger? wurde bereits nachgewiesen, daf} sich ahnliche Bil-
dungen auch im Assyrischen finden. Dort besagt der gleiche Aus-
druck so viel wie einen Menschen von Gott erwerben.

Kain ist also ganz Mensch, und sein Name 148t eher annehmen,
dall seine Mutter in ihm eine Gottesgabe sah. Dies entspricht
durchaus der Theologie und Ethik der Schrift: Es gibt keinen
Menschen, der von Geburt an schlecht wire. Die Lebensumstinde
mogen dazu beitragen, dall ein Mensch zu Fall kommt, aber in der
ganzen Schrift findt sich, so glaube ich, keiner, der deshalb zum
Stinder wurde, weil dies durch seine Abstammung zwingend war.

So viel nur zur Tendenz des biblischen Berichtes. Der Stoff der
Kainerzdhlung konnte aus sehr verschiedenartigen Kontexten stam-
men, die neben dem biblischen Bericht, wie er schriftlich fixiert
wurde, weiter tradiert wurden; davon besitzen wir nichts mehr.
Aber gewil} ist, dal} die fragmentarische und liickenhafte Form des
Berichtes zu Erginzungen und Erweiterungen anregte, zur Inter-
pretation und zu neuer Legendenbildung. Die miindliche Tradition
des Judentums bewahrt eine grofle Menge solchen erginzenden und
erklirenden Traditionsstoffes. Manches davon ist schlichte und

2 Vetus Testamentum IX, 1959, S. 85-86.

204



naive Frage und Antwort, manches vielleicht alte Legende, man-
ches wiederum eindeutig Ausdruck einer sich wandelnden Auffas-
sung vom Wesen des Menschen und der Siinde. Das Textmaterial
wurde fast vollstindig von V. Aptowitzer gesammelt?3.

Der Mythos, der in der Schrift fast génzlich historisiert wurde,
lebte in der jlidischen Apokalyptik (das heit in deren Schriften)
wieder auf oder noch fort. In der Apokalyptik, wie sie seit dem
2.Jahrhundert v. Chr. oder noch frither aufkommt, wurde die
Geschichtsreligion der Schrift starken Wandlungen unterworfen.
Was geschah, geschah nun nicht mehr nur als eine Kette geschicht-
licher Kausalitdten zwischen Mensch und Gott, sondern auch oder
iiberwiegend als ein EKingriff himmlischer Machte auf das irdische
Geschehen. Der Apokalyptiker bezog den Himmel mit seinen Méch-
ten und Engeln in die Geschichte ein?. Die irdischen Kdmpfe wur-
den auch im Himmel ausgetragen, manchmal noch bevor sie auf
Erden stattfanden. Wir haben hier gleichsam eine Umkehrung
dessen, was in der Bibel geschaffen wurde: Die Schrift historisierte
den Mythos, die Apokalypse mythisierte die Geschichte.

So erhielt auch das Bose seinen Ort im Himmel, es wurde zur
organisierten Macht. Der endgiiltige Schritt zum Dualismus wurde
zwar nicht getan; nicht zwei Gottméchte, eine bose und eine gute,
bekdmpften einander in der Welt. Aber der Siindenfall zum Beispiel
wurde nun auch auf die Ebene der Engelsfiirsten verlagert: Bevor
noch der erste Mensch fiel, fiel der erste Engel, der vornehmste von
allen, Samael. Und er fiel wegen des Menschen, dessen Schopfung
ihn mit Neid erfiillte, deshalb lehnte er sich gegen Gott auf.

Wenn wir den einzelnen Motiven nachgehen, dann finden wir,
daB der biblische Satan oder der rabbinische Satan oder Samael
(denn mit diesem ist er meist identisch) immer den Anspruch der
Heiligkeit Gottes vertritt: Nur die himmlische Welt ist heilig, der

3 Kain und Abel in der Agada, Wien 1922.

4 Dies ist selbstverstdndlich nur ein Aspekt der Apokalyptik, wenn auch
einer der bedeutendsten. Er zeichnet sich iibrigens schon in der frithen Pro-
phetie ab, vgl. z.B. 1.Reg. 22, 19ff. Der geschichtliche Ausblick des Apoka-
lyptikers sollte uns nicht dariiber hinweg tduschen, dal er in Wirklichkeit
mythisch denkt und sieht.

205



Mensch niemals. Deshalb mull Samael den Menschen zu Fall
bringen, um Gott zu zeigen, daf} er, Samael, doch im Recht ist.

Ein bei den Apokalyptikern verbreiteter Mythos vom Engelsfall
verkehrt dieses Samaelbild aber geradezu: Samael und seine Engels-
klasse verfallen der Lust nach dem Weib, mit denen sie Kinder zeu-
gen. Zuweilen, und das ist wohl gerade beim Mythos von der Ver-
fithrung Kvas der Fall, verquicken sich beide Motive. Samael will
Eva verfithren, um den Menschen zu verderben, und letztlich ver-
fallt er dem Weib>.

Fiir den Apokalyptiker war es nun durchaus naheliegend, auch
den geschichtlichen Kain zu mythisieren. Ein solcher Brudermord
konnte seinen Ursprung wohl nur im Bosen selbst haben, und was
lag da néher, als ihn mit dem Bosen, mit Samael, auch genealogisch
zu verbinden ?

Kain zum Sohn des gefallenen Engel Samael zu machen war kei-
neswegs schwierig. Die Phantasie des Apokalyptikers hat sich
schon immer sehr rege mit dem Rest jenes Mythos befallt, wie wir
ihn heute in Genesis 6, 2{f. finden. Was immer die Schrift damit ge-
meint hat, fiir den Apokalyptiker stand fest, dal3 die dort genannten
Sohne Gottes die gefallenen Engel waren, und dal} diese, die Schrift
sagt es ja expressis verbis, mit menschlichen Frauen Kinder zeugten.
Ein beredtes Beispiel von solchen Vorstellungen gibt uns das
Henochbuch (Kapitel 6).

Konnten gefallene Engel Menschen zeugen, dann war es nicht
schwierig, Kain zum Sohn des gefallenen Engels Samael zu machen.
Man mufte nur den Fall Evas als einen faktischen Verkehr mit der
Schlange deuten; aus diesem ging dann Kain hervor. (Man mul}
allerdings damit rechnen, daf} solche Vorstellungen noch sehr viel
dlter sind als die Apokalyptik.)

Es ist nun allerdings bemerkenswert, dafl die eigentlichen apo-
kalyptischen Texte bestenfalls Hinweise dafiir enthalten, dafl Eva
mit der Schlange Umgang hatte. Der bei aller Verschwiegenheit
sicherste Hinweis findet sich in der griechischen Baruchapokalypse

5 Diese Vorstellungsverbindung ist, so weit ich sehe, leider noch nicht er-
forscht. Hier sei nur auf das Buch B.J.Bambergers « Fallen Angels», Phila-
delphia 1952, verwiesen.

206



9, 7. Hier wird der Mythos von der Verkleinerung des Mondes aufge-
nommen — urspriinglich waren ja Sonne und Mond gleich grofl — und
so erklart: Bei der Siinde des ersten Adam hielt sich der Mond in der
Nihe Samaels, als dieser sich der Schlange als Gewand bediente ; der
Mond aber hielt sich nicht versteckt, vielmehr nahm er zu und Gott
ergrimmte iiber ihn, driickte ihn zusammen und kiirzte seine Tage
ab. Das ist recht kryptisch; der Text verschweigt uns verschimt
mehr als er sagt. Etwas offener ist die slawische Version, in der es
heil3t: « Der Mond aber lachte.»

Ob die Abrahamsapokalypse® an einen Umgang Evas mit der
Schlange denkt, mochte ich fast bezweifeln. Dieser Text beschreibt
nur wie die Schlange zwischen einem Menschenpaar im Garten Eden
steht, das von einer traubengleichen Frucht iBt. Auch 4. Makkabéder
18, 78 (diese Schrift gehort ohnehin nicht zur Apokalyptik) ist nicht
eindeutig. Hier spricht die Mutter der sieben makkabdaischen Jiing-
linge von ihrer Keuschheit, welche sie in ihrer Jugend bewahrt hat:
«Kein triigerischer, schlangengleicher Verderber verdarb mir meine
Jungfraulichkeit.»

In der eigentlichen jiidischen Literatur auBBerhalb der Apokalyp-
tik begegnen wir dieser Vorstellung dann an zwei Stellen: In den
Midrascherginzungen des paldstinischen Targum, dem sogenannten
Targum Pseudojonathan, und in den Pirqej Rabbi Elieser?. Diese
Erginzungen des paldstinischen Targum werden aus sehr verschie-
denartigen Quellen gespeist, und eine dieser Quellen ist die jiidische
apokalyptische Tradition, die in den eigentlichen rabbinischen
Schriften, den Talmuden oder den Midraschim, nur ganz am Rande
zu Wort kommt. Aus der rabbinischen Tradition wurden apokalyp-
tische und gnostische Stoffe stillschweigend ausgeschieden. Im
palistinischen Targum dagegen blieb manches erhalten, was wir
sonst nicht mehr finden. Das gleiche gilt fiir die Pirqej Rabbi
Elieser, ein Buch, das sich pseudoepigraphisch dem Rabbi Elieser

623, 4-6.

7 Das palédstinische Targum fiugt Traditionsstoff in Form einzelner kurzer
Sétze oder nur weniger Worte in den Text der fortlaufenden araméischen
Ubersetzung des Pentateuchs ein, und zwar mit so groer Sorgfalt, daf diese
Siatze den FluB der Ubersetzung nicht stéren.

207



ben Hyrkanos zuschreibt. Dieses Buch soll nach fritheren An-
schauungen erst im 9.Jahrhundert redigiert worden sein, ist aber
zweifellos sehr viel dlter und bewahrt Traditionen, die wir zwar in
der Apokalyptik (zum Beispiel im Henochbuch), nicht aber in der
frithen rabbinischen Literatur finden. Erst in der mystischen Litera-
tur des Mittelalters begegnen wir den in den &lteren Schriften oft
nur angedeuteten Themen in voller Entfaltung.

Das paldstinische Targum nun iibersetzt den etwas schwierigen
Satz Genesis 4, 1 so: «Adam erkannte sein Weib?, daf sie nach einem
Engel Lust gehabt hatte. Sie wurde schwanger und gebar Kain. Da
sprach sie®: Zum Mann habe ich den Engel des Herrn erworben.»

Eine andere Textrezension, der wir allerdings kein unbedingtes
Vertrauen schenken diirfen, liest: « Adam erkannte sein Weib, daf
sie vom Engel Samael schwanger war...»

Wie hier der Text interpretiert wurde, ist ohne weiteres einzu-
sehen. «Adam erkannte» heilt nun, dall er etwas wahrnahm, niam-
lich daf} Kain nicht sein Sohn war, sondern der Sohn eines Engels -
das hat er ihm angesehen. Und auch Eva sagt dies: «Ich habe einen
Mann erworben» wird vom Targum gelesen: ich habe zum Mann er-
worben. Und da sie nicht wohl den Herrn zum Mann erworben hat,
ist es der (oder ein) Engel des Herrn, der ja auch sonst fiir Gott
stehen kann — oder es war Samael. Da Samael vor seinem Fall der
vornehmste der Engel war, ist die Identifikation Engel des Herrn =
Samael nicht schwierig. Der Text des paldstinischen Targum fahrt
dann in Genesis 4, 2 fort: Sie gebar wiederum von threm Mann
Adam seinen Zwillingsbruder Abel.

Eva war also von zweien schwanger, ndmlich von der Schlange,
bzw. von einem KEngel, und von Adam. Kain ist ein Sohn der
Schlange, die Schlange aber nur die von einem Engel angenommene
Gestalt. Sehr viel ausgesprochener ist Pirqej Rabbi Elieser Kapitel
21, S.48; dort heilit es:

«Rabbi Seiral? sprach: Von der Frucht des Baumes, der inmit-
ten des Gartens ist (Genesis 3, 3). Baum ist nichts anderes als Adam

8 Bis hierher also wortlich, Einschiibe im weiteren kursiv.
9 An dieser Stelle beginnt das Targum zu paraphrasieren.
10 Der Name ist sicher pseudoepigraphisch.

208



(der Mensch), der dem Baum verglichen wird, wie es heillt (Deut.
20, 19): Ist denn ein Mensch (Adam ) der Baum des Feldes!'. — Der
inmitten des Gartens ist. — Inmitten des Gartens ist nur ein Euphe-
mismus fiir inmitten des Korpers. — Der inmitten des Gartens ist:
Inmitten des Weibes. Denn Garten ist nichts anderes als Weib,
welches dem Garten verglichen wird, wie es heillit (Cant. 4, 12).
Ein verschlossener Garten ist meine Schwester Braut.»

Der Autor des PRE versteht also das Verbot, von der Frucht des
Baumes zu essen, als ein Verbot der Begattung. Er steht damit
ganz im Gegensatz zur rabbinischen Tradition. Er fihrt dann fort:

«So wie dieser Garten alles hervorbringt, womit er besit wird,
so wird auch das Weib von allem, womit sie besidt wird, schwanger
und gebiert ihrem Mann. Die Schlange kam zu ihr und begattete
sie; da wurde sie des Kain schwanger. Danach wurde sie des Abel
schwanger, denn es heillt (Gen. 4, 1): Adam erkannte sein Weib.
Was heillt er erkannte? (er erkannte), dall sie schwanger war. Und
da sie sah, daf} seine Gestalt ... ... nicht von den Unteren war, son-
dern von den Oberen, sprach sie: Ich habe einen Mann erworben mit
dem Herrn (oder: vom Herrn).»

Die Identifikation des Samael mit der Schlange finden wir noch
angedeutet in PRE 14, S.33b:

«Als Gott das Gericht iiber die ersten Menschen hielt, da ver-
fluchte er sie mit neun Fliichen und dem Tod. Samael und seine
Klasse verbannte er vom Ort ihrer Heiligkeit, vom Himmel, und
der Schlange hieb er die Beine ab.»

(Nur am Rande sei hier erwidhnt, dafl wir ein dhnliches Motiv der
doppelten Vaterschaft im Amphytrionmythos finden: Alkmene ge-
biert Zwillinge, der Vater des einen ist Zeus, der Vater des anderen
Amphytrion. Einen Einflull der griechischen Sage auf die jiidische
Apokalyptik anzunehmen besteht kein Anlaf3.)

Damit entstehen nun zwangsldufig, und dies ist beabsichtigt,
zwei Menschengattungen: Die S6hne der Schlange oder des Teufels,
das sind die Kainiten, und die wirklichen S6hne Adams, das sind
die spiteren Nachkommen Schets (denn Abel war ja umgekommen).
Damit die genealogischen Zusammenhéinge zwischen Samael und

11 Der Midrasch liest den Satz nicht als Frage, sondern assertorisch.

209



den Kainiten nicht zu schwach werden, werden dann die Tochter
des Adam, wie sie Genesis 6, 2ff. noch genannt werden, in der Apo-
kalyptik zu Tochtern Kains, die mit den vertriebenen Anhiangern
Samaels die Welt mit Ungeheuern bevilkern (PRE 22, S. 50a).

Der Satz Genesis 3, 15: «Und Feindschaft setze ich zwischen dei-
nen Samen und ihren Samen», wird hier auf phantastische Weise
konkretisiert: Kain, der Same der Schlange, ist Feind Abels und
sicherlich auch Feind Schets, des Samens Evas. Aber der Mythos
reicht noch tiefer: Der Sohn der Schlange steht ja in Wirklichkeit
nur gegen seinen Halbbruder, den Sohn Adams auf. Wasdie Schlange
nicht vermochte, nédmlich ihren Nebenbuhler aus der Welt zu
schaffen, das vermag Kain, der Sohn der Schlange, indem er den
Sohn des Nebenbuhlers totet. Noch klarer aber wird das Tétungsmo-
tiv, wenn man weil}, dal3 Samael nicht nur der Versucher ist, son-
dern nach manchen auch der Todesengel 2. Der Sohar, der sehr viele
alte apokalyptische (aber auch gnostische) Motive aufnimmt, kennt
auch den Kain als Sohn der Schlange und sagt dann: « Weil Kain
von der Seite des Todesengels kam, totete er seinen Bruder!®». Es
ist also nicht mehr der Bruder, der den Brudertotet, sondern der Bose,
der den Guten totet. Der genealogische Dualismus, denn ein solcher
liegt ja nun vor, kann sich gar keinen wirklichen Brudermord den-
ken.

Wir kénnten aufgrund der wenigen jiidischen Zeugnisse kaum auf
eine weite Verbreitung solcher Gedanken schliefen. Man mochte
annehmen, daf} sie nur in den Kreisen der Apokalyptiker und Eso-
teriker verbreitet waren. Aber auch in der jungen Kirche wurden
diese Gedanken aufgenommen, wie dies N.A.Dahl in seiner Studie
«Der Erstgeborene Satans und der Vater des Teufels!* gezeigt hat.
Sehr bemerkenswert ist hier vor allem das Protoevangelium des

12 Vgl. z.B. b. Baba Batra 16a.

18 Sohar bereschit I, S.54a; Sohar bereschit S.55a kennt Kain und Abel
als Séhne der Schlange, weil namlich Adam erst vom hundertdreilligsten
Lebensjahre an in seinem Gleichnis und Bilde zeugte (Gen. 5, 3). Damit wird
die Schwierigkeit im Hinblick auf Gen. 5, 3 behoben. Kain und Abel werden
zwar auf den gleichen nichtmenschlichen Vater, aber auf zwei verschiedene
Seiten desselben zuriickgefiihrt.

14 Apophoreta, Festschrift fir Ernst Haenchen 1964, S.70-99.

210



Jakobus 13, 1: Als Joseph von der Schwangerschaft Mariens er-
fihrt, fiurchtet er, dall ihm wie Adam widerfahren sei, da die
Schlange kam und Eva befleckte. Die Alternative: Sohn Gottes oder
Sohn der Schlange ist hier absolut geworden. Man kdnnte zwar an-
nehmen, daf} der Verkehr mit der Schlange nur Typus des Ehebruchs
ist, aber auch im Johannesevangelium 8, 44 «Ihr seid vom Vater
des Teufels» scheint von Kain die Rede zu sein, wie dies Dahl mit
einiger Wahrscheinlichkeit gezeigt hat. Mehr aber sagt uns vielleicht
der Ausdruck «Otterngeziicht» im Munde des Tdufers (Matth. 3, 7),
der auch bei der Sekte von Qumran verbreitet war, die zudem auch
noch die «S6hne des Belijaal» (ein Ausdruck der im Alten Testa-
ment ganz unverfinglich scheint) und die Sohne der Finsternis
kennt — sich selbst aber zu den Sthnen des Lichtes rechnete.

Hier ist auch noch auf das Auftauchen dieses Gedankens in der
Gnosis zu verweisen, und Aptowitzer! ist sogar der Ansicht, dal
wir es im PRE und im Targum Pseudojonathan mit gnostischen
Einfliissen zu tun haben. Dagegen spricht aber nicht nur, daf3 die
judische Apokalyptik wahrscheinlich alter ist als die Gnosis, son-
dern mehr noch die Wertung des Siindenfalles und der Person
Kains. Siindenfall und Kain werden in der Gnosis positiv bewertet 16,
hier aber entschieden negativ. Dall man aber den Kainmythos aus
der Gnosis iibernahm, um ihn umzudeuten und den Gnostikern ent-
gegenzusetzen, ist doch nicht gerade wahrscheinlich.

Wie immer es sich aber hiermit verhalten haben mag: Mit diesem
psychologisch zweifellos bemerkenswerten Verstidndnis des bibli-
schen Textes ist der Boden der biblischen Geschichtsauffassung
wohl endgiiltig verlassen.

Diese mythische Auffassung von der Abstammung Kains ist aber
nicht nur entschieden unbiblisch, sie steht auch im Gegensatz und
im Widerspruch zur jiidisch rabbinischen Anthropologie. Diese
mufite notwendig auf einer einzigen Abstammung des Menschen
bestehen, denn ein Mensch, der von Samael abstammt und nicht
von Adam, wire nicht mehr Herr seiner Entscheidungen. Ein be-
redtes Zeugnis dieser Ansicht ist der Text der Zeugenverwarnung,
wie wir sie in der Mischna Sanhedrin 1V, 4 finden:

15 Qp. cit. S.130 gegen Schultz, Dokumente der Gnosis 1910, S.104.
16 Vgl. z.B. Hans Jonas, Gnosis und spiitantiker Geist 1954, S.220ff.

211



«Und deshalb wurde der Mensch einzig geschaffen, um dich zu
lehren: Jeder, der eine Seele von den Menschen zugrunderichtet, dem
rechnet es die Schrift an, als hétte er eine volle Welt zugrundege-
richtet; und jeder, der eine Seele von den Menschen am Leben er-
hilt, dem rechnet es die Schrift an, als hitte er eine volle Welt am
Leben erhalten. — Und auch wegen des Friedens der Geschopfe:
Dal3 nicht ein Mensch zu seinem Genossen sage: Mein Vater ist
grofler als deiner. — Auch damit die Minder nicht sagen, zwei
Michte sind im Himmel7.»

Und die Rabbinen ergidnzen in der Gemara (b. Sanhedrin 38b):
«Wegen der Gerechten und wegen der Frevler. Dall nicht die Ge-
rechten sagen: Wir sind Sthne eines Gerechten; und dafl nicht die
Frevler sagen: Wir sind S6hne eines Frevlers.»

Und Raschi (z. St.) erkléart dies: « Wir sind S6hne eines Frevlers
und bediirfen nicht der Umkehr, um Rechtfertigung zu erlangen,
denn es kann uns nichts niitzen.»

Ein Mensch, der von der Schlange oder Samael abstammt, ist
eben nicht nur biologisch ein Unding — damit hitte man sich wohl
noch verstehen konnen —, sondern vor allem moralisch unertraglich,
denn er stellt das Gebot und das Gericht Gottes in Frage. Er ist
dann nur noch Ausgeburt eines guten oder eben eines bosen Prin-
zips, und dies ware ein entscheidender Schritt zum Dualismus hin,
der von den Rabbinen gefiirchtet und mit groffter Entschiedenheit
bekdmpft wurde. Fiir die Rabbinen galt die Lehre, dall der Mensch
samt seinen Trieben und seiner Fihigkeit zum Bésen so von Gott
geschaffen wurde: Sowohl den guten wie auch den bosen Trieb
schuf Gott18, so wie Gott selber auch Urheber des Unheils ist19.

Nun war die rabbinische Theologie allerdings sehr wenig dogma-
tisiert. Soweit nicht die Grundlehren von der Einzigkeit Gottes,
der Offenbarung oder der Auferstehung und dem Gericht etwa
tangiert wurden, war das rabbinische Judentum sehr duldsam. Die
Meinung, dafl Kain von Samael abstamme, mag unpassend gewesen

17 Und jede von ihnen hat einen Menschen geschaffen. Da eine der beiden
Michte bose ist, hétte diese wohl einen bésen Menschen geschaffen.

18 Vgl. z.B. b. Berakhot 61a; Mischna Berakhot IX, 5.

19 Nach Jesaja 45, 7.

212



sein, aber kaum so sehr, dall diejenigen, die sie hegten oder gar
verbreiteten, deshalb schon aufBlerhalb des Judentums standen,
— schlieBllich findet sie sich in durchaus legitimen Quellen. Doch
palt diese Anschauung so wenig in den Lehrzusammenhang ge-
rade des frithen rabbinischen Judentums, dafl man es fir bemerkens-
wert halten mul3, wenn wir ihr auch in der eigentlichen rabbinischen
Literatur, etwa in den Talmuden oder in den grofen Midraschim
begegnen wiirden. Und doch ist dies scheinbar so. Im babyloni-
schen Talmud findet sich ein Satz, der im Namen Rabbi Jochanans
tradiert wird, und der immerhin impliziert, dal Eva mit der Schlange
Umgang gehabt habe. So lesen wir zum Beispiel in b. Jebamot
103b (vgl. auch b. Aboda Sara 23b):

«Rabbi Jochanan sagte: In dem Moment, da die Schlange iiber
Eva kam, warf sie Schmutz in sie. Israel, die auf dem Berge Sinai
standen, von denen horte der Schmutz auf. Die Vélker, die nicht auf
dem Berg Sinai standen, von denen horte der Schmutz nicht auf.»

DaBl Eva von der Schlange begattet wurde, wird, so scheint es
jedenfalls, von Rabbi Jochanan schlicht vorausgesetzt®. Er hat
also ganz eindeutig die Schlangentradition aufgenommen und redet
davon so, als wire sie zu seiner Zeit fraglos gewesen. Aber der Text
filhrt dann doch in eine ganz andere Richtung: Die Schlange
zeugte nicht den Kain, sondern Schmutz, sohama, ein Wort, das
man fiir Schmutz und Unrat verwendet. Alle Menschen, jene ausge-
nommen, die am Berge Sinai standen, sind durch diesen Schmutz
verdorben. Die Meinung Rabbi Jochanans blieb keineswegs isoliert
und blieb im wesentlichen auch unwidersprochen. So heift es zum
Beispiel in der weiteren Erodrterung b. Schabat 145b-146a:

«...Die nicht auf dem Berge Sinai standen, von denen horte der
Schmutz nicht auf. Rab Acha, der Sohn des Raba, sprach zu Rab
Aschi: Was ist mit den Proselyten? LKr sprach zu ihm: Obgleich

20 Krst Raschi bietet in seinem Kommentar (zu b. Schabbat 145b-146a)
eine Erkldrung hierzu: Die Schlange betorte mich, hissiani — das ist dasselbe
Wort wie nissuim (= heiraten). Woher Raschi diese Erklirung hat, habe
ich nicht feststellen kénnen. Es ist wohl méglich, da@ sie aus einem verlorenen
Midrasch stammt. Bemerkenswerterweise findet sie sich aber nicht in seinem
Bibelkommentar (Genesis z.5t.). Dort zieht er eine philologisch einleuchtende
Erkliarung vor.

213



sie selbst nicht dort waren, so war doch ihr Gliickstern dort?!, wie es
heil3t (Deut. 29, 14: Nicht allein mit euch schlieBe ich diesen Bund
und diesen Droheid), sondern mit dem, der hier bei uns ist vor dem
Angesicht des Herrn, unseres Gottes, heute stehend, und mit dem,
der heute nicht hier bei uns ist. Das steht aber im Widerspruch zu
R. Abba B. Kahana. Denn R. Abba b. Kahana sprach: Bis zur
dritten Generation horte der Schmutz nicht von unseren Vitern auf.
Abraham zeugte Ismael, und Isaak zeugte Esau, (erst) Jakob zeugte
die zwolf Stdmme, an denen kein Makel war.»

R. Abba b. Kahana vertritt offensichtlich einen ganz anderen
Standpunkt als sein Lehrer Jochanan. Die Befleckung endete nicht
erst am Sinai, sondern schon bei den Vétern. So aber, wie die Viter
nicht durch das Stehen am Sinai vom Makel befreit wurden, son-
dern durch ihr Anhangen an Gott, so auch die Proselyten. Zugleich
ist er aber wohl auch der Meinung, dall Proselyten erst in der dritten
Generation von der makelhaften Nachkommenschaft wirklich frei
sind. Von Kain ist auch hier nicht die Rede. Nur bei R. Abba b.
Kahana mochte man das Kainmotiv mitklingen horen: Ismael und
Esau sind ja nicht nur illegitime oder millratene Sohne, sondern
solche, die wie Kain Erstgeborene und Feinde ihrer jiingeren Briider
waren (vgl. Gen. 16, 13 und 27, 40).

Nur am Rande sei erwdhnt, dal diese Texte keineswegs von einem erb-
stindedhnlichen Zustand handeln, so etwa, als wire ein durch den Stindenfall
entstandener sundhafter Zustand erst durch die Annahme der Torah am
Sinai aufgehoben. Wie der Kontext zeigt, ist hier vor allem von der Neigung
der Heiden zur Unzucht und widernatiirlichen Begattung die Rede, wie schon
von F. Weber 22 und Strack-Billerbeck 23 bemerkt wurde. Diese Texte sollten
vor allem von ihrer polemischen Tendenz her verstanden werden.

Der Einflul des Kainmotives ist hier sicherlich gegeben, namlich
die Schlangenbegattung. Nur ist dem Mythos hier jene Konsequenz
genommen, die ihn fiir die Rabbinen unannehmbar machen miifite,
nimlich die Entstehung zweier Menschengattungen, die heriditar

verschieden sind. Alle Menschen sind mit diesem Makel behaftet,

21 masal, d.h. ithr Schicksal; denn die zukiinftigen Proselyten waren vir-
tuell am Sinail, wie aus dem Schriftbeweis zu lesen ist.

22 Judische Theologie aufgrund des Talmud und verwandter Schriften
1897, S.219.

22 Kommentar zum Neuen Testament I, S.138.

214



doch kann sich der Gerechte von ihm l6sen. Die Schwichen und
Inkonsequenzen solcher Gedankengénge sollen hier nicht verdeckt
werden, sie ergeben sich eher notwendig daraus, dafl man sich mit der
Annahme eines heriditdren Makels bereits von der geraden Linie
der rabbinischen Anthropologie entfernt hat.

Jedoch haben sich die Rabbinen auch sonst nicht mit dem Kain-
mythos abgefunden. Wir finden einige beachtliche Zeugnisse datfiir,
dal sie sich mit ihm auseinandergesetzt haben, wenn sie ihn auch
nicht immer beim Namen nennen — wie dies ja die Weise der rabbi-
nischen Polemik ist.

Bemerkenswert sind hier jene Texte, die die bdse Begierde der
Schlange durchaus akzeptieren, den Akt aber ganz einfach nicht
zur Ausfithrung kommen lassen. Unmittelbar beeinflulit vom Motiv
der Schlangenbegattung ist der Midrasch von der Begier der
Schlange nach Eva. So lesen wir in einem anonymen Satz in den
Abot de Rabbi Nathan, I Kap. 1, S. 5:

«Was plante die frevelhafte Schlange in jenem Moment? Ich
will hingehen und will sein Weib ehelichen und werde so zum Konig
iiber die ganze Welt. Ich werde aufrecht gehen und alle Kostlich-
keiten der Welt essen. Da sprach der Heilige, gesegnet sei er: Du
meintest: Ich will Adam umbringen und Eva ehelichen. Deshalb:
Feindschaft setze ich ... (Gen. 3, 15).» (Ahnlich von Rabbi Issi und
Rabbi Hoschaja im Namen Rabbi Chija Rabba in Genesis r. 20§ 5;
vgl. auch b. Sota 9b und Tosephta Sota IV, 18.)

Der allgemeine Eindruck ist wohl, dal die Tat nicht zur Ausfiih-
rung gelangte??. Urspriinglich geht wohl das Motiv der Begier, wie
es hier zum Ausdruck kommt, auf andere Vorstellungen zuriick
als jene, die wir im Kainmythos vorfinden. Dort war es Samael, eine

24 Raschi (zu b. Sota 9b) beharrt allerdings analog zu den obigen Zitaten
darauf, daf} es bereits geschehen sei. Wie immer es aber sei, die Stelle bietet
ungewohnliche Schwierigkeiten: Wie konnte die Schlange daran denken,
Eva zu besitzen und Adam zu téten ? Der MaHaRSa, der im iibrigen Raschis
Erklirung ablehnt, versucht in seinem Kommentar z. St. dieses Problem auf
eine recht scharfsinnige Weise zu lésen: Da Eva zur Zeit des Gebotes noch
nicht geschaffen war, meinte die Schlange, das Verbot gelte nur fiir Adam.
Sieht nun Adam, daB Eva 1Bt und nicht stirbt, dann wird er davon essen,
aber sterben. Eva dagegen am Leben bleiben. Die Schlange wurde also Opfer
ihrer eigenen List.

215



bose Macht, die die Gestalt der Schlange annimmt, um den Men-
schen zu verderben?. Hier ist es wirklich die Schlange, die den
Menschen beneidet und nach der Macht iiber die Welt strebt. Ob-
gleich auch dieses Motiv mythisch ist, ist es doch sehr viel primiti-
ver.

In einem anderen Kontext (b. Sota 9 und Tosephta Sota IV, 18)
hat dieser Mythos seinen mythischen Bezug ganz verloren. Er dient
nur noch zum Vergleich. Von der Ehebruchsverdéchtigen oder der
wirklichen Ehebrecherin sagen die Rabbinen: «Sie gab ihre Augen
auf einen, der nicht zu ihr pallte (wortlich: der ihr nicht ersehen
war). Was sie wollte wurde ihr nicht gegeben, was in ihrer Hand war
wurde ihr genommen, wie die Schlange...». Der urspriingliche My-
thos wurde einer homiletischen Tendenz untergeordnet, was die
Schlange begehrte ist ganz nebenséchlich geworden.

Noch stirker ist die homiletische Tendenz in einem Ausspruch
R. Jehoschua ben Qorchas (Genesis r. 18 §6, S. 168). Dieser sagte zu
Genesis 2, 25 (sie waren beide nackt und schimten sich nicht):
«Um kundzutun, wegen welcher Siinde sie jener Frevler anfiel;
weil er sah, daBl sie sich mit der Weise der Welt befafiten (euphe-
mistisch) begehrte er sie.» R. Jehoschua ging es dabei weniger um
die Schlange, als um die Siinde der Schamlosigkeit schlechthin. Die
Schlangenbegattung konnte so jedenfalls nicht mehr stattgefunden
haben.

Die gleiche Meinung finden wir in einer der Versionen des Mi-
drasch von den zwolf Stunden Adams. Dieser Midrasch 1483t alles,
was zwischen der Schopfung und dem Siindenfall geschieht in den
zwolf Stunden eines Tages geschehen. In der Version wie sie zum
Beispiel in den Abot de Rabbi Nathan I Kap. 1, S. 5, vorliegt lesen
Wir:

«Wie wurde der Mensch geschaffen? In der ersten Stunde wurde
sein Staub zusammengetan... In der achten wurde ihm Eva zuge-
sellt... In der zehnten wurde ihm das Gebot gegeben, in der elften
verdarb er.»

Diese anonyme Version finden wir erweitert in b. Sanhedrin
38b: «R.Jochanan bar Chanina sagte : Zwolf Stunden hat der Tag. ..

2 So eindeutig Vita Adae 11-17.

216



In der siebenten wurde ihm Eva zugesellt, in der achten bestiegen
zwel das Bett und vier stiegen herab?2$, in der neunten wurde ihnen
das Gebot gegeben...»

Diese Version ist sicherlich schon tendenziés. Dafl Kain und Abel
noch vor dem Siindenfall geboren wurden, steht wohl schon im
Gegensatz zur Schrift, und es bedurfte schon einiger Kunst, diese
Geburt vorzuverlegen (hierzu mufite Genesis 4, 1 durchgehend im
Plusquamperfekt gelesen werden). Die Tendenz solcher AuBerungen
ist sicherlich schon gegen die Auffassung jener gerichtet, welche in
den Siindenfall ein sexuelles Vergehen sahen. Noch starker in der
Tendenz ist der Midrasch, den R.Huna und R.Jakob im Namen
R.Abba bar Kahanas tradieren (Genesis r. 22 §2):

«Und Adam erkannte... Kein Geschopf hat sich vor dem ersten
Menschen begattet. Adam erkannte ist hier nicht geschrieben, son-
dern ha’adam, der Adam?2?, Er tat allen die Weise der Welt kund 28.»

Was R. Abba bar Kahana ganz unzweideutig sagt, ist, dafl das
Tier, und also auch die Schlange, vom Menschen gelernt hat. Er
spricht sich damit zweifellos auch gegen die Vaterschaft der
Schlange aus?.

Neben diesen fiir unser Gefiihl noch sehr indirekten Stellung-
nahmen finden wir aber auch eine ausgesprochene Antithese zum
Mythos von der Vaterschaft Samaels. So heilit es in Genesis r. 22
§2:

«Mit dem Herrn (Gen. 4, 1). R. Jischmael fragte R. Aqiba, er
sprach zu ihm: Da du zweiundzwanzig Jahre Nachum Isch Gamsu

26 Ndmlich: Adam, Eva, Kain und Abel; vgl. jedoch auch Tosaphot z. St.
und Genesis r. 22 §2.

27 = Mensch als Gattungsbezeichnung.

28 Die Weise des Schlusses ist hier an sich ohne Belang; vgl. jedoch die
Kommentare zu Genesis r. (z. St.), die eher davon ausgehen, daf} die antizi-
patorische Emphase, die Voranstellung des Namens, zur Deutung herange-
zogen wurde.

29 Dies steht im Gegensatz zur Meinung R. Abba bar Kahanas, wie sie in
b. Schabbat 145b tradiert wird. Nun sind Namenstraditionen im ganzen
keineswegs zuverldig. Dennoch wird man sich die Frage stellen, ob die allge-
meine Ansicht, daB ndmlich dort von einem faktischen Verkehr der Schlange
mit Eva die Rede ist, wirklich zutrifft, oder ob nicht R. Abba bar Kahana

dabei an etwas anderes denkt. Vielleicht ist die tibliche Interpretation dieses
Textes erst dank Raschis Kommentar so eindeutig geworden.

217



gedient hast (und du bei ihm gelernt hast die Partikeln) ak? (= je-
doch) und raqg (= nur) sind ausschlieBend (wortlich: mindernd
gam (= auch) und et (= die nota accusativi, dem bzw. mit) sind ein-
schlieBend (wortlich: vermehrend); das mat, das hier geschrieben
ist, was ist das? (sc. was konnte es einschlieen?). Er sagte zu ihm:
Wenn es hielle: kaniti isch adonaj (etwa: ich habe — zum — Mann er-
worben Adonai), dann wére die Sache schwer. Allein, et adonaj (mit
dem Herrn)...3%: Zuerst wurde Adam von der Erde geschaffen und
Eva von Adam ; von nun an und weiter: Nach unserem Bild, nach
unserem Gleichnis (Gen. 1, 26). Nicht der Mann ohne Weib, nicht
das Weib ohne Mann und beide nicht ohne die Schekhinah3!.»

Die Kontroverse zwischen Jischmael und Aquiba, die in dieser
Form eher anekdotenhaft ist, wird an mehreren Stellen tradiert.
Es ist wohl so gewesen, dal} sie zu einer Anzahl von Schrifttexten
gebracht wurde, bei denen das et als einschlielende Partikel keinen
Sinn zu ergeben schine. Die Antwort Aqibas, wie sie hier vorliegt,
will besagen: Eva hat nicht den Herrn zum Mann erworben, sondern
Kain mit ihm: Der Mensch wird nur geboren, wenn Mann und Weib
und Gott daran teilhaben, niemals aber ein anderes Wesen. Ganz
eindeutig ist hier die Stellungnahme gegen die Textauffassung, wie
sie Pseudojonathan und Pirqej Rabbi Elieser tradieren, namlich dal3
Eva «denselben Herrn» oder eben Samael zum Mann erworben hat.
Als spitere Auslegung finden wir den Satz dann noch im Munde R.
Simlais in der Kontroverse mit den Mindern tradiert (p. Berakhot
9HI).

Die Absage an jene, die auch anderen Wesen als Gott und
Mensch einen schaffenden oder zeugenden Anteil am Menschen ge-
ben wollten, ist hier entschieden. Alle Menschen ohne Ausnahme
sind Kinder Adams und Geschopfe Gottes. Aber auch R. Schimon
b. Jochaj nimmt in seiner Erkldrung zu Genesis 6, 2 entschieden
Stellung. So heiflit es Genesis r. 26 §5:

«R. Schimon b. Jochaj nannte sie (sc. die «S6hne Gottes»)

30 Der Text ist hier zweifellos verderbt und schlieBt eine Zurechtweisung
ein, die eher an den Anfang gehort.

31 D. h. Gott; vgl. A.M.Goldberg, Untersuchungen iiber die Vorstellung
von der Schekhinah 1969, S.352.

218



Sohne der Richter32. R. Schimon b. Jochaj pflegte alle zu verfluchen,
welche sie Sohne Gottes nannten.» Wen R. Schimon b. Jochaj ver-
flucht weil man, wenn man zum Beispiel das Henochbuch liest
(Kapitel 6-19) oder aber die oben zitierten Texte. Und die friihe
rabbinische Tradition stimmt ihm beinahe einhellig zu, indem sie
Gen. 6, 2 fast ausnahmslos mit Schweigen iibergeht.

Ein Rest der mythischen Vorstellungen, jedoch keineswegs der
Kainmythos selber, scheint sich in den Traditionen erhalten zu
haben, nach denen Adam und Eva in den hundertunddreiflig Jahren
zwischen dem Tod Kains und der Geburt Henochs mit Geistern —
deren Existenz nie bezweifelt wurde — neue Geister gezeugt hédtten 33.
Dal solche Vorstellungen sehr verbreitet waren, ist nicht zu be-
zweifeln. Geht man aber der Tendenz der Texte nach, dann findet
man sehr bald den wahren Grund fiir die Verbreitung solcher An-
sichten selbst durch die Rabbinen: Sie wollten unbedingt verhin-
dern, daf} das Gebot der Zeugung vernachldBigt wird (so zum Bei-
spiel Tanchuma Buber Bereschit §27) und dies tut man, indem man
vor den Folgen iibermifiger Enthaltsamkeit warnt. Aber auch hier
fehlte es nicht an entschiedenen (Gegenstimmen. So heillt es zum
Beispiel in dem anonymen Midrasch im Tanchuma (loc. cit.):
Der Umgang mit Geistern ist keine Hurerei. Ja, einem Frommen,
dem sich am Verschnungstag ein weiblicher Geist zugesellt hatte,
erschien der Propnet Elija selber um ihm zu sagen, daB er schuldlos
sei 34,

Zusammenfassend koénnen wir also feststellen, dal sich auch bei
den Rabbinen Spuren jenes Mythos finden, nach dem Eva von der
Schlange begattet wurde. Die Tradition von der Befleckung aller
Menschen durch die Schlange legt dies wohl nahe. Aber nirgends
findet sich die Meinung, dal Kain ein Sohn Samaels oder der
Schlange ist. Sofern der Mythos iiberhaupt aufgenommen wurde,
wurde er seines mythischen Gehaltes entleert. Dagegen wird gerade
im Zusammenhang mit der Geburt Kains von R. Aqgiba ausdriick-

32 Nach der rabbinischen Exegese entspricht der biblische Sprachgebrauch
des Wortes Elohim zuweilen auch dem Wort Richter; vgl. z.B. Ex. 22, 8;
1.Sam. 2, 25.

33 Vgl. z.B. b. Erubin 18b; Genesis r. 24 §6.

34 Vgl. auch p. Schabbat 1 H3.

219



lich gesagt, dal} auller den Menschen nur Gott an der Geburt eines
Menschen teilhabe. Auch Kain also ist ein Sohn Adams, ein Ben
Adam, und das heil3t auf Hebréisch schlicht Mensch, vor allem aber
ein Geschopf Gottes. Die Rabbinen haben damit die geschichtliche,
mehr aber noch die ethische Position der Schrift wiedergewonnen:
Das Geschopf Gottes totet das Geschopf Gottes, der Sohn Adams den
Sohn Adams, der Bruder den Bruder.

Wir beobachten hier im literarischen Niederschlag einen keines-
wegs seltenen Vorgang: Die apokalyptisch mystische Tradition und
mit ihr auch ein Teil ihrer Bilder und Vorstellungen wurde von
den Rabbinen der ersten Jahrhunderte n. Chr. so weit akzeptiert,
wie sie ertrdglich war; wenn noétig wurde sie ihres mythischen
Gehaltes entleert. Was wir finden sind nur noch Triummer, die in
ganz andere Sinnzusammenhéange gestellt wurden. Wo es nétig ist
wird die Aussage des Mythos bekdmpft, sei es, dall man sie ver-
schweigt, sei es, daB ihm indirekt widersprechende AuBerungen
entgegengesetzt werden, sei es, dafl man ihm eindeutige Thesen ent-
gegensetzt.

Dabei ist es sicherlich kein Zufall, dal wir die entschiedensten
AuBerungen von Minnern héren, die in eben der Zeit wirkten, als
die Auseinandersetzung mit den Apokalyptikern und mit den Gno-
stikern in der jiidischen Gemeinschaft selber am heftigsten gefiihrt
wurde, ndmlich von R. Aqiba und R. Schimon b. Jochaj. Genau
so wenig scheint es mir ein Zufall zu sein, dall der Ausspruch
R. Jochanans von der Befleckung durch die Schlange nur im ba-
bylonischen Talmud tradiert wird, nicht aber in den paldstinischen
Midraschim.

Das bedeutet nun nicht, dafl die von den Rabbinen bekdmpften
Meinungen wirklich verschwinden. Sie halten sich in mystischen
Konventikeln oder bei einzelnen Mystikern. Sie werden durchaus
weiter tradiert, wenn auch nur am Rande, wie im Targum Pseudo-

220



jonathan3® oder in den Pirqej R. Elieser, und werden weiter ent-
wickelt in der spéteren jiidischen Mystik.

Beide Einstellungen, die mythisch-mystische und die geschicht-
liche konnten im Judentum nebeneinander bestehen bleiben. Und
dies nicht nur, weil das Judentum nur wenig dogmatisiert und in
theologischen Fragen duldsam war, sondern auch, so scheint es mir
wenigstens, weil die mystisch-mythische Einstellung eine Projek-
tion der menschlichen Seele ist, die sich auf die Dauer nur zuriick-
drangen, aber kaum ganz unterdriicken la63t.

Und so wie der Mystiker sich der dulleren Form des Judentums
einpaflite, ja sie grundsitzlich bejahte, wenn er ihr auch einen ganz
anderen Sinn unterstellte, so wie er auch seine mythischen Erfah-
rungen im sprachlichen Gewand der Tradition dullerte, so wurde er
von der Gemeinschaft akzeptiert3®, sei es als Aullenseiter, sei es als
Fiihrer, gerade in Zeiten duBerster Not, in welchen das geschicht-
liche Welt- und Gottverstindnis durch furchtbare Ereignisse in
Frage gestellt wurde. Erst wenn der Mystiker zur letzten Konse-
quenz schritt und den Mythos in der Gemeinschaft zu aktualisieren
versuchte, wie etwa Schabtai Zwi oder Jakob Frank, kam es zum
Konflikt, der einen Ausgleich nicht mehr zulieB.

35 Die anderen Targume zeigen in dem, was sie nicht aufnehmen, oder
auch in dem, was sie aufnehmen, eine zuweilen «antimystische» Tendenz
(vgl. hierzu Goldberg, Torah aus der Unterwelt, Biblische Zeitschrift...).

36 Vgl. auch G.Scholem, Mysticism and Society ; in: Diogenes 1967, Nr. 58,
S.1-24,

221



	Kain : Sohn des Menschen oder Sohn der Schlange?

