
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: Kain : Sohn des Menschen oder Sohn der Schlange?

Autor: Goldbérg, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judentum entfremdet, und dann erst später, nach seiner Emigration,

bewußter Jude. Das zu begreifen, ist nur dem Wissenden um
das Jüdische als integrierenden Faktor aller abendländischen Völker
und nicht nur als Wesen eines Volkes, das wie jedes andere sich von
den übrigen Völkern eben durch dieses Wesen unterscheidet, möglich.

Wer das begriffen hat, weiß aber auch, daß es darum keine

Aufkündigung der deutsch-jüdischen Geistesgemeinschaft geben
kann, trotz allem, was geschehen ist, ja, vielleicht darum noch

weniger, denn auch Schuld und die durch sie geforderte Umkehr
bindet tiefer vielleicht noch als alles andere.

KAIN: SOHN DES MENSCHEN
ODER SOHN DER SCHLANGE?1

Von A. Goldberg, Freiburg

Die Genesis berichtet uns im vierten Kapitel den Brudermord
Kains als ein geschichtliches Faktum: Bald nach der Vertreibung
aus dem Paradies stand Kain wider seinen Bruder auf, es war auf
dem Feld, und erschlug ihn.

Wir wissen nicht, woher der Stoff dieses Berichtes genommen ist,
wissen auch nichts Konkretes über die ursprünglichen Motive, die
hier zum Ausdruck kommen, etwa der Kampf zwischen Hirten und
Bauern, und können auch nicht sagen, welche mythischen Hintergründe

dieser Bericht einmal gehabt haben könnte, denn das Motiv
des Brudermordes ist wohl in der Legende nicht weniger verbreitet,
als das Faktum in der Wirklichkeit vorkommt. Manches in diesem
Bericht ist sprachlich schwierig, dunkel, vielleicht nur für uns, oder

1 Der vorliegende Aufsatz ist im wesentlichen der um die Anmerkungen
vermehrte Text eines Vortrages, gehalten am 10. Juni 1969 an der Universität

Frankfurt/Main.

203



textlich verderbt. Das alles ändert nichts an dem geschichtlichen
Charakter dieses Berichtes, wie er uns heute in der Genesis vorliegt :

Ein Mann stand wider seinen Bruder auf und erschlug ihn. Dies
ist ein geschichtliches Faktum, das heißt ein einmaliges Geschehen.
So viel Menschen auch ihre Brüder erschlagen mögen, so wie es hier
steht, gibt es nur diesen einen Kain, er steht nur für sich selbst. Wir
können in ihm das Urbild des Mörders erkennen, wenn wir so wollen,
und die Schrift zeichnet ihn vielleicht auch so, aber sie will ihn als
wirklichen und einmaligen Menschen verstanden wissen.

Genau so verhält es sich mit der Abstammung Kains : Kain ist der
Sohn Adams und Evas. Die Schrift verwendet hier (Genesis 4, 1)

die übliche Ausdrucksweise : «Adam erkannte sein Weib, sie wurde
schwanger und gebar den Kain.» Die Namensgebung, die gleich darauf

folgt : « Sie sprach : Einen Mann habe ich mit dem Herrn gewonnen»

qaniti, oder erworben, oder geschaffen, ist für uns nicht mehr

ganz verständlich, läßt aber eher auf eine Auszeichnung schließen.
Von R.Borger2 wurde bereits nachgewiesen, daß sich ähnliche
Bildungen auch im Assyrischen hnden. Dort besagt der gleiche
Ausdruck so viel wie einen Menschen von Gott erwerben.

Kain ist also ganz Mensch, und sein Name läßt eher annehmen,
daß seine Mutter in ihm eine Gottesgabe sah. Dies entspricht
durchaus der Theologie und Ethik der Schrift: Es gibt keinen
Menschen, der von Geburt an schlecht wäre. Die Lebensumstände

mögen dazu beitragen, daß ein Mensch zu Fall kommt, aber in der

ganzen Schrift findt sich, so glaube ich, keiner, der deshalb zum
Sünder wurde, weil dies durch seine Abstammung zwingend war.

So viel nur zur Tendenz des biblischen Berichtes. Der Stoff der
Kainerzählung könnte aus sehr verschiedenartigen Kontexten stammen,

die neben dem biblischen Bericht, wie er schriftlich hxiert
wurde, weiter tradiert wurden; davon besitzen wir nichts mehr.
Aber gewiß ist, daß die fragmentarische und lückenhafte Form des

Berichtes zu Ergänzungen und Erweiterungen anregte, zur
Interpretation und zu neuer Legendenbildung. Die mündliche Tradition
des Judentums bewahrt eine große Menge solchen ergänzenden und
erklärenden Traditionsstoffes. Manches davon ist schlichte und

2 Vêtus Testamentum IX, 1959, S. 85-86.

204



naive Frage und Antwort, manches vielleicht alte Legende, manches

wiederum eindeutig Ausdruck einer sich wandelnden Auffassung

vom Wesen des Menschen und der Sünde. Das Textmaterial
wurde fast vollständig von V. Aptowitzer gesammelt3.

Der Mythos, der in der Schrift fast gänzlich historisiert wurde,
lebte in der jüdischen Apokalyptik (das heißt in deren Schriften)
wieder auf oder noch fort. In der Apokalyptik, wie sie seit dem
2. Jahrhundert v. Chr. oder noch früher aufkommt, wurde die

Geschichtsreligion der Schrift starken Wandlungen unterworfen.
Was geschah, geschah nun nicht mehr nur als eine Kette geschichtlicher

Kausalitäten zwischen Mensch und Gott, sondern auch oder
überwiegend als ein Eingriff himmlischer Mächte auf das irdische
Geschehen. Der Apokalyptiker bezog den Himmel mit seinen Mächten

und Engeln in die Geschichte ein4. Die irdischen Kämpfe wurden

auch im Himmel ausgetragen, manchmal noch bevor sie auf
Erden stattfanden. Wir haben hier gleichsam eine Umkehrung
dessen, was in der Bibel geschaffen wurde : Die Schrift historisierte
den Mythos, die Apokalypse mythisierte die Geschichte.

So erhielt auch das Böse seinen Ort im Himmel, es wurde zur
organisierten Macht. Der endgültige Schritt zum Dualismus wurde
zwar nicht getan; nicht zwei Gottmächte, eine böse und eine gute,
bekämpften einander in der Welt. Aber der Sündenfall zum Beispiel
wurde nun auch auf die Ebene der Engelsfürsten verlagert: Bevor
noch der erste Mensch fiel, fiel der erste Engel, der vornehmste von
allen, Samael. Und er fiel wegen des Menschen, dessen Schöpfung
ihn mit Neid erfüllte, deshalb lehnte er sich gegen Gott auf.

Wenn wir den einzelnen Motiven nachgehen, dann finden wir,
daß der biblische Satan oder der rabbinische Satan oder Samael

(denn mit diesem ist er meist identisch) immer den Anspruch der

Heiligkeit Gottes vertritt: Nur die himmlische Welt ist heilig, der

3 Kain und Abel in dor Agada, Wien 1922.
4 Dies ist selbstverständlich nur ein Aspekt der Apokalyptik, wenn auch

einer der bedeutendsten. Er zeichnet sich übrigens schon in der frühen
Prophétie ab, vgl. z.B. l.Reg. 22, 19ff. Der geschichtliche Ausblick des Apoka-
lyptikers sollte uns nicht darüber hinweg täuschen, daß er in Wirklichkeit
mythisch denkt und sieht.

205



Mensch niemals. Deshalb muß Samael den Menschen zu Fall
bringen, um Gott zu zeigen, daß er, Samael, doch im Recht ist.

Ein hei den Apokalyptikern verbreiteter Mythos vom Engelsfall
verkehrt dieses Samaelbild aber geradezu : Samael und seine Engelsklasse

verfallen der Lust nach dem Weib, mit denen sie Kinder
zeugen. Zuweilen, und das ist wohl gerade beim Mythos von der
Verführung Evas der Fall, verquicken sich beide Motive. Samael will
Eva verführen, um den Menschen zu verderben, und letztlich
verfällt er dem Weib5.

Für den Apokalyptiker war es nun durchaus naheliegend, auch
den geschichtlichen Kain zu mythisieren. Ein solcher Brudermord
konnte seinen Ursprung wohl nur im Bösen selbst haben, und was
lag da näher, als ihn mit dem Bösen, mit Samael, auch genealogisch
zu verbinden

Kain zum Sohn des gefallenen Engel Samael zu machen war
keineswegs schwierig. Die Phantasie des Apokalyptikers hat sich
schon immer sehr rege mit dem Rest jenes Mythos befaßt, wie wir
ihn heute in Genesis 6, 2ff. finden. Was immer die Schrift damit
gemeint hat, für den Apokalyptiker stand fest, daß die dort genannten
Söhne Gottes die gefallenen Engel waren, und daß diese, die Schrift
sagt es ja expressis verbis, mit menschlichen Frauen Kinder zeugten.
Ein beredtes Beispiel von solchen Vorstellungen gibt uns das

Henochbuch (Kapitel 6).
Konnten gefallene Engel Menschen zeugen, dann war es nicht

schwierig, Kain zum Sohn des gefallenen Engels Samael zu machen.
Man mußte nur den Fall Evas als einen faktischen Verkehr mit der

Schlange deuten; aus diesem ging dann Kain hervor. (Man muß

allerdings damit rechnen, daß solche Vorstellungen noch sehr viel
älter sind als die Apokalyptik.)

Es ist nun allerdings bemerkenswert, daß die eigentlichen
apokalyptischen Texte bestenfalls Hinweise dafür enthalten, daß Eva
mit der Schlange Umgang hatte. Der bei aller Verschwiegenheit
sicherste Hinweis findet sich in der griechischen Baruchapokalypse

5 Diese Vorstellungsverbindung ist, so weit ich sehe, leider noch nicht
erforscht. Hier sei nur auf das Buch B.J. Bambergers «Fallen Angels »,

Philadelphia 1952, verwiesen.

206



9, 7. Hier wird der Mythos von der Verkleinerung des Mondes
aufgenommen - ursprünglich waren ja Sonne und Mond gleich groß - und
so erklärt : Bei der Sünde des ersten Adam hielt sich der Mond in der
Nähe Samaels, als dieser sich der Schlange als Gewand bediente ; der
Mond aber hielt sich nicht versteckt, vielmehr nahm er zu und Gott
ergrimmte über ihn, drückte ihn zusammen und kürzte seine Tage
ab. Das ist recht kryptisch; der Text verschweigt uns verschämt
mehr als er sagt. Etwas offener ist die slawische Version, in der es

heißt: «Der Mond aber lachte.»
Ob die Abrahamsapokalypse6 an einen Umgang Evas mit der

Schlange denkt, möchte ich fast bezweifeln. Dieser Text beschreibt
nur wie die Schlange zwischen einem Menschenpaar im Garten Eden
steht, das von einer traubengleichen Frucht ißt. Auch 4.Makkabäer
18, 78 (diese Schrift gehört ohnehin nicht zur Apokalyptik) ist nicht
eindeutig. Hier spricht die Mutter der sieben makkabäischen Jünglinge

von ihrer Keuschheit, welche sie in ihrer Jugend bewahrt hat :

«Kein trügerischer, schlangengleicher Verderber verdarb mir meine

Jungfräulichkeit. »

In der eigentlichen jüdischen Literatur außerhalb der Apokalyptik
begegnen wir dieser Vorstellung dann an zwei Stellen: In den

Midraschergänzungen des palästinischen Targum, dem sogenannten
Targum Pseudojonathan, und in den Pirqej Rabbi Elieser7. Diese

Ergänzungen des palästinischen Targum werden aus sehr
verschiedenartigen Quellen gespeist, und eine dieser Quellen ist die jüdische
apokalyptische Tradition, die in den eigentlichen rabbinischen
Schriften, den Talmuden oder den Midraschim, nur ganz am Rande

zu Wort kommt. Aus der rabbinischen Tradition wurden apokalyptische

und gnostische Stoffe stillschweigend ausgeschieden. Im
palästinischen Targum dagegen blieb manches erhalten, was wir
sonst nicht mehr finden. Das gleiche gilt für die Pirqej Rabbi
Elieser, ein Buch, das sich pseudoepigraphisch dem Rabbi Elieser

« 23, 4-6.
7 Das palästinische Targum fügt Traditionsstoff in Form einzelner kurzer

Sätze oder nur weniger Worte in den Text der fortlaufenden aramäischen
Übersetzung des Pentateuchs ein, und zwar mit so großer Sorgfalt, daß diese

Sätze den Fluß der Übersetzung nicht stören.

207



ben Hyrkanos zuschreibt. Dieses Buch soll nach früheren
Anschauungen erst im 9. Jahrhundert redigiert worden sein, ist aber
zweifellos sehr viel älter und bewahrt Traditionen, die wir zwar in
der Apokalyptik (zum Beispiel im Henochbuch), nicht aber in der
frühen rabbinischen Literatur finden. Erst in der mystischen Literatur

des Mittelalters begegnen wir den in den älteren Schriften oft
nur angedeuteten Themen in voller Entfaltung.

Das palästinische Targum nun übersetzt den etwas schwierigen
Satz Genesis 4, 1 so : «Adam erkannte sein Weib8, daß sie nach einem

Engel Lust gehabt hatte. Sie wurde schwanger und gebar Kain. Da
sprach sie9: Zum Mann habe ich den Engel des Herrn erworben.»

Eine andere Textrezension, der wir allerdings kein unbedingtes
Vertrauen schenken dürfen, liest: «Adam erkannte sein Weib, daß
sie vom Engel Samael schwanger war...»

Wie hier der Text interpretiert wurde, ist ohne weiteres
einzusehen. «Adam erkannte» heißt nun, daß er etwas wahrnahm, nämlich

daß Kain nicht sein Sohn war, sondern der Sohn eines Engels -
das hat er ihm angesehen. Und auch Eva sagt dies: «Ich habe einen
Mann erworben» wird vom Targum gelesen: ich habe zum Mann
erworben. Und da sie nicht wohl den Herrn zum Mann erworben hat.
ist es der (oder ein) Engel des Herrn, der ja auch sonst für Gott
stehen kann - oder es war Samael. Da Samael vor seinem Fall der
vornehmste der Engel war, ist die Identifikation Engel des Herrn
Samael nicht schwierig. Der Text des palästinischen Targum fährt
dann in Genesis 4, 2 fort: Sie gebar wiederum von ihrem Mann
Adam seinen Zwillingsbruder Abel.

Eva war also von zweien schwanger, nämlich von der Schlange,
bzw. von einem Engel, und von Adam. Kain ist ein Sohn der
Schlange, die Schlange aber nur die von einem Engel angenommene
Gestalt. Sehr viel ausgesprochener ist Pirqej Rabbi Elieser Kapitel
21, S.48; dort heißt es:

«Rabbi Seira10 sprach: Von der Frucht des Baumes, der inmitten

des Gartens ist (Genesis 3, 3). Baum ist nichts anderes als Adam

8 Bis hierher also wörtlich, Einschübe im weiteren kursiv.
9 An dieser Stelle beginnt das Targum zu paraphrasieren.
10 Der Name ist sicher pseudoepigraphisch.

208



(der Mensch), der dem Baum verglichen wird, wie es heißt (Deut.
20, 19): Ist denn ein Mensch (Adam) der Baum des Feldes11. - Der
inmitten des Gartens ist. - Inmitten des Gartens ist nur ein
Euphemismus für inmitten des Körpers. - Der inmitten des Gartens ist :

Inmitten des Weibes. Denn Garten ist nichts anderes als Weib,
welches dem Garten verglichen wird, wie es heißt (Cant. 4, 12).
Ein verschlossener Garten ist meine Schwester Braut. »

Der Autor des PRE versteht also das Verbot, von der Frucht des

Baumes zu essen, als ein Verbot der Begattung. Er steht damit
ganz im Gegensatz zur rabbinischen Tradition. Er fährt dann fort:

«So wie dieser Garten alles hervorbringt, womit er besät wird,
so wird auch das Weib von allem, womit sie besät wird, schwanger
und gebiert ihrem Mann. Die Schlange kam zu ihr und begattete
sie; da wurde sie des Kain schwanger. Danach wurde sie des Abel
schwanger, denn es heißt (Gen. 4, 1): Adam erkannte sein Weib.
Was heißt er erkannte? (er erkannte), daß sie schwanger war. Und
da sie sah, daß seine Gestalt nicht von den Unteren war,
sondern von den Oberen, sprach sie : Ich habe einen Mann erworben mit
dem Herrn (oder: vom Herrn).»

Die Identifikation des Samael mit der Schlange finden wir noch

angedeutet in PRE 14, S.33b:
«Als Gott das Gericht über die ersten Menschen hielt, da

verfluchte er sie mit neun Flüchen und dem Tod. Samael und seine

Klasse verbannte er vom Ort ihrer Heiligkeit, vom Himmel, und
der Schlange hieb er die Beine ab.»

(Nur am Rande sei hier erwähnt, daß wir ein ähnliches Motiv der

doppelten Vaterschaft im Amphytrionmythos finden: Alkmene
gebiert Zwillinge, der Vater des einen ist Zeus, der Vater des anderen

Amphytrion. Einen Einfluß der griechischen Sage auf die jüdische
Apokalyptik anzunehmen besteht kein Anlaß.)

Damit entstehen nun zwangsläufig, und dies ist beabsichtigt,
zwei Menschengattungen: Die Söhne der Schlange oder des Teufels,
das sind die Kainiten, und die wirklichen Söhne Adams, das sind
die späteren Nachkommen Schets (denn Abel war ja umgekommen).
Damit die genealogischen Zusammenhänge zwischen Samael und

11 Der Midrasch liest den Satz nicht als Frage, sondern assertorisch.

209



den Kainiten nicht zu schwach werden, werden dann die Töchter
des Adam, wie sie Genesis 6, 2ff. noch genannt werden, in der Apo-
kalyptik zu Töchtern Kains, die mit den vertriebenen Anhängern
Samaels die Welt mit Ungeheuern bevölkern (PRE 22, S. 50a).

Der Satz Genesis 3, 15: «Und Feindschaft setze ich zwischen deinen

Samen und ihren Samen», wird hier auf phantastische Weise
konkretisiert: Kam, der Same der Schlange, ist Feind Abels und
sicherlich auch Feind Schets, des Samens Evas. Aber der Mythos
reicht noch tiefer: Der Sohn der Schlange steht ja in Wirklichkeit
nur gegen seinen Halbbruder, den Sohn Adams auf. Was die Schlange
nicht vermochte, nämlich ihren Nebenbuhler aus der Welt zu
schaffen, das vermag Kain, der Sohn der Schlange, indem er den
Sohn des Nebenbuhlers tötet. Noch klarer aber wird das Tötungsmotiv,

wenn man weiß, daß Samael nicht nur der Versucher ist,
sondern nach manchen auch der Todesengel12. Der Sohar, der sehr viele
alte apokalyptische (aber auch gnostische) Motive aufnimmt, kennt
auch den Kain als Sohn der Schlange und sagt dann: «Weil Kain
von der Seite des Todesengels kam, tötete er seinen Bruder13». Es
ist also nicht mehr der Bruder, der den Bruder tötet, sondern der Böse,
der den Guten tötet. Der genealogische Dualismus, denn ein solcher

liegt ja nun vor, kann sich gar keinen wirklichen Brudermord denken.

Wir könnten aufgrund der wenigen jüdischen Zeugnisse kaum auf
eine weite Verbreitung solcher Gedanken schließen. Man möchte
annehmen, daß sie nur in den Kreisen der Apokalyptiker und Eso-
teriker verbreitet waren. Aber auch in der jungen Kirche wurden
diese Gedanken aufgenommen, wie dies N.A.Dahl in seiner Studie
«Der Erstgeborene Satans und der Vater des Teufels14 gezeigt hat.
Sehr bemerkenswert ist hier vor allem das Protoevangelium des

12 Vgl. z.B. b. Baba Batra 16a.
13 Sohar bereschit I, S.54a; Sohar bereschit S.55a kennt Kain und Abel

als Söhne der Schlange, weil nämlich Adam erst vom hundertdreißigsten
Lebensjahre an in seinem Gleichnis und Bilde zeugte (Gen. 5, 3). Damit wird
die Schwierigkeit im Hinblick auf Gen. 5, 3 behoben. Kain und Abel werden
zwar auf den gleichen nichtmenschlichen Vater, aber auf zwei verschiedene
Seiten desselben zurückgeführt.

14 Apophoreta, Festschrift für Ernst Haenchen 1964, S. 70-99.

210



Jakobus 13, 1: Als Joseph von der Schwangerschaft Mariens
erfährt, fürchtet er, daß ihm wie Adam widerfahren sei, da die
Schlange kam und Eva befleckte. Die Alternative: Sohn Gottes oder
Sohn der Schlange ist hier absolut geworden. Man könnte zwar
annehmen, daß der Verkehr mit der Schlange nur Typus des Ehebruchs
ist, aber auch im Johannesevangelium 8, 44 «Ihr seid vom Vater
des Teufels» scheint von Kain die Rede zu sein, wie dies Dahl mit
einiger Wahrscheinlichkeit gezeigt hat. Mehr aber sagt uns vielleicht
der Ausdruck «Otterngezücht» im Munde des Täufers (Matth. 3, 7),
der auch bei der Sekte von Qumran verbreitet war, die zudem auch
noch die «Söhne des Belijaal» (ein Ausdruck der im Alten Testament

ganz unverfänglich scheint) und die Söhne der Finsternis
kennt - sich selbst aber zu den Söhnen des Lichtes rechnete.

Hier ist auch noch auf das Auftauchen dieses Gedankens in der
Gnosis zu verweisen, und Aptowitzer15 ist sogar der Ansicht, daß

wir es im PRE und im Targum Pseudojonathan mit gnostischen
Einflüssen zu tun haben. Dagegen spricht aber nicht nur, daß die

jüdische Apokalyptik wahrscheinlich älter ist als die Gnosis,
sondern mehr noch die Wertung des Sündenfalles und der Person
Kains. Sündenfall und Kain werden in der Gnosis positiv bewertet16,
hier aber entschieden negativ. Daß man aber den Kainmythos aus
der Gnosis übernahm, um ihn umzudeuten und den Gnostikern
entgegenzusetzen, ist doch nicht gerade wahrscheinlich.

Wie immer es sich aber hiermit verhalten haben mag : Mit diesem

psychologisch zweifellos bemerkenswerten Verständnis des
biblischen Textes ist der Boden der biblischen Geschichtsauffassung
wohl endgültig verlassen.

Diese mythische Auffassung von der Abstammung Kains ist aber
nicht nur entschieden unbiblisch, sie steht auch im Gegensatz und
im Widerspruch zur jüdisch rabbinischen Anthropologie. Diese

mußte notwendig auf einer einzigen Abstammung des Menschen

bestehen, denn ein Mensch, der von Samael abstammt und nicht
von Adam, wäre nicht mehr Herr seiner Entscheidungen. Ein
beredtes Zeugnis dieser Ansicht ist der Text der Zeugenverwarnung,
wie wir sie in der Mischna Sanhédrin IV, 4 finden :

15 Op. cit. S. 130 gegen Schultz, Dokumente der Gnosis 1910, S. 104.
16 Vgl. z.B. Hans Jonas, Gnosis und spätantiker Geist 1954, S.220ff.

211



«Und deshalb wurde der Mensch einzig geschaffen, um dich zu
lehren : Jeder, der eine Seele von den Menschen zugrunderichtet, dem
rechnet es die Schrift an, als hätte er eine volle Welt zugrundegerichtet;

und jeder, der eine Seele von den Menschen am Leben
erhält, dem rechnet es die Schrift an, als hätte er eine volle Welt am
Leben erhalten. - Und auch wegen des Friedens der Geschöpfe:
Daß nicht ein Mensch zu seinem Genossen sage: Mein Vater ist
größer als deiner. - Auch damit die Minäer nicht sagen, zwei
Mächte sind im Himmel17.»

Und die Rabbinen ergänzen in der Gemara (b. Sanhédrin 38b):
«Wegen der Gerechten und wegen der Frevler. Daß nicht die
Gerechten sagen: Wir sind Söhne eines Gerechten; und daß nicht die
Frevler sagen : Wir sind Söhne eines Frevlers. »

Und Raschi (z. St.) erklärt dies: «Wir sind Söhne eines Frevlers
und bedürfen nicht der Umkehr, um Rechtfertigung zu erlangen,
denn es kann uns nichts nützen.»

Ein Mensch, der von der Schlange oder Samael abstammt, ist
eben nicht nur biologisch ein Unding - damit hätte man sich wohl
noch verstehen können -, sondern vor allem moralisch unerträglich,
denn er stellt das Gebot und das Gericht Gottes in Frage. Er ist
dann nur noch Ausgeburt eines guten oder eben eines bösen Prinzips,

und dies wäre ein entscheidender Schritt zum Dualismus hin.
der von den Rabbinen gefürchtet und mit größter Entschiedenheit
bekämpft wurde. Für die Rabbinen galt die Lehre, daß der Mensch
samt seinen Trieben und seiner Fähigkeit zum Bösen so von Gott
geschaffen wurde: Sowohl den guten wie auch den bösen Trieb
schuf Gott18, so wie Gott selber auch Urheber des Unheils ist19.

Nun war die rabbinische Theologie allerdings sehr wenig dogma-
tisiert. Soweit nicht die Grundlehren von der Einzigkeit Gottes,
der Offenbarung oder der Auferstehung und dem Gericht etwa
tangiert wurden, war das rabbinische Judentum sehr duldsam. Die
Meinung, daß Kain von Samael abstamme, mag unpassend gewesen

17 Und jede von ihnen hat einen Mensehen geschaffen. Da eine der beiden
Mächte böse ist, hätte diese wohl einen bösen Menschen geschaffen.

18 Vgl. z.B. b. Berakhot 61a; Miscbna Berakhot IX, 5.
18 Nach Jesaja 45, 7.

212



sein, aber kaum so sehr, daß diejenigen, die sie hegten oder gar
verbreiteten, deshalb schon außerhalb des Judentums standen,

- schließlich findet sie sich in durchaus legitimen Quellen. Doch
paßt diese Anschauung so wenig in den Lehrzusammenhang
gerade des frühen rabbinischen Judentums, daß man es für bemerkenswert

halten muß, wenn wir ihr auch in der eigentlichen rabbinischen
Literatur, etwa in den Talmuden oder in den großen Midraschim
begegnen würden. Und doch ist dies scheinbar so. Im babylonischen

Talmud findet sich ein Satz, der im Namen Rabbi Jochanans
tradiert wird, und der immerhin impliziert, daß Eva mit der Schlange
Umgang gehabt habe. So lesen wir zum Beispiel in b. Jebamot
103b (vgl. auch b. Aboda Sara 23b):

«Rabbi Jochanan sagte: In dem Moment, da die Schlange über
Eva kam, warf sie Schmutz in sie. Israel, die auf dem Berge Sinai
standen, von denen hörte der Schmutz auf. Die Völker, die nicht auf
dem Berg Sinai standen, von denen hörte der Schmutz nicht auf.»

Daß Eva von der Schlange begattet wurde, wird, so scheint es

jedenfalls, von Rabbi Jochanan schlicht vorausgesetzt20. Er hat
also ganz eindeutig die Schlangentradition aufgenommen und redet
davon so, als wäre sie zu seiner Zeit fraglos gewesen. Aber der Text
führt dann doch in eine ganz andere Richtung: Die Schlange

zeugte nicht den Kain, sondern Schmutz, sohama, ein Wort, das

man für Schmutz und Unrat verwendet. Alle Menschen, jene
ausgenommen, die am Berge Sinai standen, sind durch diesen Schmutz
verdorben. Die Meinung Rabbi Jochanans blieb keineswegs isoliert
und blieb im wesentlichen auch unwidersprochen. So heißt es zum
Beispiel in der weiteren Erörterung b. Schabat 145b-146a:

«...Die nicht auf dem Berge Sinai standen, von denen hörte der
Schmutz nicht auf. Rab Acha, der Sohn des Raba, sprach zu Rab
Aschi: Was ist mit den ProselytenEr sprach zu ihm: Obgleich

20 Erst Raschi bietet in seinem Kommentar (zu b. Schabbat 145b-146a)
eine Erklärung hierzu : Die Schlange betörte mich, hissiani - das ist dasselbe

Wort wie nissuim heiraten). Woher Raschi diese Erklärung hat, habe
ich nicht feststellen können. Es ist wohl möglich, daß sie aus einem verlorenen
Midrasch stammt. Bemerkenswerterweise findet sie sich aber nicht in seinem
Bibelkommentar (Genesis z.St.). Dort zieht er eine philologisch einleuchtende
Erklärung vor.

213



sie selbst nicht dort waren, so war doch ihr Glückstern dort21, wie es

heißt (Deut. 29, 14: Nicht allein mit euch schließe ich diesen Bund
und diesen Di'oheid), sondern mit dem, der hier bei uns ist vor dem

Angesicht des Herrn, unseres Gottes, heute stehend, und mit dem,
der heute nicht hier bei uns ist. Das steht aber im Widerspruch zu
R. Abba B. Kahana. Denn R. Abba b. Kahana sprach : Bis zur
dritten Generation hörte der Schmutz nicht von unseren Vätern auf.
Abraham zeugte Ismael, und Isaak zeugte Esau, (erst) Jakob zeugte
die zwölf Stämme, an denen kein Makel war.»

R. Abba b. Kahana vertritt offensichtlich einen ganz anderen

Standpunkt als sein Lehrer Jochanan. Die Befleckung endete nicht
erst am Sinai, sondern schon bei den Vätern. So aber, wie die Väter
nicht durch das Stehen am Sinai vom Makel befreit wurden,
sondern durch ihr Anhangen an Gott, so auch die Proselyten. Zugleich
ist er aber wohl auch der Meinung, daß Proselyten erst in der dritten
Generation von der makelhaften Nachkommenschaft wirklich frei
sind. Von Kain ist auch hier nicht die Rede. Nur bei R. Abba b.

Kahana möchte man das Kainmotiv mitklingen hören : Ismael und
Esau sind ja nicht nur illegitime oder mißratene Söhne, sondern
solche, die wie Kain Erstgeborene und Feinde ihrer jüngeren Brüder
waren (vgl. Gen. 16, 13 und 27, 40).

Nur am Rande sei erwähnt, daß diese Texte keineswegs von einem
erbsündeähnlichen Zustand handeln, so etwa, als wäre ein durch den Sündenfall
entstandener sündhafter Zustand erst durch die Annahme der Torah am
Sinai aufgehoben. Wie der Kontext zeigt, ist hier vor allem von der Neigung
der Heiden zur Unzucht und widernatürlichen Begattung die Rede, wie schon
von F. Weber22 und Strack-Billerbeck23 bemerkt wurde. Diese Texte sollten
vor allem von ihrer polemischen Tendenz her verstanden werden.

Der Einfluß des Kainmotives ist hier sicherlich gegeben, nämlich
die Schlangenbegattung. Nur ist dem Mythos hier jene Konsequenz
genommen, die ihn für die Rabbinen unannehmbar machen müßte,
nämlich die Entstehung zweier Menschengattungen, die heriditär
verschieden sind. Alle Menschen sind mit diesem Makel behaftet,

21 rnasal, d.h. ihr Schicksal; denn die zukünftigen Proselyten waren
virtuell am Sinai, wie aus dem Schriftbeweis zu lesen ist.

22 Jüdische Theologie aufgrund des Talmud und verwandter Schriften
1897, S. 219.

23 Kommentar zum Neuen Testament I, S. 138.

214



doch kann sich der Gerechte von ihm lösen. Die Schwächen und
Inkonsequenzen solcher Gedankengänge sollen hier nicht verdeckt
werden, sie ergeben sich eher notwendig daraus, daß man sich mit der
Annahme eines heriditären Makels bereits von der geraden Linie
der rabbinischen Anthropologie entfernt hat.

Jedoch haben sich die Rabbinen auch sonst nicht mit dem Kain-
mythos abgefunden. Wir finden einige beachtliche Zeugnisse dafür,
daß sie sich mit ihm auseinandergesetzt haben, wenn sie ihn auch
nicht immer beim Namen nennen - wie dies ja die Weise der
rabbinischen Polemik ist.

Bemerkenswert sind hier jene Texte, die die böse Begierde der
Schlange durchaus akzeptieren, den Akt aber ganz einfach nicht
zur Ausführung kommen lassen. Unmittelbar beeinflußt vom Motiv
der Schlangenbegattung ist der Midrasch von der Begier der
Schlange nach Eva. So lesen wir in einem anonymen Satz in den
Abot de Rabbi Nathan, I Kap. 1, S. 5:

«Was plante die frevelhafte Schlange in jenem Moment? Ich
will hingehen und will sein Weib ehelichen und werde so zum König
über die ganze Welt. Ich werde aufrecht gehen und alle Köstlichkeiten

der Welt essen. Da sprach der Heilige, gesegnet sei er: Du
meintest: Ich will Adam umbringen und Eva ehelichen. Deshalb:
Feindschaft setze ich (Gen. 3, 15).» (Ähnlich von Rabbi Issi und
Rabbi Hoschaja im Namen Rabbi Chija Rabba in Genesis r. 20 § 5;
vgl. auch b. Sota 9b und Tosephta Sota IV, 18.)

Der allgemeine Eindruck ist wohl, daß die Tat nicht zur Ausführung

gelangte24. Ursprünglich geht wohl das Motiv der Begier, wie
es hier zum Ausdruck kommt, auf andere Vorstellungen zurück
als jene, die wir im Kainmythos vorfinden. Dort war es Samael, eine

24 Raschi (zu b. Sota 9 b) beharrt allerdings analog zu den obigen Zitaten
darauf, daß es bereits geschehen sei. Wie immer es aber sei, die Stelle bietet
ungewöhnliche Schwierigkeiten: Wie konnte die Schlange daran denken,
Eva zu besitzen und Adam zu töten? Der MaHaRSa, der im übrigen Raschis

Erklärung ablehnt, versucht in seinem Kommentar z. St. dieses Problem auf
eine recht scharfsinnige Weise zu lösen: Da Eva zur Zeit des Gebotes noch
nicht geschaffen war, meinte die Sehlange, das Verbot gelte nur für Adam.
Sieht nun Adam, daß Eva ißt und nicht stirbt, dann wird er davon essen,
aber sterben. Eva dagegen am Leben bleiben. Die Schlange wurde also Opfer
ihrer eigenen List.

215



böse Macht, die die Gestalt der Schlange annimmt, um den
Menschen zu verderben25. Hier ist es wirklich die Schlange, die den
Menschen beneidet und nach der Macht über die Welt strebt.
Obgleich auch dieses Motiv mythisch ist, ist es doch sehr viel primitiver.

In einem anderen Kontext (b. Sota 9 und Tosephta Sota IV, 18)

hat dieser Mythos seinen mythischen Bezug ganz verloren. Er dient
nur noch zum Vergleich. Von der Ehebruchsverdächtigen oder der
wirklichen Ehebrecherin sagen die Rabbinen: «Sie gab ihre Augen
auf einen, der nicht zu ihr paßte (wörtlich: der ihr nicht ersehen

war). Was sie wollte wurde ihr nicht gegeben, was in ihrer Hand war
wurde ihr genommen, wie die Schlange...». Der ursprüngliche
Mythos wurde einer homiletischen Tendenz untergeordnet, was die

Schlange begehrte ist ganz nebensächlich geworden.
Noch stärker ist die homiletische Tendenz in einem Ausspruch

R. Jehoschua ben Qorchas (Genesis r. 18 §6, S. 168). Dieser sagte zu
Genesis 2, 25 (sie waren beide nackt und schämten sich nicht):
«Um kundzutun, wegen welcher Sünde sie jener Frevler anfiel;
weil er sah, daß sie sich mit der Weise der Welt befaßten
(euphemistisch) begehrte er sie.» R. Jehoschua ging es dabei weniger um
die Schlange, als um die Sünde der Schamlosigkeit schlechthin. Die
Schlangenbegattung konnte so jedenfalls nicht mehr stattgefunden
haben.

Die gleiche Meinung finden wir in einer der Versionen des Mi-
drasch von den zwölf Stunden Adams. Dieser Midrasch läßt alles,

was zwischen der Schöpfung und dem Sündenfall geschieht in den
zwölf Stunden eines Tages geschehen. In der Version wie sie zum
Beispiel in den Abot de Rabbi Nathan IKap. 1, S. 5, vorliegt lesen

wir:
«Wie wurde der Mensch geschaffen? In der ersten Stunde wurde

sein Staub zusammengetan... In der achten wurde ihm Eva zugesellt

In der zehnten wurde ihm das Gebot gegeben, in der elften
verdarb er. »

Diese anonyme Version finden wir erweitert in b. Sanhédrin
38 b : « R. Jochanan bar Chanina sagte : Zwölf Stunden hat der Tag...

25 So eindeutig Vita Adae 11-17.

216



In der siebenten wurde ihm Eva zugesellt, in der achten bestiegen
zwei das Bett und vier stiegen herab 26, in der neunten wurde ihnen
das Gebot gegeben...»

Diese Version ist sicherlich schon tendenziös. Daß Kain und Abel
noch vor dem Sündenfall geboren wurden, steht wohl schon im
Gegensatz zur Schrift, und es bedurfte schon einiger Kunst, diese

Geburt vorzuverlegen (hierzu mußte Genesis 4, 1 durchgehend im
Plusquamperfekt gelesen werden). Die Tendenz solcher Äußerungen
ist sicherlich schon gegen die Auffassung jener gerichtet, welche in
den Sündenfall ein sexuelles Vergehen sahen. Noch stärker in der
Tendenz ist der Midrasch, den R.Huna und R.Jakob im Namen
R.Abba bar Kahanas tradieren (Genesis r. 22 §2):

«Und Adam erkannte... Kein Geschöpf hat sich vor dem ersten
Menschen begattet. Adam erkannte ist hier nicht geschrieben,
sondern ha'adam, der Adam27. Er tat allen die Weise der Welt kund28.»

Was R. Abba bar Kahana ganz unzweideutig sagt, ist, daß das

Tier, und also auch die Schlange, vom Menschen gelernt hat. Er
spricht sich damit zweifellos auch gegen die Vaterschaft der

Schlange aus29.

Neben diesen für unser Gefühl noch sehr indirekten Stellungnahmen

finden wir aber auch eine ausgesprochene Antithese zum
Mythos von der Vaterschaft Samaels. So heißt es in Genesis r. 22

§ 2:
«Mit dem Herrn (Gen. 4, 1). R. Jischmael fragte R. Aqiba, er

sprach zu ihm: Da du zweiundzwanzig Jahre Nachum Isch Gamsu

26 Nämlich: Adam, Eva, Kain und Abel; vgl. jedoch auch Tosaphot z. St.

und Genesis r. 22 §2.
27 Mensch als Gattungsbezeichnung.
28 Die Weise des Schlusses ist hier an sich ohne Belang; vgl. jedoch die

Kommentare zu Genesis r. (z. St.), die eher davon ausgehen, daß die antizi-
patorische Emphase, die Voranstellung des Namens, zur Deutung herangezogen

wurde.
29 Dies steht im Gegensatz zur Meinung R. Abba bar Kahanas, wie sie in

b. Schabbat 145 b tradiert wird. Nun sind Namenstraditionen im ganzen
keineswegs zuverläßig. Dennoch wird man sich die Frage stellen, ob die
allgemeine Ansicht, daß nämlich dort von einem faktischen Verkehr der Schlange
mit Eva die Rede ist, wirklich zutrifft, oder ob nicht R. Abba bar Kahana
dabei an etwas anderes denkt. Vielleicht ist die übliche Interpretation dieses

Textes erst dank Raschis Kommentar so eindeutig geworden.

217



gedient hast (und du bei ihm gelernt hast die Partikeln) alch

jedoch) und raq nur) sind ausschließend (wörtlich: mindernd
garn auch) und et die nota accusativi, dem bzw. mit) sind
einschließend (wörtlich: vermehrend); das mit, das hier geschrieben
ist, was ist das? (sc. was könnte es einschließen?). Er sagte zu ihm:
Wenn es hieße: Jcaniti isch adonaj (etwa: ich habe - zum - Mann
erworben Adonai), dann wäre die Sache schwer. Allein, et adonaj (mit
dem Herrn)...30 : Zuerst wurde Adam von der Erde geschaffen und
Eva von Adam; von nun an und weiter: Nach unserem Bild, nach
unserem Gleichnis (Gen. 1, 26). Nicht der Mann ohne Weib, nicht
das Weib ohne Mann und beide nicht ohne die Schekhinah31.»

Die Kontroverse zwischen Jischmael und Aquiba, die in dieser
Form eher anekdotenhaft ist, wird an mehreren Stellen tradiert.
Es ist wohl so gewesen, daß sie zu einer Anzahl von Schrifttexten
gebracht wurde, bei denen das et als einschließende Partikel keinen
Sinn zu ergeben schine. Die Antwort Aqibas, wie sie hier vorliegt,
will besagen: Eva hat nicht den Herrn zum Mann erworben, sondern
Kain mit ihm : Der Mensch wird nur geboren, wenn Mann und Weib
und Gott daran teilhaben, niemals aber ein anderes Wesen. Ganz

eindeutig ist hier die Stellungnahme gegen die Textauffassung, wie
sie Pseudojonathan und Pirqej Rabbi Elieser tradieren, nämlich daß
Eva «denselben Herrn» oder ebenSamael zum Mann erworben hat.
Als spätere Auslegung finden wir den Satz dann noch im Munde R.
Simlais in der Kontroverse mit den Minäern tradiert (p. Berakhot
9 H1).

Die Absage an jene, die auch anderen Wesen als Gott und
Mensch einen schaffenden oder zeugenden Anteil am Menschen
geben wollten, ist hier entschieden. Alle Menschen ohne Ausnahme
sind Kinder Adams und Geschöpfe Gottes. Aber auch R. Schimon
b. Jochaj nimmt in seiner Erklärung zu Genesis 6, 2 entschieden
Stellung. So heißt es Genesis r. 26 §5:

«R. Schimon b. Jochaj nannte sie (sc. die «Söhne Gottes»)

30 Der Text ist hier zweifellos verderbt und schließt eine Zurechtweisung
ein, die eher an den Anfang gehört.

31 D. h. Gott; vgl. A.M.Goldberg, Untersuchungen über die Vorstellung
von der Schekhinah 1969, S.352.

218



Söhne der Richter32. R. Schimon b. Jochaj pflegte alle zu verfluchen,
welche sie Söhne Gottes nannten.» Wen R. Schimon b. Jochaj
verflucht weiß man, wenn man zum Beispiel das Henochbuch liest
(Kapitel 6-19) oder aber die oben zitierten Texte. Und die frühe
rabbinische Tradition stimmt ihm beinahe einhellig zu, indem sie

Gen. 6, 2 fast ausnahmslos mit Schweigen übergeht.
Ein Rest der mythischen Vorstellungen, jedoch keineswegs der

Kainmythos selber, scheint sich in den Traditionen erhalten zu
haben, nach denen Adam und Eva in den hundertunddreißig Jahren
zwischen dem Tod Kains und der Geburt Henochs mit Geistern -
deren Existenz nie bezweifelt wurde - neue Geister gezeugt hätten33.
Daß solche Vorstellungen sehr verbreitet waren, ist nicht zu
bezweifeln. Geht man aber der Tendenz der Texte nach, dann findet
man sehr bald den wahren Grund für die Verbreitung solcher
Ansichten selbst durch die Rabbinen: Sie wollten unbedingt verhindern,

daß das Gebot der Zeugung vernachläßigt wird (so zum
Beispiel Tanchuma Buber Bereschit §27) und dies tut man, indem man
vor den Folgen übermäßiger Enthaltsamkeit warnt. Aber auch hier
fehlte es nicht an entschiedenen Gegenstimmen. So heißt es zum
Beispiel in dem anonymen Midrasch im Tanchuma (loc. cit.):
Der Umgang mit Geistern ist keine Hurerei. Ja, einem Frommen,
dem sich am Versöhnungstag ein weiblicher Geist zugesellt hatte,
erschien der Propnet Elija selber um ihm zu sagen, daß er schuldlos
seiM.

Zusammenfassend können wir also feststellen, daß sich auch bei
den Rabbinen Spuren jenes Mythos finden, nach dem Eva von der

Schlange begattet wurde. Die Tradition von der Befleckung aller
Menschen durch die Schlange legt dies wohl nahe. Aber nirgends
findet sich die Meinung, daß Kain ein Sohn Samaels oder der

Schlange ist. Sofern der Mythos überhaupt aufgenommen wurde,
wurde er seines mythischen Gehaltes entleert. Dagegen wird gerade
im Zusammenhang mit der Geburt Kains von R. Aqiba ausdrück-

32 Nach der rabbinischen Exegese entspricht der biblische Sprachgebrauch
des Wortes Elohim zuweilen auch dem Wort Richter; vgl. z.B. Ex. 22, 8;
1. Sam. 2, 25.

33 Vgl. z.B. b. Erubin 18b; Genesis r. 24 §6.
34 Vgl. auch p. Schabbat 1 H 3.

219



lieh gesagt, daß außer den Menschen nur Gott an der Geburt eines
Menschen teilhabe. Auch Kain also ist ein Sohn Adams, ein Ben
Adam, und das heißt auf Hebräisch schlicht Mensch, vor allem aber
ein Geschöpf Gottes. Die Rabbinen haben damit die geschichtliche,
mehr aber noch die ethische Position der Schrift wiedergewonnen:
Das Geschöpf Gottes tötet das Geschöpf Gottes, der Sohn Adams den
Sohn Adams, der Bruder den Bruder.

* **

Wir beobachten hier im literarischen Niederschlag einen keineswegs

seltenen Vorgang: Die apokalyptisch mystische Tradition und
mit ihr auch ein Teil ihrer Bilder und Vorstellungen wurde von
den Rabbinen der ersten Jahrhunderte n. Chr. so weit akzeptiert,
wie sie erträglich war; wenn nötig wurde sie ihres mythischen
Gehaltes entleert. Was wir finden sind nur noch Trümmer, die in
ganz andere Sinnzusammenhänge gestellt wurden. Wo es nötig ist
wird die Aussage des Mythos bekämpft, sei es, daß man sie

verschweigt, sei es, daß ihm indirekt widersprechende Äußerungen
entgegengesetzt werden, sei es, daß man ihm eindeutige Thesen
entgegensetzt.

Dabei ist es sicherlich kein Zufall, daß wir die entschiedensten
Äußerungen von Männern hören, die in eben der Zeit wirkten, als
die Auseinandersetzung mit den Apokalyptikern und mit den Gno-
stikern in der jüdischen Gemeinschaft selber am heftigsten geführt
wurde, nämlich von R. Aqiba und R. Schimon b. Jochaj. Genau
so wenig scheint es mir ein Zufall zu sein, daß der Ausspruch
R. Jochanans von der Befleckung durch die Schlange nur im
babylonischen Talmud tradiert wird, nicht aber in den palästinischen
Midraschim.

Das bedeutet nun nicht, daß die von den Rabbinen bekämpften
Meinungen wirklich verschwinden. Sie halten sich in mystischen
Konventikeln oder bei einzelnen Mystikern. Sie werden durchaus
weiter tradiert, wenn auch nur am Rande, wie im Targum Pseudo-

220



jonathan35 oder in den Pirqej R. Elieser, und werden weiter
entwickelt in der späteren jüdischen Mystik.

Beide Einstellungen, die mythisch-mystische und die geschichtliche

konnten im Judentum nebeneinander bestehen bleiben. Und
dies nicht nur, weil das Judentum nur wenig dogmatisiert und in
theologischen Fragen duldsam war, sondern auch, so scheint es mir
wenigstens, weil die mystisch-mythische Einstellung eine Projektion

der menschlichen Seele ist, die sich auf die Dauer nur
zurückdrängen, aber kaum ganz unterdrücken läßt.

Und so wie der Mystiker sich der äußeren Form des Judentums
einpaßte, ja sie grundsätzlich bejahte, wenn er ihr auch einen ganz
anderen Sinn unterstellte, so wie er auch seine mythischen
Erfahrungen im sprachlichen Gewand der Tradition äußerte, so wurde er
von der Gemeinschaft akzeptiert36, sei es als Außenseiter, sei es als

Führer, gerade in Zeiten äußerster Not, in welchen das geschichtliche

Welt- und Gottverständnis durch furchtbare Ereignisse in
Frage gestellt wurde. Erst wenn der Mystiker zur letzten Konsequenz

schritt und den Mythos in der Gemeinschaft zu aktualisieren
versuchte, wie etwa Schabtai Zwi oder Jakob Frank, kam es zum
Konflikt, der einen Ausgleich nicht mehr zuließ.

35 Die anderen Targume zeigen in dem, was sie nicht aufnehmen, oder
auch in dem, was sie aufnehmen, eine zuweilen « antimystische » Tendenz
(vgl. hierzu Goldberg, Torah aus der Unterwelt, Biblische Zeitschrift...).

36 Vgl. auch G. Scholen!, Mysticism and Society ; in : Diogenes 1967, Nr. 58,
S. 1-24.

221


	Kain : Sohn des Menschen oder Sohn der Schlange?

