
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

G. C. Berkouwer: Das Konzil und die neue katholische Theologie. Christian
Kaiser Verlag, München 1968, 324 S.

Das Buch des bekannten Dogmatikers der niederländisch-reformierten
Kirche stellt einen wichtigen Beitrag zu den theologischen Problemen dar,
die vom 2. Vatikanischen Konzil aufgegriffen wurden und seither nicht nur
in Fluß geblieben sind, sondern auch noch an Intensität und Aktualität
gewonnen haben. Der Verfasser behandelt alle zur Diskussion stehenden Fragen
mit profunder Sachkenntnis, bemerkenswerter Objektivität und souveräner
Freiheit. Seine gewiß sehr richtige Überzeugung geht dahin, daß durch das
Konzil alle Strömungen und Tendenzen freigeworden und ans Tageslicht
gekommen sind, die man im Bereich der katholischen Kirche schon seit
längerer Zeit beobachten konnte und denen das Konzil zum endgültigen
Durchbruch verholfen hat. Und aus diesen, aus der gesamtchristlichen Situation

heraus geborenen Strömungen ergibt sich auch ein völlig neuer
Ausgangspunkt für die theologische Auseinandersetzung mit der reformierten
Theologie.

Das Interesse des Verfassers konzentriert sich auf die zentralen Fragen
des Glaubens, und so untersucht er der Reihenfolge nach den Begriff des

Dogmas in seiner Zeitbedingtheit und Kontinuität, das Verhältnis zwischen
Schrift und Tradition und die daraus erwachsenden Probleme der Interpretation

und Exegese, die ja den Schlüssel darstellen für die Lösimg der aktuellen

theologischen Anliegen, worunter an erster Stelle die Frage nach dem
Wesen der Kirche und der Autorität ihres Lehramts zu nennen ist, tun die ja
in der katholischen Kirche nach der Veröffentlichung der päpstlichen Enzyklika

«Humanae vitae» über die Geburtenkontrolle neuerdings eine heftige
Kontroverse einsetzte, was uns deutlich zeigt, wie absolut «aktuell» die von
Berkouwer aufgeworfenen Fragen geblieben sind.

Im Kapitel über «Das Mysterium der Kirche» analysiert der Verfasser
auch mit einigen kurzen, prägnanten, stets aufs Wesentliche gerichteten
Strichen das Verhältnis zwischen der Kirche und Israel, das er sehr
folgerichtig in den Gesamtzusammenhang einer neuen Auffassung vom Gottesvolk
hineinstellt, die sich nun auch im katholischen Bereich anbahnt und die sich

vor allem in der entschiedenen, prinzipiellen - wenn auch noch nicht immer
praktischen - Ablehnung der jahrhundertelang zur Schau getragenen
triumphalistischen Haltung als mit den Forderungen des Evangeliums unvereinbar

äußert. Dadurch ist auch die «traditionelle» Darstellungsweise : Hie
die römisch-katholische Kirche als einzig wahre «Kirche» im Vollsinn des

Wortes und damit Trägerin der Verheißungen, dort Juden, Heiden,
Schismatiker und Häretiker als die «Gegenseite», in dieser stark antagonistischen
Verzerrung zur Unmöglichkeit geworden. Der Verfasser erkennt auch sehr

177



richtig, daß es sich bei der Stellungnahme zur Israelsfrage - trotz der so
unklaren Formulierungen des Dekrets «De religione judaica», das ja bekanntlich

im letzten Moment als Kompromißlösung zwischen verschiedenen
vorhergegangenen Vorschlägen redigiert wurde und so bis in die Ausdrucksweise
hinein sachliche «Unebenheiten» aufweist - im Grunde einzig und allein um
das Verhältnis zwischen Israel und Christus - «das Kreuz tmd die Juden», wie
er es treffend sagt - gehen konnte, obwohl die Problemstellung als solche
natürlich die konkreten, aktuellen und so auch politisch bestimmten
Komponenten nicht außer acht lassen konnte. Berkouwer verweist unter anderem
auch auf die Stimmen im katholischen Lager, die - wie der bekannte
Dominikanertheologe P. Yves Congar — auf Grund der religiösen Sonderstellung des
Judentums für eine Behandlung der Judenfrage im Rahmen des Konzilsschemas

«De Oecumenismo» eingetreten sind. K. H.

Christliche Glaubensposition heute. Eine Abgrenzung gegen Religion, Sekten
und Vernunft. Brunnquell-Verlag der Bibel- und Missions-Stiftung,
Metzingen (Württemberg) 1966, 46 S.

Dieses bescheidene Heftchen enthält Aufsätze von Schweizer Theologen,
Pfr. E. Schwyn, Biel, Pfr. W. Satorius, Aarau. und Pfr. H. U. Herrmann,
Basel, zu den im Untertitel angeführten Problemen, an die es in einer absolut
christozentrischen Sicht herangeht. Es zeigt wieder einmal, daß es bei
wirklicher Kompetenz absolut möglich ist, auch schwierige Fragen in kurzer,
prägnanter und dabei allgemein verständlicher Form zu behandeln.

W. Dommershausen" : Die Estherrolle. Stil und Zeit einer alttestamentlichen
Schrift. Stuttgarter Biblische Monographien 6. Verlag Katholisches
Bibelwerk, Stuttgart 1968, 174 S., DM 20.

Die vorliegende Monographie ist eine literaturwissenschaftliche Arbeit,
die auf dem Weg über die Stilforschung die Grundlage für eine sachgemäße
Interpretation des Estherbuches schaffen will. Diese Methode hat, besonders
in diesem Spezialfall, viel für sich, denn die Frage nach dem «genre littéraire»
des Estherbuches wurde in der neueren Exegese sehr verschieden beantwortet.
Die Einreihung reicht vom Geschichtswerk (Hoschander) bis zum «historischen

Roman» (Morris, Pfeiffer, Kühl, Eisfeldt u.a.); gerne bezeichnet man
es auch als «Midrasch» (so Barucq, Lusseau, Deißler) und reiht es damit in
eine Kategorie ein, die sich seit einiger Zeit in der Exegese besonderer Beliebtheit

erfreut, ohne daß dabei immer genau festgehalten wird, was eigentlich
ein «Midrasch» ist und in welchem Sinn das Wort im gegebenen Fall
gebraucht wird. Auch die theologische Zielsetzung des Buches wird viel diskutiert.

Während manche Autoren in ihm einen Traktat über das Mysterium
der Erwählung Israels (Schedl) oder über eine Heilstat Gottes an seinem
Volk (Gerlemann) sehen, ist es nach anderen «das Erzeugnis eines nationali-

178



stischen Geistes, der die Rache an den Verfolgern begehrt und darüber das
Verständnis für die Forderungen und Aufgaben des Jahweglaubens,
insbesondere in seiner prophetischen Ausprägung, verloren hat» (Sellin-Fohrer).
Ja man geht so weit, im Estherbuch einfach eine jüdische Apologie für die
vom Heidentum übernommene Purimfeier zu sehen (Gaster), oder es für eine
einfache literarische Fiktion ohne historischen Hintergrund zu erklären
(Pfeiffer). Dommershausen tritt für die Einheitlichkeit der Esthergeschichte
ein. Sie winde von einem Autor verfaßt, der verschiedene Traditionen und
Motive benützte, sie aber zu einer perfekten Einheit zu verschmelzen wußte.

Textbuch zur Geschichte Israels. In Verbindung mit Elmar Edel und Riekele
Borger herausgegeben von K. Galling. 2., neubearbeitete Auflage,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1968, XI, 109 S., 4 Karten,
DM 17.50.

Das vorliegende «Textbuch» ist 1950 zum ersten Mal erschienen und wurde
jetzt, durch zusätzliche Dokumente bereichert, neu aufgelegt. Unter den neu
aufgenommenen Texten sind besonders erwähnenswert die Idrimi-Inschrift
aus Alalach, der Bericht Amenophis' II. über seine beiden Syrienfeldzüge,
Auszüge aus der chaldäisehen Königschronik («Chronicles of the Chaldean
Kings ») und zwei Urkunden aus der jüdischen Militärkolonie in Elephantine
(Ägypten). Die im «Textbuch» in ausgezeichneter deutscher Übersetzung
gebotenen, jeweils mit einer kurzen Einleitung versehenen Texte sind ein
wertvolles Hilfsmittel für das Studium der Umwelt der israelistischen Geschichte
und damit auch der historischen Bücher des Alten Testaments.

Einige lokalhistorische Bemerkungen zum Artikel von Prof. Dr. Glaus Schedl
über «Die Inschrift zum Torahschrein der Grazer Synagoge» in «Historisches

Jahrbuch der Stadt Graz», Bd. I, 1968.

Man ist immer wieder erstaunt, feststellen zu müssen, welch tiefen Riß
das Jahr 1938 hinterlassen hat. In Hinblick auf die jüdische Geschichte hat
man jedenfalls den peinlichen Eindruck, daß es sich in Ländern wie Österreich,

jedesmal wenn von jüdischen Institutionen aus der Zeit vor dem berüchtigten

«Anschluß» die Rede ist, nicht um Dinge handelt, die immerhin nur
dreißig Jahre zurückliegen, also selbst den heute ungefähr Fünfzigjährigen
noch in lebendiger Erinnerimg sein dürften, sondern um die graueste Vorzeit.

Alles ist verschollen und vergangen, und unwillkürlich denkt man an
Jeremia 31:15: «So spricht der Herr: Horch! In Rama hört man klagen,
bitterlich weinen. Rahel weint um ihre Kinder, will sich nicht trösten lassen,
weil sie nicht mehr sind. » Eine Zeitepoche ist unwiderruflich zu Ende
gegangen, das österreichische Judentum ist vom Schauplatz der Geschichte

abgetreten. Daran ändert auch eine Restgemeinde von 8000 Seelen nichts,
und eine Reihe großteils geschändeter jüdischer Friedhöfe.

179



Zur Jahreszahl 1855, als die der Restaurierung des Torahschreins, sei

folgendes bemerkt :

In Graz existierte im Mittelalter eine Judengemeinde, die sich bis ins 13.

Jahrhundert zurückverfolgen läßt. Aus dieser Zeit haben sich einige jüdische

Grabsteine erhalten1. Die Gemeinde nahm im 15. Jahrhundert, als Graz
die Residenzstadt einer habsburgischen Nebenlinie wurde, einen bedeutenden
Aufschwung, und es existierte ein eigenes Judenviertel im Süden der Stadt,
nahe der Stadtmauer. Im Jahre 1439 wurden die Juden ein erstes Mal
ausgewiesen, doch wurde diese Maßnahme schon 1447 aus wirtschaftlichen Gründen

widerrufen. Kaiser Friedrich III. (auf den der von Dr. Schedl zitierte
Wahlspruch AEIOU zurückgeht) konfiszierte jüdische Grundstücke und
schenkte sie den Dominikanern (an der Stelle der jetzigen Stadtpfarrkirche).
1496 erfolgte die allgemeine Vertreibung der Juden aus der Steiermark unter
Maximilian I., dem «letzten Ritter». Bis Ende dos 18. Jahrhunderts konnten
sich Juden nur vorübergehend und auf Grund von Sonderprivilegien in
Graz und in der Steiermark aufhalten. Erst das Hofdekret Josephs II. vom
Jahre 1783 gestattete ihnen den Besuch der Jahrmärkte, doch wurde das

Ausweisungsedikt von 1496 noch 1783, 1797, 1819, 1823 und 1828 ausdrücklich

als Rechtsgrundlage ins Gedächtnis gerufen.
Auch das Revolutionsjähr 1848 änderte de jure nichts an diesem

entwürdigenden Zustand. Ein kaiserlicher Erlaß vom 2. Oktober 1853 modifizierte

wohl das Ausweisungsdekret, setzte es aber nicht außer Kraft. Der
offizielle Widerruf erfolgte erst 1861. Durch die neue österreichische Verfassung
vom Jahre 1867 fielen dann endlich die Diskriminationen, und die Juden

1 Von der mittelalterlichen Judengemeinde stammt der im Osttrakt der
Grazer Burg, im sogenannten «Erzherzog-Karl-Trakt», eingemauerte Grabstein,

der zu manchen Legendenbildungen Anlaß gegeben hat. Er wurde vom
Grazer Rabbiner D. Herzog in seinem Artikel «Der jüdische Grabstein in der

Burg zu Graz» beschrieben (siehe MWGJ, 1928, S. 159-167; Beilage zum
«Grazer Volksblatt» vom 18.September 1927; Sonderdruck bei Leuschner
und Lubensky, Graz 1927). Das darauf angegebene Todesdatum ist der 10.

Tammus 5147 27. Juni 1387.
Bei Demolierungsarbeiten in der Grazer Burg im Jahre 1853 wurden weitere

jüdische Grabsteine gefunden und ins Joanneum (Steirisches
Landesmuseum in Graz) gebracht, wo sie jahrzehntelang in einem Hof ein unbeachtetes

Dasein führten. Im Jahre 1928 ließ sie die jüdische Kultusgemeinde auf
ihren Friedhof bringen und dort aufstellen. (Siehe Artikel « Jüdische
Grabsteine und Urkunden aus der Steiermark» von D. Herzog, in MGWJ, 1931,
S. 30-47.)

Alle diese Grabsteine dürften vom jüdischen Friedhof herrühren, der sich
in der Gegend der unteren Schmiedgasse vor der Stadtmauer befand und
wahrscheinlich bei der Austreibung am Ende des 15. Jahrhunderts außer

Verwendung kam und dann profaniert wurde.

180



wurden gesetzlich ihren nichtjüdischen Mitbürgern gleichgestellt. Da das

Ausweisungsdekret seit 1848 praktisch nicht mehr appliziert wurde, zogen
langsam Juden trotz aller möglichen Schikanen der Lokalbehörden in Graz
zu und bildeten dort 1863 die erste «Israelitische Korporation», die dann 1869
offiziell in eine «Kultusgemeinde» (nach dem neuen Kultusgemeindenstatut)
umgewandelt wurde.

Das erste Bethaus der Grazer jüdischen Gemeinde wurde im September
1865 eingeweiht, unter Mitwirkung des Predigers Dr. Adolph Jellinek und
des Oberkantors Salomon Sulzer vom Wiener Stadttempel in der Seiten-
stettengasse. Das alte Bethaus bestand bis 1892, wo es einem monumentalen
Neubau im pseudo-maurischen Stil wich, den dann Kaiser Franz Joseph I.
im Jahre 1895 mit seinem Besuch auszeichnete.

Da 1855 in Graz noch keine Synagoge bestand - höchstens ein provisorischer

Betraum in einem Privathaus —, kann also die von Prof. Schedl
beschriebene Inschrift nicht auf die Grazer S5>nagoge zurückgehen. Ein Rechenfehler

in der Datierung scheint angesichts der Genauigkeit der Analyse von
Prof. Schedl ausgeschlossen zu sein. Die Inschrift könnte also nur von anderswo

stammen, etwa aus Böhmen oder Mähren, dem Auszugsgebiet der meisten
nach 1848 in Österreich eingewanderten Juden, oder aus dem benachbarten
Burgenland, das damals zu Ungarn gehörte und seit altersher Judengemeinden

beherbergte (u.a. die berühmten Schew'a qehillot oder
«Siebengemeinden»). Es wäre auch sehr verwunderlich, wenn eine derart von der
jüdischen Mystik geprägte Inschrift in Graz selbst zustandegekommen wäre,
wo schon das erste Bethaus und dann erst recht die neue Synagoge nach dem

vom Wiener Prediger Isaak Noah Mannheimer geschaffenen sogenannten
«Wiener Ritus» eingerichtet wurden, der wohl im ganzen konservativer
Prägung ist, aber doch den Regeln der Orthodoxie keineswegs entspricht, schon
weil beispielsweise die Vorlesetribüne vor den Torahschrein gerückt war
(also nicht «wahrscheinlich», wie Prof. Schedl schreibt, sondern tatsächlich).

Zur Einrichtung der neuen Synagoge aus dem Jahre 1892 hat nun dieser
Aufsatz des Torahschreins gewiß nicht gepaßt. Es wäre allerdings möglich,
daß er in einem Betraum für den Winter oder die Wochentage seinen Platz
hatte, oder aber vielleicht in einer ostjüdischen Betstube, da sich ja während
des ersten Weltkrieges relativ zahlreiche Flüchtlinge aus Galizien in Graz
niederließen. Es existieren gewiß noch Überlebende der Grazer Gemeinde,
die darüber Aufschluß geben könnten. Zum Schluß sei noch bemerkt, daß der
antisemitische steirische Heimatdichter — dieses Epitheton ist für die Steiermark

eine Ehrensache, denn Graz trug nicht umsonst in der nationalsozialistischen

Zeit den stolzen Titel «die Stadt der Volkserhebung» - Peter Ro-

segger in einem seiner Bücher seinen Besuch in der neuen Grazer Synagoge
beschreibt, mit deren Existenz er sich natürlich keineswegs abfinden konnte.
Seine Epigonen haben ihm dann am 10. November 1938 posthume Genugtuung

verschafft.

K. Hruby

181



K. Maiy, Mündige Gemeinde. Untersuchungen zur pastoralen Führung des

Apostels Paulus. Stuttgarter Biblische Monographien 2. Verlag Katholisches

Bibelwerk, Stuttgart 1967, 272 S., DM 28.-.

Die sehr fleißige und gründliche Arbeit K. Malys — sie ist aus einer Dissertation

an der Universität Würzburg hervorgegangen - behandelt den pastoralen

Aspekt des 1. Korintherbriefes. Paulus verfolgt dabei vor allem das
Ziel, der Gemeinde von Korinth praktische Anweisungen für das christliche
Leben, wie es sich in einer ganz konkret gegebenen Umwelt entwickeln soll,
zu geben. Von dieser Warte aus stellt der Verfasser die Verbindung zur
Gegenwartsproblematik der christlichen Verkündigung her. Auf eine
historische Einleitung, die den l.Korintherbrief in seinen kirchengeschichtlichen
Rahmen hineinstellt, folgt dann jeweils die exegetische Analyse einzelner
Kapitel, die nach Grundideen gruppiert sind, sowie ihre theologische
Auswertung.

Es sei besonders hingewiesen auf den Exkursus I (S. 157ff.) über das

sogenannte «Aposteldekret» und die Stellungnahme des Paulus im l.Korin¬
therbrief zu den Bestimmungen von Ap. 15,28 ff. über das Verbot des

Genusses von Götzenopferfleisch, Blut und Ersticktem und die Tatsache, daß
der Apostel seine eigenen, in 1 Kor. 8-10 niedergelegten Entscheidungen
auf diesem Gebiet unabhängig davon trifft. Wie heute allgemein angenommen
wird, handelt es sich bei den in Ap. 15,28ff. angeführten Regeln um Relikte
aus dem jüdischen Ritualgesetz, die man aus Rücksicht auf die Judenchristen
als für die ganze Gemeinde bindend erklärte, hauptsächlich um bei den Ge-

meindeagapen und Abendmahlsfeiern keine Trennung zwischen Judenchristen

und Heidenchristen herbeizuführen. Da Paulus von dieser Verfügung
keine Kenntnis zu haben scheint - denn wie hätte er sie sonst einfach ignorieren

können -, muß daraus logischerweise geschlossen werden, daß die Frage
der Speisegesetze am «Apostelkonvent» überhaupt nicht verhandelt wurde,
daß aber die diesbezügliche Regelung als notwendige und für ihn
selbstverständliche Maßnahme vom Verfasser der Ap. in das sogenannte «Aposteldekret»

eingebaut wurde.
Im 3. Abschnitt (S. 176ff.), der den Titel trägt «Das geistgewirkte Wort

im Gemeindegottesdienst», behandelt Maly, im Anschluß an 1 Kor. 11-14,
die Gottesdienstfrage. Da Paulus die an das Gemeinschaftsmahl anschließende

Eucharistiefeier als Nachvollzug des letzten Mahles Jesu empfindet
(1 Kor. 11,23c), den inneren Gehalt der eucharistischen Handlung im Tode
Jesu begründet sieht (eb. 11,26) und die eucharistischen Gaben als den
Genuß des Leibes und Blutes Christi betrachtet, schließt der Verfasser
daraus, unter Berufung auf ernsthafte (großteils nichtkatholische) Autoren,
auf den Opfercharakter der Eucharistie.

Was den in 1 Kor. 11-14 geschilderten Aufbau des Gottesdienstes anbetrifft,

so stellt Maly in den Grundzügen Ähnlichkeit mit dem in der Mischna
beschriebenen jüdischen Synagogengottesdienst fest. Inwieweit man
allerdings die «prophetische Rede» mit der (S. 180) «freien Auslegung im jüdi-

182



sehen Gottesdienst» vergleichen kann, bleibe dahingestellt. Was ist mit dieser
«freien Auslegung» gemeint? Das Targum, oder die synagogale Homilie?
Gegen Cullmann neigt der Verfasser eher dazu, in der alleinigen Mahlfeier
nicht das Ziel aller gottesdienstlichen Versammlungen im Urchristentum zu
sehen und plädiert für eine gewisse Selbständigkeit des Wortgottesdienstes
(S. 181).

Von großem Interesse sind auch die Ausführungen Malys über das Phänomen

der Glossolalie und der Prophétie als Bestandteile des christlichen
Gottesdienstes (S. 182ff.), weil ja der Empfang der Charismen die eigentliche
Vorbedingung ist für die Mündigkeit der Gemeinde: «Weil sich der Geist jedem
einzelnen mitteilt, schließt er die Glaubenden zu einem Leib Christi zusammen.

Er trägt durch sein Wirken die ganze Gemeinde... Das geistgewirkte
Wort hat unter den Charismen insofern eine besondere Bedeutung, als es den

Anspruch Gottes vermittelt und die Antwort des Glaubens im Bekenntnis
ausspricht» (S. 252).

Da das Ziel jedes Christen zu allen Zeiten diese Mündigkeit sein muß, ist
die paulinische Deduktion auch pastoral richtungsweisend und somit eminent
aktuell. Im Mittelpunkt des pastoralen Bemühens muß weniger die Schaffung
eines «christlichen Milieus» stehen als das pneumatische Erlebnis des einzelnen,

so daß dann aus der Summe der Einzelerfahrungen das «Milieu» geboren

wird.

Martin-Buber-Briefe gesucht

Das Martin-Buber-Archiv der Jüdischen National- und
Universitätsbibliothek in Jerusalem und das Martin-Buber-Institut der
Universität zu Köln bitten alle Besitzer von Briefen Martin Bubers in
den deutschsprachigen Ländern und in der CSSR, dem Kölner
Institut (D-5 Köln, Kerpener Straße 4) Kopien der Briefe zur
Ergänzung des Archivs und zur Vorbereitung einer Briefausgabe zu
überlassen.

183



Bücher und Schriften zur Sache*

Robert Brunner: Sacharja

Zwingli-Verlag Zürich / Zürcher Bibelkommentar. 175 Seiten, Fr. 9.50.
Der Verfasser empfiehlt dieses Buch mit den Worten: «Die Prophétie
Sacharjas ist heute von besonderem Interesse, denn sie wendet sich an
ein Israel, dem durch die Zeitumstände die Möglichkeit gegeben war, aus
der Zerstreuung unter die Völker heimzukehren und im Land der Väter
seinen eigenen Staat wieder aufzurichten. » (Vorwort)

Robert Brunner: Das Buch Ezechiel in zwei Bänden

Zwingh-Verlag Zürich / Zürcher Bibelkommentar, Bd. I Fr. 24.—, Bd. II
Fr. 18.—. Erscheint in den nächsten Wochen.
Es handelt sich hier um die Neuauflage eines Werkes, das schon lange
vergriffen und noch immer gesucht war.

Jakob Jocz: Christen und Juden

Sonderausgabe der Zeitschrift Judaica, Zwingli-Verlag Zürich/Stuttgart.
90 Seiten, Fr. 7.80.
Der Verfasser ist Theologie-Professor in Toronto. Er bezeichnet sich selber

als ein Judenchrist der dritten Generation. Während vielen Jahren
war er Präsident der Judenchristlichen Allianz, dem Weltverband der
Christusgläubigen aus Israel. Das christliche Zeugnis an Israel, die Juden-
mission, ist ihm in unserer Zeit ganz besonders wichtig um der Kirche
selber willen.

Schalom Nr. 4

Herausgegeben von der Schweizer Evang. Judenmission, Rötelstraße 96,
8057 Zürich. 44 Seiten, Fr. 2.-—.
Die Schalom-Hefte erscheinen nicht regelmäßig. Sie werden gelegentlich
herausgegeben als Gruß der Mission an die kirchlichen Behörden und
Funktionäre. Nr. 4 enthält Programm und Einladung für die 4. Kirche-
Israel-Studienwoche auf dem Hasliberg und ein Referat von Prof. Kurt
Hruby über « Kirche und Synagoge in den ersten drei Jahrhunderten »,

gehalten am 25./26. Oktober 1968 an der Evangelischen Akademie der
Pfalz in Haus Mühlbaeh bei Kaiserslautern.

Alle diese Bücher sind durch unsere Sekretariate Zürich und Stuttgart
zu reduziertem Preis zu beziehen.

184


	Rezensionen

