
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: "Gesetz" und "Gnade" im Wandel des Gesetzesverständnisses der
nachtalmudischen Zeit

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«GESETZ» UND «GNADE» IM WANDEL
DES GESETZESVERSTÄNDNISSES
DER NACHTALMUDISCHEN ZEIT

Von Johann Maier, Köln

I. Zur Einführung

1. Für ein sachgemäßes Verständnis der Bedeutung des
«Gesetzes» für das Judentum sind vier Voraussetzungen unerläßlich:

a) Ein Überblick über die Rolle des «Gesetzes» im kontinuierlichen

Ganzen der jüdischen Geschichte1. Die Beschränkung auf
eine einzelne Periode (z. B. auf die neutestamentliche Zeit) ergibt
weder ein zutreffendes Gesamtbild noch eine sachgerechte Basis
für ein christlich-jüdisches Gespräch in unseren Tagen.

b) Das Wissen um die Wandlungen im Gesetzesverständnis im
Laufe der Zeit und unter den wechselnden äußeren und
geistesgeschichtlichen Bedingungen. Solche Wandlungen sind im Rahmen
des (in Punkt a) erwähnten Gesamtbildes zu bewerten und können
nicht einfach «dem Judentum» allgemein zugeschrieben werden.
Vor allem die Situationsgebundenheit der Einzelaussagen, ihre
Funktion bzw. ihr Sitz im Leben darf nicht außer acht gelassen
werden, weil sonst das Mißverständnis droht, es handle sich um
Aussagen in dogmatischem Sinne, ein Mißverständnis, das
christlichem Denken sehr leicht unterläuft.

c) Das Wissen um die Problemgeschichte des Judentums seit der

Aufklärung, also um die Vielfalt der seither vorhandenen Tenden-

1 Wohlgemuth, Das jüdische Religionsgesetz in jüdischer Beleuchtung,
Jahresber. des Rabbinersem. Berlin 1910/11; 1918/19; I. Heinemann, ïa':lmô
ham-miswôt besifrût Jisrâ'el, Jerusalem, Bd. I, 1953/42, Bd. II, 1955/6;
I. Husik, The Law of Nature, Hugo Grotius and the Bible, HUCA 2, 1925,
381-417 ; I. Heinemann, Die Lehre vom ungeschriebenen Gesetz im jüdischen
Schrifttum, HUCA 4, 1927, 149-171; E.I.F.Rosenthal, Judaism and
Christianity, vol. III: Law and Religion, London 1938; S. Stern, Der Kampf des
Rabbiners gegen den Talmud im XVII. Jahrhundert, Breslau 1902.

64



zen. Eine Vielfalt, die es nicht gestattet, undifferenziert von «dem
Judentum» zu reden oder gar Beobachtungen an früheren Perioden
als Feststellungen über «das Judentum» im heutigen Gespräch
anzuführen.

d) Ein kritischer, vor allem selbstkritischer Gebrauch der Begriffe.
Für die meisten Nichtjuden, aber auch für viele Juden von heute,
haben einzelne Begriffe einen anderen Klang und Inhalt, als es

Juden früherer Perioden und auch noch von heute wahrgenommen
haben bzw. wahrnehmen. Vor allem der Begriff «Gesetz» ist ein
Paradebeispiel dafür, wie etwa durch Christen das jüdische
Selbstverständnis mißverstanden und mißdeutet werden konnte.

2. Das Wort «ßesete» hat für die meisten Ohren einen spröden
Klang. Ein Grund dafür liegt darin, daß man sofort an ein Gesetzbuch

denkt, an eine Sammlung von Vorschriften, an eine fordernde,
gebietende und verbietende —und schließlich strafmaßbestimmende
Größe. Zudem unterscheidet man «Gesetz» und «Recht», die sich ja
weder für das Bewußtsein des einzelnen noch in der Rechtspraxis
immer decken. Das kann an der bekannten Spannung zwischen
dem Buchstaben des Gesetzes und der Intention des Gesetzgebers
liegen, an der Spannung zwischen überlieferter gesetzlicher Norm
und einer durch eine neue Situation moralisch geforderte, formal
aber nicht gedeckte Rechtspraxis. Darüber hinaus besteht in der
Erfahrung des Begriffsinhaltes von «Gesetz» ein Unterschied, ob

es sich um eine obrigkeitlich verhängte Rechtsordnung oder um eine
demokratisch akzeptierte Rechtsordnung handelt. In einer
demokratisch bejahten Rechtsordnung wird das geltende Gesetz eher
als positive Größe empfunden als in einer verhängten. Und da sich
der Einzelne für das Gesetz, welches auch sein Gesetz ist,
mitverantwortlich weiß, wird auch die Bereitschaft zur Anpassung des

überlieferten Rechts an die jeweils neuen Lebensumstände und
gegenüber den berechtigten Ansprüchen des Individuums größer
sein. Die demokratische Rechtsordnung unterliegt dem Urteil der
humanen Vernunft und einem möglichst weitgehenden Konsensus
der Bürger. Ein verhängtes Recht begegnet dem gegenüber in erster
Linie als Verordnung, Forderung, Verbot, Strafnorm, also in seinen

negativen Aspekten. Die Grenze zwischen demokratischer und
verhängter Rechtsordnung ist nun freilich selten exakt zu ziehen, sie

65



verschwimmt z. B. in jenen Bereichen, wo die Tradition als solche

so viel Verbindlichkeit gewinnt, daß einem geheiligten Brauchtum
zuliebe auf die Novellierung verzichtet wird. Insofern kann auch
in einer demokratischen Rechtsordnung ein umfangreicher Komplex

enthalten sein, in dem Gesetz und Recht auseinanderklaffen.
Wie aber die Grenze zwischen den beiden Formen der
Rechtsordnung verlief, hat jeweils das Verständnis des «Gesetzes» allgemein

geprägt, und zwar auch das theologische Verständnis. In der
Regel herrschte bis in unsere Zeit die verhängte Rechtsordnung
vor, sie bestimmte daher auch die Auffassung vom Gesetz, nicht
zuletzt die christliche. Das Gesetz erscheint deshalb vor allem als

Inbegriff der Forderung. Die Gnade wird im Gnadenakt, der Begnadigung

manifest, in der Freistellung von den rechtmäßigen Folgen
eines gesetzwidrigen Verhaltens, setzt also die Verurteilung nach
den Strafnormen des Gesetzes grundsätzlich voraus, sie hebt das

rechtskräftige Urteil (insofern in gewissem Sinn: das Gesetz) auf.
Gegenüber diesem das Bewußtsein bestimmenden Eindruck bleibt
es zweitrangig, wie im einzelnen die Verhängung der Rechtsordnung

ideologisch («historisch» oder metaphysisch) begründet wird.
Gerade in einer durch etwas wie « Gottesgnadentum » untermauerten
Rechtsordnung wird der genannte negative Erlebniswert der
Erfahrungen mit dem «Gesetz» und die dieser entsprechende Auffassung
von «Gnade» keineswegs aufgehoben. Die Folge ist eine tief
verankerte negative Einstellung zum «Gesetz» und die gefühlsmäßige
Überzeugung eines Gegensatzes zwischen Gesetz und Gnade. Für
hier unwesentlich, aber nicht zu übersehen, ist eine gegenläufige
Wirkung, die mit der homiletischen und katechetischen Verwertung
dieses Gesetzesverständnisses sich verstärken kann: Eine gefühlsmäßig

verankerte Abneigung gegen demokratische Rechtsgestaltung,

eine gewisse Unfähigkeit zur verantwortlichen Bejahung und
Kritik gegenüber einem als das «eigene» anerkannten Recht.

Es versteht sich von selbst, daß das skizzierte, in der christlichen

Tradition vorherrschende Gesetzesverständnis auch für die
christliche Deutung des jüdischen Gesetzes von Bedeutung war, man
maß ja den anderen meist mit der eigenen Elle. Überraschen mages

auf den ersten Blick hingegen, daß die Gesetzesauffassung der
Umwelt auch die jüdische Deutung des Begriffes «Gesetz» beein-

66



Aussen konnte. Tatsächlich war dies überall dort unvermeidlich,
wo Juden nicht im eigenen souveränen Staat, sondern in nur mehr
oder weniger autonomen gesellschaftlichen Gebilden (Gemeinden,
territorialen Gemeindeverbänden etc.) lebten. Hier waren sie

gezwungen, sich im Rahmen der in der Umwelt geltenden
Rechtsordnung zu arrangieren, die tatsächliche Rechtslage in Einklang
zu bringen mit dem Anspruch des jüdischen Rechtes, sich gegen
Gefährdungen der eigenen Rechtsposition geistig-literarisch und
praktisch zur Wehr zu setzen. Um Mißverständnisse zu vermeiden
und aus sachlichen Gründen, die noch zur Sprache kommen, wird
im folgenden für das jüdische Gesetz stets der Ausdruck «Torah»
verwendet.

3. Die Torah ist gewiß zunächst auch lex, aber nicht nur. Im
engeren Sinn, als «schriftliche Torah», ist sie in den 5 Büchern
Mose enthalten, im weiteren Sinn, in Einheit mit der «mündlichen
Torah», der ca. 200—250 redigierten und fixierten novellierenden
und ergänzenden Überlieferung (der sog. «Mischna»), bildete sie

die Basis für das Rechtsleben der weiteren Jahrhunderte. Die
novellierende, adaptierende Überlieferung auf Grund der Mischna,
die sog. «Gemara», wurde dann im 5./6. Jh. fixiert und redigiert.
Mischna und Gemara zusammen bilden den Talmud2. Im weitesten
Sinne wäre «Torah» das jeweils lebendige und überlieferte Recht auf
der Basis von schriftlicher und mündlicher Torah. Grundsätzlich
wurde alle Novellierung und Ergänzung als Entfaltung der einen, am
Sinai offenbarten Torah verstanden, galt es als ausgeschlossen,

völlig neues Recht zu setzen. Wo und wann immer man es tat,
leitete man es aus dem überlieferten Recht ab. Theoretisch blieb
also die eine Torah vom Sinai unverändert, weil alle im Verlauf
der Zeit notwendig gewordenen Neuregelungen als ihre Entfaltung
ausgewiesen wurden. Von diesem Grundsatz her erklärt sich schon
die Behauptung, nicht bloß die schriftliche, sondern auch die mündliche

Torah wäre am Sinai offenbart worden. Tatsächlich war es

2 Siehe darüber den Beitrag von K. Hruby. Schon vor der arabischen
Eroberung hatten die babylonischen Schulen an Autorität die palästinensischen

überflügelt. Nach der arabischen Eroberung setzte sich der babylonische

Talmud überall durch und verdrängte schließlich den palästinensischen

fast ganz.

67



zur Zeit des zweiten Tempels, vom babylonischen Exil bis zum
Jahre 70 n. Chr., nicht der Streit um die Geltung der schriftlichen
Torah, der das Judentum in einen unheilvollen Parteienkampf
stürzte, sondern der Streit um die rechte Torah-Interpretation und
um die richtige Torah-Praxis. Aus diesem Kampf, der eng mit
dem politischen Schicksal des Judentums innerhalb der großen
Politik verbunden war, gingen nach 70 n. Chr. die Pharisäer als

relativ erfolgreichste Gruppe hervor und schufen ein «normatives
Judentum». Die Heftigkeit jener Auseinandersetzungen hatte
ihren Grund in der Tatsache, daß die Torah eben nicht bloß lex
war, auch nicht bloß Religions- bzw. Zeremonialgesetz. Die Torah
galt als Rechtsordnung, die alle Lebensbereiche umfassen sollte,
alle Sparten des Rechts ohne jeden Unterschied in der Wertung
einschloß. Diese eine Torah war seit den Tagen Esras und Nehe-
mias das durch die persische (und später hellenistische und römische)

Oberherrschaft auch das anerkannte Verfassungsgesetz und
Staatsrecht der Juden. Für die mehr oder weniger autonome jüdische
Selbstverwaltung in Palästina ebenso wie für die jüdischen
Diasporagemeinden, denen zugesichert wurde, nach den «Gesetzen bzw.
Bräuchen der Väter» leben zu dürfen. Es ist ein gründliches
Mißverständnis, wenn vom nachexilischen Judentum als einer
«Kultgemeinde» oder gar als einer Art «Kirche» gesprochen wird. Gewiß
hat Israel die volle Souveränität nur mehr für kurze Zeit unter
makkabäischer Herrschaft erreicht. Sie war aber immer das Ziel
geblieben, und wo sie nicht zu erreichen war, erstrebte man eine

möglichst weitreichende Autonomie, gerade auch im Rechtswesen.
Dieser politische Aspekt der Torah blieb bis zur Emanzipationszeit
voll in Geltung. Er führte nach dem Jahre 70 n. Chr. zur
Wiedererrichtung einer jüdischen Selbstverwaltung im Heiligen Land
unter dem Regime der «davidischen» Nesî'îm. Er bildete die Basis
für die Organisation und Struktur des babylonischen Judentums
in talmudisch-gaonäischer Zeit. Er stand hinter der Vielfalt und
Vielzahl der Formen jüdischer Gemeindeautonomie in allen Bereichen

der Diaspora. Er war Inhalt der messianischen Erwartung. Sein
Ziel war, die Torah so weitgehend als möglich zur Geltung zu bringen,

zu verwirklichen. Denn dazu wußte man sich von Gott
auserwählt, und von der Erfüllung und Nichterfüllung dieses Auftrages

68



glaubte man, daß sie das Geschick nicht nur des eigenen Lebens
und Volkes bestimmen, sondern die Weltgeschichte als Ganzes. Die
Erfüllung der Torah galt als Mittel zur Vollendung der
Heilsgeschichte Gottes mit seiner Schöpfung. Und dieser Erwählungs-
auftrag gilt dem Volk Israel als einer Gesamtheit, dem einen Volk
von dem einen Gott am Sinai auferlegt. Insofern ein ausgesprochen
kollektiv «verhängtes» Gesetz, eine Willenskundgebung des

allmächtigen Herrn der Welt und der Geschichte. Dennoch verbinden
sich gerade mit der Torah Züge demokratischer Rechtsordnung
und demokratischen Rechtsbewußtseins. Es gibt grundsätzlich
keine Mittlerinstanz zwischen der einen Torah und dem einen Volk,
alle Glieder des Volkes unterstehen unmittelbar der Torah bzw.
dem Willen Gottes, fassen die Torah als ihr je eigenes Gesetz auf.
Diese einzigartige und äußerst wirksame Verschränkung von kollektiver

und individueller Beauftragung und Verantwortlichkeit
räumte der j üdischen Gemeinde stets den Rang der höchsten Instanz
ein, wenn auch in der Praxis dann und wann Tyrannen, oligarchische
Gelehrtenkasten oder das Diktat wohlhabender Kreise ihre Rolle
spielten. Die Funktion der Gemeinde als letzte Beschluß- und
Entscheidungsinstanz hat sich immer wieder durchgesetzt. Sie beruht
auf alter Tradition, wurzelt im Vertrag zwischen König und Volk,
in den verfassungs- und gesetzgebenden Versammlungen der
biblischen Zeit. Auch die Messiasvorstellung bestätigt diesen Befund.
Es ist das Volk, das durch den ihm aufgetragenen Torahgehorsam
die Erfüllung der Heilsgeschichte wirkt, der Messias als Individuum

repräsentiert nur dieses Volk bzw. die Heilszeit. Die eigentliche

erlösende, «messianische» Funktion ist eine kollektive Aufgabe
des ganzen Volkes. Selbst die Konzentration der Führung des Volkes

auf eine Gelehrtenklasse ist nur die situationsbedingte Abwandlung

des alten Prinzips, denn grundsätzlich sollte ja jeder Jude
gesetzeskundig sein.

Aus dem Beziehungssystem der einen Größen Gott — Torah —
Volk — Geschichte erklärt sich auch ein religionsgeschichtliches
Phänomen eigener Art. Das Judentum kannte und kennt zwar
einige sakramental anmutende Handlungen, aber kein Sakrament.
Wohl aber die Funktion des Sakraments, die Vermittlung und
sinnenfällige Repräsentation des Heils. Aber diese Funktion ver-

69



dichtete sich nicht in einzelnen Handlungen oder Riten, sie blieb
an das Ganze des Torah-Vollzuges, an die eine Torah, gebunden.
Damit wird bereits eines der wichtigsten Kriterien deutlich, an
denen die Wandlungen des Gesetzesverständnisses in den späteren
Perioden gemessen werden können: Wiefern und in welcher Weise
konnte diese Einheit der Torah beibehalten und damit das in
frühjüdischer und talmudischer Zeit ausgebildete Beziehungssystem
der genannnten Ein-heiten aufrechterhalten werden? Sofern nämlich

die Ganzheit der Torah in Frage gestellt wurde, mußte auch
dieses Gefüge der Ein-heiten davon betroffen werden. Vor allem
das Verhältnis zwischen Kollektiv und Individuum. Zerbrach die
Einheit der Torah, dann zersplitterte auch ihre ganzheitlich-sakramentale

Funktion, die Heilsaneignung des Einzelnen erfolgte nicht
mehr selbstverständlich im Rahmen des Kollektivs und das Schicksal

der Einzelseele trat in den Vordergrund3.
Mit der bisherigen Beschreibung wäre aber das Bild vom Torah-

Verständnis am Beginn der nachtalmudischen Zeit noch nicht
vollständig, vor allem für die erwähnte sakramentale Funktion der
Torah als Einheit waren noch andere Faktoren von Bedeutung.
Abgesehen von ihrer Eigenschaft als alles umfassender
Rechtsordnung und als Mittel der heilsgeschichtlichen Verwirklichung
wurde der Torah schon früh kosmologische und in besonderem Sinn
theologische Relevanz zugeschrieben. In Weiterführung des in der
alten Weisheitslehre vertretenen Gedankens einer allem Sein und
Geschehen immanenten — und für den Weisen durchschaubaren —
Weltordnung wurde die Torah, die Offenbarung des Gotteswillens,
als diese Weltordnung betrachtet. Die Torah ist das Weltgesetz, der

Weltenplan, der Schöpfungsplan. Dazu kam die Überzeugung von
der schöpferischen Wirksamkeit des Wortes Gottes — und damit
eben der Torah, der Offenbarung schlechthin (denn Propheten und
Schriften sind ja prinzipiell nur Erläuterungen zur Torah und
Anleitungen zu ihrer richtigen Erfüllung). Die Erfüllung der Torah
ist somit ein Verhalten, das der Schöpfungsordnung entspricht,
den rechten Lauf nicht bloß der Heils-, sondern auch der Schöp-

3 Die Frage nach der sakramentalen Funktion in der jüdischen Religion
ist bisher zu wenig beachtet worden.

70



fungsgeschichte bestimmt. In dieser Hinsicht übernahm die Torah-
frömmigkeit insgesamt die Funktion, die früher speziell dem

Tempelkult zugesprochen worden war, denn nach dem Glauben der
alten Völker garantierte der ritualgerechte Kult den Bestand und
die Ordnung des Kosmos. Unter dem Einfluß der verwandten
hellenistischen Auffassungen vom Weltgesetz und im Zusammenhang

mit Spekulationen über die «Weisheit», v. a. nach Prov. 8,

1-9, hat diese kosmologisch-spekulative Deutung der Torah noch
an Boden gewonnen. Selbst die hebräische Sprache war bis in die
einzelnen Buchstaben darin einbezogen, sah man in den
Buchstaben der Sprache, in der Gott die Welt erschaffen hatte, ja kos-

mogone Potenzen, Schöpfungskräfte4,. Neben den Formen und
Variationen des Gottesnamens trug diese Buchstaben- und
Zahlenspekulation zwar auch dazu bei, daß sich allerlei magische
Vorstellungen an die Torah knüpften, Bestrebungen, sich ihre schöpferischen

Potenzen dienstbar zu machen. Bedeutsamer als solch
abergläubische Randerscheinungen war die Wirkung jener spekulativen
Tendenz auf die praktische Frömmigkeit. Falls die Toraherfüllung
sowohl die Heilsgeschichte als auch die kosmische Ordnung in
solchem Maße betrifft, gewinnt auch das Verhalten des Frommen
bis in die letzten Einzelheiten hinein eine ungeheure Tragweite.
Wer sich ihrer bewußt war, konnte schwerlich zur Preisgabe der
Torah bewogen werden, widersetzte sich auch nach Möglichkeit
jedem Kompromiß. Die Christen werteten dies meist als

halsstarriges Festhalten am «Buchstaben» des Gesetzes, ohne zu ahnen,
welche gefühlsmäßige und spekulative Tiefendimension der
jüdischen Torahfrömmigkeit — gewiß nicht in jedem Einzelfall, aber
doch im großen und ganzen — zu eigen war.

Als letztes wäre noch die erkenntnistheoretische Bedeutung der
Torah für das jüdische Denken zu erwähnen. Betrachtete man die
Torah als Schöpfungsordnung, so erschien sie auch als Inbegriff
aller Weisheit, als Quelle aller Erkenntnis. Und wie man juristisch
alles neue als Explikation der einen Torah verstand, so wurden
auch alle neuen Erkenntnisse als immer schon in der Torah ent-

4 Eine Zusammenfassung solcher Vorstellungen enthält das aus spättal-
mudischer Zeit stammende Werk «Sefär Jesiräh».

71



haltene Inhalte aufgefaßt. Nicht nur die Praxis der Torah, auch
ihr Erlemen und ihr kontemplativ-spekulatives Studium erhielten
von daher ein besonderes Gewicht. Der Reichtum der jüdischen
Literatur seit der talmudischen Zeit — den meisten Nichtjuden
völlig unbekannt — bestand eben nicht nur in einem umfangreichen

gesetzlichen Schrifttum, sondern noch viel mehr in jenen
Zeugnissen die aus der Gesetzesfrömmigkeit erwachsen waren. Es
wäre einfach irreführend, für die Erklärung der Bedeutung der
Torah nur die «gesetzliche» Literatur im engeren Sinn heranzuziehen.

Wer es tut, kann zwar einen Gegensatz zwischen Gesetz
und Gnade konstruieren, wird aber schwerlich im Stande sein, der
lebendigen jüdischen Frömmigkeit und ihrer Geschichte nachzuspüren,

deren Ausdruck in der Gebetsliteratur, der religiösen Dichtung,

im exegetisch-homiletischen und im übrigen erbaulichen
Schrifttum, in den theologischen Werken und in den Zeugnissen
jüdischer Geschichtsschreibung zu finden ist. Außenstehende
verweisen oft auf das harte Joch der Torah in der von Leiden gezeichneten

Geschichte des Judentums. Sie übersehen, wie mächtig in
den Trägern des «Joches» das Bewußtsein war, «Gnade» zu erfahren,

so daß sie z. B. ein «Fest der Gesetzesfreude» feiern konnten
und können.

4. Ein frühes Beispiel für einen Wandel des Torah-Verständnisses
bietet bereits das Diasporajudentum in der hellenistisch-römischen
Welt. Wegen der weitreichenden Entsprechungen zu späteren
Wandlungen und wegen der Bedeutung für die Entstehung des

christlichen Gesetzesbegriffes sei hier kurz darauf verwiesen. Juden
waren da und dort auch schon vor Alexander d. Großen mit der
hellenistischen Kultur in Berührung gekommen, in den Jahrhunderten

darnach geschah es in zunehmendem Maße. In allen größeren
Städten des östlichen Mittelmeerraumes, vor allem aber in Alexandrien,

lebten Juden in großer Zahl und übernahmen mit der
griechischen Umgangssprache auch vieles aus der hellenistischen Kultur
und Lebensweise. Von der griechisch-jüdischen Literatur jener Zeit
ist uns nicht sehr viel erhalten geblieben; das meiste stammt
zudem von dem alexandrinischen Philosophen Philo, dessen weit-

5 V. Tcherikover, Hellenistic Civilisation and the Jews, Philadelphia 1959.

72



gehend vom hellenistischen Denken beeinflußte Anschauungen man
schwerlich verallgemeinern darf. Gewisse Erscheinungen, die durch
ihn bezeugt sind, dürften aber symptomatisch für die ganze Diaspora
gewesen sein.

Die Grundvoraussetzung für den Wandel des ïorah-Verständnisses

war die rechtliche Lage der Juden und ihr Verhältnis zur
nichtjüdischen Umwelt5. Wie es seit der Perserzeit üblich war, hatten
die Juden das Recht, nach den «Gesetzen (bzw. Sitten) der Väter»,
d. h. nach der Torah, zu leben. Selbstverständlich galt dies nicht
einfach für den Wortlaut der schriftlichen Torah, sondern für die

lebendige Torah, also einschließlich der herrschenden oder jeweils
vertretenen Interpretation. Auf dieser Basis lebten die Juden in
weitgehend autonomen Gemeinden organisiert, vor allem verfügten
sie über ein internes Rechtswesen, waren von allen der Torah
widersprechenden Verpflichtungen der übrigen Bevölkerungsgruppen
befreit, im übrigen natürlich an gewissen gesamtkommunalen
Aufgaben der Stadt (Polis) mitbeteiligt. Dieser Rechtsstatus war zweifellos

ein Privileg, weil er neben religiösen Beschränkungen (durch
die Torah) eben auch Vorteile bot, und an diesen stieß sich die

nichtjüdische Bevölkerung. Dazu kam, daß einflußreiche Juden
darüber hinaus auf verschiedene Weise — in welchem Ausmaß
insgesamt oder in den einzelnen Städten, ist umstritten — zusätzlich
auch das Polisbürgerrecht besaßen und daß die Zahl dieser Polis-
bürger anwuchs, indem junge Juden die städtischen
Erziehungseinrichtungen (Gymnasion und Ephebeion) absolvierten. Die
nichtjüdische Bevölkerung, die kein Bürgerrecht besaß, war den Juden
zumeist schon allein wegen ihrer speziellen Privilegien gram, die

Polisbürger empfanden diese ebenfalls als störend und sahen im
zusätzlichen Erwerb des Stadtbürgerrechts eine Verdoppelung der
Vorteile, weil die Torah-Privilegien die Juden ja von manchen

Polisbürgerpflichten dispensierte. So strebte die nichtjüdische
Bürgerschaft darnach, den Juden nicht bloß das Bürgerrecht zu
verwehren, sondern auch in ihren Privilegien einzuschränken, um sie

wie Fremdlinge behandeln zu können. Daher waren die Juden
genötigt, sich nicht nur auf politisch-juristischer Ebene, sondern
auch grundsätzlich mit ihrer Umwelt und deren Rechtsauffassungen
auseinanderzusetzen. Die überwiegende Mehrzahl der hellenisti-

73



sehen Juden verstanden sich nämlich weder als Fremdlinge, noch
als Teil der (minderberechtigten) einheimischen Bevölkerung, noch
als «Griechen», sondern wie die Griechen als Kolonisten, freilich
nicht von Hellas, sondern von Jerusalem. Zum Ärger der
Stadtverwaltungen entrichteten sie darum auch ihre jährliche Steuer an
den Jerusalemer Tempel. Dies und die Wucht der Aufstände um
115 n. Chr., in denen der größte Teil des hellenistischen
Diasporajudentums zugrunde ging, beweisen, daß diese Juden zwar zu einer

weitgehenden kulturellen, nicht aber zu einer nationalen Assimilation

bereit waren. In der griechischen Kultur sahen sie nicht etwas

völlig Fremdes, sie knüpften an die hellenistische Philosophie an,
deren Mythenkritik ihnen nahestehen mußte, sahen in den griechischen

Philosophen Schüler des Mose bzw. von Propheten, und
faßten somit die griechische Weisheit als etwas auf, das
grundsätzlich auch schon Inhalt der Torah war. So benützte auch der
jüdisch-alexandrinische Philosoph Philo seine hellenistische Bildung
vor allem dazu, die biblischen Bücher zu kommentieren. Im Torah-
verständnis trat dennoch ein Wandel ein. Die Griechen betrachteten
das Gesetz unter dreierlei Gesichtspunkten, und weil davon ihre
Rechtsordnung bestimmt war, betraf es auch ihre Rechtspraxis
gegenüber den Juden, insofern mittelbar auch die jüdische Rechts-
auffassung6 :

a) Das Gesetz — grundsätzlich kein göttlich offenbartes Gesetz —
gilt als Werk eines Gesetzgebers, als menschliche Verordnung, und
unterliegt als solche dem Urteil der Vernunft bzw. den jeweils
wechselnden Anforderungen. Auch die Juden konnten analog dazu

von Mose als ihrem Gesetzgeber sprechen, wobei sie freilich — wohl
ohne es zu ahnen — der hellenistischen Auffassung mehr entgegenkamen,

als es hinsichtlich der Torah zu verantworten war. Denn
die Mehrheit der hellenistischen Juden wollte schwerlich zugeben,
daß Mose mehr als nur Übermittler der Torah war.

b) Das Gesetz kann als Brauchtum und Sitte der Väter besondere

Pflege, Achtung und Würde beanspruchen. Auch der Rechtsstatus

6 Siehe I. Heinemann, a.a.O. (Anm. 1), I, S. 36ff. ; I. Husik, a.a.O. (Anm.
1), S. 381 ff.

74



der Juden gründete sich darauf, daß die Torah mit «Gesetze bzw.
Sitten der Väter» umschrieben wurde7.

c) Als göttliches Gesetz gilt das natürliche Vernunft- bzw. Sittengesetz,

Grundsätze also, die der allgemein-menschlichen Einsicht
zugänglich sind. Die Juden konnten dafür auf die ethischen Gebote
der Torah verweisen, repräsentiert vor allem durch den Dekalog.
Sie gefährdeten damit freilich die Einheit der Torah.

Die Forderung, ein Gesetz müsse in der Regel der menschlichen
Vernunft und den praktischen Gegebenheiten entsprechen, mußte
unter diesen Umständen die Juden in Verlegenheit bringen. Eine
offensichtliche Abänderung der Torah war zu jener Zeit bereits
jenseits aller Möglichkeit. Andrerseits war man dem hellenistischen
Gesetzesverständnis durch die Übernahme der erwähnten drei
Kategorien schon so weit entgegengekommen, daß ein unbegründetes

Beharren auf dem Wortlaut der Torah nicht mehr möglich
war. Tatsächlich tauchte in der Literatur der Umwelt, provoziert
durch die politischen Ereignisse in Palästina (Makkabäerkriege,
Widerstände gegen Rom) und durch die politisch-juristischen
Spannungen in der Diaspora die Behauptung auf, die Juden hielten aus

purer Halsstarrigkeit, ja aus Streben nach doppeltem Vorteil und
aus allgemeiner Menschenfeindlichkeit an sinnlosen, gesellschaftswidrigen8

Bräuchen fest. Die Juden der Diaspora sahen sich daher
(im Unterschied zu den Juden im Lande Israel und im großen
jüdischen Siedlungsgebiet Babyloniens) veranlaßt, für die einzelnen
Gebote möglichst einsichtige oder imponierende Begründungen zu
finden9. Dies versuchte man auf mehrfache Weise. Etwa durch
den Aufweis von Zusammenhängen zwischen einzelnen Geboten
bzw. Verboten und kosmisch-natürlichen Gegebenheiten, eines
gewissen Symbolinhaltes also. Dies war verhältnismäßig leicht, weil

ja der Kult von jeher eng mit der kosmischen Ordnung verbunden

7 Zu dieser für das Diasporajudentum charakteristischen Ausdrucksweise

vgl. auch Gal. 1,14; Apg. 22,3; 28,17.
8 Z.B. behinderten die rituellen Reinheits- und Speisogebote den

gesellschaftlichen Umgang mit Nichtjuden.
9 S. darüber I. Heinemann, a.a.O. (Anm. 1), I, S. 36ff. ; D. S. Shapiro,

Hat-tUâmîm Pmiswat mîlâh beFîlôn ûmidresê hz"l, Ha-Darom 13, 1960/1,
283-285.

75



war. So großartig diese Deutung der Gebote auch klingen mochte,
sie stellte gerade im Raum der hellenistischen Kultur eine Gefahr
dar. Im Rahmen der damals aufkommenden pessimistischen
Weltbewertung, die dann in der religiösen Bewegung der Gnosis10 ihren
schroffsten Ausdruck fand und auch die alte Kirche nicht wenig
beeinflußte, galt die Weltordnung eben gar nicht als etwas Gutes.
Diese Weltordnung (heimarmene) wurde (eng verbunden mit einer
fatalistischen Astrologie) als Zwang, als Fessel empfunden und
tatsächlich hat die Gleichsetzung von Weltgesetz und Torah in
diesem Bereich dazu geführt, daß der Gott Israels, der Schöpfer
der Welt und der Geber der Torah, als der böse Gott schlechthin
im Gegensatz zu dem unbekannten guten Gott aufgefaßt wurde.
Dementsprechend geriet Mose als Gesetzgeber bzw. Gesetzesvermittler

in ein extrem negatives Licht und die gesetzestreuen Juden
galten als Vertreter der irdischen, feindlichen Macht, deren

Ordnung es zu zerstören galt, damit die in der Materie gefangenen
Seelenlichtfunken befreit und zu ihrem Ursprung zurückgebracht
werden können. Diese absolute Verteufelung des Schöpfergottes
wurde zwar von der Kirche verworfen, bezüglich der Verteufelung
des Gesetzes und des gesetzestreuen Volkes Israel aber blieb die
Kirche seither anfällig11. Harmloser war ein anderer Versuch des

hellenistischen Judentums, Gründe für die Gebote zu finden. Man
behauptete, daß die Befolgung vieler Vorschriften zwar keinen
konkreten Sinn, aber doch eine erzieherische Wirkung hätten. Oder
es wurde versucht, in einzelnen Fällen irgendeine äußere nützliche

Wirkung nachzuweisen, alles Versuche, die das palästinensische
Judentum nicht notwendig hatte. Dieses begnügte sich in der
Regel mit der Tatsache, daß die Gebote Willenskundgebungen des

Herrn der Welt sind, der gewiß auch alle Einzelgründe für seine

Verordnungen kennt12.

10 Übersicht und Literatur bei R. Haardt, Die Gnosis. Wesen und Zeugnisse,

Salzburg 1967.
11 Die Zusammenhänge zwischen militärischer, politischer und juristisch-

gesellschaftlicher Auseinandersetzung und religiöser Judenfeindschaft gnosti-
scher wie christlicher Art wären noch genauer zu untersuchen.

12 Für die Heilszeit erhoffte man sich zum Teil aber auch Einsicht in die
«Gründe der Gebote».

76



Die ansatzweise Preisgabe der Einheit der Torah, vor allem mit
der auch wertungsmäßig bedeutsamen Unterscheidung zwischen
den formalen Gesetzen und den natürlichen Vernunftgesetzen,
sprengte selbstverständlich auch die sakramentale Gesamtfunktion
der Torah. Mit anderen Worten: Es drohte die Gefahr, daß man
den Bezug der einzelnen formalen Gebote auf diese Gesamtfunktion

nicht mehr als eigentlichen Beweggrund für die Gesetzestreue

empfand und einem traditionalistischen Formalismus einerseits
und einer ziemlich vagen Vernunftreligion andrerseits verfiel13.
Diese Tendenz ist bis zum Untergang im Jahre 115 n. Chr. offenbar
im Judentum noch nicht voll zur Auswirkung gekommen. Sie

dürfte aber unter den Randschichten und vor allem unter den

Halbproselyten viel stärker empfunden worden sein und war eine

Voraussetzung für den Erfolg der paulinischen bzw. christlichen
Mission.

Dieser Rückblick auf das hellenistische Judentum sollte vor
Augen führen, wie es zum ersten Mal zu situationsbedingten Wandlungen

des Gesetzesverständnisses gekommen ist. Wandlungen, die
nicht nur durch die innerjüdische Diskussion, sondern ebenso durch
die äußeren Verhältnisse, durch das Gesetzesverständnis der Umwelt
und durch die geistig-literarische Auseinandersetzung zwischen
Juden und Nichtjuden, mitgeprägt wurden.

5. Das christliche Verständnis des «Gesetzes» ist, wie in Absatz 2

erwähnt wurde, ohnedies schon durch den allgemeinen Erfahrungswert

des Gesetzes eher negativ bestimmt. Dazu tritt die aus heils-

geschichtlich-theologischen Gründen betonte Abwertung der Torah
als einer überholten Offenbarungsstufe und der aus der Gnosis
ererbte Einschlag einer kombinierten Welt- und Gesetzesverachtung.
Liebe und Gnade werden so als Gegensatz zum «Gesetz» und zur
«Gerechtigkeit» empfunden. Doch das biblisch hebräische Wort für
«Gerechtigkeit» (sädäq, sedäqäh) meint keine kalte, harte, buch-

13 S. darüber C. H. Dodd, The Bible and the Greeks, London 1935,
S. 34f., der darauf verwies, daß damit im Grunde die Möglichkeit zur
Unterscheidung zwischen einer «gesetzlichen» und «geistigen» Religiosität besteht,
wobei «gesetzlich» mit irdisch-fleischlich zusammenfällt. Diese von Paulus
aufgenommene Möglichkeit hat die christliche Einstellung zur Torah bis
heute maßgebend bestimmt.

77



stabenstarre Gerichtspraxis, sondern ein sozialgerechtes Verhalten,
zwischenmenschlich, aber auch zwischen Gott und Mensch. Gott
gilt daher als «gerecht», weil er den Menschen in seiner Schwachheit
ernst nimmt und ihm vergibt. «Gnade» (häsäd) ist nicht bloß

Begnadigung Verurteilter, sie ist der Erweis persönlicher,
liebevoller Solidarität. Deshalb, nicht so sehr auf Grund eines fixierten
Rechtsanspruches, wird der «Bund» Gottes mit seinem Volk als

ewiger Bund aufgefaßt — auch bei Versagen der jeweiligen menschlichen

Partner. Gewiß kann man da und dort auch andere Äußerungen

finden; jede Religion hat ihre einseitigen Ausprägungen, ihre
Verschleiß- und Randerscheinungen. An diesen entzündet sich die

Kritik, eine zumeist relativ zu wertende Kritik, aus der
Frontstellung zu verstehen und nicht als allgemein gültiges Urteil.

In christlicher Sicht wandelte sich das Bild der Torah aber noch
entscheidender: Die Torah gilt nicht mehr als Heilsweg, als Mittel
zur Vollendung der Geschichte. Sie wird zum Inhalt der vorbereitenden

Periode, des «alten» Bundes, zum «Zuchtmeister auf Christus
hin»14. Die Funktion der Torah übernimmt der Christus. Damit wird
die Torah vorwiegend unter negativem Vorzeichen gesehen, als

Gesetz, das zum Urteil führt, aus der die Gnade — in Christus —
rettet. Ist die Torah dem Juden ein «Gesetz des Lebens»15, so für den
Christen der tötende Buchstabe16, der nur sekundär positive
Hilfsfunktionen erfüllen kann17, etwa im Sinne derverschiedenen usus legis.

Voraussetzung für diese Umwertung war die Auflösung der
Einheit der Torah. Wie im hellenistischen Judentum sah auch das

Christentum im Sittengesetz (repräsentiert durch den Dekalog18)

14 Gal. 3, 24 f.
15 Vgl. die Beispiele aus der Gebetsliteratur im Teil II. 8.
16 Vgl. Rom. 7, 11 ; II Kor. 3, fif.
17 Wobei freilich in der Praxis - der kirchlichen Ordnung wie in der Ge-

meindemoral-das« Gesetzliche »als solches eine weit bedeutendere Rolle spielt.
18 Die Verdrängung des Dekalogs innerhalb der synagogalen Liturgie der

talmudischen Zeit ist gewiß zum Teil als Reaktion auf die christliche
Verabsolutierung des Dekalogs zu Lasten des übrigen Gesetzes zu verstehen.
Vielleicht aber ebensosehr als Auswirkung innerjüdisch motivierter Bedenken
gegen eine ansatzweise ähnliche unterschiedliche Wertung einzelner Teile
der Torah. Im übrigen gibt es zu Philos Deutung des Dekalogs (Inbegriff des

Gotteswillens, vgl. De Decal. 154) spätere, aus ähnlichen Bedingungen her-

78



den höheren, eigentlichen Gotteswillen, wodurch die übrigen Inhalte
der Torah aus dem systematischen Kontext der Ganzheiten herausfielen

und z. B. als «Zeremonialgesetz» für überholt erklärt werden
konnten. Das christliche Torah-Verständnis setzte also in der Regel
ein verkümmertes jüdisches Torah-Verständnis voraus. Es ist daher
unsachgemäß, wenn Christen das christliche Bild von der Torah
«dem Judentum» ankreiden. Allein der Gebrauch des Ausdruckes
«Gesetz» für Torah ist zumeist unsachgemäß, weil sich mit diesem
Ausdruck für den Christen — im Unterschied zu dem Juden —
mehr negative als positive Erfahrungswerte und Vorstellungen
verbinden. Der Gegensatz «Gesetz und Gnade» ist selbst eine spezifisch
christlich geprägte Formulierung. Selten verstanden und verstehen
zudem Juden und Christen unter «Gesetz» und «Gnade» dasselbe.

Nur in der Auseinandersetzung zwischen den Religionen, wenn ein
Teil (meist der schwächere) auf die Argumentation des anderen

einzugehen gezwungen war bzw. ist, ergeben sich terminologische
Überschneidungen, werden in der Diskussion Begriffe des Gegners
aufgenommen, die der eigenen Sache eigentlich unadäquat sind.
Die apologetische Literatur des Judentums ist darum immer nur
unter diesem Vorbehalt als Quelle für das Selbstverständnis des

Judentums auszuwerten19.

vorgegangene Parallelen in der mittelalterlichen Theologie. Vgl. auch Saadja
Gaon, Siddûr Räb Sa'adjäh Gâ'ôn, Jerusalem 19632, S. 191. Zu einer Preisgabe

der übrigen Gebote kam es jedoch nicht, der Dekalog repräsentiert
vielmehr alle Gebote (die somit gültig bleiben). Vgl. Saadja in'anôkî'es 'ôkelâh:

«Ich bin fressendes Feuer und das strahlendste,
und mein Wort ist wie Feuer und seine Funken
sind viele Gebote, die in jedem Wort aufblitzen.
In meiner Weisheit faßte ich in den zehn Geboten
613 Gebote zusammen, um zu lehren
die Worte des Herrn, lautere Worte. »

(Siddur, a.a.O. S. 191.) Im 'Arûk has-sälem, dem talmudischen Wörterbuch
des Natan ben Jechiel aus dem 11. Jahrhundert, wird s.v. tfl/tefillin unter
Berufung auf Rab Nachschon Gaon erwähnt, daß die Zehn Gebote 613
Buchstaben enthalten - soviel also, wie die Torah Gebote und Verbote!

19 Apologetischen Charakter weisen auch viele moderne Darstellungen
der jüdischen Autoren auf, die unter starker Berücksichtigung antisemitischer

Vorwürfe schrieben. Dies gilt so gut wie nicht für die Literatur in
hebräischer Sprache.

79



II. Die Torah in der Tradition und in der philosophisch-theologischen
Diskussion des Mittelalters20

1. Nach der Eroberung des Orients und eines großen Teiles der
Mittelmeerländer durch den Islam ergaben sich für die Juden z. T.
neuerlich Bedingungen, wie sie für das hellenistische Judentum
bestanden hatten. Wieder wurde die Sprache der Umgebung, nun
das Arabische, ihre Umgangs- und weithin auch Literatursprache,
erfolgte eine weitreichende kulturell-zivilisatorische Assimilation.
Dies um so leichter, als die Moslems Juden und Christen als
Vertreter von «Buchreligionen», d. h. als Vertreter gültiger, wenn auch
durch den Propheten Mohammed überbotener Offenbarungsstufen,
anerkannten. Dies gewährleistete zwar nicht Religionsfreiheit oder

gar Gleichberechtigung, wohl aber eine juristisch garantierte
Toleranz mit festgelegten Einschränkungen, wobei man in der
Praxis meist großzügiger verfuhr, als die Theorie es vorschrieb.
Die Juden hatten damals, wie schon in der spättalmudischen Zeit,
ihr geistig-politisches Zentrum in Mesopotamien. Die großen
babylonischen Schulen wurden — wie der babylonische Talmud — in
der gesamten Diaspora als Autoritäten anerkannt, ihre Häupter,
die Gaonen, übermittelten auf Anfragen aus aller Welt die
Entscheidungen dieser Akademien (in Sura und Pumbeditha). Der
Schulbetrieb war organisatorisch streng geregelt und de facto in
der Hand einer Gruppe alteingesessener Gelehrtenfamilien, aus
denen sich z. T. in sogar erblicher Folge die oberen Ränge und die
Gaonen rekrutierten. Diese festgefügte Autorität genossen die
Gaonen nicht zuletzt dank der dahinterstehenden politischen
Ordnung. Sie war das Regiment des Res gâlûtâ', des «Hauptes der
Exilierten», bzw. des Exilarchen, der am Hof der Kalifen als
Vertreter der jüdischen Bevölkerung einen hohen Rang einnahm. Diese
fürstliche Würde wurde in einer Familie vererbt, die sich von den
davidischen Königen ableitete. Mit dem Amt war u. a. die Voll-

20 I. Heinemann, a.a.O. (Anm. 1) I.; E. I. J. Rosenthal, a.a.O. (Anm. 1),
S. 171-208; ders., Torah and nomos in mediaeval Jewish philosophy, in:
R. Loewe (ed.). Studies in Rationalism, Judaism and Universalism, London
1966, S. 215-230; ders., Griechisches Erbe in der jüdischen Religionsphilosophie

des Mittelalters, Stuttgart 1960, 27ff., 41 ff.

80



macht zur Steuererhebung und eine gewisse Polizeigewalt verbunden.

Im Rahmen dieses Regimes bezogen auch die gaonäischen
Schulen feste Einkünfte aus Steuermitteln, von den vielen Spenden
abgesehen, die aus der Diaspora eingingen — wie einst an den
Jerusalemer Tempel. Die politische und zum guten Teil auch die
geistige Führung des Volkes trugen also aristokratisch-oligarchische
Züge. Solange das Reich der Kalifen — und mit ihm das Regiment
des Exilarchen — festen Bestand hatte, schien dieses Regime
festgefügt und gesichert.

Ein anderes Bild bot die innere Lage. Schon in der talmudischen
Zeit zeigte sich eine wachsende Kluft zwischen der rabbinischen
Eührungsschicht und verschiedenen Kreisen im Volke. Neben
ausgesprochen sozialen Ursachen trug dazu auch das weitverbreitete
Gefühl bei, die herrschenden Kreise hätten sich — in der Situation
des Exils! — gut etabliert und im Grunde der messianischen
Aufgabe und der Hoffnung auf Heimkehr ins Land der Väter
entfremdet. Die Kluft zwischen Rabbinen und Volk hatte indes auch
einen in der Problematik der Torah begründeten Anlass. Die jedem
überlieferten Recht inhärente Spannung zwischen Buchstaben und
Intention wächst mit dem Umfang der verbindlichen Überlieferung.
Und der Umfang der auf (schriftlicher) Torah, Mischna und Gemara

aufgebauten Lebensordnung des Judentums war mittlerweilen so

angewachsen, daß man seit Abschluß des Talmuds immer wieder
die Notwendigkeit empfand, aus der Fülle der Tradition die
verbindlichen Vorschriften zu sammeln und systematisch nach Themen
in Kodices zu ordnen. Die berühmtesten Beispiele sind später das

Werk «Misneh Töräh» des Mose b. Maimun aus dem 12. Jh. und
der «Sûlhan 'ârûk» des Josef Karo aus dem 16. Jh. Gleichwohl
fanden solche Werke nie rechte Anerkennung, bieten sie doch nur
das formale Gerüst der Torah, nicht die Motive, aus denen die

lebendige Torahfrömmigkeit sich nährt21. Und selbst derartige
Hilfsmittel waren im Mittelalter weniger für das breite Volk
bestimmt, sondern dienten als Nachschlagewerke und Lernbehelfe
für Gelehrte und Gelehrtenschüler. Der einfache Mann konnte sich

21 Darum ist es auch leicht, den Einzelheiten einen falschen Beweggrund
unterzuschieben. Nicht umsonst zitierten die Antisemiten gerne den Schulchan

Aruk.

81



schwerlich mehr zurechtfinden. Er war auf die Gelehrten angewiesen,

wenn er die Torah halten wollte, empfing von ihnen Deutung
und Anweisung. Praktisch lief dies auf eine Machtstellung der
Rabbinen hinaus, die, wie schon erwähnt, durch das damalige
politisch-soziale Gefüge noch verstärkt wurde. Grundsätzlich vollzog

sich damit ein entscheidender Wandel im Verhältnis des Volkes
zur Torah. Die eingangs erwähnte Unmittelbarkeit des Einzelnen
als Glied des einen Volkes gegenüber der aufgetragenen einen Torah
drohte verloren zu gehen, eine institutionell-professionelle Mittlerschicht

schob sich dazwischen22. Und das Instrument, mit dem
diese Schicht ihre Herrschaft ausübte, war eben vor allem die
Torah, genauer: die mündliche Torah, die lebendige Torah-Tradition.
Als in den Jahrhunderten nach der arabischen Eroberung die
verschiedenen oppositionellen Kreise nach und nach zu einer anti-
rabbinischen Eront zusammenfanden, erregte vor allem eine Richtung

das größte Aufsehen. Sie bestritt die Verbindlichkeit der
mündlichen Torah und suchte damit der rabbinischen Autorität
das Herrschaftsinstrument aus der Hand zu schlagen23. Die Rabbinen

nannten daher gleich alle Oppositionellen nach diesen Verfechtern

einer allein verbindlichen biblischen Torah: «Karäer» (Schriftleute).

Zwischen Karäern und Rabbinen entflammte ein erbitterter
Streit, in dem, von den Karäern zuerst, auch Argumentationsweisen

aus der theologischen Diskussion in anderen Religionen
(Christentum und Islam) aufgegriffen wurden.

22 Dies war nicht überall der Fall. Das aschkenasische Judentum
(Nordfrankreich, Deutschland) kannte keine Berufsrabbiner und in den (zahlenmäßig

kleinen) Gemeinden bildeten die Gelehrten die Mehrheit. Darum spielte
hier auch das Prinzip der unmittelbaren Gemeindeautorität eine viel größere,
geradezu demokratisch anmutende Rolle. Vgl. neuerdings die Darstellungen
in C. Roth, The Dark Ages (The World History of the Jewish People, ser. II/2),
Tel Aviv 1966.

23 Deshalb waren die Karäer aber keineswegs Antinomisten. Sie übernahmen

die rabbinische Halakah, soweit sich diese biblisch ableiten ließ, und
entwickelten im übrigen, lokal ziemlich unterschiedlich, eine eigene Halakah.
An gesetzlicher Strenge übertrafen viele Karäer, zum Teil ja Vertreter einer
messianischen Bußbewegung, sogar die Rabbinen. Vgl. Ch. H. Ben-Sasson,
Perâqîm betôl°dôt haj-jehûdîm bîmê hab-bênajîm, Tel Aviv 1958, S. 156ff.;
B.-Z. Dinur, Jisrâ'el bag-gôlâh 1/2, Tel Aviv 1961 -, S. 205ff., 282ff.

82



Zur selben Zeit war auch die Polemik zwischen den Religionen
in ein neues Stadium getreten. Wie schon im Christentum so wurden
auch im Islam theologische Richtungskämpfe mehr und mehr mit
Argumenten aus der antiken Philosophie ausgetragen, deren Werke
v. a. durch die Übersetzungstätigkeit der syrischen Christen
bekannt geworden waren. In den innerjüdischen Auseinandersetzungen

folgte man — zuerst auf karäischer und sektiererischer Seite —
dem islamischen Vorbild, so daß im 9. Jh. die Theologie der drei
monotheistischen Religionen im Erbe der antiken Philosophie eine

gewisse gemeinsame Plattform fand, auf der auch die Auseinandersetzungen

miteinander erfolgten. Natürlich war die politisch
herrschende Religion dabei im Vorteil, denn die anderen hatten mit
ihrer religiösen Überzeugung zugleich ihre juristisch-politische
Existenz zu verteidigen! Die politisch herrschende Partei diktierte —
bewußt oder ohne Absicht — den anderen zumeist das Thema,
veranlaßte sie dazu, sich auf Fragestellungen und Denkformen
einzulassen, die ihren eigenen Traditionen nicht entsprachen, und dies
führte zum Gebrauch einer theologischen Fachsprache, die nur
bedingt dazu taugte, die Inhalte der eigenen Glaubenswelt adäquat
wiederzugeben. Und weil diese Begriffswelt nicht nur durch die
nichtjüdischen Gegner aufoktroyiert wurde, sondern auch in den
internen theologischen Auseinandersetzungen (zwischen den Rabbi-
neu und ihren Gegnern) bereits wirksam geworden war, blieb ihre
Unzulänglichkeit weithin unerkannt.

Die bedeutendste Streitfrage zwischen Juden einerseits und Moslems

und Christen andrerseits war die Frage nach der Geltung der
Torah. Die Christen behaupteten, Christus sei des Gesetzes Ende
und sprachen vom «Alten Testament» als Dokument einer
vorbereitenden, abgeschlossenen Periode der Heilsgeschichte. Die Moslems

argumentierten gegenüber Christen und Juden ähnlich: der
Prophet Mohammed überbot beide, die alttestamentliche und neu-
testamentliche Offenbarung. Änderte Gott also seinen einst am
Sinai ausdrücklich offenbarten Willen Ist Gottes Offenbarung, die

«Prophétie» (wie man nach islamischem Vorbild sagte) widerrufbar24?

Ein Problem war ferner, wie sich der Inhalt der «Prophétie»

24 Die Torah als Weltgesetz ist für den Bestand der Welt unerläßlich so,

83



zu der Erkenntnis verhält, die der Mensch kraft seiner eigenen
Vernunft zu gewinnen imstande ist — zumal man sich ja auf clie

antiken heidnischen Philosophen zu berufen pflegte. Man setzte

voraus, daß die richtige Vernunfterkenntnis den Offenbarungsinhalt

bestätigt (bzw. umgekehrt, da letztere den Umfang des

natürlich Erkennbaren ja übersteigt). Für die Juden, die ohnedies
traditionell alle Erkenntnis aus der Torah ableiteten, konnte es

zwischen Vernunfterkenntnis und Offenbarungsinhalt ebenfalls
keinen Widerspruch geben. Freilich müßten dann die Offenbarungsinhalte

in der Regel der menschlichen Einsicht zugänglich sein.
Wie einst im hellenistischen Judentum, so ergab sich auch jetzt
wieder die Notwendigkeit, für die einzelnen Gebote vernünftige
«Gründe» anzuführen, um gegenüber außenstehenden und internen
Zweiflern die Gültigkeit der Torah zu verteidigen.

Diese Situation betraf natürlich nicht die breite Masse, sondern
die mit der Diskussion befaßte gebildete Schicht. Ihre Argumente
blieben daher auch zum großen Teil ohne weitreichenden Einfluß
auf die allgemeine Frömmigkeitsgeschichte. Aber gewisse
Konsequenzen hatten sie doch, gerade in der Auseinandersetzung mit den
anderen Religionen, speziell mit dem Christentum. Die Notwendigkeit,

sich so sehr um die Einzelbegründung der Gebote kümmern
zu müssen, war gerade im Gespräch mit den Christen von Nachteil,
weil dies deren Vorurteil, das «Gesetz» sei ein formalistisches
Sammelsurium, entgegenkam. Die sakramentale Gesamtfunktion
der Torah trat damit in der Argumentation in den Hintergrund.
Sie war außerdem neuerlich gefährdet, weil man die schon im
hellenistischen Judentum üblich gewesene Einteilung aus der
philosophischen Tradition aufnahm, wonach es a) der menschlichen

schon z.B. jSanh. II, 6 (20c). Saadja Gaon beruft sich auf den ewigen Bund,
wonach die Torah so lange gültig bleibt, als das ewige Bundesvolk existiert ;

s. Sefär hä-'Tnünöt wehad-de"ôt, übers, von S. Rosenblatt, The Book of
Beliefs and Opinions, New Haven 1948 (repr. 1967), III, 6-7.9-10 (zuletzt in
Auseinandersetzung mit dem Christentum). Joseph Albo, Sefär hâ-Tqqârîm
(s. u. Abschnitt 6) III, 14 hingegen verwies (in Auseinandersetzung mit Mai-
monides) darauf, daß die Torah nur durch einen Propheten aufgehoben werden

könnte, der größer ist als Mose - doch sei dies nach Dtn. 34,10 nicht möglich.

84



Vernunft zugängliche Gebote, das natürliche Sittengesetz, und b)
die Masse der nicht so begründbaren Gebote gibt. In der
jüdischtheologischen Sprache des Mittelalters war diese Einteilung — es

gab auch noch kompliziertere — bekannt als Unterscheidung
zwischen a) Vernunftgeboten (miswôt siklijjôt) und b) Gehorsamsgeboten

(miswôt sirn'i jjôt.)25. Das Problem für die jüdische Theologie
war nun, daß die erste — höhere — Klasse ja nicht spezifisch
jüdische Gebote enthält, das Eigenartige des Judentums also gerade
in den verstandesmäßig uneinsichtigen Geboten liegt. Eben diesen
Nachteil sollte der Aufweis von «Gründen der Gebote »wettmachen26.
Dies konnte freilich nicht an Hand des Wortlauts der Gebote

gelingen, sondern nur durch eine allegorische Ausdeutung mit der
auch allgemein die Kluft zwischen «wissenschaftlicher» Erkenntnis
und Offenbarungsinhalt überbrückt werden sollte27. Aber damit
verschaffte man dem christlichen Partner ebenfalls Vorteile. Die
Christen vertraten ja schon immer gegenüber den Juden die

Meinung, daß die Bibel in vieler Hinsicht nicht wörtlich, sondern im
übertragenen Sinne zu verstehen sei. Und es war bis dahin die
Stärke der Juden gewesen28, gegenüber solch uneinsichtigen
Behauptungen auf den klaren Wortsinn verweisen zu können.

Das traditionelle Gefüge der Ganzheiten war durch diese Infragestellung

der Einheit der Torah schon beeinträchtigt. Dazu trat der
aus der Aufnahme der philosophischen Tradition und aus der

25 So (miswôt siklijjôt und miswôt sirn'ijjôt) Saadja Gaon, a.a.O. (Anm.
24), III, 2-3; R. Nissim von Kaiman (geb. ca. 990), Einleitung zu «Mafteah
man'ûlê hat-Talmûd» (S. Abramson, Rab Nissim Gaon, Jerusalem 1965,
S. 3ff.); Bachja ibn Paqudah, Hôbôt hal-lebâbôt (A. Safroni - J. Toporowski,
Sefär hôbôt hal-lebâbôt, Tel Aviv 1964), Einleitung und III, 3. Vgl. aber auch
den Ansatz zur Definierung vernunftmäßig einsichtiger Gebote bei Isaak
Israel, Liber Def. § 2,75 (A. Altmann — S. M. Stern, Isaac Israeli, Oxford
1958, S. 217). S. ferner A. Altmann, Saadya's Conception of the Law,
Bulletin of the John Rylands Library 28, 1944, 320-329.

26 Sehr konsequent geschah dies beim Karäer Aaron ben Elijah (14. Jh.),
'Es hajjim (ed. F. Delitzsch - M. Steinschneider, Leipzig 1841, cap. 94-102).

27 I. Heinemann, Die wissenschaftliche Allegoristik des jüdischen Mittelalters,

HUCA 23, 1950, 611-643.
28 Noch Saadja, a.a.O. (Anm. 24), VII. 2-4, begrenzte die nichtwörtliche

Auslegung auf wenige Ausnahmen.

85



Behauptung ihrer inhaltlichen Übereinstimmung mit der
Offenbarung sich ergebende Intellektualismus. In der Regel wird dafür
der Ausdruck «Rationalismus» verwendet, doch dieser kann
Mißverständnisse hervorrufen. Man war ja nicht der Meinung, daß die
menschliche Vernunft (ratio) wirklich autonom aus sich ihre
Erkenntnisse erreicht, man sah in der Vernunftseele des Menschen
vielmehr eine Substanz, die wesensmäßig dazu befähigt ist, mit
dem göttlichen Intellekt in Beziehung zu treten, wenn auch infolge
der körperlich bedingten Begrenztheit nur unvollkommen. Immerhin

meinte man, der Einzelne könnte sich durch ethisch-religiöse
Konzentration in einem gewissen Maß über die körperliche
Beeinträchtigung der Seele erheben und sein Erkenntnisvermögen
vervollkommnen. Die Erkenntnis wird so zur wichtigsten religiösen
Funktion des Menschen, zum Heilsweg, indem sie das gottgefällige
Verhalten wie schließlich die Kenntnis Gottes vermittelt. Dies alles,
sagte man, sei zwar auch in der Torah enthalten. Einmal, damit
nicht nur die Theologen (Philosophen) zum richtigen Gottesverhältnis

gelangen. Zum andern, damit die Philosophen eine Richtschnur
haben, denn der menschliche Erkenntnisvorgang ist durch allerlei
Fehlerquellen beeinträchtigt. Im Zweifelsfalle galt dem
Offenbarungsinhalt der Vorrang. Der Vernunft wird also eigentlich keine
autonome Urteilsfähigkeit über die Offenbarung zugesprochen; ihr
Spielraum bleibt innerhalb der Tradition begrenzt; sie soll die
Tradition bestätigen. Dies zeigt, daß diese Religionsphilosophie
eigentlich in der Defensive war gegenüber radikalen Strömungen,
die der Vernunft eine absolute Urteilsfähigkeit zusprachen, Strö-

nungen, über die nur wenig literarische Zeugnisse erhalten sind.
Obwohl also die rabbinische Religionsphilosophie doch eine

apologetisch-konservative Funktion, die Belehrung der Schwankenden
und durch die Philosophie Irregewordenen, erfüllen wollte, war sie

soweit auf die gegnerischen Voraussetzungen eingegangen, daß
sich sachliche Folgen ergaben. Die Wertung der Erkenntnis zum
Beispiel veränderte eben doch das traditionelle Verhältnis zwischen
Individuum und Kollektiv. Jetzt wird der individuelle Erkenntnisakt,

der zugleich als persönliche ethisch-religiöse Vollendung gilt,
zum eigentlichen Heilsweg. Das Ziel, das Heil des Einzelnen, die

Vollendung der Einzelseele, ist nicht mehr in der traditionellen

86



Weise eingebettet in die Erfüllung der heilsgeschichtlichen Gesamtaufgabe

des erwählten Volkes. Dieser Individualismus konnte
gefährlich werden. Da und dort wurde tatsächlich in «aufgeklärten»
Kreisen ein Religionswechsel nicht besonders tragisch genommen
— liber die normale religiöse Praxis und Gedankenwelt wußte man
sich ja erhaben. Dies waren aber im großen und ganzen
Randerscheinungen, im allgemeinen blieben die Gefahren der Philosphie
in ihren Ansätzen stecken und die einzelnen Theologen unterschieden

sich weniger durch ihre 'praktische Frömmigkeit voneinander
und vom Durchschnittsfrommen als vielmehr durch die
unterschiedliche Betonung einzelner Asjrekte. Alle waren davon überzeugt,
daß Gott die Offenbarung den Menschen zu ihrer Glückseligkeit
gegeben hat. Worin diese Zweckbestimmung des Näheren besteht,
konnte in verschiedener Weise bestimmt werden, und je nachdem
gelang auch mehr oder weniger die Zuordnung von individuellem
Gottesverhältnis, jüdischer und universaler Heilsgeschichte.

2. Die Zweiteilung in Vernunft- und Gehorsamsgebote
verursachte, wie bemerkt, eine gewisse Verlegenheit, setzte sie das

Judentum doch dem Vorwurf aus, daß seine Eigenart in der zweiten,
verstandesmäßig nicht einsichtigen Gruppe bestehe, also in einer
formalistischen «Gesetzlichkeit». Gerade aus der philosophischen
Überlieferung hatte man aber die Überzeugung übernommen, daß
die Welt als Ganzes wie in ihren Einzelheiten zielgerichtet sei, was
durch die Verbindung mit dem biblischen Schöpfungsglauben nur
bestätigt schien. Folglich mußten grundsätzlich auch für die
Gehorsamsgebote «Gründe» angenommen werden — und wenn es

nicht gelang, solche aufzuweisen, mußte dies an der Begrenztheit
der menschlichen Erkenntnis liegen, denn im Ganzen der Schöpfung
und im Sinne der Geschichte Gottes mit dem Menschen mußte
doch jedes Einzelgebot eine bestimmte Funktion haben29. Andern-

29 Gelegentlich sprach man im Zusammenhang mit den Bemühungen
Saadjas, möglichst viele Gebote als positiv wirksam zu erweisen, von «Utili-
tarismus». Die Basis für Saadjas Bestrebungen war aber die Voraussetzung,
daß alles Geschaffene ziel- und zweckgerichtet sei und daß somit auch die
Gebote, dem Menschen als Ziel und Krone der Schöpfung zu seiner
Glückseligkeit gegeben, sich für den Menschen positiv auswirken müssen. Es
entspricht nicht einer egoistischen Tendenz, sondern der göttlichen Zweckbe-

87



falls würde sich ein guter Teil der Torah als formalistischer Ballast
erweisen, keineswegs als unvergleichlicher Erweis der göttlichen
Gnade. Daher war man bemüht, neben der Einzelbegründung den

Gehorsamsgeboten auch eine grundsätzliche Gesamtbedeutung
zuzuschreiben. Die Vernunftgebote sind zwar allgemein-menschlicher
Einsicht zugänglich, weil aber die menschliche Erkenntnis keine
unmittelbare, sondern eine (durch Sinneswahrnehmung,
Überlegung etc.) vermittelte ist und Fehlern ausgesetzt, stellt die

(schriftliche) Offenbarung dieser Vernunftgebote selbst schon einen

hilfreichen Akt der Gnade Gottes dar30. Um so mehr noch die

Offenbarung der Gehorsamsgebote, die allein dem Volk Israel gelten
und eine spezielle, detaillierte Offenbarung darstellen, die am Sinai
dem ganzen Volk zuteil geworden ist: Sie ermöglicht es, allen Gliedern

dieses Volkes, die allgemeinen Vernunftgebote nicht bloß in
vager, sondern in exakt vorgeschriebener Weise zu verwirklichen —
dank der speziellen Offenbarung, die somit als ein besonderes

Gnadengeschenk ausgewiesen wird31. In ähnlicher Weise konnte
die mündliche Torah gegenüber den Karäern verteidigt werden:
Sie enthält die detaillierten Anweisungen für die Erfüllung der oft
recht allgemein gehaltenen biblischen Gebote. So steht z. B. in der
Bibel nichts darüber, was, wie oft und in welcher Weise der
Einzelne bzw. die Gemeinde beten sollen. Dies ist in der mündlichen
Tradition geregelt. So wird gegenüber dem karäischen Angriff
gerade die mündliche Torah als Zeugnis eines besonderen Gnadenerweises

dargestellt32.

Stimmung des Menschen, wenn er sich Verdienste erwirbt; vgl. a.a.O. (Anm.
24) IV; die Motivierung ist: 1. Dankbarkeit, 2. Ehrfurcht, 3. Respektierung
der Rechte der Mitmenschen (a.a.O. III, 2-3). Vgl. auch später Mose ben
Maimon, Misneh Töräh, Scfär ham-maddar, Hilkôt tesubäh X, 8: «Jeder, der
sich mit der Torah beschäftigt, um Lohn zu erwerben oder um der Vergeltung
zu entgehen, siehe der beschäftigt sich mit ihr nicht um ihretwillen. Aber
jeder, der sich mit ihr weder aus Furcht noch um des Lohnempfanges
beschäftigt, sondern aus Liebe zum Herrn der ganzen Welt, der sie befohlen
hat, siehe, der beschäftigt sich mit ihr um ihretwillen. »

30 Vgl. Saadja, a.a.O. (Anm. 24) Einleitung.
31 Vgl. R. Nissim von Kairuan, a.a.O. (Anm. 25).
32 Vgl. Saadja, a.a.O. (Anm. 24) III, 1; Kommentar zu Ps. 2,4; Einleitung

zum Kitäb tafsir al-Torah al-kabir.

88



In der Auseinandersetzung mit dem Christentum stellte sich
das Verhältnis zwischen «Gesetz» und «Gnade» freilich noch
grundsätzlicher. Sie berührte das Gottes- und Menschenbild. Saadja
Gaon (882—942) hat auch in dieser Hinsicht Formulierungen
geprägt, die für die spätere Zeit maßgebend geblieben sind. Gott hat
den Menschen aus seiner Güte heraus geschaffen und sein Geschöpf
daher mit allem versehen, was seine Glückseligkeit ermöglicht.
Dazu gehören vor allem Gebote und Verbote, weil es dem Menschen
durch sie möglich wird, sich Verdienste zu erwerben33. Mit anderen
Worten: die Meinung, Gott habe dem Menschen ein unerfüllbares
Gesetz auferlegt oder demütige ihn tyrannisch durch ein ständiges
Angewiesensein auf Begnadigung und unverdiente Almosen,
widerspricht sowohl einer würdigen Gottesvorstellung wie einer würdigen
Auffassung vom Menschen. Von christlicher Seite wurde nun nicht
bloß die Gegensätzlichkeit von Gesetz und Gnade behauptet, es

wurde auch stets darauf verwiesen, daß das Judentum als Gesetzesreligion

im Verhältnis zum Mitmenschen formalistisch und lieblos
verfahre. Demgegenüber sei das Christentum die Religion der Liebe,

sogar der Feindesliebe. Diese bis heute stereotyp wiederkehrende

Argumentation ruht für sich allein nur auf einer theoretischen
Grundlage, der vorausgesetzten Gegensätzlichkeit von Gesetz und
Gnade. Beweisen kann man sie nur durch den Erweis der
entsprechenden Praxis. Jüdischerseits hatte man aber bekanntlich
kaum jemals einen Anlaß, das christliche Verhalten als beispiellose
Verwirklichung eines alles «Gesetz» überwindenden Liebesgebotes
zu erkennen, geschweige denn als Ausdruck von Feindesliebe. Zur
Illustration sei hier eine Äußerung von Clmsdaj Crescas (gest. 1412)

angeführt :

In der Gnadenlehre Jesu finden wir das Gebot: «Liebet eure Feinde, tut
wohl denen, die euch hassen, segnet, die euch fluchen und betet, für eure
Bedrücker; wer dich auf die Wange schlägt, dem halte auch die andere hin,
und wer deinen Mantel nimmt, dem verweigere auch nicht deinen Rock34.»
Und siehe, in der Torah des Mose heißt es: «Bewahre nicht Rachsucht, Groll
und Haß35.» Und: «Hege nicht Haß in deinem Herzen gegenüber deinem

33 Saadja, a.a.O. (Anm. 24) III, 1 ; IV.
34 Mat. 5,39 par. Luk. 6,22.
35 Lev. 19,18.

89



Nächsten36.» Dies ist die äußerste Grenze der Duldsamkeit, die Preisgabe
der Rache. Aber sich selbst zur Schmach und Schande zu machen, das ist
Unsinn und ein sträfliches Vergehen gegenüber der geordneten Liebe. Denn
jeder Mensch ist verpflichtet, sein Leben zu bewahren und seinen Nächsten
nicht zur Sünde zu verleiten und ihn nicht zu Fall zu bringen dadurch, daß er
es diesem ermöglicht, ihm Böses anzutun ; es ist dies auch wider die menschliche

Moral. Und niemals hat irgendein Christ dieses Gebot auch jemals
erfüllt, sogar Jesus selbst hat es nicht erfüllt, denn wir finden, daß er, als ihn
einer auf die Wange schlug, nicht die andere hingehalten hat, sondern sich
vielmehr schon über den ersten Schlag erzürnte, indem er sprach37: «Was
schlägst du mich38?»

Crescas warf also den Christen Zwiespältigkeit vor : Sie predigen
eine utopische, anarchistische Liebesbotschaft, verhalten sich selber
aber in der Praxis keineswegs darnach — weil sie es gar nicht
könnten. Und wenn christliche Theologen darauf angesprochen
werden, vertreten auch sie die Forderung nach einer «geordneten
Liebe»/ Die Fragestellung «Gesetz und Gnade», die auf den ersten
Blick sich vor allem an das Judentum zu richten schien, erweist
sich als eine zumindest ebenso dringliche Frage an die Christen.
Möglicherweise war die christliche Polemik gegen die jüdische
«Gesetzlichkeit» zum guten Teil nur ein Versuch, von der empfundenen,

aber nicht eingestandenen eigenen Ratlosigkeit dieser Frage
gegenüber abzulenken39.

3. Aus der zweiten Hälfte des 11. Jh. stammt ein Werk, das
sowohl als Zeugnis der Frömmigkeit jener Zeit wie als Erbauungsschrift

der folgenden Jahrhundei'te einen besonderen Platz
einnimmt. Es handelt sich um das von der islamischen Mystik beeinflußte

«Buch der Herzenspflichten» des Bachja ibn Paqudahi0. Die

36 Lev. 19,17.
37 Joh. 18,23.
38 Bittûl 'iqqârê han-Nôsrîm, VII (ed. A. Deinhard, Paris 1907).
39 Die christliche Polemik gegen das beispiellos «werkgerechte» Judentum

mit seiner formalistischen Lieblosigkeit entwirft ein für die Polemik zurecht-
geschneidertes Kontrastbild, von dem sich die christliche Wirklichkeit auf
alle Fälle positiv abhebt, zumal alle ähnlichen Tendenzen als «Judenzen»
und damit als nichtchristlich ausgeklammert erscheinen.

40 Das ursprünglich arabisch verfaßte Werk (ed. A. S. Yahuda, Bahyâ
ibn Yûsuf Bâkûdâ al-Andalusi, Kitâb al-Hidâya 'ilâ farâ'id al-kulûb, Leiden
1912) wird im folgenden nach der hebräischen Übersetzung des Jehudah ibn

90



neuplatonisch gefärbte, mystisch-asketische Religiosität Bachjas
bedingte eine gewisse Zuspitzung des Interesses auf den Heilsweg
des Einzelnen, und es mag nicht zuletzt diesem individualistischen
Zug zuzuschreiben sein, daß sein Buch einen so hervorragenden
Platz in der religiösen Erbauungsliteratur des Judentums einnimmt.
Für das hier behandelte Thema sind vor allem die Einleitung des

Buches und das Kapitel III (Sa'ar hâ-'abôdâli) von Bedeutung:
Die Vorschriften der Torah können formal in Gebote und Verbote

eingeteilt werden. Sachlich zerfallen sie in 2 große Gruppen:
(I) Äußerliche Pflichten (hôbôt hâ-'abârîm) und (II) Herzenspflichten
(hôbôt hal-lebäböt). Die (I) äußeren Pflichten ergeben sich (a) zum
Teil aus Geboten, die sich auch aus der menschlichen Einsicht41
ableiten lassen, (b) allein aus den offenbarten Geboten42. Diese

Gruppe (I) enthält nur die «offenbare Weisheit». Die Gruppe (II)
der Herzenspflichten, die «verborgene Weisheit», ist im Gegensatz zu
den äußeren Pflichten zahlen- und umfangmäßig nicht begrenzbar.
Wie die Erfüllung der äußeren Pflichten zur Erfüllung der Herzenspflichten

hinführt, so ergeben umgekehrt die richtige innere
Ausrichtung (kawwänäh) mit dem äußerlichen Gebotsvollzug erst die
rechte Toraherfüllung43.

Tibbon zitiert (s. Anm. 25) ; vgl. ferner G. Golinski, Das Wesen des Religionsgesetzes

in der Philosophie des Bachja ibn Paquda, Wiirzburg 1935; G.

Vajda, La théologie ascétique de Bahya ibn Paquda, Paris 1947.
41 Vgl. Saadjas Vernunftgebote.
42 Vgl. Saadjas Gehorsamsgebote.
43 Sefär hôbôt hal-lebâbôt, Einleitung und III, 3. Bachjas Einteilung

wurde von Abraham ibn Ezra (1092-1167) variiert, s. seinen Kommentar zu
Ex. 20,2: Es gibt «angeborene» (rationale Gebote) und «verborgene» Gebote
(die in Gottes Weisheit freilich auch einen Sinn haben). Im übrigen zerfallen
alle Gebote in 3 Klassen: 1. miswôt bal-leb (Herzensgebote), 2. miswôt
bal-lâsôn (Zungengebote), 3. miswôt ham-ma'asäh (Tatgebote). Der Gehorsam

erwächst aus der Dankbarkeit (besonders wegen der Erlösung aus
Ägypten) und aus der Voraussetzung, daß alle Gebote vom Schöpfer dem
Menschen zum Glück dienen und ihn zum ewigen Leben führen; vgl. auch
Sefär jesôd mora' V-VII. Abraham ibn Ezra, ebenfalls stärker vom Neu-
platonismus bestimmt, nahm auch starke Bezüge zwischen Geboten und
kosmischen Größen bzw. Vorgängen an. Auch die Auswirkung des
Gebotsvollzuges auf die seelische Verfassung des Menschen wird hervorgehoben
(Kommentar zu Gen. 2,3; Ex. 20,8).

91



Im wesentlichen Saadjas vom Kalam her geprägte Auffassung
übernehmend, daß Gott die Welt aus seiner Güte heraus geschaffen
hat, ergibt sich auch für Bachja als Motivierung des Gehorsams

gegen Gott die Dankbarkeit gegenüber dem Schöpfer, und weiter
die Dankbarkeit gegenüber dem Gott der Heilsgeschichte Israels44.
Die höchste Stufe der Frömmigkeit45 nehmen jene ein, die Gott
nicht wie Knechte um Lohn, sondern um seines Namens willen
dienen. Obwohl, wie erwähnt, gerade bei Bachja eine beträchtliche
individualistische Tendenz zu vermerken ist, dient für ihn die
Torah nicht nur der persönlichen Vervollkommnung, dem
individuellen Heil. Die Torah bindet den Einzelnen auch in der
Verantwortlichkeit für die Welt. Mit Nachdruck lehnt er daher im Kapitel
IX (sa'ar hap-perîsût) die Weltflucht der Einsiedler ab46. Bachjas
Askese soll nur so weitgehend als möglich von den irdischen
Bindungen befreien, die unter Umständen die Erfüllung der Torah,
insbesondere der Herzenspflichten, beeinträchtigen. Ein Gegensatz
zwischen Gesetz und Gnade hat in seiner Frömmigkeit keinen
Platz. Die Torah ist selbst der höchste Gnadenerweis, das höchste
Gnadenmittel. Diese Überzeugung bewahrte ihm bei aller asketischen

Tendenz eine optimistische Grundanschauung von Gott,
Mensch und Geschichte. Der Mensch soll daher in Dankbarkeit die
erfahrene Güte Gottes anerkennen und in gehorsamer Liebe dienen.
Weil bei Bachja die sakramentale Gesamtfunktion der Torah wieder
so sehr im Vordergrund stand, legte er nicht sonderlich viel Wert
auf die Einzelbegründung von Geboten, wenn er auch grundsätzlich

— mit Rücksicht auf die intellektuellen Leser — betonte, daß

« m, l.
45 Somit ist zwar der unreflektierte, schlichte Gesetzesgehorsam der

Kinder und Frauen geringer eingestuft, doch keinesfalls entwertet. Auch
eine formale Gebotserfüllung führt letztlich zur Bewußtwerdung und
Erfüllung der Herzonspflichten und ist in jedem Fall der Preisgabe des Gehorsams

vorzuziehen.
40 Dies ist bemerkenswert, als in der islamischen asketischen Mystik auf

eine frühe gesetzesstrenge Periode eine Ära entschiedener Weltabwendung
folgte, in der auch die religiösen Gebote dem Quietismus zum Opfer fielen,
unterstrichen durch spiritualisierende allegorische Exegese. Vgl. H. Lazarus -
Jäfäh, Ham-mîstîqâh ham-mûslâmît wejahasäh lam-miswôt, Molad 19.

1960/1, 485-488.

92



sie durchaus ihren guten Sinn haben, und daß jeder mit Vernunft
begabte Mensch verpflichtet sei, darüber nachzudenken.

4. Mit dem ausgehenden 11. Jh. begann für das Judentum in
fast allen Gebieten der Diaspora eine lange Periode der Verfolgung
oder zumindest der Unsicherheit. Nach den relativ ruhigen und
kulturell fruchtbaren Jahrhunderten des «goldenen Zeitalters»
wurde die Frage nach dem Warum all des Unheils besonders hart
empfunden. Welche Bedeutung sollte man den neuen Ereignissen
im Ablauf der Heilsgeschichte Gottes zuschreiben? Messianische

Hoffnungen nahmen überhand47 und mit ihrem Scheitern
verschärfte sich die Frage nach Sinn und Ziel all des Leides nur noch
mehr. Die philosophierenden Theologen, deren Ansichten ohnedies
nicht volkstümlich waren, gaben kaum eine Auskunft auf die

drängende Frage nach dem Sinn und Ziel der erduldeten Geschichte.
Denn nicht so sehr das Einzelschicksal erschien jetzt als Problem,
sondern das Schicksal als Jude, als Glied des verfolgten erwählten
Volkes. Die Antwort darauf suchte man in der Tradition — und
in ihrer spekulativ-mystischen Verarbeitung innerhalb der Kabbalah.
Die Tradition ist zuvor kaum in einem systematischen Zusammenhang

dargestellt worden. Die Philosophie gab den Anstoß zu den
ersten Versuchen, sie hatte wohl zu systematischen Darstellungen
der jüdischen Religion angeregt. Die Versuche blieben aber
unvollkommen, weil sie von Fragestellungen abhängig waren, welche die
innerjüdisch-systematischen Schwerpunkte anders setzten und
manche Inhalte der Tradition unbeachtet ließen. So war es zwar
auch ein philosophisch gebildeter Theologe, der berühmte Dichter
Jehudah Hallevi (gest. 1141)48, der zum ersten Mal die einzelnen

Vorstellungskomplexe der Tradition zu einem Gesamtbild zu
verarbeiten suchte, doch wollte er keineswegs Philosoph sein, er griff
vielmehr die Kritik des islamischen Theologen Al-Ghazali an der

Philosophie auf.
Im «Buch Kuzari »49 möchte der König der Kazaren wegen eines

« S. Judaica 20, 1964, 23-58, 90-120.
48 S. Judaica 22, 1966, 153-164.
49 Siehe a.a.O. (Anm. 48), S. 154, Anm. 14. Es ist zu beachten, daß dieses

Buch Jehudah Hallevis nicht zuletzt ein kontroverstheologisches Werk ist
(vgl. den arabischen Titel: «Buch des Beweises und der Argumente zur

93



Traumes wissen, wie er seine guten Vorsätze auch praktizieren
könne, und befragt einen Philosophen, einen Christen, einen Moslem
und schließlich einen Juden, was dann den Übertritt des Königs
zum Judentum herbeiführt. In der Darstellung, die der jüdische
Dialogpartner dem König vom Judentum gibt, wird das Gefüge der
Einheiten Gott - Torah - Volk - Geschichte - Kosmos in einer
anschaulichen Bildersprache vor Augen geführt. Gerade die Bilder,
vor allem die Vergleiche mit naturhaften Prozessen und mit dem

lebendigen Organismus zeigen, daß die Torah nicht als starre,
versteinerte Größe, sondern als lebendige Tradition empfunden
wurde : Das erwählte Volk wurde vom Schöpfer mit der Eigenschaft
ausgestattet, die Offenbarung (Prophétie) empfangen zu können.
Diese Eigenschaft wird voll aktualisiert, indem das Volk die Torah,
den Gotteswillen, verwirklicht. Beides, volle Disposition zum Empfang

(zur «Stufe der Prophétie»50) wie volle Verwirklichung der
Offenbarung sind an das Heilige Land gebunden, das nach alten
Spekulationen das Zentrum der Welt darstellt und die vorzüglichsten

Bedingungen bietet. Mit zu diesen «natürlichen»
Voraussetzungen gehört auch die unvergleichliche hebräische Sprache, die
Sprache der Schöpfung. Dort, im Land der Prophétie, vermag Israel
allein die Torah voll zu erfüllen (zumal in der Diaspora ja viele
Gebote, die an das Land gebunden sind, fortfallen), wie auch ein
Weinstock nur auf dem ihm gemäßen Boden gedeiht und Frucht
bringt. Israel erfüllt damit eine Heilsfunktion gegenüber der ganzen
Welt, vergleichbar der Funktion des Herzens für den Organismus.
Ereilich, die endgültige Erfüllung dieser Aufgabe wird beeinträchtigt

durch Ungehorsam und mangelhafte innere Bereitschaft,
insgesamt aber ist sie die Vollendung eines fortschreitenden
Prozesses, vergleichbar mit dem Wachsen der Leibesfrucht oder einem

Verteidigung eines geringgeschätzten Glaubens»). Daß der Verfasser so
entschieden auf den Kern der jüdischen Tradition zurüekgriff, wird seinen Grund
wohl in den Erfahrungen gehabt haben, die man in den Gesprächen zwischen
jüdischen und christlichen Theologen gemacht hatte, wobei die philosophische
Basis den Christen viele Vorteile verschaffte und insbesondere den
heilsgeschichtlichen Interessen des Judentums nicht zum Ausdruck verhelfen
konnte.

50 Diese Stufe hat das Volk Israel am Berg Sinai als Gesamtheit erreicht.

94



Brutvorgang. Und die treibende Kraft in diesem Heilsprozeß ist die

Verwirklichung des Gotteswillens, der Torah. Hier wird der Toralr
bewußt eine sakramentale Gesamtfunktion zugeschrieben und
demgemäß tritt die Klassifizierung51, Wertung und Einzelbegründung
der Gebote zurück. Völlig undenkbar ist es, in diesem System einen
Gegensatz zwischen Gesetz und Gnade auffinden zu wollen. Die
Torah ist zwar Aufgabe, jedoch Aufgabe zum Heil, insofern Inbegriff
der Gnade52. Die Probe aufs Exempel ist die Bewertung der «Zere-

monialgesetze », die bei Jehudah Hallevi wieder voll in die
Gesamtfunktion des TorahVollzugs integriert sind53 und von da her ihre
funktionale (nicht rational im einzelnen zu begründende) Bedeutung

erhalten. Im Vergleich zur Philosophie rückt hier der Akzent
von der Erkenntnis als Akt menschlicher Vervollkommnung fort
auf das persönliche Gottesverhältnis, das im tätigen Gehorsam

gegenüber der Offenbarung besteht, der Liebe zu Gott entspringt
und auf die Vollendung der Gottesliebe abzielt. Diese individuelle
Gottesbeziehung erscheint zudem als Teilprozeß im heilsgeschichtlichen

Gesamtprozeß, in dem Heils- und Schöpfungsgeschichte ihrer
Vollendung zustreben.

5. Der «Intellektualismus» der philosophierenden Theologen
bedingte, wie bemerkt, einen gewissen Individualismus. Eine
weitere Gefahr lag in der mehr oder weniger deutlich geäußerten
höheren Einschätzung der Vernunftgebote gegenüber den
Gehorsamsgeboten54. Bei den vorwiegend neuplatonisch orientierten

51 Über Saadjas Zweiteilung in Vernunft- und Gehorsamsgebote hinaus
unterschied Jehudah Hallevi Vernunftgebote (siklijjôt) und gesellschaftliche
Gebote (minhagijjôt), vgl. Kuzari II, 48; III, 7.11.

52 Vgl. A. Néher, La joie de l'observance selon Juda Hallévi, Trait d'Union
6/50, 1957, 16-21 (L'existence juive, Paris 1962, 98-104).

sa Kuzari I, 99; II, 26, 48ff.; III. 7.53.
54 Dies beginnt mit der rationalistischen Begründung der Einzelgebote.

Besonders spürbar wird diese Tendenz bei Abraham ibn Daud (gest. ca.
1180), Sefär hâ-'amûnâh hä-rämäh, ed. S. Weil, Frankfurt 1852, S. 98ff.,
wo die rational nicht einsichtigen Gebote zum Mittel der Gehorsamsprobe
werden. Freilich wird auch hier vorausgesetzt, daß in Gottes Weisheit eine

Begründung vorhanden ist, und auch hier werden Dankbarkeit (für Gottes
Heilstaten, Exodus z.B.) und die Ehrfurcht als Motive genannt, aus denen
der wahre Gehorsam erwächst.

95



Theologen55 ergab sich daraus für die Praxis kaum ein Ansatz zu
Konsequenzen: Erkenntnis und ethische Vervollkommnung (nach
den Normen des Gotteswillens) waren hier zu eng miteinander
verbunden. Bei den Aristotelikern freilich konnte der Intellektualismus
wenigstens in der Theorie auch eine gewisse Geringschätzung
bezüglich der Praxis von Gehorsamsgeboten mit sich bringen, letztlich

eine Geringschätzung der landläufigen, nicht philosophisch
reflektierenden Frömmigkeit überhaupt. Ansätze dazu sind z.B.
bei Abraham ben David (ca. 1110-1180 in Spanien)56 und bei Mose
ben Maimun (1130-1204)57, hingegen weniger bei Levi ben Gerson

(gest. 1344)58 zu beobachten. Die Gegner der Philosophie,
Traditionalisten und Kabbalisten, haben diese Gefahr offensichtlich
gefühlt. Keiner der genannten hat jedoch in seinem praktischen
Verhalten einen Anlaß zu auch nur dem geringsten Verdacht auf
mangelnde Gesetzestreue gegeben. Schon gar nicht Mose ben

Maimun, wenn auch sein philosophisches Werk im 13. Jahrhundert
gerade den Anstoß zu einer heftigen philosophiefeindlichen Reak-

55 Vgl. das vorhin von Bachja ibn Paqudah, Jehudah Hallevi und Abraham

ibn Ezra Erwähnte.
56 S. Anm. 54.
57 Vgl. z.B. Môreh Nebûkîm III, 18 (Erkenntnisgrad und Anteil an der

göttlichen Providenz werden gekoppelt); III, 51 u.ö. Überspitzt deutet wohl
neuerdings J. Becker, Sôdô säl Môreh Nebûkîm, Tel Aviv 1955/56, wenn er
annimmt, Maimonides habe letztlich 2 Arten von Torah unterschieden : Eine
für den Durchschnittsfrommen (vgl. aber z.B. III, 27!) und eine für die
Intellektuellen. Wieder allzusehr zum Harmonisieren neigte I. Heinemann,
Ta'amê ham-miswôt besifrût Jisrä'el, I, Jerusalem 1953/42, S. 79-97.

Zum Gesetzesverständnis des Maimonides vgl. ferner: Ch. Neuburger,
Das Wesen des Gesetzes in der Philosophie des Maimonides, Danzig 1933;
B. Cohen, Maimonides' Theory Concerning the Nature of Jewish Law, in:
The Jewish Forum 31/6, June 1948; M. Dubshani, Perâqîm bemisnat ha-
Rambam: miswôt ma'asijjôt, Giljonot 30/3, 5714 (1953/4), 146-149; R.
Katzenollenbogen, Maimonides' Rationalisation of the Divine Commandments,

in: Six Talks on Maimonides, Jerusalem 1955; J. Ben-Sasson, Leheqär
misnat ta'amè ham-miswôt beMôreh Nebûkîm, Tarbiz 29, 1959/60, 268-281.

58 Im Unterschied zu Maimonides spielt aber bei ihm die symbolistische
Sinngebung eine gewisse Rolle, was ihn, immerhin ein extremer Vertreter
der aristotelischen Richtung, in einigen Punkten an Jehudah Hallevi heranrückt.

Vgl. I. Heinemann, a.a.O. (Anm. 57), S. 97-102.

96



tion gab59. Weniger aus diesem vielzitierten « Môreh N'bûlcîm»
sollen hier einige Punkte hervorgehoben werden, als vielmehr aus
dem berühmten Kodex des Maimonides «Misneh Tora,h ».

Das monumentale Werk beginnt mit dem «Sefär ham-madda »,

dem «Buch des Wissens»60, das also Grundsätzliches enthält, z.B.
Abschnitte über die Erkenntnis Gottes, die Anerkennung der Einheit
Gottes, über die Liebe zu Gott etc. Dem intellektualistischen
Ansatz gemäß ist die Gottesliebe abhängig von dem Maß der
Gotteserkenntnis61 und da diese durch das Studium der Torah vermittelt
wird, steht das Torahstudium dem Range nach über der Torahpraxis62.
Die Torah ist die größte unter den drei Kronen63, die Israel erhalten
hat, und sie gilt überdies dem ganzen Volk und insofern jedem
einzelnen, während die Krone des Priestertums und gar des Königtums

nur wenigen zustand64. Jeder soll die Krone der Torah
erwerben und sich durch nichts davon ablenken lassen, wenngleich
dies nicht dazu führen darf, daß man anderen zur Last fällt65. Wie
schon die Gabe der Torah die Entscheidungsmöglichkeit zu Gehorsam

oder Ungehorsam einschließt, so auch der für die jüdische
Frömmigkeit entscheidende Begriff der «Umkehr» (tesubäh)66.
«Zu der Zeit, da kein Tempel besteht und wir keinen Altar haben,

59 S. darüber zuletzt D. J. Silver, Maimonidean Criticism and the Mai-
monidean Controversy, 1180-1240, Leiden 1964.

60 «Wissen» (madda') bedeutet hier dasselbe wie arabisch i'tiqad bei
Saadja: die vernunftmäßig angeeignete Glaubensüberzeugung. Im Unterschied

dazu das normale Wissen film) und der Glaubenssatz, der einfach
anerkannt werden muß (amanä).

61 Sefär ham-madda', Hilkôt tesûbâh, X, 6.
62 Hilkôt talmûd tôrâh, III, 3-5. Es ist die Aktualisierung der Vernunftpotenz,

die den Menschen (die Seele) mit dem göttlichen Intellekt (mit dem
aktiven Intellekt) verbindet. Obwohl dabei das Tun nicht ausgeschlossen
wird, rückt es doch etwas hinter den Erkenntnisakt.

63 Nach talmudischer Tradition, s. Abot IV,13; Abot dR. Natan XLI;
Sifre zu Num. 15,20 (§ 119); bJoma 72b; Ex. r. XXIII, 3; Num. r. IV, 14;
Koh. r. VII,2; Tanchuma wajjiqqähel 125a; vgl. Targ. Jon. zu Dtn. 34,5.

64 Hilkôt talmûd tôrâh 111,1.
65 Ibd. 111,6.10-11.
66 Hilkôt tesûbâh V,lff. Gottes Vorherwissen der Dinge bedeutet nicht

ihre Prädestination, s. a.a.O. V,5.

97



gibt es kein anderes Sühnemittel als die Umkehr. Die Umkehr
sühnt alle Übertretungen ,..67.» Diese stets offenstehende Möglichkeit

zur Umkehr allein erübrigt einen wesentlichen Teil des christlichen

Gnadenbegriffes. Und es widerspricht dem christlichen Ge-

setzesbegrilf, wenn Maimonides - in Übereinstimmung mit der
Tradition - erklärt, daß man die Torah weder in Hinblick auf Lohn
noch aus Furcht vor Strafe halten soll, sondern aus Liebe zu Gott68.

«Wer (Gott) aus Liebe dient, beschäftigt sich mit der Torah und den
Geboten und wandelt auf den Wegen der Weisheit weder aus Rücksicht

auf etwas Irdisches noch aus Furcht vor etwas Bösem noch

um Gutes zu erwerben, er tut vielmehr das Rechte, weil es recht
ist .69.» Diese hohe Stufe hat z.B. Abraham erreicht, der «Freund
Gottes». «Wenn jemand den Herrn geziemend liebt, erfüllt er
sogleich alle Gebote aus Liebe heraus», dient nicht wie ein Knecht um
Lohn, sondern er dient dem Herrn, weil es der Herr ist70. Gewiß,
nicht alle erreichen diese Stufe sogleich oder überhaupt jemals,
doch darf dies nicht davon abhalten, die Torah so gut als möglich
zu erfüllen. Der «Gerechte» ist ja auch nicht der Sündlose, der gänzlich

Vollkommene, sondern jener, dessen Verhalten überwiegend
dem Willen Gottes entspricht71. Gott überfordert den Menschen

ja nicht, es widerspräche seiner Gnade72 und Gerechtigkeit73
und die Torah enthält nach Dtn. 4,8 «gerechte» Vorschriften.

6' Ibd. 1,3.
es Ibd. X,2.
69 Ibd. X,2.
70 Ibd. X,4.
" Ibd. 11,1 f.
72 Maimonides definiert im Môreh Nebûkîm 111,53; «Gnade», häsäd, als

eine aus freiem Willen erfolgende Zuwendung in persönlicher, liebevoller
Fürsorge (vgl. das im Englischen übliche «lovingkindness»). So war bereits
der Schöpfungsakt ein Erweis von häsäd Gottes (nach Ps. 89,3); überhaupt
ist häsäd eine der wichtigsten Verhaltensweisen Gottes (Ex. 34,6).

73 A.a.O. (Anm. 72) wird der Begriff «Gerechtigkeit» erläutert (sädäq,
sedäqäh); Es handelt sich nicht um eine formale, zahlungsmäßige Vergeltung
von Leistungen, sondern um eine persönliche moralische Verpflichtung.
Deshalb gehöre der Begriff so eng mit häsäd zusammen. Gott heißt «gerecht »

(saddîq), weil er mit dem Schwachen Erbarmen hat, wegen der Sorge, die er
für die Geschöpfe hegt - und zwar nicht allgemein, sondern ihren Fähigkeiten
angemessen.

98



«Die Vorschriften der Torah laden keine Lasten oder extreme Forderung

auf, wie sie im Gottesdienst der Einsiedler und Pilger üblich
sind ...»

Die Torah ist zudem vollkommen (Ps. 91,8), es ist irrig, zu meinen,
die Torah bringe Mühsal und unmäßige Anstrengung mit sich74.

Dienen doch alle Gebote dem Heil des Menschen, mögen sie im
einzelnen auch nicht immer einsichtig erscheinen75.

Erwähnt sei noch, daß im zweiten Buch des Misneh Töräh vor
allem Vorschriften gesammelt sind, die rituell-liturgische Fragen
betreffen, also sogenannte «Zeremonialgesetze». Charakteristisch
ist es nun, wie Maimonides dieses Buch nennt, nämlich «Sefär
hä-'ah"bah», «Buch der Liebe», in Anklang an Dtn. 6,5: «Du sollst
den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer
Seele und mit aller deiner Kraft», ein Vers aus dem zweimal täglich

gebeteten «Höre Israel».
6. Die ältere philosophierende Theologie hatte in Mose ben

Maimun ihren Höhepunkt erreicht. Sein Ansehen als Torahgelehr-
ter, als Arzt und als Frommer war unbestritten. In dem heftigen
Streit, der im 13. Jahrhundert für und wider seine religiöse Philosophie

entbrannte, verlor die alte Religionsphilosophie viel von ihrer -
auch bisher schon begrenzten - Geltung. Die späteren Theologen
ließen der Tradition wieder in entschiedenerer Weise den Vorrang
und suchten - situationsgemäß - mehr als die früheren den spezifisch

jüdischen Fragestellungen gerecht zu werden. Allerdings, sie

waren dafür nicht völlig frei. Die Konfrontation mit dem Christentum
wurde mit der fortschreitenden christlichen Eroberung Spaniens
immer schärfer und beeinflußte eben auch das jüdische Selbstverständnis.

Als Beispiele seien drei Theologen des 14./15. Jahrhunderts
erwähnt :

Das Werk « Sefär ha-hinnuk »76, nach manchen Angaben von

74 Môreh Nebûkîm 11,39.
7* Ibd. III, 27f.31.33.
76 Text : Ch. D. Shevvel, Aharon Hallovi mib-Barcelona, Sefär ha-hin-

nûk, Jerusalem 19622 ; s. darüber D. Rosin, Ein Kompendium der jüdischen
Gesetzeskunde aus dem vierzehnten Jahrhundert, Breslau 1871; I. Epstein,
The Conception of the Commandments in Aaron Halevi's Sefer ha-hinuk, in :

Essays in honour of J. H. Hertz, London 1944, 145-158.

99



Aaron Rallevi, ist kein philosophisch-theologisches Buch, sondern
eine Einführung in die Gesetzeskunde für die Jugend. Im Anschluß
an Maimonides umriß der Verfasser in der Einleitung seine
theologischen Voraussetzungen. Der menschliche Intellekt ist, weil
begrenzt, zur Erlangung der erforderlichen Erkenntnis auf die
Offenbarung angewiesen. Die Gebote dienen dem Menschen zur
Verwirklichung seiner gottgewollten Bestimmung: «Die Gabe der
Torah als Unterweisung der menschlichen Herzen bedingt die

Vervollkommnung der Geschöpfe.» Es sind eben die Gebote Gottes,
die den Menschen vom Tier unterscheiden, wobei die Israeliten als

Empfänger der Torah eine entsprechend höhere Stufe einnehmen
als die Völker, die nur die sieben noachidischen Gebote besitzen.
Die Vervollkommnung geschieht im tätigen Erweis von Güte, im
tätigen Erweis, denn «es kann nur vollkommen in Güte genannt werden,

wer anderen Gutes erweist». Dadurch wird der Mensch zum
Nachahmer Gottes, der ja auch aus Güte die Welt geschaffen hat
und sie erhält. Noch mehr; ein solcher Mensch wirkt in seinem
Bereich für dasselbe Ziel, das von Gott her dem Universum gesetzt
ist, die universale Verwirklichung der Güte. Das Mittel dazu ist die
Torah. Gegenüber den meisten philosophierenden Theologen finden
wir hier ähnlich wie bei Jehudah Hallevi eine vorherrschende Betonung

der Tat gegenüber der Erkenntnis (wobei auch der formale
Gehorsam als - wenn auch unvollkommener - Beitrag zur Erfüllung
des Gottesdienstes gilt) und die Einbeziehung des individuellen
Heilsweges in eine universale Funktion, die sakramentale Funktion
der Torah.

Gliasdaj Crescas (gest. 1413), der bereits einmal als scharfer
Kritiker des Christentums zitiert wurde77, war einer der ersten, die
die Schwäche der älteren, vorwiegend am Aristotelismus orientierten

religiösen Philosophie erkannte, ohne deshalb zum Gegner der

Philosophie überhaupt zu werden. Im Hinblick auf die Torah
erkannte z.B. Crescas (wohl aus den Erfahrungen in der Auseinandersetzung

mit den Christen), daß die früher gelegentlich vertretene
Unterscheidung von Entwicklungsstufen der Religion78 nur den

77 S.o. bei Anm. 38.
78 Mose beri Maimun, Môreh Nebûkîm 111,32 begründete z.B.

Opfergesetze z.T. damit, daß er sie als Konzession an die damalige religiöse Ge-

100



Christen zugute kam, die ähnlich argumentierten. Zur Zeit der
Sinaioffenbarung herrschte also nach Crescas in Israel kein anderes

religiöses Niveau als zu seiner eigenen Zeit.
Die Gabe der Torah wird als Lohn für die Treue und das Leiden

der Israeliten vor der Sinaioffenbarung bezeichnet. Sie ist Gnade,
nicht Joch, ist Erlösungsmittel19. Die Torah ist dat hag-ge'ülläh
(Gesetz der Erlösung), weil es Israel vom Einfluß der Gestirne, der
allgemeinen, vorbestimmten, naturgesetzlichen Ordnung befreit,
die freie Willensentscheidung ermöglicht und die individuelle
Vorsehung. Die Torah erlöst ferner von der Erbsünde (eine Vorstellung,
die Crescas aus dem Christentum aufgenommen hat)80. Dies war
offenbar als Kontrastparallele zur entsprechenden Erlösungsfunktion

des Christus gedacht.
Die Torah ist dat hä-'ahabäh, das Gesetz der Liebe, denn die

Erfüllung der Torah führt zur Gottesliebe, die gerade durch den
Gehorsam erwiesen wird. Auf diese Weise erwirbt sich Israel eine
bestimmte Haltung, die nahezu zu einer Seeleneigenschaft wird81,
bewährt und verstärkt durch die Leiden und Versuchungen, in
denen sich gerade die Vielzahl der Gebote als Hilfe erweist. Die
Torah führt also in dieser Welt zur Gottesliebe und damit zur
vollkommenen menschlichen Glückseligkeit, für jene Welt zum eisigen
Leben82.

Josef Albo (gest. 1444)83 stand noch mehr als Chasdaj Crescas

in der Abwehr christlicher Vorwürfe, vor allem des Formalismus und
der irdischen Zielsetzung jüdischer Frömmigkeit. Von Formalismus

dankenwelt und Praxis deutete. Ähnlich werden 111,37 einzelne Gebote
«historisch» erklärt. Dies setzt in gewissem Sinn voraus, daß inzwischen ein
erkenntnismäßiger Fortschritt stattgefunden hat, was auf ihre Weise ja auch
die Christen gerade behaupteten.

79 Sefär 'Ôl- 'adônaj, Wien 1860 (Tel Aviv 1962/3), II, 2, 6. Die Torah
befreit Israel von dem Gift, das die Schlange beim Sündenfall auf die Eva
gespritzt hatte (bJeb. 103h). Dieses «Gift» deutet er als Neigung zum
Irdischen, von der der Torahgehorsam wieder befreit.

80 S. vorige Anm.
81 A.a.O. (Anm. 79), II, 2, 4.
88 A.a.O. II, 6, 2; IV, 6, 1.

83 R. Josef Albo, Sefär hâ-'iqqârîm, Tel Aviv 1964, 2 Bde. (Hebräischer
Text mit englischer Übersetzung von I. Husik, Josef Albo, Book of Principles,
Philadelphia 19642.)

101



kann nach ihm keine Rede sein, ist doch bei der Erfüllung der
Gebote84 die kawwänat hal-leb, die Herzenseinstellung bzw. -ausrich-

tung, von entscheidender Bedeutung85, und bekanntlich spielt die
Buße, die Umkehr (t°sûbâh), doch gerade in der jüdischen Religion
eine zentrale Rolle. Beides, kawwänäh und tesübäh, sind aber nur
ernstzunehmen, wenn sie sich im Gehorsam als wirksam erweisen86.

Als Musterbeispiel einer solchen Haltung wird Abraham erwähnt87,
der (Gen. 22) Gottes Befehl annahm und bereit war, selbst seinen

eigenen, einzigen Sohn zu opfern. Diese Opferbereitschaft galt
schon in der älteren rabbinischen Überlieferung soviel, als wäre das

Opfer vollzogen worden88. Der Gehorsam gegenüber der Thora
vermittelt auch nach Albo Haltungsweisen, die das menschliche
Glück in dieser Welt und das ewige Leben in jener Welt gewährleisten:

Ehrfurcht bzw. Gottesfurcht (jir'äh), Freude (simhäh) und
schließlich die Liebe ('ahabäh), die sich als höchste Stufe aus jir'äh
und simhäh ergibt89.

84 Zu Albos Gesetzeseinteilung s. I. Husik, a.a.O. (Anm. 1). S. 392f.,
der christlichen Einfluß vermutet.

88 A.a.O. (Anm. 83), III, 27-36; IV, 18ff.
88 A.a.O. (Anm. 83), III, 31.
8? A.a.O. (Anm. 83), III, 36.
88 Zur Bedeutung der Opferung Isaaks ('aqedäh), vgl. in der älteren

Literatur: Mek. besallah 14; Sifra Lev. behuqqôtaj 26; jTa'an II, 4; bRH
16a/b; Gen. r. LVI, 4.6.; Ex. r. XV, 12; Jose ben Jose, 'attäh könantä 59f. ;

'azkîr gebûrôt 87ff. ; Pesiqta dR. Kahana XXIII; XXXII; Pesiqta r. XLI;
Pirqê R. Eli'ezer XXXI. Zumeist wird betont, daß das Opfer so eingeschätzt
wird, als wäre es tatsächlich vollzogen worden (man spricht daher von der
«Asche Isaaks»). Offenbar handelte es sich schon in der ehristlichen-byzan-
tinischen Zeit Palästinas um eine Gegendarstellung zum Opfertod Christi.
Vgl. auch das Synagogenmosaik von Bet Alfa (dazu s. nun B. Goldman,
The Sacred Portal, Detroit 1966, 53ff.). In Lev. r. II, 9 wird ausdrücklich
hervorgehoben, daß die sühnende Wirkung des Tempel-Tamidopfers darin
begründet war, daß Gott dabei an die 'Aqedah dachte. Vgl. ferner die hohe
Wertung der Aqedah bei Maimonides, Môreh Nebûkîm III, 24. In der synago-
galen Poesie wird auf die Szene oft Bezug genommen, sogar eine eigene
Gattung «Aqedah» entwickelte sich.

89 A.a.O. (Anm. 83), III, 3Iff. Vgl. darüber hinaus G. Vajda, L'amour de
Dieu dans la théologie juive du Moyen Age, Paris 1957.

90 G. Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic
Tradition, New York 19652.

102



7. Die esoterische Tradition und die Kabbalah

a) Die ältere Esoterik. Wie die Arbeiten G. Scholems90 gezeigt
haben, fußte die mittelalterliche Kabbalah weit mehr als früher
vermutet auf innerjüdischen esoterischen Traditionen (vor allem
ma'aseh märkäbäh, Hekalot-Mystik). In den Zeugnissen dieser
esoterischen Kreise spielte die Torah schon früher eine zentrale
Rolle. Nur wirklich gesetzestreue Fromme galten als würdig, die
himmlischen und kosmischen Geheimnisse zu schauen91. Die
Auffassung von der Torah als System schöpferischer Potenzen (Buchstaben

und Buchstaben - Zahlenwerte, vgl. Sefär Jesiräh) bzw.
schöpferisch wirksamer Gottesnamen bewirkte eine enge
Verknüpfung mit Vorstellungen magischer Art, manchmal sogar mit
unmittelbar magischen Praktiken. Oft wird die Torah dabei durch
einen besonderen Engel repräsentiert, den sar hat-töräh92. Die
Gebote der Torah, vor allem aber die «Geheimnisse der Torah»
(sitrê tôrâh)93 galten als höchste Gnadenzuwendung Gottes an sein
Volk. Aus der Fülle der Zeugnisse seien hier zwei Beispiele der
älteren Esoterik angeführt.

Im Alphabet des R. AIciha94 heißt es zum Buchstaben 'Ajin :

Es heißt nicht 'n, sondern 'jn95, und es gibt kein 'jn, außer der Torah,
weil sie die Quelle für jede Quelle ist. Sie ist das Licht für jedes Licht, sie ist
die Weisheit für alle Weisheit, sie ist die Einsicht für alle Einsichtigen, sie ist
die Erkenntnis für alle Erkennenden, und sie ist Leben für diejenigen, die
an ihr festhalten... (es werden für die Einzelaussagen Bibelstellen
angeführt)...; sie bedeutet Liebe für alle, die ihre Worte lieben (Prov. 8,17);

91 S. G. Scholem, a.a.O. (Anra. 90), S. 9ff.77.
92 G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Zürich

1958, S. 83.402; ders., a.a.O. (Anm. 90), S. 12f. ; ders., Tarbiz 16, 1945,
206-209. Gelegentlich auch sar ha-hokmäh, so Jellinek, Bet ha-Midrasch II,
354; Scholem, a.a.O. (Anm. 90), Appendix C, § 22 (S. 112).

93 S. darüber und weiter bei G. Scholem, a.a.O. (Anm. 92), S. 28; vgl.
schon bChag 13a; hebr. Hen. XI; Hek. r. XXII, 5 u.ö. Die «Geheimnisse
der Torah » sind Sachverhalte und Kräfte, die dem Esoteriker durch die
wahrnehmbare Offenbarung transparent werden.

94 Nach dem Text bei S. A. Wertheimer, Battê midrâsôt II, Jerusalem
1955/62, S. 343ff. (385f.).

95 'ajin, der Buchstabenname, heißt auch «Quelle» oder «Auge».

103



sie ziert mit Anmut das Haupt aller Weisen (Prov. 1,9); sie bedeutet Ehre
und Ruhm für Weise und Schreiber (Prov. 4,8); sie gibt zwei Geschenke,
denn es heißt: «Langes Leben ist in ihrer Rechten und in ihrer Linken Reichtum

und Ehre» (Prov. 3,15); durch sie regieren Könige in Herrschaft und
Herrlichkeit, denn es heißt: (Prov. 8,15). Durch sie machen sich groß
die Großen der Torah über Israel (Prov. 8,16); durch sie werden die
Begrabenen und Staubbewohner wiederbelebt96, denn es heißt: (Ps. 19,8);
nach ihr begehren alle Schreiber Israels den ganzen Tag (Ps. 119,92); an
ihr erfreuen sich alle Herzen und Nieren (Ps. 19,9) ; mit ihr spielt man vor
Gott die ganze Zeit (Prov. 8,30); durch sie bereitet man in Israel große
Freude (Prov. 6,22), durch sie werden die Israeliten vor dem Gericht der
Hölle errettet97, denn es heißt: «Wenn du im Feuer gehst, wirst du nicht
verbrennen» (Jes. 43,2), es kommt nämlich die Torah, die Feuer ist, denn es

heißt: «Ist nicht mein Wort wie ein Feuer?» (Jer. 23,29) und sie rettet Israel
vor dem Gericht der Hölle, die voller Feuer ist, denn es heißt: «Ihr Scheiterhaufen

voll Feuer und Holz» (Jes. 30,33). Durch sie bestehen obere und untere
(Welten), denn es heißt (Jer. 33,25). Durch sie werden Himmel und Erde
für die kommende Welt neu erschaffen, denn es heißt (Jos. 65,17). Und
weswegen? Wegen dos Verdienstes der Israeliten, die die Torah erfüllen, denn
es heißt: «Der Anfang der Weisheit ist die Furcht des Herrn sein Ruhm
bleibt ewig bestehn98.» Und was heißt «sein Ruhm bleibt ewig bestehen»?
Das ist die Gabe des Lohns der Gerechten, der für ewig bereitsteht in der
kommenden Welt.

Die hohe Bedeutung, die man der Torah zuschrieb, konnte
natürlich zur Frage führen, wieso Gott sie überhaupt den Menschen

preisgeben konnte. In der Tat wird des öfteren den Engeln ein
Protest gegen die Offenbarung der Torah in den Mund gelegt. In
dem Traktat Hekalot rabbati XXIX,1-XXXI, 2" befindet sich eine

(liturgische?) Komposition in gebundener Rede, inhaltlich eine

Auseinandersetzung zwischen Gott, den Engeln und Israel. Zu
Beginn klagt Israel über seine vielen Bedrängnisse und Gott
begründet sein Geschichtshandeln mit dem Verweis auf Israels
Verhalten. Aber der Hinweis auf Israels Torahgehorsam bewirkt, daß
Gott Israels Klage als berechtigt anerkennt. Danach heißt es :

96 Vgl. bKet. 111b: «Jeder, der sich dos Lichtes der Torah bedient, den
belebt die Torah. »

97 bChag 27a: «Über die Gelehrtenschüler hat das Feuer des Gehinnom
keine Macht.»

98 Ps. 111, 10.
99 Nach dem Text bei S. A. Wertheimer, a.a.O. (Anm. 94), I, S. 113-116

(unter Berücksichtigung einiger vorzuziehender Textvarianten).

104



Denn angenehm sind mir die Seufzer Israels,
es überkommt mich Sehnsucht nach der Torah.
Laßt mich die Worte eures Flehens hören,
die Bede eures Mundes nehme ich entgegen,
ihr habt im «Haus meiner Erwählung»100 Dienst getan
und die Torah weicht nicht aus eurem Mund.

Ich bin der Herr der Wunder,
ich bin der Heilige101,
ich bin der Herr der Wunder und Zeichen,
werde «Herr der großen Taten» gerufen!
Vor mir ereignen sich Zeichen,
erstaunliche Begebenheiten vor meinem Thron,
wer trat vor mich und ich erfüllte nicht (die Bitte)102?
Wer rief zu mir und ich hörte nicht auf ihn103?

Nennt mir eure Wünsche

Meine Vorratshäuser und meine Schatzkammern,
in ihnen fehlt keine Sache,

sagt eure Wünsche, sie werden euch erfüllt,
eurer Seelen Begehr wird euch sofort getan,
denn keine Zeit ist so wie diese Zeit,
da meine Seele harrt, bis sie euch schaut,
und keine Zeit ist so wie diese Zeit,
da eure Liebe fest an meinem Herzen haftet.

Ich weiß, was ihr euch wünscht,
mein Herz kennt, was ihr wollt:
Mehr Torah wünscht ihr euch,
viel Lehre und viel Vortrag.
Halakah hofft ihr zu erfragen,
nach der Fülle meiner Geheimnisse sehnt ihr euch,
um wunderbar das Zeugnis bergehoch zu häufen,
die Erkenntnis wie Hügel auf Hügel,
um die Torah in den Gassen groß zu machen,
die Gesetzesgelehrsamkeit in den Straßen,
die Halakot zu mehren wie den Sand am Meer
und meine Geheimnisse wie den Erdenstaub;
Schulen zu gründen in meinen Toren,

100 Ein talmudischer Ausdruck für den Tempel.
101 Wörtlich: ba'al perîsût, «Abgesonderter».
102 Nach Hiob 41, 3a.
103 Nach Hohel. 5, 6 Ende.

105



dort Verbot und Erlaubnis zu deuten,
das Unreine durch sie als unrein,
und das Reine durch sie als rein zu erklären,
das Taugliche104 durch sie zu erlauben,
das Untaugliche durch sie zu verbieten,
Blutschuld105 durch sie zu erkennen,
die Unreinen ihre Pflichten zu lehren.

Diademe um eure Häupter zu winden,
Königskronen auf das Haupt eurer Söhne,
euch Könige zur Huldigung zu unterwerfen,
Machthaber vor euch zum Fußfall zu bringen,
eure Namen in jedem Stein zu verewigen,
euer Gedächtnis in den Städten der Küste106,
daß euer Antlitz erstrahlt wie der Tagesanbruch,
wie der Morgenstern zwischen den Augen.
Wenn ihr dieses Siegel107 erworben habt,
um euch meiner Krone108 zu bedienen,
wird kein 'am hä-'äräs109 (mehr) bei euch sein,
kein Tor und Tölpel unter euch

Ihr freut euch, aber meine Diener110 sind betrübt,
weil dies ein Geheimnis von den Geheimnissen ist,
die meine Schatzkammern verlassen.
Wie Mastkälber111 gedeihen all eure Schulen,
nicht durch Mühsal und nicht durch Plage,
sondern durch den Namen dieses Siegels112
und durch die Erwähnung der «Furchtbaren Krone»113:

104 Im rituellen Sinne.
105 Im rituellen Sinne.
106 Wörth: «Städte des Meeres», Hafenstädte, von denen es damals kaum

eine bedeutendere ohne jüdische Gemeinde gab.
107 Siegel (hötäm): Vgl. darüber G. Scholem, a.a.O. (Anm. 90), S. 32ff.

«Siegel» wie «Krone» stehen beide in Beziehung zum Gottesnamen.
los Vgl. vorige Anm. und G. Scholem, a.a.O. (Anm. 92), S. 54f.69 (sich

dos «großen Siegels» und der «furchtbaren Krone» bedienen). Der Ausdruck
sms/hstms ist auch in der Magie gebräuchlich, vgl. hebr. Hen. V : Sefär hä-
Râzîm I, 160 f. u.ö.

109 Ein nicht gesetzeskundiger Mann.
110 Engel.
111 Nach Jer. 46, 21.
112 S.o. Anm. 107.
113 S.o. Anm. 108. Es folgt eine Aufzählung von Folgen magisch bewirkter

Art.

106



Die Sehnsucht sehnt sich nach euch,
die Sorge sorgt für euch,
der Furchtbare erregt Staunen über euch
und der Betrübte betrübt sich um euch.
Viele starben wegen eurer Seufzer,
ihre Seele verging, wenn eure Stimme erklang114.

Reichtum und Güter werden euch überhäufen,
die Großen der Welt an euch hängen.
Eine Familie, aus der ihr euch Frauen nehmt,
wird geadelt und im Ansehen gehoben.
Wer sich mit euch segnet, der wird gesegnet,
wer sich eurer rühmt, der wird gerühmt,
Gorechtmacher vieler115 werdet ihr genannt.
Läuterer der Menschen nennt man euch.
Die Festsetzung der Neumonde erfolgt durch euch
und die Schaltjahrbestimmung durch eure weise Kenntnis.

Durch euch werden Patriarchen116 gesalbt
durch euch amtieren Gerichtspräsidenten,
Exilarchen117 setzt ihr ein,
Stadtrichter richten in eurem Auftrag,
die Ordnung der Welt geht von euch aus
und keiner weicht davon ab.

In heftigem Streit stritten mit mir
die Diener des Anklägers,
des größten der Dienstengel,
hier seine Entgegnung :

«Dieses Geheimnis darf dein Schatzhaus nicht verlassen,
dieses geheime Wissen nicht deine Vorratskammern
Mach nicht Fleisch und Blut zu unsresgleichen,
werte nicht Menschenkinder gleich mit uns.
Sie sollen sich mit der Torah bemühen
in dem Maß, in dem sie sich bemühten
in allen Generationen und so auch fortan :

114 Die beiden letzten Zeilen setzen offenbar einen Tod durch Magie
voraus. Beispiele für magische Schädigungen anderer s. im Sefär hä-Räzim
(vgl. darüber Judaica 24, 1968, 98-111).

115 Nach Dan. 12, 3.
116 nesî'îm. Die palästinensischen Patriarchen aus dem Hause Hillel.
117 râ'sê gâlûjjôt, Exilarchen in Babylonien.

107



Sie sollen sie mit Anstrengung und großer Mühe erfüllen!
Denn das ist deine Ehre und Verherrlichung,
wenn sie vor dir im Gebet lobsingen,
mit ganzem Herzen dich rufen,
mit ergebener Seele dich anflehen,

118

Wenn dieses Geheimnis ausgeht von dir,
wird Groß wie Klein und ein Tor wie ein Weiser.»
Dies war die Antwort seiner Diener

«Nein, meine Diener, nein, meine Knechte,
bedrängt mich wegen dieser Sache nicht!
Dies Geheimnis hat mein Schatzhaus verlassen,
dies geheime Wissen meine Vorratskammern.
Dem geliebten Volk offenbar ist sie,
dem getreuen Samen lehre ich sie,
für sie war es von uran verborgen,
seit den Tagen der Schöpfung ihnen bereitet.
Ich dachte nicht, sie all den Generationen
von uran119 bis auf jetzt zu geben -
für dieses Geschlecht war es aufbewahrt,
durch es bewahrt zu werden bis zum Ende aller Generationen.
«Denn sie waren von Unheil zu Unheil geschritten,
aber mich erkannten sie nicht» (Jer. 9,2),
weil ihr Herz stumpf geworden war in der Verbannung
und die Worte der Torah in ihren Ohren hart erschienen
wie Bronze und wie Eisen.
Sie sind würdig, sich seiner zu bedienen,
Torah wie Wasser unter sie120 zu bringen
und wie Öl in ihr121 Gebein 122.

So war Israel, als ich ihm zürnte,
«ich schlug es, daß die Berge erbebten
und ihre Leichen lagen wie Kot in den Straßen» (Jes. 5,25).
Womit soll ich es versöhnen, womit es trösten?
Oder welches gute Maß in meinem Schatzhaus
soll ich nehmen und es ihnen geben, um sie zu erfreuen
Ich habe geschaut und ich sah :

Silber und Gold sind bei mir,

118 Der ausgelassene Text ist fragwürdig überliefert.
119 Andere Lesart: «Seit den Tagen des Mose.»
120 Andere Lesart: «euch».
121 Andere Lesart: «euer».
122 Nach Ps. 109, 18.

108



Silber und Gold sind (auch) in der Welt
Edelsteine und Perlen sind bei mir,
Edelsteine und Perlen sind (auch) in der Welt!
Weizen und Gerste und Honig habe ich -
doch habe ich sie (auch) schon der Welt geschenkt.
Was aber fehlt in der Welt? -
Dieses Geheimnis und dieses Mysterium, das nicht in der Welt ist ;

Ein Maß der Hoheit, mit ihm sollen meine Söhne sich erheben!

Die zitierten Stücke zeigen, daß die Torah wohl als Aufgabe,
die Anstrengung erfordert, gesehen wurde, daß aber gleichzeitig
ihre Bedeutung ins Unüberbietbare gesteigert werden konnte.
Sie ist die einzigartige Gabe, aus der alle anderen Gaben hergeleitet
werden, und ein Vertrauenserweis Gottes, der als solcher gerade
verpflichtet123. Neu ist vor allem die magische Rolle, die dem
offenbarten «Geheimnis» zugemessen wird, ein Geheimnis, das sich nicht
einfach mit dem bekannten Inhalt der Torah deckt, es ist ein
tieferer, geheimer Inhalt. Die Torah ist nicht bloß Gesetz,
offenbarter Wille Gottes, sie ist eine wirksame göttliche Kraft, die Kraft,
die obere und untere Welten «im Innersten zusammenhält», die den
Lauf der Welt und der Geschichte bestimmt.

b) Die Kabbalah. Aus der spekulativ-esoterischen Tradition der
talmudisch-gaonäischen Zeit entwickelte sich unter dem Einfluß
der neuplatonisch-gnostischen Gedankenwelt die Kabbalah124. Ihre
Vertreter verstanden sich als Wahrer der Tradition in deren tieferem
Sinn und teilten mit den Traditionalisten125 die Ablehnung der
Philosophie, von deren neuplatonischen UnterStrömungen sie

nichtsdestoweniger (mehr unbewußt als bewußt) bestimmt waren126. In
dieser nunmehr systematisch geschlossenen Gesamtschau der sinn-

123 Während die Völker sich nach «Alphabet des R. Akiba» a.a.O. (Anm.
94), II, 362 bereits einer einzigen Gebotserfüllung brüsten, weiß sich Israel
durch die Torah beschenkt. Der Gehorsam erfolgt daher aus Liebe ('ahabäh)
und Ehrfurcht (jir'äh).

124 G. Scholem, Ursprung und Anfänge der Kabbalah, Berlin 1962 (und
s. a.a.O., Anm. 92).

125 Ygp o. Goldberg, Die Einheit von Talmud und Kabbalah in der Person
großer Talmudisten, La Revue Juive 9, 1946, 155-159.

126 G. Vajda, Recherches sur la philosophie et la kabbale dans la pensée

juive du Moyen Age, Paris 1962.

109



lichen und übersinnlichen Welt erfuhr die Torah127 über ihre
traditionelle Funktion im Ganzheitsgefüge Gott - Schöpfung -
Geschichte - Torah - Volk hinaus eine weitere Ausdeutung. Vor allem
der traditionelle Ansatz von der ganzheitlichen Funktion der
Torah wurde aufgenommen und veranschaulicht, indem die Einzelgebote

im Verhältnis zum Ganzen wie die gesamte Torah als ein
Organismus, als sinnvoll aufgebaute und wirksame Ganzheit dargestellt

wurde. Dem entspricht auch die hermeneutische Methode128 :

Im Unterschied zur allegorischen Auslegung der philosophierenden
Theologen vertraten die Kabbalisten eine symbolistische Deutung.
Während die Allegorese die wörtliche Bedeutung aufhebt und einen
«eigentlich» gemeinten Sinn unterschiebt, anerkennt die symbolistische

Exegese den Wortlaut als gültig und verbindlich. Sie nimmt
aber an, daß die wörtliche Aussage (bzw. ein darin erwähnter
Vorgang) gleichzeitig einen Sachverhalt bzw. Vorgang innerhalb der
höheren Seinsebenen, insbesondere in der Welt der Sefirot,
widerspiegelt, oder vielleicht besser: transparent macht. Dieses Verhältnis
zwischen irdischen und übersinnlichen Sachverhalten betrifft nicht
nur die Erzählungen der Bibel, sondern den gesamten Torahvollzug
in all seinen Einzelheiten. Das Geschehen innerhalb der göttlichen
Sefirotsphären in der übersinnlichen Welt und die praktische
Frömmigkeit bis in ihre geringsten Einzelheiten stehen zueinander
sozusagen in der Beziehung, in der kommunizierende Gefäße zueinander

stehen. Es versteht sich von selbst, daß jedwege unterteilte
Wertung der Torah hier keinen Platz hat und daß gerade die rational
uneinsichtigen, die rituell-kultischen Gebote die meisten Ansatzpunkte

für die symbolistische Deutung boten.
Im 12. Jahrhundert hat in Gerona129 Ezriel ben Salomon die

Ansicht vertreten, daß die Torah mit einem sinnvoll zusammengefügten
Gebäude oder noch bedeutsamer, mit einem lebendigen Gewebe zu

127 G. Scholem, The meaning of the Torah in Jewish mysticism,
Diogenes (Chicago) 14. 1956, 36-47; 15, 1956, 65-94.

128 Siehe G. Scholem, a.a.O. (Anm. 127), S. 65ff. ; S. M. Stern, Rationalists

and Kabbalists in Mediaeval Allegory, Journal of Jewish Studies 6,

1955, 73-86.
129 G. Scholem, Haq-qabbalah beGerona, Jerusalem 1963/4; a.a.O. (Anm.

124), S. 324ff.

110



vergleichen sei130. Diese Organismusvorstellung kennt auch das
Buch Zohar, wo Welt (Makrokosmos), Torah und Körper
(Mikrokosmos) als korrespondierende Größen gelten131. Ähnliches hatte
Mose de Leon im Sinn, wenn er die Torah als Baum darstellte132, der
in all seinen Einzelheiten, Wurzeln, Stamm, Ästen, Blattwerk, ein
funktionales Ganzes bildet, womit sich zudem die Vorstellung vom
Lebensbaum verband.

Das Bild vom organischen Gewebe war überdies mit einer zweiten
traditionellen Vorstellung verbunden worden. Der Gottesname (in
seinen verschiedenen Formen) galt ja schon früh als schöpferische
Kraft. Im Kreis der Kabbalisten von Gerona im 12. Jahrhundert
deutete man die Torah überhaupt als ein Gewebe von Gottesnamen,
als den großen Gottesnamen schlechthin13S, was sich auch im Buch
Zohar spiegelt134. Der Gesetzesgelehrte, Bibelkommentator und
Kenner der Kabbalah, R. Mose ben Nachman (gest. 1270), nannte135

darum auch als Grund für die peinlich genaue Textwiedergabe
durch die Torah-Schreiber, daß die Torah a) Gottes Gesetz, b) eine

Folge von Gottesnamen136 (in geheimer Überlieferung) sei. Und
R. Ezriel von Gerona verglich das Auslassen eines Buchstaben beim
Abschreiben mit dem Fortlassen eines Bauelements aus einem
vollkommenen Bauwerk137. Und analog dazu muß man sich auch die

Bedeutung jeder einzelnen Gebotserfüllung vorstellen, sie ist Teil
eines organischen Prozesses von irdischer und zugleich überirdischer
Tragweite.

130 G. Scholem, a.a.O. (Anm. 127), S. 45f.
"I Zohar I, 135b; III, 202a.
132 Sefär hä-Rimmön, zitiert bei G. Scholem, a.a.O. (Anm. 127), S. 47.
133 G. Scholem, a.a.O. (Anm. 127), S. 40ff.
134 II, 87b; III, 80b.
135 Einleitung in den Pentateuchkommentar.
136 Der Gedanke für sich war keineswegs neu. Vgl. Midrasch Ps. (ed.

Buber), S. 35 (im Namen des R. El'azar): «Kein Mensch kennt ihre (d.h.
der Torah) Anordnung. Die verschiedenen Abschnitte der Torah wurden
nämlich nicht in der eigentlichen Folge gegeben. Wären sie in der eigentlichen
Folge gegeben worden, so wären alle, die sie lesen, imstande, Tote zu
erwecken und Wunder zu vollbringen. »

137 Perus hä-'aggädöt, ed. J. Tishbi, Jerusalem 1943, S. 37.

111



Die ältere Kabbalah war im großen und ganzen ausgesprochen
spekulativ und esoterisch ausgerichtet, interessierte sich vor allem
für die Vorgänge in der Sephirotwelt und im Rahmen des

Schöpfungsprozesses. Eine Verknüpfung mit dem traditionellen
Heilsgeschichtsbild erfolgte nur selten, die Intensität der messianischen

Hoffnung war bei den Kabbalisten nicht stärker als im übrigen
Durchschnitt, ja selbst die Schlußfolgerungen für die praktische
Ethik und Frömmigkeit wurden zunächst nur teilweise gezogen -
die theoretische Note stand im Vordergrund. Gewisse Ansätze zu
kabbalistisch-heilsgeschichtlichen Spekulationen sind jedoch für
später von Bedeutung geworden. So bezeugt ein Werk des 13.

Jahrhunderts, Sefär hat-temûncih13S, die Ansicht, daß die gesamte
Geschichte der Schöpfung in mehrere aufeinanderfolgende Geschichtsperioden

zerfällt, deren Geschehnisinhalt mit dem Geschehen
innerhalb der 7 unteren Sefirot korrespondiert. Bedeutsam ist nun,
daß diese Abfolge von Perioden (s°mittôt) mit wechselnden Aspekten

der Torah in Beziehung gebracht wird, so daß genau genommen
mit den Perioden auch die jeweilige Geltung der Torah verändert
wird139. Dieser theoretische Ansatz sollte zusammen mit der alten
talmudischen Erwartung einer neuen Torah in der messianischen Zeit
später noch Folgen zeitigen. Die Veranlassung dazu war die schwere

Verfolgungszeit, die mit dem Anfang des 12. Jahrhunderts
einsetzte und die schließlich in der Einführung der Inquisition und in
der Vertreibung der Juden aus Spanien und anderen Ländern
gipfelte. Den Sinn dieser Leiden wollten immer mehr Juden mit Hilfe
der kabbalistischen Geheimlehren ergründen. In der Tat bot sich
hier eine Relativierung der bitteren irdischen Erscheinungen, indem
sie als notwendige, aber eben doch nur vordergründige Phasen innerhalb

eines viel umfassenderen Prozesses gedeutet werden konnten.
Jetzt nahm man sowohl die ethische wie heilsgeschichtliche Konsequenz

der kabbalistischen Torah-Deutung wahr. Wenn die
übersinnlichen Ereignisse die sinnlichen Erscheinungen bestimmen, so

können auch irdische Vorgänge - Gebotserfüllungen etwa - den

138 G. Scholcm, Haq-qabbäläh säl Sefär hat-Temünäh wesäl 'Abraham
'AbüFafijäh, Jerusalem 1965.

139 Vgl. G. Scholem, a.a.O. (Anm. 124), S. 407ff., und a.a.O. (Anm. 127),
S. 86ff.

112



universalen Prozeß beeinflussen. Und indem jeder einzelne sich

um jedes einzelne Gebot intensiv, mit richtiger kawwänäh, kümmert,
erfüllt Israel auch den heilsgeschichtlichen Auftrag, die messia-
nische Verwirklichung. Die Spätlcabbalah wurde so zu einer messia-
nischen Bußbewegung. Die Aufgabe Israels, die Erfüllung des

Gotteswillens, wurde zum tiqqün (Wiederherstellung) nicht bloß des

heilsgeschichtlichen Verhältnisses zwischen Schöpfer und Geschöpf,
sondern zum universalen kosmischen Erlösungsprozeß. Daß dabei
der rechten Intention (kawwänäh) und dem richtigen Gottesverhältnis

(debeqût) höchste Bedeutung zugemessen werden mußte,
versteht sich von selbst. In der Sefirot-Symbolik hat auch die Torah
ihren Platz, und zwar in einer für das hier behandelte Thema «Gesetz

und Gnade» aufschlußreichen Weise. In diesen zehn
Emanationsstufen der sich offenbarenden Gottheit tritt bekanntlich mit
der 4. Sefirah Häsäd (die reine Gnade) und der 5. Sefirah {Dîn, das

strenge Gericht) eine Gegenüberstellung zweier gegensätzlicher
Wirkungsweisen Gottes auf der rechten und linken Seite auf, die
nach einer alten talmudischen Ansicht eines Ausgleichs bedürfen,
damit die daraus hervorgehende Schöpfung Bestand haben kann.
Die Torah, das «Gesetz», wird nun nicht etwa, wie es dem christlichen

Gesetzesbegriff entspräche, durch die Sefirah Dîn repräsentiert.

Die Torah wird vielmehr einmal in die 2. Sefirah Hofondh
(Weisheit) gewissermaßen als Torah-Uridee einbezogen, sodann
mit der 3. Sefirah Bînâh (Einsicht) als ihrem «Bruchort» verbunden.
Die «schriftliche Torah» aber wird in der 6. Sefirah angesetzt, eben

jener Sefirah Tif'ärät bzw. rahamîm (Erbarmen), die den Ausgleich
zwischen den Extremen der 3. und 4. Sefirah darstellt und im Sefi-
rotschema die mittlere Linie ansetzt, an derem untersten Ende die

letzte, 10. Sefirah (Malküt oder Schekinah) erscheint, die auch die
«mündliche Torah» repräsentiert140. Nicht nur die Einheit der Torah
wird damit demonstriert, wobei man zum Verständnis der schriftlichen

erst durch das Mittel der mündlichen gelangt, sondern auch
die zentrale, weltgefügeerhaltende Bedeutung der Torah wird in
diesen Zuordnungen deutlich.

140 Siehe G. Scholem, a.a.O. (Anm. 124) S. 127ff., 253ff.; J. Tishby,
Has-semäl wehad-dat baq-qabbäläh, in : Netîbê "Vnünäb ûmînût, Tel Aviv
1964, S. 18ff.

113



8. Aus Liturgie und Poesie

a) Aus den Benediktionen zur Torah-Lesung

Gepriesen seist Du, Herr, unser Gott, König der Welt,
der uns die Torah der Wahrheit gegeben
und ewiges Leben in unsre Mitte gepflanzt hat.
Gepreisen seist Du, Herr, Geher der Torah

b) Aus den Benediktionen zum «Höre Israel»

Mit großer Liebe hast Du uns geliebt
Herr, unser Gott,
große, übergroße Huld hast Du uns erwiesen,
unser Vater, unser König,
um unsrer Väter willen, die auf Dich vertrauten,
denen Du Gesetze des Lebens gelehrt hast.
So begnade auch uns und lehre uns,
unser Vater, barmherziger Vater, Erbarmer,
und erbarme Dich unser und gib in unser Herz,
zu verstehen, zu hören, zu lernen und zu lehren,
zu halten, zu tun und zu erfüllen
alle Worte Deiner Torahlehre in Liebe.
Erleuchte unsre Augen durch Deine Gebote,
hafte unser Herz an Deine Torah
und richte unseren Sinn ganz darauf aus,
Deinen Namen zu lieben und zu fürchten.

c) Aus dem Tischsegen

Gepriesen seist Du, Herr, der alles ernährt
Wir danken Dir, Herr, unser Gott.
daß Du unseren Vätern zum Erbe gabst
ein liebliches, gutes und weites Land ;

daß Du uns, Herr, unser Gott, aus Ägypten geführt,
uns befreit hast aus dem Sklavenhaus.
Für Deinen Bund, den Du auf unsrem Leibe besiegelt,
für Deine Torah, die Du uns gelehrt,
für Deine Gesetze, die Du uns mitgeteilt,
für Leben, Huld und Liebe, die Du uns geschenkt hast.
Für die Speise, durch die Du uns ständig ernährst und versorgst
an jedem Tag, zu jeder Zeit und zu jeder Stunde.



d) Aus dem Achtzehngebet zum Wochenfest

Du hast uns erwählt aus allen Völkern,
uns geliebt und an uns Wohlgefallen gefunden,
uns erhöht aus allen Zungen,
uns geheiligt durch Deine Gebote,
uns nahegebracht, unser König, zu Deinem Dienst,
und Deinen großen, heiligen Namen über uns genannt.
Schenke uns, Herr, unser Gott,
in Liebe frohe Feiertage,
Festtage und Zeiten zur Freude,
den Feiertag dieses Wochenfestes,
die Zeit der Gabe unserer Torah,
als heilige Festversammlung,
zum Gedächtnis des Auszugs aus Ägypten

e) Aus dem Midrasch-Hohelied rabbah I, 19141

Etwas anderes: «Denn süßer als Wein ist deine Liebe» (Hohel. 1,2). Die
Worte der Torah werden mit Wasser, mit Wein, mit Öl, mit Honig und mit
Milch verglichen. Mit Wasser, weil es heißt: «Auf, alle Dürstenden, kommt
zum Wasser!» (Jes. 55,1).

Wie das Wasser von einem Ende der Welt zum anderen reicht,
denn es steht geschrieben: «Der die Erde auf das Wasser gegründet»
(Ps. 136,6),

so reicht die Torah von einem Ende der Welt zu dem andern,
denn es heißt: «Weiter als die Erde ihr Maß» (Hi. 11,9).

Wie das Wasser Leben für die Welt bedeutet,
denn es heißt: «Der Gartenquell ist ein Brunnen von Wasser des Lebens»
(Hohel. 4,15),

so bedeutet die Torah Leben für die Welt,
denn es heißt : « Denn Leben bedeuten sie denen, die sie finden (Prov. 4,22).

Wie das Wasser vom Himmel stammt,
denn es heißt: «Beim Sehall der gewaltigen Wasser, die er in den Himmel
setzt» (Jer. 10,13),

141 Die nun folgende Reihenbildung «Wie das Wasser so die Torah»
ist ein Beispiel für mnemotechnische Stoffsammlung, vielleicht auch schon
bewußte, nichtzweckgebundene Gestaltung einer Form. Jedenfalls hat der
frühe Pijjut z.T. diese Technik übernommen und weiter ausgebaut. Vgl. A.
Mirski, Re'sît hap-Pijjût, Jerusalem 1965, S. 38ff.

115



so stammt die Torah vom Himmel,
denn es heißt: «Denn vom Himmel her sprach ich mit euch» (Ex. 20,22).

Wie das Wasser mit gewaltiger Stimme erschallt,
denn es heißt: «Die Stimme des Herrn ob den Wassern» (Ps. 29,3),

so erscholl die Torah mit gewaltiger Stimme,
denn es heißt: «Am dritten Tag, als es Morgen wurde, erhoben sich
Donnerstimmen und Blitze» (Ex. 19,16).

Wie das Wasser das Leben wiederschenkt,
denn es heißt: «Da spaltete Gott die Höhlung im Kinnbacken142, so daß
Wasser daraus hervorquoll; und als er getrunken hatte, kehrten seine

Lebensgeister zurück» (Ri. 15,19).

so (schenkt) die Torah (das Leben wieder),
denn es heißt: «Das Gesetz des Herrn ist vollkommen und bringt das
Leben wieder» (Ps. 19,8).

Wie das Wasser den Menschen von Unreinheit reinigt,
denn es heißt: «Und sprenge auf euch reines Wasser, daß ihr rein werdet»
(Ez. 36,25).

so reinigt die Torah den Unreinen von seiner Unreinheit,
denn es heißt: «Die Worte des Herrn sind rein(igend)e143 Worte»
(Ps. 12,7).

Wie das Wasser den Leib reinigt,
denn es heißt : « Dann soll er seinen Leib mit Wasser waschen» (Lev. 16.24),

so reinigt die Torah den Leib.
denn es heißt: «Dein Wort ist überaus rein(igend)»143 (Ps. 119,140).

Wie das Wasser die Schande des Meeres bedeckt,
denn es heißt: «Wie Wasser, die das Meer bedecken» (Jes. 11,9),

so bedeckt die Torah die Schande der Israeliten,
denn es heißt: «Aber Liebe deckt alle Vergehen zu» (Prov. 10,12).

Wie das Wasser tropfenweise fließend zu Strömen wird,
so die Torah : Ein Mensch lernt zwei Hakalot heute und zwei morgen, bis
er zum quellenden Strom wird.

Wie. das Wasser dem Leib ohne Durst nicht schmeckt,
so die Torah: Wer ihrer müde ist, dem schmeckt sie nicht.

Wie das Wasser die Höhen verläßt und in die Tiefe fließt,
so die Torah: Verläßt den Stolzen und folgt dem Demütigen.

etc.

142 Der Midraschtext zitiert nur bis hierher.
143 Aktive und passive Bedeutung wurden nicht genau unterschieden.

116



f) Jannaj, 'ahôtî kallahUi
(6. Jahrhundert n. Chr. in Palästina)

Der bräutliehen Schwester145, die du begehrt,
deren Mund du mit Küssen bedeckt146,

Hügel und Berge, die du gewogen147,
wiesest du für sie zum Freudentanz148 an.

Zum erwählten Berge349 hast du sie gerufen,
sie mit Worten betört und bestärkt,

hast «Diese»150 ihr siebenfach151 niedergeschrieben,
und sie dir durch Trauung vermählt153.

Er sprach: Hört und lebet alle zusammen153,
an dem ihr hängt154, der sei euer Gott!

Alle Völker waren als ob nie gewesen,
aber ihr wäret mein und werdet es sein155

Wie es geschrieben steht :

«Ihr sollt mir ein Königreich von Priestern werden, ein heiliges Volk. Das
sind die Worte, die du den Israeliten sagen sollst» (Ex. 19,6).

Und es heißt:
«Ich habe gesprochen: Götter (seid ihr und allesamt Söhne des Höchsten)»

(Ps. 82,6).

344 Teil I der Qerobah zum Seder Ex. 19, 6; s. M. Zulay, Piyvute Yannai,
Jerusalem 1938, S. 102; A. Mirski, Jalqût happijjûtîm, Tel Aviv 1958, S.

14f. Im Anschluß an die allegorische Hohelieddeutung (der Geliebte - Gott,
die Geliebte - Israel) wurde der Bundesschluß am Sinai als Hochzeit
veranschaulicht.

145 Hohel. 4,9.
146 Hohel. 1,2.
347 Jos. 40,12.
348 Vgl Ps. 114, 4.6; Ps. 29,6.
349 här hämadtä nach Ps. 68, 17.
150 Eine der vielen symbolischen oder anspielenden Bezeichnungen der

Torah. Vgl. darüber R. Margoliut, Kinnûjê hibbäh lat-Töräh, Sinai 34,

1953/54. 145-155.
151 Anklang an Ps. 12, 7.
153 Vgl. die Verwendung einzelner Worte aus Hohel. 3, 11 und Jer. 2, 2.
153 Dtn. 4, 33; 5,26.31-33; 30, 16f.l9f.; Jes. 55, 3. M. Zulay, a.a.O.

(Anm. 144), stellt das Wort jhd (zusammen) zur folgenden Verszeile.
154 Vgl. Dtn. 10, 20; 11, 22; 13, 5; 30, 20 etc.
355 Xach dem Anfang von Ex. 19, 6.

117



Und es heißt :

«Oh daß er mich tränkte mit den Küssen seines Mundes, denn deine Liebe
ist süßer als Wein» (Hohel. 1,2).

g) 'Azhäräh-Reschut zum Wochenfest Ç'hnôr libhîrê has-sädäq)156

Sprich zu den Erwählten der Gerechtigkeit :

Kommt, meine Söhne, empfangt meine Worte :

Ewiges Besitztum157 im Bauwerk der Schöpfung158,
Kommt, meine

Wege des Lebens und Pfade des Friedens159,
Kommt, meine

Segensgüter160 und einen ewigen Bund,
Kommt, meine

Teurer als Gold, als Feingold161 und alles Geschmeide,
Kommt, meine

Weisheit, Verständnis, Erkenntnis und Einsicht,
Kommt, meine

ein Gut, verborgen162 von Urzeiten her163,

Kommt, meine
eine Königskrone164, lauter und heilig,

Kommt, meine
Darum soll man mit ihr sich vergnügen165.

Kommt, meine
Überaus leuchtend und erleuchtet im Dunkel166,

Kommt, meine
Erbteil im dritten167 und ein ewiger Bund,

Kommt, meine
vollkommene Freude und ewige Ehre,

Kommt, meine

156 Nach dem Text bei A. M. Habermann, 'atarât renânîm, Jerusalem
1966/7, S. 185.

157 Der Ausdruck bezeichnet die Torah (in Gen. 17, 8; 48, 4 das Land!).
158 Die Torah als Weltenplan.
159 Prov. 3, 17.
160 Vgl. Ps. 21, 4.
161 Ps. 19, 11.
162 Ps. 31, 20.
163 Vgl. Dtn. 32, 7.
164 Est. 1, 11; 2, 17; 6, 8.
165 Vgl. Prov. 8, 30 f.
166 Vgl. Jes. 58, 10?
167 Im dritten Monat - nach der Angabe Ex. 19, 1.

118



Verläßliches Zeugnis cles Herrn, Toren belehrend168,
Kommt, meine

rechtschaffne Befehle des Herrn, Herzen erfreuend169,
Kommt, meine

Pfade des Lebens und Stege des Friedens170,
Kommt, meine

Vollkommen ist die Torah des Herrn, sie schenkt Leben171!

h) Salomo ibn Gabirol (ca. 1022-1052/8 in Spanien). Königskrone172,
Kap. XXXVIII:

Mein Gott, ist meine Sünde unverzeihbar,
was tust Du dann für Deinen großen Namen?
Und wenn ich nicht auf Dein Erbarmen hoffe -
wer erbarmt sich meiner außer Dir?
Darum: Tötest Du mich — ich hoffe auf Dich!
Fragst Du nach meiner Schuld,
flieh ich vor Dir zu Dir
und berge mich vor Deinem Zorn in Deinem Schatten
Ich fasse die Säume Deines Erbarmens, bis Du Dich erbarmst,
und lasse Dich nicht, Du segnest mich denn173

Bedenke, daß Du aus Lehm mich bereitet174,
und mich mit solchen Plagen versuchst.
Richte mich also nicht nach meinen Werken
und laß mich meiner Taten Frucht nicht kosten.

Übe Geduld mit mir, verzögre meinen Tag,
bis ich Zehrung bereitet für meine Heimkehr.
Stoße mich nicht eilig aus dem Lande,
die Backtröge meiner Schuld auf den Schultern175.

168 Ps. 19,8.
169 Ps. 19, 9.
170 Vgl. Prov. 3, 17 f.
171 Vgl. Ps. 19, 8.
172 Eine vollständige Übersetzung mit Angabe der Textausgaben befindet

sich in Judaica 18, 1962, 1-55. Hier zwei leicht überarbeitete Stücke zur
Frage der individuellen Rechtfertigung.

173 Gen. 32, 27.
174 Nach Hiob 10, 9.
175 Ex. 12, 33f.

119



Stellst Du meine Fehler auf die Waage,
so leg in die zweite Schale meine Plagen,
und gedenkst Du meiner Sünde und Empörung,
bedenke auch mein Elend und meine Irrsal,
und stelle jene diesen gegenüber

Kap. XL:

Mein Gott, ich weiß, die vor Dir flehen —

ihre guten Taten sprechen für sie
oder ihr gerechtes Tun.
Doch ich, ich habe keine Werke,
bloß bin ich und leer,
wie ein unfruchtbarer Rebstock,
ohne Gerechtigkeit und Redlichkeit,
ohne Liebe und Rechtschaffenheit,
ohne Gebet und Flehen,
ohne Unschuld, ohne Treue,
ohne Recht und gute Art,
ohne Gottesdienst und Reue.

So sei es Dein barmherziger Wille,
Herr, unser Gott, und Gott unsrer Väter,
Herr aller Welten, Dich meiner zu erbarmen
und mir nah zu sein,
mich gnädig heimzusuchen
und freundlich anzusehen
und mich Deine Gnade finden zu lassen
Nur nach meinen Taten vergilt mir nicht,
mache mich nicht den Toren zum Spott,
nimm mich im halben Leben nicht hinweg
und verbirg Dein Antlitz nicht vor mir.
Mache mich rein von meinen Sünden
und wirf mich nicht von Dir.
Erwecke mich in Herrlichkeit
und nimm mich auf in Herrlichkeit.
Führ mich zur (rechten) Zeit aus dieser Welt
und bring mich heil ins Leben der Kommenden Welt.
Berufe Du mich nach oben
und setze mich unter die Frommen,
zähl mich zu den irdischen Empfängern des Lebens,
würdige mich, zu leuchten im Lichte Deines Angesichts,
schenke mir neues Leben

120



und erhöhe mich aus den Tiefen der Erde
Dann will ich sprechen : Ich preise Dich, Herr
Du hast mir gezürnt,
Deinen Zorn gewendet und mich getröstet176.
Liebe177 gebührt Dir, für alle erwiesene Wohltat,
die Du mir bezeugt bis zum Tag meines Todes

i) Salomo ben Isaak («Raschi», gest. 1105 in Troyes), Tôrali hat-
temîmah178

Du vollendete Torah179,
zweitausendjährige 18°,

beschwichtige Gottes Antlitz für die «reine Taube»181.

Bitte inständig vor ihm,
der im Himmel wohnt,
zu jeder Zeit und Frist für Deine Freunde182 um Erbarmen.

Vor «Hören» rief jubelnd einst «Tun»183
das Geschlecht der Erkenntnis184,
während Engel Dein Wort zum Vergnügen begehrten185.

Schwiegervater und Eidam186 verwarfen
die Gabe der Torah aus der Wüste187,
da hob Er ihre Verbote auf, so daß sie Tieren glichen188.

176 Jes. 12, 1.

177 häsäd, «Gnade», d.h. liebevolle Verbundenheit, Loyalität.
178 Nach dem Text bei A. Mirski, a.a.O. (Anm. 144), S. 79-82.
179 Ps. 19, 8. Die Torah wird im folgenden angesprochen.
180 Gemeint sind 2000 Jahre vor der Schöpfung, vgl. Midr. Ps. zu Ps.

90, 12.
181 Bezeichnung Israels nach Hohel. 5, 2; 6, 9.
182 Wörtlich: die sich mit ihr beschäftigen.
183 Ex. 24, 7 sagt das Volk: «... wollen wir tun und hören.» Die Tradition

deutete diese Folge von Tun und Hören als Ausdruck besonderer Willigkeit
und eines spontanen, vertrauensvollen Gehorsams.

184 Die Generation der Sinaioffenbarung.
185 Die Torah nicht den Menschen preisgeben, sondern für sieh behalten

wollten. Vgl. oben Abs. 7a.
186 Ismael (Araber-Stammvater) und sein Schwiegersohn (Gen. 28, 9)

Esau (Rom, christliche Weltmacht) repräsentieren die Weltvölker, die die
Torah abgelehnt haben.

121



Er sah die Söhne der Frommen
am erwählten Berge189 versammelt
und gab sie ihnen unter Donnerschlag und Blitz190.

Von Angesicht zu Angesicht
sprach er vom Himmel her191

zu den beiden treuen Führern und Lehrern192.

Viermal zehn Tage
lernte er dich in den Höhen,
das demütigste Geschöpf193, der Gute, Freundliche,

Ordnete das Lehrhaus,
erklärte alles Verhüllte,
lehrte das gesprochene Wort genau nach seiner Bedeutung194.

Sie blieben in der Wüste,
vierzig Jahre, wie gesagt195,
und weil sie dich studierten, vermißten sie nichts.

Nach vierzig Jahren
zogen sie jubelnd hinüber190
und du wurdest im «Lande der Zierde»197 gelernt.

Die berühmten Ältesten198
wichen nicht aus den Zelten199,
bis Propheten auftraten als Licht der Gelehrten200.

187 Nach der talmudischen Vorstellung, wonach die Torah in der herrenlosen

Wüste gegeben wurde, damit niemand einen Besitzanspruch anmelden
konnte.

188 Durch die noachidischen Gebote, vgl. bAZ 2b, standen alle Völker in
einem Gottesverhältnis. Ihre Aufhebung degradiert sie.

189 Nach Ps. 68, 17.
190 Ex. 19, 16 ff.
191 Ex. 20, 22.
192 Vgl. Targum Onkelos zu Num. 11, 12.
193 Mose, nach Num. 12, 3.
194 Nach Prov. 25, 11.
195 In Num. 14, 34.
196 Über den Jordan ins Land Israel.
197 Vgl. Dan. 11, 16.41.45.
198 Vgl. die Traditionskette in Abot I, 1 ff. : Mose-Josua-Älteste-Prophe-

ten-Männer der Großen Versammlung.
199 D.h.: Aus dem Haus, wo sie studieren; formuliert nach Ex. 33, 11.
200 Vgl. PS. 32, 8.

122



Es erlosch die Prophétie201
und du mußtest nach Babel,
da ergriff dich in Liebe die «Große Versammlung »202.

In den Lehrhäusern sitzend,
in der Not der Verbannung,
in allen Städten und Orten deine Geheimnisse forschend,

bemühen deine Weisen und Schreiber,
deine Worte sich zu erwerben,
gilt ihnen mehr als Feingold dein Gewinn203.

Beim Midrasch vereinen sich
Junge wie Alte,
die Torah zu mehren und ehren, weichen sie nicht aus dem

Zelt204.

Ihre Kinder205 in den Schulen
erlernen deine Worte
bei Hunger, Durst und jeglichem Mangel.

Sie geben ihr Vermögen hin,
ihre Habe den Zornerregern206
um dem in Ehre zu jauchzen207, der durch dich spricht.

Wenn nicht Jeschurun208
dich jubelnd lobt,
wirst du in aller Mund und Kehle stumm.

Wer saugt deine Brüste,
genießt dein Vergnügen,
wenn erdrosselt die Kehlen deiner Schüler209 ersticken?

201 tSota XIII, 2: Nachdem Haggaj, Sacharja und Maleachi, die letzten
Propheten, gestorben waren, wich der Heilige Geist von Israel.

202 Wörtlich: «die Männer der Großen Versammlung», s. Anm. 19S. Nach
bBB 12b ging die Funktion der Prophétie auf die Gesetzesgelehrten über,
womit die Autorität des Sanhédrin begründet wird.

203 Nach Prov. 3, 14.
204 Yg} Anm. 199.
205 Wörtlich: Zweige, Schößlinge.
206 Den Feinden, nach Hiob 12, 6.
207 Nach Ps. 149, 5.
208 Israel (Dtn. 32, 15; 33, 5.26; Jes. 44, 2).
209 Vgl. Ps. 149, 6a.

123



Tritt du mit Flehen
vor die ewige Hilfe210,
umhülle dich schwarz wie ein verwitwetes Weib,

Beklage das Leid deiner Frommen,
deiner Freunde Blut, vergossen
durch die Treulosen211, die deine Schüler ausrotten,

Die deine Zeltplachen reißen212,
auf deine Buchstaben treten,
mit wütendem Grimm213 deine Stätten214 verheeren.

Bitte ihn, den Furchtbaren,
Wunde und Plage zu heilen,
das zerstreute Volk zu sammeln aus deinen Peinigern.

Wende das Geschick deiner Zelte,
herrsche als König in Jeschurun,
daß deine Freunde und Brüder in ihnen215 wandeln,

Und im heiligen Lande
deiner Worte Schönheit zu deuten,
die namenlosen Stolzen216 in Zorn und Grimm zu vertreiben.

Die Nachkommen der Frommen,
Gelehrte und Schüler,
sollen dort die Lehrstatt für immer errichten.

Möge den Betrübten der Zeit217
erscheinen die Stadt der Erlösungszeit 218

und Er seine Trauernden trösten219. Gekommen ist die Zeit220

210 Vor Gott.
211 zenûnîm, Ehebrecherische, die Völker, die Gott verlassen haben.
212 D.h. : Die Torahrollen zerreißen.
213 Nach Jes. 54, 8.
214 Lehrhäuser bzw. Synagogen. Das Gedicht ist offenbar nach den Greueln

des ersten Kreuzzuges verfaßt.
215 In den Zelten der Heimat, d.h. des Landes Israel.
216 Vgl. Prov. 21, 24; namenlose: ohne Rechtsanspruch.
217 Zeph. 3, 18.
218 Jes. 33, 20.
219 Vgl. Jes. 61, 2.
220 Ps. 102, 14. Zur messianischen Hoffnung in jenen Jahrhunderten s.

Judaica 20, 1964, 90-120.

124



j) Mose ibn Ezra (gest. 1135 in Spanien), 'asrê lia-am (zum Neujahrs¬
fest) 221

Selig das Volk, das Heil erhofft,
Erben der Lust des Gesetzes der Freude222
Hörner blasend223 nach festem Brauch.

Selig das Volk, das den Festjubel kennt224

Selig das Volk, das dir sich verbürgt,
deine Tore bewacht frühmorgens und abends,
und dich König nennt willig und oft.

Selig, wer dir erwählt ist und nah225!

Selig das Volk, das deine Machttaten schaut
ein Gedächtnis stiftet für deine Wunder
und mit deinen Satzungen seine Jahre erfüllt.

Selig, wer deine Zeugnisse wahrt226

Selig das Volk, das meine Stimme begehrt,
dessen Herz und Auge zu mir himmelwärts strebt
das täglich entbietet mein herrliches Lob.

Selig der Mensch, der auf mich hört227

Herr, erscheine aus deiner Wohnstatt,
hob' das Zeichen zur Sammlung228 für den Rost deiner Herde
und wen die Nacht deines Gerichtstages sorgt,

über den erhebe deines Angesichts Licht229

221 Nach dem Text bei S. Bernstein, Mosäh 'ihn cÄzrä', Sîrê haq-qödäs,
Tel Aviv 1957, S. 309.

222 Ps. 119, 24.77.92.143.174 und Prov. 8, 30.
223 Am Neujahrsfest.
224 Ps. 89, 16.
225 Ps. 65, 5.
226 Ps. 119, 2.
227 Prov. 8, 34.
228 Vgl. Bitte X des Achtzehngebets: «Stoße in das große Horn zu unserer

Befreiung und erhebe das Panier für die Sammlung unserer Zerstreuten und
versammle uns von den vier Enden der Erde. »

229 Ps. 4, 7.

125



k) Abraham ihn Ezra (gest. 1167), 'aéîm bedatl230

In der Not setze ich mir als Zuflucht231
die vollkommene Torah des Herrn232!

Im Gesetz sehe ich meine Freude,
meinen Anteil und mein Teil,
im Zeugnis des Herrn mein Erbe.

Zeitlebens will ich lobsingen
für sie, von Tag zu Tag!

Serafen weinten im Himmel,
als das Gesetz ihr Gefilde verließ,
und Er'elim riefen hinaus233 :

Wie? Wird die Prächtige234, Holde,
in den Mund der Sünder gelegt?

Zornig sahen Nationen,
wie dein Gesetz, Gott, jene empfingen,
deren Lippen jubelnd gerufen:

«Mit uns errichte ihren Bund,
wir wollen tun und hören235 - was immer es sei »

Am Sinai erwies seine furchtbaren Wunder
mein Fels in der Schrift seiner Tafeln236,
darum künde ich seine Gerechtigkeit -

Doch vor dem Gericht237 des Sternenschöpfers238
was ist mein Lob233, was bin ich selbst?

230 Text: M.Sachs, Die religiöse Poesie der Juden in Spanien, Berlin
19012, hebr. S. 41 (und eine — ziemlich freie - Übersetzung S. 112); Sefär
ham-mcfadim, III, Tel Aviv 19678, S. 58. Eine sehr freie Nachdichtung in:
S. Heller, Die echten hebräischen Melodien, Trier 1893, S. 76.

231 Vgl. Ps. 59, 17.
232 Ps. 19, 8.
233 Nach Jes. 33, 7; 'är'älläm wurde - entsprechend dem zweiten Teil

des Verses («die Friedensengel weinen bitterlich») als Engelklassenbezeichnung
verstanden. Vgl. bKet 104a und viele Belege in der esoterischen und

poetischen Literatur.
234 Vgl. Ps. 45, 14.
233 S.o. Anm. 183.
236 Vgl. Ex. 32, 16.
237 Wörtlich : Vergeltung.
238 Wörtlich: dessen, der die Plejaden gemacht hat. Nach Am. 5, 8;

Hi. 9, 9.
239 Vgl. Prov. 27, 21.

126



Mein König, achte auf den Ruf der Geringen240,
die dir wie Himmelssöhne erwidern241 :

Das «Heilig»242 zum Preise im Heiligtum
anstimmend in Verehrung und Furcht
mit reiner und lieblicher Stimme

III. Der Übergang vom mittelalterlichen zum modernen Judentum

1. Aus den Wandlungen des Torah-Verständnisses im 16.-18.
Jahrhundert sollen nur jene Linien aufgewiesen werden, die für das

Verständnis des Gesetzesbegriffes im 19. Jahrhundert von Bedeutung

sind. Neben der traditionellen Linie kommt dabei der kabbalistischen

Deutung der Torah ein ganz besonderes Gewicht zu. Es wurde
bereits erwähnt, daß mit dem Ausgang des Mittelalters die Kabbalah
mehr und mehr zu einer volkstümlichen messianischen Bußbewegung

geworden war, deren Theologie die Leiden der Gegenwart in
ein universales Erlösungsgeschehen einbaute und damit relativieren
konnte. Und da auch das Schicksal der Einzelseele als relevanter
Teilvorgang im Gesamtprozeß verstanden wurde, zeichneten sich
die Vertreter der Spätkabbalah durch eine intensive individuelle
Frömmigkeit aus243. Obwohl die Toraherfüllung damals ihre
extremste Aufwertung erfuhr, erwuchs ihr zur gleichen Zeit auch die
ernsteste Bedrohung. Einmal aus der Periodenlehre, die schon im
Spätmittelalter die Folge der semittôt mit wechselnden Aspekten der
Torah verbunden hatte244. Sie konnte sich mit der alten Erwartung
einer messianischen neuen Torah verbinden, jedenfalls in dem Augenblick,

da ein Messiasprätendant auftrat und einen gewissen Anhang
gewann. Zum anderen aus der Umkehrbarkeit des Verhältnisses
zwischen den (mit kommunizierenden Gefäßen verglichenen) irdi-

240 Die Menschen gegenüber den Himmlischen.
241 Israels Gottesdienst korrespondiert dem himmlischen Gottesdienst.

Diese Auffassung galt bereits zur Zeit des Tempels und wurde auf den

synagogalen Gottesdienst in talmudischer Zeit übertragen.
242 Das Trishagion Jes. 6, 3 (die Qedussäh), die in der synagogalen Liturgie

jeweils einen Höhepunkt darstellt.
242 G. Scholem, a.a.O. (Anm. 92) S. 267ff.
244 S.o. Abschnitt II, 7b; Anm. 127.138.

127



sehen und übersinnlichen Vorgängen und Mächten. Wenn die
Erfüllung der Torah einen Einfluß auf die oberen Welten und damit
auf den universalen Heilsprozeß ausübt, so kann doch eine
angenommene Veränderung in den oberen Welten ebensogut irdische
Gegebenheiten verändern. Eventuell gewisse Gebote. Beide
Voraussetzungen, vor allem aber die zweite, beruhten auf der spekulativen

Ausweitung der Torah-Deutung. Die « Geheimnisse » der Torah

gewannen so sehr an Gewicht und wurden so betont als das eigentliche

Torah-Verständnis bezeichnet, daß der Inhalt der konkreten
Torah als Äußerlichkeit abgetan zu werden drohte245. Das
Überhandnehmen der Spekulation über den empirischen Torahinhalt
und die Verknüpfung von Torahgeltung und Periodenlehre ergaben
zusammen einen «archimedischen Punkt», von dem aus durch
geschickte theologische Argumentation die Geltung der Torah aus den

Angeln gehoben werden konnte. Dies um so mehr, als die Spät-
kabbalah nicht mehr bloß eine Sache begrenzter Theologenkreise
war, sondern durch die aus Spanien und aus der Provence Vertriebenen

in der gesamten Diaspora verbreitet worden war und durch
die Schule der Kabbalisten von Zefat (vor allem Isaak Luria) weiter
systematisiert, zu einer nahezu einheitlichen jüdischen Theologie
gestaltet worden ist246.

Tatsächlich ist dieses bereitliegende Instrumentarium im 17.

Jahrhundert durch die messianische Bewegung des Sabbetaj Sebî2i-!,

vor allem durch dessen Chefideologen Natan von Gaza248, in meister-

245 Vgl. z.B. S. A. Horodetzky, Tôrat haq-qabbäläh säl R. Mosäh Qôrdô-
bêrô, Berlin 1924. S. 297-314. Einerseits wird die Relevanz der Torah-
frömmigkeit für die oberen Welten betont («Die Gebote hängen ab von den
10 Sefirot», S. 302f.) und zugleich wird die sinnenfällige Gestalt der Torah
als äußerliche Einkleidung bezeichnet, von der sie der Kabbaiist entkleiden
muß (S. 307ff.), wenn er die Stufe des bloßen Bibel- und Misehnastudiums
überwinden will. Die Torah enthält mehr als diese Welt (S. 298), wird insofern

aufgewertet, doch zugleich wird ihre konkrete Offenbarungswirklichkeit
entwertet.

246 G. Scholem, Sabbetaj Sebî, Bd. I, Tel Aviv 1957, S. 1-82; a.a.O.
(Anm. 92), Kap. 7; Ch. B. Sasson, a.a.O. (Anm. 23), S. 286ff.

247 G. Scholem, a.a.O. (Anm. 245), Bd. I—II; a.a.O. (Anm. 92), Kap. 8

(S. 315ff.).
248 Ch. Wirszubski, Hat-tê'ôlôgijjâh has-sabbetâ'ît säl Nätän hä-'azzäti,

Kenäsät 8, 1943/4, 210-246.

128



hafter Weise angewendet worden. Möglicherweise haben dabei auch
mehr oder weniger bewußt aufgegriffene christliche Einflüsse eine
Rolle gespielt, nämlich durch Vermittlung von Zwangsgetauften
(Marranen), Avodurch sowohl die Einschätzung der persönlichen
Bedeutung des Messias als auch die Frage nach der Geltung der
Torah im messianischen Zeitalter betroffen war. Wie sich die sabba-
tianische Tragödie abspielte, ist für hier im einzelnen nicht von
Bedeutung. Sie führte jedenfalls zu einer weitgehenden Infragestellung

der Geltung der Torah, wodurch grundsätzlich und nicht
bloß in wenigen Einzelnen das Gefühl aufkommen konnte, es habe
hinsichtlich der Torahgeltung ein neues Zeitalter begonnen. Weil
so gut AAÜe die gesamte Diaspora von dem sabbatianischen Taumel
erfaßt worden Avar, weitete sich die pseudomessianische Krise diesmal

also zu einer Krise des Torahgehorsams aus - und brachte die
Grundfesten des Judentums ins Wanken. Die Gefangennahme, der
Abfall und der Tod des Pseudomessias Avurde von seinen
Anhängern zAvar theologisch «begründet», die breite Masse mußte
aber doch nach und nach erkennen, daß sie einem Trugbild erlegen
war. Die Rückkehr zur traditionellen Frömmigkeit Avar indes nicht
leicht. Zu viel frommes Gefühl, zu weitreichende Hoffnungen hatte
man in dieses Abenteuer investiert. Was immer darnach kam,
erschien schal. Das Gesetz konnte nun als Joch empfunden Averden,

das sich von neuem auf ein Volk senkte, dessen eschatologische
Hoffnung eben auf schwerste Weise enttäuscht worden war. Die
Vertreter der Tradition waren jetzt natürlich bemüht, die gefährlichen

kabbalistisch-messianischen Spekulationen zu unterdrücken
und vertraten einen oft schroffen Gesetzesformalismus. Damit war
aber das entstandene Vakuum im religiösen Gefühlsleben nicht zu
füllen, es blieb bestehen und erwies sich als Einfallstor für neue
Gedanken und Einflüsse.

2. Einen gewissen Ausgleich beAvirkte die vor allem unter den

breiten Volksmassen des osteuropäischen Judentums sich ausbreitende

Bewegung des Chasidismus, die in bestimmten Gruppen und
zum Teil darüber hinaus bis heute lebendig geblieben ist. Die mes-
sianische Hoffnung Avurde hier wieder auf ihre traditionellen
Elemente reduziert, vor allem die enorme, nur mehr mit dem Christentum

vergleichbare Bedeutung des sabbatianischen Messiasbildes,

129



und die persönliche Vervollkommnung als eigentliche messianische
Funktion in den Vordergrund gerückt. Der Chasidismus war Erbe
und Fortsetzung der persönlichen Frömmigkeit, wie sie Spätkabba-
lah und Sabbatianismus hervorgebracht hatten249. Obschon mit
dieser Hervorkehrung der persönlichen Gefühlsfrömmigkeit keine
grundsätzliche Preisgabe des aktiven Torahgehorsams verbunden
war, blickten die Traditionalisten voll Mißtrauen auf die neue

Bewegung und bekämpften sie zum Teil als Häresie. Ganz unrecht
hatten sie dabei allerdings nicht. Der Chasidismus war eine
ausgesprochen volkstümliche Bewegung und dies brachte es mit sich,
daß er eine Fülle volkstümlicher und eben auch abergläubischer
Vorstellungen in sich aufnahm. Im Gegensatz zu den starren
Positionen derRabbinen zeigten sich zudem da und dort Ressentiments,
die in eine heftige Ablehnung der offiziellen Torahauffassung
ausarten konnte. Der Personenkult, der mit den chasidischen Idealgestalten

und Vorbildern getrieben wurde250, konnte ebenfalls dazu

beitragen, daß demonstriertes «heiligmäßiges» Verhalten und ekstatische

Begeisterung höher gewertet wurden, als Kenntnisse auf dem
Gebiet der Gesetzesgelehrsamkeit. Für die Polemik ergab sich so

zwar ein Gegensatz zwischen «Gesetzlichkeit» und wahrem Gottesdienst,

doch darf deswegen nicht vergessen werden, daß der
Chasidismus im großen und ganzen gesetzestreu geblieben ist und heute zu
den konservativsten Kräften im Judentum gehört. Die existentiale
und gewissermaßen auf westeuropäisch gefilterte Umdeutung des

Chasidismus, die heute viele Nichtjuden in ihren Bann zieht,
vermittelt kein religionswissenschaftlich zutreffendes Bild251. Allzuleicht

unterstellt der Nichtjude (und auch manch liberaler Jude)
seine Auffassung vom «Gesetz» dem Chasidismus, dessen Vertreter
heute doch zu den eifrigsten Verfechtern der traditionellen Torah-

249 G. Scholem, a.a.O. (Anm. 92), Kap. 9 (S. 356ff.); S. A. Horodetzki.
Ha-hasîdût wetôratâh, Tel Aviv 1940, S. 156-158. 158-163.

250 Zum Wandel in der Auffassung vom Gerechten in Kabbalah, Spät-
kabbalah und Chasidismus s. G. Scholem, Von der mystischen Gestalt der
Gottheit, Zürich 1962, S. 83—134; ders., Die Lehre vom «Gerechten» in der
jüdischen Mystik, Eranos-Jahrbuch 27, 1959, 237-297.

251 G. Scholem, Martin Bubers Deutung des Chasidismus, in: Judaica,
Frankfurt a.M. 1963. 165-206.

130



frömmigkeit zählen. Die bei uns so verbreitete Sympathie für den
Chasidismus ist also zu einem guten Teil nur Ausdruck einer
Antipathie gegen die Torah. In ihr treffen sich Christen und liberale
Juden unter der Parole eines gemeinsamen «prophetischen» Erbes.
Tatsächlich unterscheidet sich die Torahfrömmigkeit eines Chasid
nicht wesentlich von jener, die z.B. im «Buch der Herzenspflichten»
des Bachja ihn Paquda bezeugt ist. Gelegentliche Überbetonungen
des Gefühls und der kawwänäh (guten, richtigen Absicht) gegenüber

einem formalen Gesetzesgehorsam sind aus der Frontstellung
gegen die rabbinischen Gegner (mitnaggedim) zu verstehen. Die
Extreme auf rabbinischer und chasidischer Seite dürfen aber nicht
zu einer einseitigen Verzeichnung des Gesamtbildes benutzt werden,
wenn auch da und dort der Eindruck entstehen mochte, als zögen
die Traditionalisten Torah ohne Freude und die Chasidim Freude
ohne Torah den jeweiligen gegnerischen Positionen vor.

3. In Westeuropa, wo der Chasidismus keinen Anklang fand,
herrschte mehr oder weniger deutlich zum Ausdruck gebrachte
Unzufriedenheit. Noch lange geisterte sabbatianisches Gedankengut

in den Köpfen all derer herum, die sich von der herrschenden
rabbinischen Religiosität weder gefühlsmäßig noch intellektuell
befriedigt fühlten252. Der Geist der Zeit - der Zeit des Pietismus
und Rationalismus - enthielt zudem allgemein die Tendenz, dem
Individuum mehr Gewicht einzuräumen. Mit dem Anspruch auf das

individuelle Gefühlsleben wurde auch der Anspruch auf das
selbständige rationale Urteil laut. Die Religion galt nicht bloß als Sache
des Einzelnen, sondern auch als Frage der Vernunft. Im Osten füllte
der Chasidismus die gefühlsmäßige Lücke, befriedigte zum Teil
mit seiner Pflege kabbalistischer Traditionen auch die spekulativen
Bedürfnisse und konservierte dadurch zugleich die traditionelle
Frömmigkeit mit. Im Westen bot sich keine dem Niveau des dortigen

Judentums angemessene Entsprechung, Gefühl und Ratio
suchten das ihre darum nicht im Bereich der jüdischen Religiosität,

252 G. Scholen», Die Metamorphose des häretischen Messianismus der
Sabbatianer in religiösen Nihilismus, in: Zeugnisse (Th. W. Adorno zum
60. Geburtstag), Frankfurt a.M. 1963, 20-32. Gewiß gab es auch andere
Vorstufen der Aufklärung im Judentum, man denke nur an Baruch Spinoza,
doch blieb deren Breitenwirkung begrenzt.

131



sondern im geistigen Leben der Umwelt, die sich seit der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts rapide veränderte, gerade auch in ihrer
Einstellung zum Judentum.

IV. Der Zerfall der Einheiten seit der Aufklärung

1. Moses Mendelsohn (1729-1786). Vielfalt und Intensität der
innerjüdischen Auseinandersetzungen seit den letzten Jahrzehnten253
des 18. Jahrhunderts erscheinen auf den ersten Blick unvermittelt
über das Judentum in Europa hereingebrochen zu sein. Sowohl das

Ausmaß der Krise wie ihre erste Konzentration auf den mitteleuropäischen

Raum lassen sich aber weithin verständlich machen. Die
äußere Lage der Juden hatte sich seit dem ausgehenden Mittelalter

in vieler Hinsicht eher verschlechtert als verbessert. Die
Ausschließung aus dem christlichen Lebensbereich war zur
Selbstverständlichkeit geworden. Dies galt vor allem (mit wenigen
Ausnahmen, z.B. Holland) für West- und Mitteleuropa. Ob die Juden
nun irgendwo in größeren Ghettos zusammengepfercht lebten oder
mit wenigen anderen ihr Dasein als Schutzbriefjuden fristeten, in
jedem Fall hing ihre Existenzbasis an dem Maß der Einträglichkeit
für die vielen Obrigkeiten selbst kleiner und kleinster Staatsgebilde.

253 Außer den größeren Darstellungen der Geschichte des Judentums s.

folgende Arbeiten: S. Bernfeld, Juden und Judentum im neunzehnten
Jahrhundort, Berlin 1898; M. Wiener, Jüdische Religion im Zeitalter der Emanzipation,

Berlin 1933 (gründlich und kritisch); B.-Z. Katz, Rabbänüt-, hasîdût
wehaskäläh, Tel Aviv, I: 1956/7, II: 1958; J. Hallevi, Müssag haj-jahadüt
besifrût hä-haskäläh. Mim-Mosäh Mendelsohn we'ad Mendele Môker Sefärim
(Der Begriff des Judentums in der Aufklärungsliteratur. Von Mose Mendelsohn

bis Mendele Moeher Sefarim), Tel Aviv 1955; A. Altmann (ed.). Studies
in Nineteenth-Century Jewish Intellectual History, Cambridge/Mass. 1964;
L. Baeck, Von Moses Mendelsohn zu Franz Rosenzweig, Typen jüdischen
Selbstverständnisses in den letzten beiden Jahrhunderten, Stuttgart 1958;
I. Elbogen, Ein Jahrhundert jüdischen Lebens, Frankfurt a.M. 1967 ; J. L.
Blau, Modern Varieties of Judaism, New York 1966 ; A. A. Cohen. Der natürliche

und der übernatürliche Jude, Freiburg/München 1966. J. Agus,
Modern Philosophies of Judaism, New York 1941; N. Rothenstreich.
Ham-mahsäbäh haj-jehûdît baz-zeman hä-hadäsäh, Tel Aviv 1951. Ferner
die in den folgenden Anmerkungen genannten Arbeiten.

132



In diesem Kampf um die bloße äußere Existenz litt nicht nur das

kulturelle Niveau des Durchschnittsjuden, sondern auch der innere
Zusammenhalt, da es den im Gegensatz zu Osteuropa doch dünn
gesäten Diasporasiedlungen vor allem darum ging, den eigenen
Status, die eigene, dürftige Existenzmöglichkeit, vor Gefährdungen

zu bewahren. Die Gemeindeautoritäten waren gezwungen,
sich den Obrigkeiten anzubiedern und benützten ihre Stellung
schließlich auch dazu, um mißliebige Erscheinungen, unerwünschte
Zuwanderungen oder verdächtige Neuerungen im inneren Leben
der Gemeinden, zu unterbinden. Gewiß hat dieses Ghettodasein
die Diaspora zu einem guten Teil vor dem Aufgehen in den
Wirtsvölkern bewahrt. Gewiß haben viele Juden dieses Ghettoleben als
die für das Exil eben angemessene Daseinsform hingenommen.
Aber so viel Geschichtsbewußtsein blieb doch erhalten, daß man
um bessere Zeiten Israels im Exil wußte, und so konnte die
Tatsache nicht übersehen werden, daß es die christlich-kirchliche
Judenfeindschaft war, die der Haltung der Umwelt zugrunde lag254. Man
muß sich dies vor Augen halten, um zu begreifen, welche Wende,
welche weltgeschichtliche und heilsgeschichtliche Wende, viele
Juden in dem Wandel sehen wollten, der im Verhältnis zum Judentum
unter den aufklärerisch orientierten Kreisen sich abzuzeichnen

begann. Ein Wandel, dem sich die Juden oft gar nicht entziehen
konnten, weil da und dort die aufgeklärte Obrigkeit, im Bestreben,
alle Menschen zu nützlichen Staatsbürgern zu erziehen, die
Reformmaßnahmen einfach verordnete, ohne viel darnach zu fragen, ob
eine Änderung von den Betroffenen überhaupt gewünscht wurde.
Aber dieser mehr oder weniger deutlich ausgeübte Druck wurde

254 F. Heer, Gottes erste Liebe, München 1967, hat mit seinem
leidenschaftlichen Aufweis des christlichen Anteils am Antisemitismus gewiß recht,
mag die Kritik ihm auch eine gewisse Sorglosigkeit in Einzelheiten
nachsagen. Bedenklich ist aber, wie bei ihm die gängigen Klischees der antisemitischen

Anschauung von Juden und Judentum aufgegriffen und durch das
Vorsetzen eines positiven Vorzeichens allein neu bestimmt werden. Die - wie
immer bewertete - angebliche Tatsache selbst wird nicht überprüft. Wer Heers
Glaubensbekenntnis nicht teilt und daher auch seinen Wertungen nicht zu
folgen vermag, bekommt auf diese Weise unkritisch akkumulierten Stoff für
antisemitische Urteilsbildung geliefert.

133



eben mit humanitären Argumenten begründet und sollte den Juden
nach vielen Jahrhunderten wieder die Möglichkeit bieten, als
Menschen unter Menschen zu leben. So abwegig war es also nicht, wenn
manche Juden in den Zielen der Aufklärung etwas von dem
wiederzuerkennen vermeinten, was in der jüdischen Überlieferung zum
Teil mit der messianischen Verwirklichung verknüpft war: Die
Anerkennung des einen Gottes durch die Völker, die Einheit der
Menschheit, die Verwirklichung der prophetischen Forderung nach
Recht und Gerechtigkeit. An der Verwirklichung einer aufgeklärten
Gesellschaftsordnung mitzuwirken, sich als nützliche Bürger in
einem solchen Staat zu erweisen, konnte daher vielen Juden sogar
als die vornehmste Aufgabe Israels erscheinen, das seit jeher sich

zur Schaffung einer gerechten, dem göttlichen Willen entsprechenden

Ordnung berufen wußte. So betrachtet, konnte sich das Judentum

zum Teil sogar als Schrittmacher der Aufklärung verstehen,
und die alte messianische Hoffnung wurde, erst unmerklich, aber
im Lauf der Zeit immer deutlicher und öfter, in diesem Sinne
interpretiert. Diesem hochfliegenden, kryptomessianischen Sendungs-
bewußtsein der Aufklärer stand jedoch das im Durchschnitt ziemlich

bescheidene kulturelle Niveau der jüdischen Massen gegenüber.
Um dem Volk die ihm zugedachte Rolle bei der Förderung des

geistig-moralischen Fortschritts der Menschheit zu sichern, war
es daher unumgänglich, (a) vollen Anteil an der neuen, aufgeklärten
Menschheitskultur zu gewinnen, (b) zugleich damit die spezifisch
jüdische Überlieferung und Lebensführung in einer entsprechenden
Weise zu vervollkommnen. Dieses doppelte Ziel sucht die
sogenannte «Berliner Aufklärung» (hebräisch: Haslcalah) dann auch zu
erreichen255. Ihr Initiator - und ihr Modellfall - war Moses Mendel-

255 E. Shochet. Ha-hathälöt säl hä-haskäläh bên jehûdê Germanijjäh
bam-mahsît hä-ri'sonäh säl ham-me'äh ha-18 (Die Anfänge der Aufklärung-
unter den Juden Deutschlands in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts),
Jerusalem 1957; I. Eisenstein-Barzillaj, The Background of the Berlin
Haskalah, in: Essays on Jewish Life and Thought, presented to S. W. Baron,
New York 1959, S. 183—197; ders., The Italian and Berlin Haskalah.
Proceedings of the American Academy of Jewish Research 29, 1961, 17-54;
ders., The Treatment of the Jewish Religion in the Literature of the Berlin
Haskalah, a.a.O. 24, 1955, 39-68; ders., The Ideology of the Berlin Haskalah,
a.a.O. 25, 1956, 1-37.

134



solin256. Ihm wares gelungen, in der Philosophie und Literatur seiner
Umwelt einen geachteten Platz zu erarbeiten, obwohl er seinem

rechtlich-gesellschaftlichen Status nach noch ganz den herkömmlichen

Diskriminierungen unterworfen war.
Mendelsohn konnte daher auf Grund eigener Erfahrung darauf

verweisen, daß eine Verbesserung der gesellschaftlich-rechtlichen
Stellung der Juden nur zu erreichen wäre, falls sie sich in diese

Gesellschaft einfügten, das heißt aber: vor allem sich die Sprache
ihres Gastlandes aneigneten und an Kultur und öffentlicher
Ordnung teilnähmen. Die Mehrheit der Juden von damals sprach nämlich

überhaupt keine «Sprache» im humanistisch-aufklärerischen
Sinne. Im Alltag bediente man sich des jüdisch-deutschen Dialekts,
in religiös-literarischen Belangen verwendete man das Rabbiner-
hebräisch, das in der Regel grammatikalisch und stilistisch alles
andere als anspruchsvoll und überdies den breiten Massen nur
mangelhaft vertraut war. Der jüdische «Jargon» isolierte die Juden
als soziologische Größe für sich und verschloß und verdarb den

Zugang zur deutschen Schriftsprache. Und keiner der beiden Idiome,
weder das Jüdisch-deutsche noch das Rabbinerhebräisch, war
infolge des Fehlens grammatikalischer und stilistischer Pflege dazu

geeignet, Interpretationsmittel zu sein. Mendelsohn machte diese

negative Erfahrung bei der Erziehung seiner eigenen Kinder257.
Wie sollte er ihnen den hebräischen Bibeltext erklären, wenn dafür
keine exakte, grammatikalisch kontrollierbare und dem ästhetischen
Gehalt genügende Sprache zur Hand war? So übersetzte er,
zunächst für den Hausgebrauch, den Pentateuch ins Schriftdeutsche.
Doch wohlgemerkt nicht etwa zu dem bloßen Zweck, den Kindern
Deutsch beizubringen, sondern ihnen mit Hilfe einer gepflegten
Sprache das Verständnis der hebräischen Bibel zu erschließen,
deren Sprache ihm im Anschluß an das humanistische Urteil als

«klassisches Hebräisch» galt (und zum Teil heute noch so bezeichnet

256 Einseitig vom deutsch-jüdischen Standpunkt urteilte M. Kayserling
in seinem großen Werk «Moses Mendelsohn», Leipzig 1862. Man vergl. zur
Ausbalancierung etwa J. Klausner, Histörijjäh säl has-sifrût hâ-'ibrît ha-
hadâsâh, Bd. I, Jerusalem I9603, S. 42-102.

257 Moses Mendelsohns Gesammelte Schriften, Leipzig, Bd. VII, S.

XXff. (Vorrede zur Pentateuchübersetzung).

135



wird). Auch später, nach dem Druck der Torah-Übersetzung, blieb
dieses Anliegen, die Pflege und das Verständnis des Hebräischen zu
fördern, vorherrschend258. Neben die deutsche Ubersetzung in
hebräischen Lettern trat darum auch der «Bi'ûr», ein hebräischer
Kommentar. Nur zu einem Teil von Mendelsohn selbst verfaßt,
sollte diese Erklärung einerseits die traditionellen jüdischen
Bibelkommentare auswerten, andrerseits die jüdische Übersetzung in
konkreten Fällen begründen. Wäre es in erster Linie um das Deutschlernen

gegangen und nicht um das Verständnis des hebräischen
Textes, hätte Mendelsohn einfach eine der gängigen deutschen
Übersetzungen wählen können. Er schuf jedoch eine eigene, weil
die christlichen Übersetzungen die traditionelle jüdische Textüberlieferung

mit ihren Akzenten etc. viel zu wenig berücksichtigten.
Die Kenntnis des Deutschen als einer Kultursprache sollte zu einer
Vervollkommnung des hebräischen Sprachgefühls führen. Schon
früher hatte Mendelsohn den Verfall des Hebräischen beklagt und
mit T. Bock zusammen 1850 versucht, eine hebräische Wochenzeitung

literarisch-philosophischen Inhalts herauszubringen. Doch die
Zeit war dafür noch keineswegs gekommen und vielen erschien eine

derartige Verwendung der «heiligen Sprache» als Mißbrauch. So

erschienen von diesem Wochenblatt («Qohälät Müsär») nur 3 Hefte zu
je 8 Seiten. Der Grundgedanke, das Hebräische in «klassischer»

Sprachgestalt neu zu beleben, wurde nicht nur für den «Bi'ûr»
wiederaufgenommen, sondern leitete später auch jene Anhänger
Mendelsohns, die ab 1884 die hebräische Vierteljahresschrift
«Ham-M°'assef» (der Sammler) herausgaben259. Die Hoffnung, eine
Renaissance der hebräischen Sprache und Literatur würde aus der
erstrebten Symbiose zwischen Umweltkultur und jüdischer Tradition

erwachsen, erfüllte sich allerdings nicht. Zumindest nicht

258 A.a.O. (Anm. 257), S. XXVII, aus der Vorrede des (anonymen) Herausgebers

der ersten Ausgabe in lateinischen Lettern, Berlin 1780 : «... Der
Übersetzer hat- hauptsächlich die Jugend seiner Nation zum Augenmerk gehabt;
und seine Absicht ist, ihr durch Hülfe der Muttersprache (d.h. : der den .Jar¬
gon' ersetzenden Schriftsprache) das Erlernen der Grundsprache (d.h. : des

Hebräischen) und das Verständnis der Urschrift zu erleichtern.»
269 Zur Übersicht siehe «Jüdische Presse im 19. Jahrhundert», ed. B.

Poll und J. Maier, Aachen 19672.

136



unmittelbar und nicht in diesem geographischen Raum. Das Ideal
der Symbiose, der vollen Teilnahme an der Umweltkultur und der
gleichzeitigen Vervollkommnung der jüdischen Lebensweise, war
zu hoch gegriffen. Tatsächlich lernten viele Juden durch Mendelsohns

Übersetzung zwar Deutsch, doch keineswegs zugleich
Hebräisch. Aus der Aufklärungsbewegung wurde so innerhalb einer
Generation eine der umfangreichsten Abfallsbewegungen im Judentum.

Die Ursachen dafür waren verschiedener Art. Mendelsohn
selbst hatte zwar weder die Absicht, die Juden zu «Deutschen» zu
machen, noch strebte er Reformen an, die der traditionellen
Gesetzesauffassung zuwiderliefen. Und doch war in seiner eigenen
Konzeption manches vorgegeben, was erst in der Generation
darnach voll zur Auswirkung kam. Der Gedanke einer nationalen
Assimilation lag ihm - entgegen manchen späteren Behauptungen -
noch völlig fern, wie überhaupt der heutige Begriff der «Nation»
für seine Zeit noch nicht vorausgesetzt werden darf260. Von einer
Preisgabe des Volksbewußtseins kann bei Mendelsohn also noch
keine Rede sein. Doch eine wesentliche Voraussetzung dafür hat er
geschaffen. Er stand völlig auf dem Boden der Rechts- und
Staatsphilosophie von Hobbes und Lock und vertrat den ethisch betonten
Religionsbegriff der Aufklärung. Nichts von dem entsprach nun
dem herkömmlichen Verständnis der Torah, deren heteronome
Ethik der aufklärerischen Auffassung von Sittlichkeit zuwiderlief.
Er selbst war sich dessen durchaus bewußt und verteidigte seinen

strikt auf die Vernunft gründenden Standpunkt261 durch ein
historisches Argument, das eine grundsätzliche Abwertung des traditionellen

Gesetzesbegriffes miteinschloß. Er stellte nämlich Staat und
Religion («Kirche») als zwei völlig verschiedene Größen von grund-

260 Er verwendete «Nation» ebenso wie «Colonie» (nach dem Vorbild der
angesiedelten Hugenotten) zur Bezeichnung der jüdischen Bevölkerungsgruppe.

Noch die erste jüdische Zeitschrift in deutscher Sprache, die «Sula-
mit», die ab 1806 in Dessau erschien, nannte sich «Eine Zeitschrift zur
Beförderung der Kultur und Humanität unter der jüdischen Nation».

261 Zuerst in der Vorrede zur Übersetzung von Rabbi Manasseh Ben
Israel, Rettung der Juden, Berlin 1782 (Gesammelte Schriften, s. Anm.
257), Bd. III, S. 179-202 (S. 193ff.). Später eingehender a.a.O. (Anm. 262),
S. 255-362.

137



sätzlich anderer Zweckbestimmung gegenüber und sprach der
religiösen Gemeinschaft jedes Recht auf äußeren Zwang, auf Kirchenzucht

also, strikte ab262. In biblischer Zeit wären zwar beide Größen
eins gewesen, später aber sei die mosaische Verfassung verschwunden
«und ist dem Allwissenden allein bekannt, bei welchem Volke und
in welchem Jahrhunderte sich etwas Ähnliches wieder wird sehen
lassen»263. Das heißt nicht weniger, als daß die Torah in ihrer
überlieferten Form eine Verfassung enthält, die inzwischen unverbindlich

geworden ist. Daher wehrte er sich auch entschieden gegen den
Gedanken einer jüdischen Autonomie mit Zuerkennung einer
internen Gerichtsbarkeit, wie sie damals Ch. Dohm in seinem

aufsehenerregenden Buch264 in Analogie zu christlichen Kirchenordnungen

vertreten hatte265. Diese Tendenz, die Religion auf
Innerlichkeit und auf das Verhältnis zu Gott zu beschränken und ihr jede
unmittelbare Kompetenz in Staat und Gesellschaft abzusprechen,
widerspricht nun zweifellos der jüdischen Tradition, die gerade auf
möglichst voller Anwendung der Torah besteht und für das Ziel
eines sichtbaren Wandels der Verhältnisse im Sinne des Gotteswillens

lebt. Folgerichtig wurde Mendelsohn zum Vorwurf gemacht,
er versuche seine Religion «umzustoßen» und ihr, «wo nicht
ausdrücklich, doch gleichsam unter der Hand zu entsagen»266. Mendelsohn

verwahrte sich zwar gegen diesen Vorwurf, nahm jedoch zu
dem erwähnten Argument von der historischen Relativität der
Torah als politischer Verfassungsform seine Zuflucht und berief
sich im übrigen eben auf die Vernunft. Damit war tatsächlich der
entscheidende Schritt getan, der in der Folge zu Reformbestrebungen

führen konnte, die selbst dem ausdrücklichen Wortlaut
der Torah widersprachen. Eine einleuchtende Begründung dafür,
warum Mendelsohn selbst hinsichtlich der Gesetzesfrömmigkeit so

konservativ war, ist von seiner theoretischen Basis her nicht zu

262 «Jerusalem oder über religiöse Macht und Judenthum», Berlin 1783

(Gesammelte Schriften, s. Anm. 257), Bd. III, S. 281-283. 293. Vgl. auch
schon früher, a.a.O. (Anm. 261), S. 193ff.

263 Gesammelte Schriften (Anm. 257), Bd. III, S. 350-353.
264 «Über die bürgerliche Verbesserung der Juden», Berlin 1781.
265 A.a.O. S. 124.
233 Ges. Schriften (Anm. 257), Bd. III, S. 308.

138



finden. Der Zwiespalt, den er so in der Praxis ignorierte, konnte
jedoch nicht verborgen bleiben und seine Anhänger empfanden ihn
durchaus.

Das traditionelle Torahverständnis war ein universales, exklusives.

Es war unmöglich, es voll beizubehalten und zugleich das

Weltbild der Aufklärung zu vertreten, unmöglich, eine aufklärerische

Staats- und Rechtsphilosophie und einen aufklärerischen
Religionsbegriff zu vertreten, ohne daß damit schon ein grundsätzlicher

Wandel im Torah-Verständnis verbunden war. Und war - wie
bei Mendelsohn - die Universalität und Exklusivität der Torah
einmal in dieser Weise preisgegeben, konnte auch nichts mehr
praktische Abstriche an der Gesetzesfrömmigkeit aufhalten. Und
selbstverständlich bedeutete dies alles auch eine Preisgabe bzw.

weitgehende Umdeutung der messianischen Hoffnung. Charakteristischerweise

hat Mendelsohn diese seine Ansichten zum ersten Mal in
der Vorrede zur Übersetzung von Manasse ben Israels Schrift
«Rettung der Juden» dargelegt267. Manasse ben Israel war bei
seinen Bemühungen um die Zulassung jüdischer Niederlassungen
in England in hohem Maße von endzeitlichen Hoffnungen bestimmt
gewesen. In Mendelsohns Vorrede ist davon nichts zu spüren.
Zumindest nicht in der traditionellen Form. An ihre Stelle trat der
aufklärerische Glaube an den moralischen Fortschritt und an die
Vernunft.

Mendelsohn hat, bestimmt durch den Religionsbegriff der
Aufklärung, die Religion von der Torah getrennt. Religiöse Überzeugung

als Sache des Individuums und Gesetzesgehorsam als Wahrung
eines überlieferten Brauchtums fielen auseinander. Man wird
vermuten dürfen, daß dafür auch die damals herrschende formalistische

Orthodoxie das ihre beigetragen hat, weil bereits ihr Mißtrauen

gegen jede spekulative Motivierung des Torahgehorsams die
Möglichkeit zum Auseinanderklaffen von religiöser Praxis und religiösem

Denken und Gefühl schuf. Die Folge war, daß Mendelsohn das

spezifisch Jüdische nicht in der religiösen Gedankenwelt, sondern

im Gesetz, dem überlieferten Brauchtum sah, was mit anderen
Worten hieß : das Judentum ist eigentlich keine Religion, sondern

267 S.o. Anm. 261.

139



ein Komplex gesetzlich verordneter Bräuche. In diesem Sinne haben
dann natürlich auch Nichtjudeii geurteilt, etwa Immanuel Kant268.

Mit diesem Urteil war aber auch ein Werturteil gefällt, denn Religion

bedeutete danach ja in erster Linie Ethik, später, in der Romantik,

auch Gefühl. Die aufgeklärten Zeitgenossen gelangten daher
keineswegs zu einer Anerkennung der jüdischen Religion als einer
neben anderen, sie erwarteten vielmehr ebenfalls die Bekehrung.
und zwar zum «aufgeklärten» Christentum, zum mindesten aber
eine entsprechende Reform der jüdischen Religion. Gegenüber
der gemeinsamen aufklärerischen Basis wäre die unterschiedliche
Religionszugehörigkeit von sekundärer Bedeutung - die Ringe
in Lessings «Nathan der Weise» versinnbildlichen dies. Wie aber
soll das Judentum, das nach aufklärerischem Urteil keine Religion
sein konnte, in eine aufgeklärte Religion verwandelt werden?
Mendelsohn hat diese Frage nicht beantwortet269. Mendelsohn hat
ferner bewußt einen Teil der Torah als historisch überholte
politisch-rechtliche Ordnung preisgegeben. Dieser Theorie folgte
alsbald die Notwendigkeit. Überall dort, wo den Juden mehr oder

weniger weitgehend die bürgerliche Gleichberechtigung zugestanden
oder aufoktroyiert wurde, wo also die Emanzipation stattfand,
wurde ein Teil der Torah durch die staatliche Gesetzgebung ersetzt.
Nicht nur die Einheit von Frömmigkeit und Torahgehorsam, auch der

formale Bestand der Torah zerbrach. Der Rest präsentierte sich nun
in erster Linie als «Zeremonialgesetz», das sich unter den neuen
gesellschaftlichen - und natürlich auch wirtschaftlichen - Bedingungen

oft genug als Ballast erwies, wie man es in der früheren Isolierung

des Ghettolebens nicht empfunden hatte. Damit mußte sich
aber auch vielen Juden eine Bewertung der Torah aufdrängen, die in
christlichen und aufgeklärten Kreisen üblich war, wo man für die

268 Zu Kants Stellung zum Judentum, die auf dem Hintergrund des damaligen

jüdischen Selbstverständnisses zu werten ist, vgl. N. Rotenstreich.
Demût liaj-jahadût 'äsäl Kant (Das Bild vom Judentum bei Kant), Tarbiz
27, 1958/9, ,'588-405; H. M. Graupe, Kant und das Judentum, Zeitschr. f.
Religions- u. Geistesgeschichte 13, 1961, 308-333; E. L. Fachenheim. Kant
and Judaism, Commentary 36, 1963, 460-467.

269 pur gjph persönlich hatte er es nicht nötig, als allgemeinjüdisches
Problem wurde es noch nicht so sehr empfunden.

140



Befolgung eines formalistischen Brauchtums, für eine «gesetzliche»
Lebenshaltung, kein Verständnis aufbringen konnte und daher
geringschätzig von «Zeremonialgesetzen» sprach. Den davon
beeinflußten Juden war schwerlich ein Vorwurf zu machen, denn
die Motivierung des Torahgehorsams war teils schon durch die

spelculationsfeindlichen Rabbinen, teils durch die Trennung von
Religiosität und Torah aufgehoben worden. Mendelsohn selbst hat
diese Schwierigkeit offenbar empfunden. Sein Offenbarungsbegriff
enthält nämlich folgende Komponenten270 :

a) Allgemeine (nicht spezifisch jüdische) Vernunftwahrheiten,
die keiner speziellen Offenbarung bedürfen, um erkannt zu werden.
Sie bilden das Fundament der Religion (im aufklärerischen Sinne).
Im Unterschied zum dogmatisch gebundenen Christentum lasse

aber das Judentum eben diesen Vernunftwahrheiten vollen Raum271.

b) Geschichtswahrheiten, die allein Israels Geschichte betreffen,
jedoch nicht Gegenstand des Glaubens sind, weil es sich um Ereignisse

handelt, die durch die Tradition als historisch (Augenzeugen,
Wunder) verbürgt sind (z.B. die Sinaioffenbarung bzw.
Bundesschluß)272.

c) Vorschriften, Gesetze, Gebote, Regeln, die speziell der jüdischen
Nation gegeben wurden, um ihr zur Verwirklichung ihrer besonderen

Bestimmung zu dienen. Damit griff Mendelsohn einen
frühromantischen Gedanken auf, der später zur Ausbildung des modernen
Nationsbegriffes führen sollte. Jedes Volk hätte demnach einen

Eigencharakter, dem auch die Institutionen in der Lebensordnung
eines jeden Volkes entsprechen. Israel hat Iceine offenbarte Religion,
wohl aber eine offenbarte Lebensordnung dieser Art. Gott offenbarte
dieses Gesetz nicht als Schöpfer und Erhalter der Welt, sondern als

der durch den Bundesschluß zum Volk Israel in besonderem Verhältnis

stehende Schutzgott Israels273. Auch garantierte das «Zere-

monialgesetz » in der Vergangenheit die Erhaltung des reinen
Religionsbegriffes (s. a) inmitten einer heidnischen Umwelt. Gewisse

2'0 A.a.O. (Anm. 262). S. 348ff.
su A.a.O.. S. 311.
272 A.a.O., S. 349.
273 A.a.O., S. 350.

141



symbolische Bedeutungen einzelner Gebote werden ebenfalls
hervorgehoben274.

d) Bestimmungen aus dem unter c) genannten Gesetz, die aus
historischen Gründen ihre Geltung verloren haben. So alle
Bestimmungen der mosaischen Verfassung, die ein selbständiges jüdisches
Staatswesen voraussetzen273.

Die entscheidende grundsätzliche Wende war aber die neue Wer-

tung des Exils. Schon für Mendelsohn war das Diasporadasein des

Judentums nicht mehr Strafe und Sühnegelegenheit. Die Fremde
wurde zur Heimat. Damit mußten aber früher oder später viele
Gebote und Verbote als Last empfunden werden, weil sie gerade der
gegensätzlichen Zielsetzung entsprachen.

2. Torah und Emanzipation. Die Bemühungen Mendelsohns,
für die Torah eine im Sinne der Frühromantik nationale Begründung

zu finden, blieben zunächst ziemlich wirkungslos. Noch
herrschte das humanistisch-aufklärerische Menschheitsideal, der
Schritt von der Humanität zur Nationalität - und weiter - war
noch nicht aktuell. Im Gegenteil, gerade dieser Punkt bei Mendelsohn

wurde in den meisten Publikationen über ihn unterschlagen.
Die Stunde des Zionismus und damit der Übernahme des modernen
Nationsbegriffes durch jüdische Kreise erfolgte erst in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts. Schon eine Generation nach Mendelsohn,

in den napoleonischen Kriegen, erwachte aber der Nationalismus

in den europäischen Ländern. Wollten die Juden von nun an
die bürgerliche Gleichberechtigung, so erwartete man von ihnen dafür
nicht nur die kulturelle Assimilation im Sinne der Aufklärung,
sondern auch die nationale Assimilation. Deutlicher ausgedrückt: das

Judentum sollte darauf verzichten, sich selbst als Volk (oder gar als

Nation) zu verstehen. Weil nun ein Nein zur Emanzipation auf
jeden Fall eine völlige Außenseiterposition und letzten Endes den
Ausschluß aus der Gesellschaftsordnung insgesamt mit sich
gebracht hätte, blieb der Mehrheit des Judentums auch keine Wahl.
Mehr oder weniger dezidiert verzichtete man darauf, sich im her-

274 A.a.O., S. 339f.
275 A.a.O., S. 350-353.

142



kömmlichen Sinn als Volk zu betrachten. Die entschlosseneren
deklarierten sich als «Staatsbürger mosaischer Confession», die
konservativeren sprachen von einem «geistigen» Volkstum, das die nationale

Identität mit dem nichtjüdischen Bevölkerungsanteil des

Staates nicht ausschließe. Dieser weitreichende Wille zur nationalen
Assimilation stieß vor allem aber in Deutschland auf Widerstand276.
Schon seit den napoleonischen Kriegen wurde die nicht vorhandene
Einheit Deutschlands ersatzweise uminterpretiert in eine kulturell-
geistig-sprachlich und schließlich blutsmäßig-rassisch begründete
Einheit. Die Folgen sind bekannt, ihre frühen Wurzeln aber werden
noch heute gern ignoriert, liegen sie doch nicht zuletzt in einer von
den Kirchen gepflegten «deutschen» Frömmigkeit, die bis zur
Gleichsetzung von wahrem Christentum und Deutschtum ausarten
konnte. Von daher nährte sich der Widerstand gegen die jüdische
Assimilation und Emanzipation277, denn der Einheitlichkeitswahn
des deutschen Nationalismus, auf ideologische Phrasen gebaut,
reagierte allergisch gegen alles «Fremde», für dessen Definierung im
einzelnen freilich willkürliche Maßstäbe galten. Die nationale
Assimilation der Juden in Deutschland war somit ein verzweifeltes und
letztlich doch aussichtsloses Ringen278, weit entfernt von vernünftigen

und realistischen Gesichtspunkten, eine damals wie heute wieder

allzugern mit dem Schlagwort von der deutsch-jüdischen
Symbiose bemäntelte Tatsache279. Gerade die Betonung der Einzig¬

es Ygp jj. Rotenstreich, Haj-jahadût ûzekûjjôt haj-jehûdîm (Die Juden
und die Judenrechte), Tel Aviv 1959. Wobei bemerkenswert ist, wie bald die
erst theologisch begründete Ablehnung der Gleichgerechtigung in
rassischvölkische Argumentation überging. Zur Problematik der «Nationalität» vgl.
die Beiträge in : A. Manor, The Jews and the National Question, TelAviv 190

277 E. Sterling, Er ist wie du. Aus der Frühgeschichte des Antisemitismus
in Deutschland (1815-1850), München 1956.

278 Für die Frühzeit s. E. Sterling, Jewish Reaction to Jew-Hatred in the
First Half of the Nineteenth Century, Leo Baeck Institute - Year Book 3,

1958, 103-121; H. Liebeschütz, German Radicalism and the Formation of
Jewish Political Attitudes During the Early Part of the Nineteenth Century,
in: A. Altmann (ed.), a.a.O. (Anm. 253), S. 141-170; J. Toury, Die politischen

Orientierungen der Juden in Deutschland von Jena bis Weimar,
Tübingen 1966. (Allerdings werden in diesem Buch alle heiklen Themen durch
Begrenzung auf eine fast statistische Methode ausgeklammert.)

279 Vgl. auch G. Scholem, Wider den Mythus vom deutsch-jüdischen

143



artigkeit dieser vergeblichen Symbiose sollte nachdenklich stimmen.
Sie beruhte bereits längst vor der Zeit des Nationalsozialismus auf
einer Kombination zweier im Grunde unvereinbarer Erwählungs-
vorStellungen. Der jüdische Erwählungsbegriff war nach der Tradition

Verpflichtung auf die Torah, das Mittel zur Erfüllung eines

heilsgeschichtlichen Auftrages. Der deutschnationale Erwählungs-
dünkel war ein Zerrbild dessen, in dem das konkrete Gesetz Gottes

ersetzt worden war durch das irrationale Gesetz des Blutes28°, so
«christlich» dieses auch präsentiert wurde. Viele Juden, die sich der
nationalen Assimilation verschrieben, hatten jedoch kaum mehr
eine Bindung an die traditionelle Torahfrömmigkeit und deren
religiöser Motivschicht. Ihr Erwählungsbewußtsein nährte sich
aus einem aufklärerischen und später auch idealistischen oder
romantischen Sendungsbewußtsein, das sie eben auf die «Nation»
projizierten, zu der sie gehören wollten. Sie anerkannten daher den
deutschnationalen Erwählungsdünkel und vertraten ihn selbst
mit281.

3. «Menschheitsreligion» oder «Gesetzlichkeit»? Nach Mendelsohn

geriet das Judentum in eine tief empfundene Verlegenheit. Als
was sollte man sich verstehen? Mendelsohn selbst hatte die Torah

Gespräch, in: Auf gespaltenem Pfad. Für Margarete Susman, Darmstadt
1964. S. 229-232; ders., Deutsche und Juden, Neue Rundschau 77, 1966,
563-573.

280 Voraussetzung war die christlich-polemische Verzerrung und die davon
abhängige antisemitische Entstellung des jüdischen Erwählungs- und
Volksbegriffes. Das so gewonnene Bild diente den Völkischen sowohl als verhaßtes
Gegenbild wie als beneidetes Vorbild zugleich. Siehe darüber H. Greive,
Der «Umgekehrte Talmud» des völkischen Nationalismus, Judaica 23. 1967.
1-27.

281 Vgl. etwa Hermann Cohen, Deutschtum und Judentum, Gießen 1915.

Die Broschüre ist ein Kompendium völkisch-nationalistischer Präpotenz
und ein Muster dafür, wie ein philosemitischer extremer Nationalismus in
Deutschland ausgesehen hätte oder aussehen würde. Die Verblendung Cohens
und seiner Gesinnungsfreunde unter den Juden ist ein Symptom für die
politische und psychologische Grenzsituation, in der sich die assimilationswilligen
Juden in Deutschland befanden. Gleichwohl hat es schon früh an eindeutigen
Warnungen nicht gefehlt. Vgl. z.B. Moses Heß, Rom und Jerusalem, die
letzte Nationalitätenfrage, Leipzig 1862, S. 14. 26.

144



von der Religion getrennt. Ist das Judentum also nur «Gesetz»

und keine «Religion»? Angesichts der danach üblichen Gleichsetzung
von Religiosität und Sittlichkeit allein mußte es vielen gebildeten
Juden schwerfallen, sich zu Mendelsohns Standpunkt zu bekennen.
Für sie galt es, das Judentum als Religion zu erweisen. Von hier aus
führt eine aufklärerisch-intellektualistisch, später idealistisch
bestimmte Linie herauf in das 20. Jahrhundert. Ihre Vertreter
verwiesen darauf, daß die großen Ideen der Aufklärung, der französischen

Revolution, ja bereits in den Büchern der Bibel mehr oder

weniger deutlich ausgesprochen wären und somit das Wesen des

Judentums eben in einer humanitären Vernunftreligion bestehe282.

Alle gesetzliche Überlieferung hatte und hat keinen anderen
Zweck, als diesen Inhalt der jüdischen Tradition zu bewahren
und zur Geltung zu bringen283. Sofern mit dem Wandel der
Zeitumstände einzelne Elemente der Tradition dieser Aufgabe nicht
mehr entsprechen, seien sie eben preiszugeben284. Die Verbindlichkeit

der Torah schrumpft hier theoretisch auf ein Minimum.

282 Schon dio Titel der Werke aus dieser Richtung sprechen für sich,
z.B.: I. A. Francolm, Die Grundzüge der Religionslehre aus den Zehn
Geboten entwickelt, Neustadt/Oder 1826; ders., Das rationale Judentum,
Breslau 1840; S. Formstecher, Dio Religion des Geistes. Frankfurt a.M.
1841; S. Hirsch, System der religiösen Anschauungen der Juden und sein
Verhältnis zu Heidentum, Christentum und zur absoluten Philosophie,
Leipzig 1842; A. Geiger, Einleitung in das Studium der jüdischen Theologie
(1849), Nachgelassene Werke, Berlin 1875, Bd. II, S. 1-31; schließlich K.
Kohler. Grundriß einer systematischen Theologie des Judentums auf
geschichtlicher Grundlage, Leipzig 1910; M. Lazarus, Die Ethik des Judentums,

Frankfurt a.M. 1898, 1911; H. Cohen, Die Religion clor Vernunft aus
den Quellen des Judentums, Leipzig 1919.

283 Damit einenschon bei Mendelsohn auftauchenden Gedanken fortführend
(vgl. bei Anm. 274). Vgl. auch S.Ascher, Leviathan, 1792, zitiert bei M.Wiener,
a.a.O. (Anm. 253), S. 40f. : «Wir glauben, daß die Beobachtung der Gesetze

unseren Voreltern heilig war und sie dadurch auf dem Wege erhalten wurden,
wo wir jetzt im bloßen Glauben an Gott und seine Propheten wandeln. »

284 z.T. schon aus Rücksicht auf die aufgeklärte Umwelt (und mehr und
mehr auch aus Rücksicht auf die antisemitische Propaganda). Vgl. z.B. die
Artikelserie des Historikers M. Jost in der (hebräischen) Monatsschrift
«Zion» I, 1841, 121-125; II, 1842, 35-37. 50-54. Hier wurde die Abschaffung
« gojimfeindlicher» Gebote verlangt, weil die Torah in ihrer Bestimmung
ja «humanitär» sei.

145



Praktisch sah es allerdings anders aus. Mochten die Reformer285
auch noch so lautstark das Sittengesetz der Vernunftreligion als
Wesensinhalt der jüdischen Religion ausposaunen, wenn es um
praktische Reformen ging, herrschte Unsicherheit. Im Grunde
wußte man nur zu gut darum, daß der Bestand des Judentums auf
dem herkömmlichen Gesetz ruht. Wo immer man Abstriche an der

geltenden Halachah machte, versuchte man sie mit herkömmlichen
halachischen Methoden zu begründen. Eine klare Stellung zur
Torah erreichte das liberale Judentum nie, keine der Reformsynoden

gelangte zu klaren Richtlinien, alle verloren sich in pathetischer
Deklamation einerseits und in der Erörterung von Einzelheiten
andrerseits. Und die Verbindlichkeit des allgemeinen Sittengesetzes,
dem man sich so sehr verpflichtet wußte, war weithin nur eine
deklamatorische. Freilich, um das Fragwürdige im pathetischen
Ethos des vorigen Jahrhunderts zu begreifen, bedurfte es zweier

Weltkriege. Damals - und zum Teil noch heute - sah man in einer
Formel wie «ethischer Monotheismus» eine glänzende Definition der
jüdischen Religion. Heute lebt diese Linie vor allem in Kreisen des

amerikanischen Reformjudentums noch weiter. Anklänge sind aber
fast überall noch zu hören. Der Anspruch darauf, daß die Torah als

Kern das allgemeine Vernunft- und Sittengesetz enthalte, war zu
verlockend, um nicht Aufnahme in das homiletische und vor allem
apologetische Arsenal auch der Konservativen zu finden.

Die andere Möglichkeit war, sich den aufgeklärten und christlichen

Diskussionspartnern zu entziehen, indem man gerade zugab
und betonte, das Judentum sei keine Religion im üblichen Sinn,
sondern in erster Linie Gesetz. Der Begründer der Neo-Orthodoxie,
S. R. Hirsch (1808-188 8)286, schrieb: «Siehe den Inhalt dieser

285 Zur Reformbewegung s. S. Bernfeld, Tôledôt hâ-refôrmasijôn had-
dâtît beJisrä'el, Krakau 1900; C. Seligman, Geschichte der deutschen
Reformbewegung, Frankfurt 1922; D. Philippson, The Reform Movement in
Judaism, New York 19672; S. Schwartzmann, Reform Judaism in the Making,
Cincinnati 1955; W. G. Plaut, The Rise of Reform Judaism, New York 1963 ;

ders., The Growth of Reform Judaism, New York 1965; B.Rubinstein,
Ham-ma'aräkäh letiqqûn had-dat wesidrê ha-hajjim beJisrâ'el Diss.
Jerusalem 1957/58.

286 S. darüber I. Heinemann, a.a.O. (Anm. 1), Bd. II, S. 91-161; J.
Blau, a.a.O. (Anm. 253), S. 72ff.

146



Torah! Sie ist keine Religion', keine Gottesdienstliche
Veranstaltung', die ihre Bekenner nur etwa in den Weihestunden und
-tagen des Lebens erwartet, die darum als stete Beschäftigung sich

nur etwa für die Diener der Religion' eignete - sie ist eben

,Gesetz', .Feuer-Gesetz', das alldurchdringend, allbelebend,
allerleuchtend, allerwärmend, allgestaltend alle Fragen des Lebens zu
durchdringen hat, und dessen keine Seite des Daseins und kein
Moment des Wirkens entbehren kann...287. » Demgegenüber geben
nach ihm die Reformer die «Religion des Judentums als das
wesenloseste, unangreifbarste Ding» dar, «von dem kein Mensch sagen
könne, was es sei»288. Gewiß hat das Judentum keine Grundsätze im
Sinne von Dogmen, weil in ihm alles grundsätzlich bestimmt sei -
nämlich durch 613 Grundsätze - die Gebote und Verbote der
Torah289. Die Torah fordert den Juden als ganzen Menschen, denn
es ist Gott, auf dem die Verpflichtungskraft der Thora beruht,
seien einzelne Gebote nun einsichtig oder nicht290: «Wenn aber die

Verpflichtung, die der Name Jude dir auferlegt, Wert für dich hat,
wenn du durchdrungen bist von dem Bewußtsein, du selber, mit
allem was dir geworden ist und wird, seiest zum alleinigen Dienste
des alleinigen Gottes berufen, und habest keine andere Bestimmung,

als jeden Atemzug im Dienste des Alleinen zu verleben ...291. »

Die Torah ist der Boden für das jüdische Geistesleben, nicht umgekehrt

ein bestimmtes geistiges Niveau dieser oder jener Prägung die

Voraussetzung für das richtige Gottesverhältnis292. Jüdische
Wissenschaft umfaßt daher zwei Bereiche. Die Auffassung der Gesetze

an sich, und zwar aus der Tradition. Wie bereits erwähnt, ist dieses

Gesetzeswissen selbstverständlich verpflichtend, weil Wille Gottes.

287 Gesammelte Schriften, Frankfurt a.M., Bd. I, 19082, S. 235f. Vgl.
auch ibd. Bd. II, S. 422: «La loi und nicht la foi ist das Stichwort des
Judenthums. »

288 A.a.O. (Anm. 287), Bd. III, 1906, S. 493. Womit er zweifellos die
schwache Stelle der liberalen «Vernunftreligion» oder «Menschheitsreligion»
traf.

288 A.a.O., S. 493f.
290 «Hôreb, Versuche über Jissroêls Pflichten in der Zerstreuung», Frankfurt

a.M. 18892, S. Vllf.
291 A.a.O. (Anm. 290), S. XII.
292 A.a.O. (Anm. 290), S. VIII.

147



Ein zweiter Bereich aber bleibt dem persönlichen Ermessen des

Einzelnen, seiner Phantasie überlassen, ist Sache des jedem
«Einzelnen innewohnenden, mehr oder minder hell leuchtenden
Geisteslichts»293. Soweit deckt sich Hirschs Ansicht mit jener Mendelsohns.
Und auf diese Weise konnte die Neo-Orthodoxie für sich ebenfalls
den Anspruch erheben, aufgeklärt und humanistisch eingestellt zu
sein. S. R. Hirsch legte sogar großen Wert auf «Wissenschaftlichkeit»,

erregte damit freilich bei den Liberalen oft nur Spott. Galt
für ihn doch der Gegenstand des Torahstudiums als ebenso «objektiv»

wie der Gegenstand der Naturwissenschaft. Diese prinzipiell
ahistorische Einstellung war es nicht allein, die zum Angriff
provozierte, auch die Sucht zu einer (blutarmen!) Symbolistik trug
dazu bei. Hirsch stand doch immerhin auf dem Boden der Emanzipation

und Aufklärung. Daher war im Vergleich zur Zeit Mendelsohns

bereits ein Teil der Torah durch die staatliche Gesetzgebung
ersetzt worden und durch die Aufklärung war auch die traditionelle

Motivschicht der Torahfrömrnigkeit untragbar geworden -
enthielt sie doch zu viel «Mystisches», «Unvernünftiges». So sehr
S. R. Hirsch sich auch gegen eine formalistische Gesetzlichkeit
sträubte (- die gebotenen Zitate allein beweisen es, daß er davon
nichts wissen wollte -), sie drohte doch. Also galt es, eine angemessene

Motivierung der Gesetze zu finden. Die mystische Symbolik,
die auf einer dynamischen Wechselwirkung zwischen oberen und
unteren Welten beruhte, kam nicht in Frage. So kam eben die
erwähnte blutarme Symbolistik zum Zuge, die den Einzelheiten
um jeden Preis einen sinnbildlichen Gehalt zuschrieb294. Die
Künstlichkeit dieser Versuche und die völlige Willkür der Methode erregten

mehr Antipathie als Sympathie. Eine gewisse Stütze fand die
Neoorthodoxie in der romantischen Wertung des Gefühls und der
damit verbundenen positiven Einschätzung gefühlsstimulierender

233 A.a.O. (Anm. 290), S. IX. Dabei setzte er im Anschluß an J. ßernays
voraus, daß es neben der speziellen Gesetzesoffenbarung für Israel noch eine
allgemeine «Innere Offenbarung» gibt. Dies ermöglichte es ihm, den schroff
heteronomen Charakter seines Gesetzesbegriffes mit der autonomen Ethik
der Aufklärung zu verbinden.

294 Vgl. a.a.O. (Anm. 287), Bd. III, S. 269ff. (für Einzelgesetze), und IV,
S. 209ff. (für das Achtzehngebet).

148



Bräuche. Auch den schon durch Mendelsohn aufgegriffenen Gedanken
eines dem Volkscharakter angemessenen Brauchtums nahm er auf
und verteidigte so gegenüber den radikalen nationalen Assimilanten
den Volkscharakter des Judentums. Freilich, er definierte den
Begriff «Volk» als religiöse Größe, dessen konstituierende Gesetze die
Torah - und eben im Sinne des vielverachteten «Ceremonialge-
setzes » darstellen295. Dieser Volksbegriff oder genauer Gottesvolksbegriff

- sollte die nationale Identität mit der übrigen Bevölkerung
aber nicht aufheben. Abgesehen von der Ausklammerung des

politischen Moments aus der Torah war damit auch die messianisclie

Hoffnung weitgehend preisgegeben und das Exil ebenfalls als positive
Gegebenheit anerkannt. Berücksichtigt man dies, so ergibt sich
doch ein beträchtlicher Verlust an traditioneller Substanz, den die

praktizierte Gesetzesstrenge allein nicht aufwiegen konnte, im
Gegenteil, den Ostjuden etwa erschien die westliche Neoorthodoxie
als wohlorganisierte, hochkultivierte Schale für einen ausgetrockneten

Kern.
Es gab auch Orthodoxe, die strikte am alten festhielten. Sie

stellten sich damit selbst aus dem Bereich des modernen Lebens
und konservierten in ihrer Abkapselung mit der alten Toralifrömmig-
keit auch ihre alten Lebensgewohnheiten, von den anderen mehr als

Fossil denn als lebendige Größe eingeschätzt. Anders in Osteuropa,

wo die Tradition noch länger herrschend blieb. Dort wurde das

traditionelle Selbstverständnis des Judentums so lange erhalten,
daß es selbst für die zionistische Bewegung noch von Bedeutung
werden konnte.

4. Zwischen Reformern und Orthodoxen bildete sich eine vermittelnde

Position aus, das konservative Judentum, in Deutschland
repräsentiert durch den Begründer des Breslauer Seminars, Zacha-

295 A.a.O. (Anm. 286), Bd. 1, S. 160ff. : Die allgemeinen Moralgesetze
für sieh machen noch kein Judentum aus, zu diesen «mispätim» müßten
noch die huqqim hinzutreten, die sogenannten. «Ceremonialgesetze». Hirsch
polemisiert hier scharf gegen diesen Begriff, weil das Wort «Cérémonie» eine
äußerliche Feierlichkeit ohne wirkliche innere Verpflichtung bezeichne,
während es sich tatsächlich doch um die das Judentum konstituierenden
Gesetze handle.

149



rias Frankel (1801-187 5 296. Auch er hielt sich an die Unterscheidung

einer speziellen Torah-Offenbarung für Israel und einer
allgemeinen «inneren Offenbarung»297. Im Unterschied zu S. R. Hirschs
doch sehr statischer Auffassung der Torah dachte Frankel aber
geschichtlich, nahm auch eine geschichtliche Entwicklung der Torah
an und anerkannte demgemäß grundsätzlich auch einen durch den
Wandel der Verhältnisse bedingten Wandel der Thora in Einzelheiten.

Einen solchen Wandel wollte er freilich nicht der individuellen
Willkür überlassen, er forderte - damit eine wesentliche Seite der
traditionellen Torahpraxis vertretend298 - dafür den Konsensus der
Gemeinschaft, da ja das Volk als Gesamtheit der Empfänger der
Torah war. Insofern bleibt die Gültigkeit der Tradition gewahrt
und die Möglichkeit zu einer schöpferischen, zeitgemäßen Evolution
offen. Die Hervorhebung der Funktion der Gemeinde schloß auch
eine entsprechende Berücksichtigung der Gemeindefrömmigkeit mit
ein. Bei einer Reform wäre nicht bloß nach den rationalen und
praktischen Gesichtspunkten zu fragen, auch das religiöse Gefühl -
das unter Umständen an Althergebrachtem hängt - muß bedacht
werden. In diesen Punkten und auch in der Offenheit gegenüber
wissenschaftlich-historisch-kritischen Fragestellungen zeigt sich eine

gewisse Nähe zu S. D. Luzzatto2", der das traditionelle Ganzheits-
gefüge der jüdischen Religiosität ebenfalls weitgehend zu erhalten
suchte300. Er wie Z. Frankel vertraten daher gegenüber den Re-

296 Siehe darüber I. Heinemann, a.a.O. (Anm. 1) II, S. 101-182; J. Blau,
a.a.O. (Anm. 253), S. 91 ff.

297 Vermutlich war I. Bernays der Verfasser einer aufsehenerregenden
Abhandlung in «Der Bibelsche Orient» 1, München 1821, in der dieser
Gedanke vertreten wurde. Bernays hat die Verfasserschaft allerdings
abgestritten.

298 S.o. Teil I, Abschnitt 3.
299 1800-1865 in Italien, einer der Begründer der «Wissenschaft des

Judentums». S. über ihn N. Rosenblum, A Study in the Religious Thinking
of Samuel David Luzzato (1800-1865), New York 1965; M.Wiener, a.a.O.
(Anm. 253), S. 60ff. ; I. Heinemann, a.a.O. (Anm. 1) II, S. 61-90.

300 Luzzato bejahte den rationalen Fortschitt, identifizierte ihn jedoch
nicht mit einem ethischen. Für die Wertung der Gebote suchte er daher die
rationale Komponente durch die emotionale auszugleichen. Die Torah soll ja
nicht intellektuell belehren, sondern auf den rechten Weg führen. Die

150



formern - und gegenüber S. R. Hirsch - auch die Ansicht, daß das
Selbstverständnis als Volk und die Beziehung zum Land Israel
sowie die messianische Hoffnung nicht einfach preisgegeben werden
könnten301.

5. Nation und Torah. Wie erwähnt, hat schon Mendelsohn für die

Motivierung des Torahgehorsams den frühromantischen Gedanken
des Volkscharakters aufgegriffen. Im Trend zur nationalen Assimilation,

vor allem wegen seiner krankhaften Überspitzung in Deutschland,

ist dies kaum mehr beachtet worden. Soweit die Juden in
Deutschland der Romantik folgten, schlössen sie sich ihrer
landläufigen Spielart an. Dennoch blieb ein gewisser auch die jüdische
Eigenart betonender Einfluß nicht aus, wie etwa auf die Wertung
des traditionellen Brauchtums und des religiösen Volksbegriffs in
der Neoorthodoxie. Weit kräftiger konnte der romantisch-nationale
Gedanke natürlich in Gebieten einwirken, wo das Judentum nicht
in diesem Maß unter dem Zwang zur nationalen Assimilation stand.
In Osteuropa z.B., wo es starke jüdische Minderheiten gab, die erst
verhältnismäßig spät von Russen und Polen zur nationalen Assimilation

aufgefordert wurden, weil hier auch die Emanzipation viel
später einsetzte. Oder in den Ländern der Donaumonarchie, wo
eine Nationalität mehr oder weniger kein brennendes Problem
darstellte, wenigstens solange Großdeutsche und Panslawisten noch
nicht agierten. In Ungarn freilich bestand schon früh eine starke
Tendenz zur Magyarisierung der Minderheiten. Es war daher vor
allem in Osteuropa (Rußland, Galizien und zum Teil Wien)302, wo

intellektuelle Basis dafür beschränkt sich auf den Glauben an die Einheit
Gottes und an den Offenbarungscharakter der Torah.

301 In die Reihe der Konservativen, die keine festumrissene Partei bildeten,

gehören noch viele bedeutende Autoren. Ihre Wirkung war sowohl auf
Reformer wie Orthodoxe beträchtlich.

302 Die Vorläufer waren noch völlig in der religiösen Tradition verankert.
So Jehuda Alkalaj (1798-1872) aus Ungarn, mit starker mystisch-messia-
nischer Orientierung; ähnlich Elias Guttmachor (1796-1874) im preußischen
Polen. Z. H. Kalischer (1795-1874), aus Westpolen, verwies ausdrücklich
darauf, daß mit der Besiedlung des Heiligen Landes auch wieder viele Gebote
des Gesetzes in Geltung träten, die im Exil unverbindlich sind, und daß eine
solche Toraherfüllung das Kommen des Messias beschleunigen würde. Für die

151



sich zuerst das Bewußtsein von einem eigenen Volkstum bzw. einer
jüdischen Nation verbreitete, und zwar in engem Anschluß an die
dort herrschende Haskalah, die im Unterschied zur Berliner und
Wilnaer Aufklärung weit mehr der Tradition verhaftet blieb und
überdies mit Erfolg das Hebräische als Kommunikationsmittel zur
Erörterung der Tagesfragen verwendete, was wiederum mit dem
aufkommenden hebräischen Zeitungswesen in Osteuropa zusammenhängt.

Genau genommen gab es zwei Tendenzen. Eine nichtzionistische,

die sich eine jüdische Autonomie innerhalb der bestehenden
Staaten zum Ziel setzte, so in Österreich-Ungarn und in Rußland303.
Sie scheiterte an der einfachen Tatsache, daß die Juden kein
geschlossenes Territorium bewohnten und daher ein Autonomiestatus
sich als undurchführbar erwies304. Die zweite Tendenz griff das

Argument der Assimilanten und Nichtjuden auf, wonach ein Volk
ohne territoriale Basis keine Nation darstelle, und forderte eben
die Schaffung eines jüdischen Territoriums. Ein solches kannte man
nun ja aus der Tradition, nämlich das Land Israel. Die Reformer
hatten diesbezügliche Partien aus den Gebetsbüchern entweder
gestrichen oder sie interpretierten sie bildlich, um nicht dem
Vorwurf ausgesetzt zu sein, eine «partikularistische» und dem Irdischen
verhaftete Religiosität zu vertreten. Sie mußten daher auch auf
jüdisch-nationale Bestrebungen besonders scharf reagieren, fühlten
sie durch jene doch ihre Position innerhalb der Umwelt gefährdet305.

Geschichte des Hebräischen als einer modernen Sprache wie für den
Volksbogriff gleichermasson bedeutsam war das Wirken des Schriftstellers P.
Smolonskin (1842-1885). Herausgeber der in Wien erschienenen hebräischen
Monatsschrift «Has-Sahar». In Westeuropa blieb indes Moses Heß (s. Anm.
281) eine Einzelerscheinung. In Osteuropa gewann der nationale Gedanke
weiteren Boden durch J. M. Pines (1843-1913), L. Pinsker (« Autoemanzipa-
tion», 1882) und die nach den Pogromen der ersten achtziger Jahre
entstandene Hibbat-Sijjön-Bewegung, die eine wesentliche Voraussetzung für
die spätere Entwicklung des Zionismus bildet.

3,13 Beide Autonomiebestrebungen waren sprachlich mit dem Jiddischen
verknüpft.

304 Nach der Gründung der Sowjetunion sollte auch die jüdische Autonomie

im Rahmen einer eigenen Sowjetrepublik verwirklicht werden. Das
Unternehmen scheiterte.

305 Confessionalisten und Liberale wiesen in der Polemik häufig offen auf
die Gefährdung der Emanzipation durch die Nationalen hin. Vgl. z.B. : B.

152



Umgekehrt erschien den Nationalen die Reformbewegung als

Abfall, und sie teilten diese Auffassung mit den Orthodoxen.
Freilich mit einer entscheidenden Veränderung der Stellenwerte. Die
Tradition sah in der Torah das Element, das die Nation konstituierte,
in der Toraherfüllung eine heilsgeschichtliche Aufgabe. Der
aufkommende Zionismus sah in der Torah das Mittel, durch welches das

Volk bisher bewahrt worden ist - und schätzte die gegenwärtige und
zukünftige Aufgabe der Torah vom nationalen Interesse aus ein. Der
Erwählungsbegriff konnte davon nicht unberührt bleiben. Man
dachte eher in den damals üblichen Phrasen wie «Bestimmung der
Nation» als an die Erwählung zum Torahgehorsam. Die Selbsterhaltung

des Volkes wurde (und wird) mehr und mehr zum
Selbstzweck; selbst ausgesprochen völkische Gedanken fanden da und
dort Eingang. Eine ungebrochene nationalistische Entwicklung
wurde jedoch verhindert. Einmal wegen des Gewichts der realen
Probleme, die sich durch das ungeheure Anschwellen des
Antisemitismus in den letzten Jahrzehnten des vorigen Jahrhunderts
ergaben. Zweitens durch die bunte Vielfalt der Gruppen und
Tendenzen, die sich in Theodor Herzls Zionistischer Bewegung
zusammenfanden. Was immer hier beschlossen wurde, war zumeist
Ergebnis eines Kompromisses. Zu einer zionistischen Theologie
kam es nie. Aber der Zionismus löste die starren Fronten zwischen
den alten Strömungen auf und wurde durch den Gang der Ereignisse

- gerade der tragischsten Ereignisse - in den Augen vieler
ehemaliger Gegner als echter Ausweg erwiesen. Solange kein
selbständiges Staatswesen bestand, blieb die Praxis - auch im palästinischen

Siedlungsgebiet - aber den einzelnen Gruppen überlassen.

M. Montefiore, Outlines of Liberal Judaism; übersetzt von J. Kauffmann,
Umrisse des liberalen Judentums, Leipzig o.J., S. 251 ff. Er, der die Juden
zwar für eine Stammesgemeinschaft, nicht aber für ein Volk hielt, bezeichnete
die zionistischen Bestrebungen in Palästina, die zur Gründung eines « Judaea >>

führen müßten, expressis verbis als Gefahr für die Gleichberechtigung der
Juden in der übrigen Welt. O. Lazarus, Liberal Judaism and its Standpoint,
London 1937. S. 3ff., postulierte für die Gemeinschaft der Juden ein rein
religiöses Band, mußte allerdings einräumen, daß sich viele Liberale zum
Zionismus bekennen. Doch müßte auch für diese die Religion an erster Stelle

stehen, denn ein nichtreligiöser Zionist «is against everything for which
Judaism has ever stood».

153



Noch heute leidet z.B. das israelische Bildungswesen unter der
verwirrenden Vielfalt aus jener Zeit.

6. Die Torah im jüdischen Staat. Mit der Staatsgründung mußte
auch die Rolle der Torah in einem jüdischen Staat bestimmt und
reguliert werden. Eine Einigung in dieser Frage war nach der Lage
der Dinge unmöglich zu erreichen306. Eine starke Mehrheit wollte
eine Demokratie nach westlichem Vorbild, einen Staat wie andere
Staaten. Demgegenüber stellten viele die Frage, ob denn nach der
Zeit der individuellen Assimilation und nach den Verlusten der

Verfolgungszeit nun eine kollektive Assimilation folgen dürfe. Die
Orthodoxie lehnte die Staatsgründung aus prinzipiellen Gründen
ab. Ein konservativer Flügel bekannte sich jedoch zum Zionismus307
und organisierte sich auch als politische Partei und gewann dank
der Mandatsverteilung im Parlament eine entscheidende Schlüsselposition

bei der Regierungsbildung, die im Raum zwischen der
extremen Linken und der extremen Rechten nur mit ihrer Hilfe
Zustandekommen konnte. Die Folge war, daß die Mehrheit eine
beachtliche Zahl von Zugeständnissen an die Konservativen
machen mußte und daß sich der Charakter der Demokratie etwas in
Richtung Kirchenstaat verfärbte. Nicht nur hinsichtlich der
Feiertagsgesetze und der rituellen Nahrungsmittelaufsicht. Vor
allem das gesamte Eherecht geriet unter die Kontrolle des Rabbi-
nats, dessen interne Organisation sehr geschickt (durch die
wohlkontrollierte Ordination der Rabbiner) auf die Wahrung der alten
Normen zugeschnitten ist. Ein großer Teil der Torahbestimmungen,
die in der Diaspora nur selten als strikt verbindlich gelten, sind in
Israel wieder geltendes, durch staatliche Autorität gesetztes Recht
geworden. Es würde zu weit führen, hier noch die Fülle von Fällen
darzulegen, in denen das Rabbinat durch den rapiden Wandel der
Lebensverhältnisse zu neuen halachischen Festlegungen veranlaßt
war und ist. Von einer «Versteinerung» kann jedenfalls keine Rede
sein, wenn auch das eine oder andere Detail dem Außenstehenden
(oder religiös Andersgesinnten) als überholt oder skurill erscheinen

306 Aus diesem Grund hat der Staat Israel auch keine Verfassung.
307 A. C. Caiman, Ham-medinäh wehai-iahadût had-dâtît, Jerusalem

1958/9.

154



mag, zumal manche Gesetze ja auch erhebliche wirtschaftliche
Folgen nach sich ziehen (Sabbatgebote, rituelle Reinheitsbestimmungen

z.B.)308. Das Problem liegt weniger in der PraJctizierbarJceit
der Torah in einer modernen Industriegesellschaft als vielmehr in
der Frage der Zustimmung unter der Bevölkerung. Die Mehrheit ist
gegen die heutige Praxis, die immerhin noch eine Kompromißlösung

darstellt. Die Mehrheit scheut aber auch davor zurück,
dem Staat seinen spezifisch jüdischen Charakter zu nehmen309.

Worin dieser spezifisch jüdische Charakter aber bestehen soll,
wenn nicht in der Torah, das weiß kaum jemand klar zu
beantworten. Phrasen nationalistischer Art sind ein gefährlicher Ersatz.
Ein situationsbedingter Wandel der Religion deutet sich da und
dort an, etwa in der jungen Generation, die, im Lande und in Freiheit

geboren, die traditionelle Torah als Ergebnis des Exildaseins
betrachtet und für das Leben im eigenen Land und Staat
weitgehend ablehnt. Was werden diese «Kanaanäer » aber an die Stelle
der Torah setzen? Schon bisher wurde der schwelende Streit um
den Charakter des jüdischen Staates nur unterdrückt durch die
starke Bedrohung von außen. Werden die heutigen «Kanaanäer»,
die nach Lage der Dinge schwerlich ein Ende dieser Bedrohung
erleben werden, sich in dieser Lage mit einer nüchternen demokratischen

Staatsauffassung begnügen können? Die Möglichkeiten für
das Aufkommen nationalistischer Ideologie sind gerade durch die

Ereignisse des letzten Jahres gestiegen. Sobald es gelingt, im Nahen
Osten eine Friedensordnung zu schaffen, wird die grundsätzliche
Auseinandersetzung im Inneren sich nicht vermeiden lassen. Es

308 J. Badi, Religion und Staat in Israel, Gütersloh 1961; A. Rubinstein,
Law and Religion in Israel, Israel Law Review 2, 1967, 332-379; H. E.
Baker, The Legal System of Israel, Jerusalem 1961; N. Rothenstreieh,
Secularism and Religion in Israel, Judaism 15, 1966, 259-283.

309 In der Folge wurde in Israel selbst wie in der Auseinandersetzung
zwischen Israel und der Diaspora die Frage nach der jüdischen Identität
(Wer ist ein Jude?) wieder erörtert, bislang ohne klaren Erfolg. Eine
nichtreligiöse Definition würde nicht nur allen Religiösen Schwierigkeiten bereiten,

sondern auch einer völkischen Ideologie den Weg bahnen. Die religiöse
Selbstdefinition entspricht nicht mehr der säkularisierten Wirklichkeit;
eine völkische Definition sucht man aus guten Gründen zu vermeiden. Vgl.
auch unten Teil V.

155



fragt sich nur, ob bis dann diese Diskussion nicht durch den Lauf
der Geschichte überholt sein wird. Eine echte Friedensregelung
würde eine zunehmende Integration Israels in den nahöstlichen
Raum mit sich bringen. Das nationalstaatliche Denken, dem der
Zionismus entsprang, ist allein infolge der wirtschaftlichen Gegebenheiten

ohne Zukunft. Es dürfte also einem im Nahen Osten
politisch-wirtschaftlich integrierten Staat Israel kaum gelingen, das

bisherige Maß an spezifisch jüdischem Charakter zu bewahren.
Lehnt hingegen Israel die Integration ab, weil es die Torali, einen
isolationistischen Nationalismus oder eine enge Bindung an
außerorientalische Mächte vorzieht, so wird es im Nahen Osten weiterhin

als Fremdkörper empfunden und behandelt werden. Die Torah -

frommen würden dies als selbstverständliche Existenzform des

erwählten Volkes ansehen, die anderen - die Mehrheit - würden es

als Last empfinden. Wie immer sich diese innere Auseinandersetzung

in Israel vollzieht und zu welchen Ergebnissen sie auch
führt - es kann nicht ohne ständige Beteiligung und Berücksichtigung

der Diaspora geschehen, sofern die - ohnehin vage - Einheit
des Judentums nicht noch weiter verloren gehen soll. Der Zionismus
teilte zu seiner Zeit das Judentum in zwei große Lager, deren
Grenzen quer durch die alten Parteien verliefen, stellte somit
einen bedeutenden Impuls zur Überprüfung des jüdischen
Selbstverständnisses dar. Heute deutet sich da und dort ein Auseinanderklaffen

im Zionismus an, nämlich zwischen radikalen Israelis und
dem Diaspora-Zionismus. Die Kluft berührt nicht nur das
Verständnis von Volk, jüdischem Staat und der juristischen Rolle der
Torah. Sie berührt die Basis von dem allen: die Torah als
religiösmoralische Verpflichtung. Nicht das Ausmaß der geltenden Torah-
bestimmungen im staatlichen Recht entscheidet nämlich nach dem

Empfinden vieler über den jüdischen Charakter des Staates und
über die Möglichkeit einer Identifikation des Diasporajudentums
mit ihm, sondern die Art und Weise, wie die Torah im politischen
und sozialen Handeln und Denken zur Geltung kommt, also nicht
nur juristisch-administrativ, sondern als Richtschnur der Ethik.
Der Staat Israel ist als schwerbedrohter Staat jedoch der
Realpolitik verpflichtet und seine politisch-militärischen Maßnahmen
werden in hohem Maß von seinem Sicherheitsbedürfnis diktiert.

156



Er gerät dadurch in den alten Konflikt, der sich durch die
Verabsolutierung einer Alternative ergibt, die schon im Alten Testament
anklingt: Vertrauen auf Gott oder Vertrauen auf eigene Macht.
Kein Außenstehender - auch kein christlicher Prediger - sollte
diese Alternative aber leichtsinnig oder gar schulmeisternd aufgreifen.

Sie mutet dem Israeli den Verzicht auf Selbstbehauptung, die

Gefährdung des nackten Lebens zu, und sie verführt den
nichtjüdischen Hörer zur Heuchelei - denn auch die «christlichen
Staaten» betreiben Realpolitik und die Kirchen tun es auf ihre
Weise nicht minder. Die genannte Alternative ist eine innerjüdisch
entstandene und sie ist für viele Juden auch eine unechte - weil
sie den Mittelweg ignoriert. Ihr Gewicht erhält die Alternative
aber aus ihrer langen Tradition und aus der Lage des

Diasporajudentums, das weit mehr als der Israeli fühlt, welche Bedeutung
dem moralischen Kredit zukommt, den das Judentum in der Welt
genießt - wegen jener Seite der jüdischen Geschichte, die das

Erleiden der eigenmächtigen Erringung des Rechtsanspruches vorzog.

Zweifellos war dies das Produkt einer Theologie der Schwachen,

Verfolgten, sofern man nach normalen politischen Maßstäben mißt.
Israelis empfinden diese Theologie daher oft als Schmach der Nation.
Sie war ja auch nicht die Theologie eines David, der Makkabäer
und eines Bar Kochba. Die beiden letzten Namen aber - und in
traditioneller Deutung auch der erste - stehen in Verbindung mit der
messianischen Hoffnung und mit (dies eben gibt vielen Juden zu
denken) dem Scheitern messianischer Bestrebungen. Im «jüdischen»
Staat Israel liegen, wie schon immer seit 2500 Jahren in den Erscheinungen

des jüdischen politischen Lebens, der messianische Auftrag
und das pseudomessianische Risiko gleichermaßen beschlossen. Der

Auftrag bestand bislang in der Torah, der Verwirklichung des

Gotteswillens. Das Risiko darin, daß jeder Versuch der Verwirklichung

zum Scheitern verurteilt war, weil in der Sicht der späteren
Frommen die Zeit noch nicht gekommen war - oder weil die

Generation noch nicht würdig war. So die traditionelle Form der

Begründung. Genau besehen ergibt sich als Grund des Scheiterns
aber die unvermeidliche Diskrepanz zwischen realpolitischen
Fakten und Zwangslagen einerseits und den Forderungen der
Torah.

157



Ein säkularisierter Staat könnte sich der Alternative und ihren
Folgen entziehen - er wäre aber kein Staat «Israel» mehr, sondern
ein «palästinensischer» Staat, ein Staat wie alle anderen auch.
In einem «palästinensischen» Staat wären die torahtreuen Juden
wie im Exil. In einer Lage, in der zur Zeit die extrem Orthodoxen
in Israel (Netûrê Qartä') zu sein behaupten. Den traditionstreuen
Gruppen müßte dann eine innere Autonomie eingeräumt werden,
wie sie in verschiedenem Ausmaß auch heute anderen
Religionsgemeinschaften in Israel zuerkannt wird. Diese - der herrschenden
zionistischen Tendenz zuwiderlaufende — Lösung wäre allerdings
auch eine Chance, den stetig ansteigenden arabischen
Bevölkerungsteil wirklich in den gemeinsamen Staat zu integrieren, sofern

er dazu bereit ist. Aber dergleichen ist leicht gesagt - die politische
Entscheidung dafür ist hingegen schwierig, sie riskiert die ideologischen

und praktischen Folgen eines Verzichts auf den «jüdischen»
Staat in einer vorläufig noch aussichtslosen außenpolitischen
Konfliktsituation. Wird es aber gelingen, auf lange Sicht eine Politik
der Stärke durchzuhalten, die Hoffnung - heute noch oder wieder -
auf die Geburtenrate zu setzen, ohne in der säkularisierten Mehrheit
rassenideologische Erwägungen zu wecken?

V. Neue Wege

1. Die Situation. Der Schock, der das Judentum nach Mendelsohn

getroffen hatte, war ein vielfacher: Die Wucht der verspäteten
Aufklärung; die Verachtung durch die «aufgeklärte» Umwelt, in
der christlich-abendländische Kultur, Sittlichkeit und Religiosität
identifiziert wurden; die Einengung der Gültigkeit der Torah
durch die Emanzipation; die zweischneidige Nötigung zur Selbst-
definierung im Zeitalter des nationalstaatlichen Denkens. Im
Schockzustand wurden neue Wege gesucht, aber keiner gefunden,
auf dem etwas dem zerbrochenen alten Einheitsgefüge der Torah-
frömmigkeit funktional Entsprechendes zu erreichen war. Sieht
man von Osteuropa ab, so hatten alle Gruppen die traditionelle
Motivschicht der Torahfrömmigkeit preisgegeben, Reformer wie
Neo-Orthodoxe. Die historische Orientierung Z. Frankels war ein
wirksamer Ansatz, doch kam er nur begrenzt zur Geltung, weil die

158



Frage nach der nationalen Identität und das Anschwellen des

Antisemitismus die Diskussion beherrschten.
Der Zionismus, aus dem nationalstaatlichen Denken geboren,

brachte mit der Palästinabesiedlung eine mit dem Araberkonflikt
belastete Teillösung, aber keine gesamtjüdische Lösung. Die
Staatsgründung verwirklichte spät und torsohaft den Traum vom
eigenen Nationalstaat. Aber das Problem der Torah in der modernen

Welt könnte vorerst auch ein Nationalstaat, der alle Juden
umfaßt, nicht lösen. Der Staat Israel ist nicht der einigende Faktor
des Judentums geworden; an ihm scheiden sich vielmehr die
Geister. Was verbindet noch zwischen einem Konfessions-Juden
irgendeiner Nationalität, einem bewußt areligiösen nationalen
Zionisten bzw. Israeli und einem antizionistischen Orthodoxen?
Nur ein jeweils vierter Jude verbindet sie, der traditionsgebundene
Jude, der jüdische Religion und Zionismus in sich vereint. Seit

Anfang dieses Jahrhunderts begann sich vereinzelt die Erkenntnis
durchzusetzen, daß der Substanzverlust in der religiösen
Motivschicht und die verschiedenartigen Ersatzmotivierungen das

Judentum unheilbar zertrennen und letzten Endes auflösen würden.

Drei Faktoren wirkten aus der Umwelt auf den beginnenden
Prozeß der Neubesinnung ein :

a) Der rapide technische Fortschritt und der Wandel der sozialen
Verhältnisse verschärften für Konservative und Orthodoxe die
Problematik einer nicht zeitgemäßen Halachah. Der vom Gesetz

geregelte Bereich und der moderne Lebensalltag deckten sich immer
weniger. Regelt die Torah nur partiell Verbotenes und Gebotenes,
bleibt ein Niemandsland von wachsender Ausdehnung, und das

Judentum droht zur Reservation für bestimmte Bräuche
einzuschrumpfen.

b) Mit dem ersten Weltkrieg erwies sich die naive Verbindung
von technischem und moralischem Fortschrittsglauben als

Täuschung, das Pathos des aufklärerisch-idealistischen Ethos als hohl
und die bürgerliche Religiosität als oberflächlich. Nach dem
Substanzverlust in der religiösen Motivschicht folgte der Verfall der

Ersatzmotivierungen.
c) Eine antirationalistische Welle (deren Ursprünge im frühen

19. Jahrhundert liegen) bestimmte immer stärker den Geist der

159



Zeit. Nicht Vernunft, sondern Natur, nicht Konstruktion, sondern

Organismus, nicht das Mögliche, sondern das Schicksalhafte galten
nun. Von hier aus ergaben sich jedoch nicht nur Impulse zu einem
tieferen Verständnis des Religiösen, sondern auch zu einer
Radikalisierung irrationaler Tendenzen in Religion, Theologie und Ideologie.

Dies barg für Christentum wie Judentum sowohl Chance als

Versuchung in sich. Das Christentum erlag der Versuchung
weitgehend. Das Judentum wurde - als Opfer des christlichen Versagens

- dieser Versuchung in ihrem vollen Ausmaß zwar enthoben,
bezahlte dies aber mit dem furchtbarsten Preis in seiner Geschichte.

2. Martin Buber (1878-1965)310. In der Frage des Torahverständ-
nisses stand unter den im folgenden erwähnten Autoren M. Buber
dem 19. Jahrhundert am nächsten. Er hat daher dem Judentum
in dieser Frage keinen neuen Weg zu weisen vermocht. Vergeblich
wird man im umfangreichen Schrifttum Bubers nach klaren und
praktikablen Aussagen über das «Gesetz» suchen. Dieses Schweigen
über das Kernproblem der jüdischen Religion311 dürfte die verhält-

310 Aus der Fülle der Literatur seien genannt: L. Blau, a.a.O. (Anm. 253),
S. 164ff.; A. A. Cohen, a.a.O. (Anm. 253), S. löOff.; ders., Revelation and
Law: Reflections on Martin Buber's View of Halachah, Judaism 1. 1952.

250-261; M. L. Diamond, Martin Briber - Jewish Existentialist, London
1960; Ch. Potok, Martin Buber and the Jews, Commentary 41, 1966, 43-49;
P. A. Schilpp — M. Friedmann, Martin Briber, Stuttgart 1962; G. Scholem,
a.a.O. (Anm. 251); G. Schaeder, Martin Briber. Hebräischer Humanismus,
Göttingen 1967; E. Simon, Martin Buber und das deutsche Judentum, in:
Weltsch, Deutsches Judentum, Stuttgart 1963, S. 27-84; R. Weltsch, in:
M. Briber, Der Jude und sein Jdentum, Köln 1963, S. XXVII; R.Oliver,
Martin Buber, Heidelberg 1968, S.97ff.

311 Z.B. «Jüdisch leben», in: Die jüdische Bewegung, II, Berlin 1920,
138-156, wo die Torah überhaupt nicht erwähnt wird. In «Aufgaben
jüdischer Volkserziehung», aus dem Jahre 1933 (Die Stunde und die Erkenntnis,
Reden und Aufsätze 1933-1935, Berlin 1936, S. 104-110) wird S. 105f. der
Bund als Anfang Israels genannt und seine «weisende» Funktion als erstes
Stadium jüdischer Volksbildung bezeichnet. Das zweite Stadium wäre die
prophetische Phase, die «mahnende». Noch in «Zwei Glaubensweisen»,
Zürich 1950, fehlt eine klare Aussage, hier schon unmöglich gemacht durch
die gekünstelte und unzutreffende Gegenüberstellung dieser Glaubensweisen.
Die einseitige Betonung des notwendigen Protestes gegen die Gefahren der
«Gesetzlichkeit» kann in einer Auseinandersetzung mit dem Christentum

160



nismäßig geringe Wirkung Bubers im jüdischen Raum ebenso

ei'klären wie seine außerordentliche Beliebtheit im christlichen
Raum.

Buber sah im überlieferten Gesetz wie das assimilierte und
liberale Judentum des 19. Jahrhunderts (in Frontstellung gegenüber

Tradition und Neo-Orthodoxie) in erster Linie die Zwangsjacke,

die Gesetzlichkeit312. Buber sprach daher nicht gern von
«Torah», schon gar nicht von «Gesetz», wohl aber von « Weisung».
Die Verbindlichkeit wird damit nicht grundsätzlich bestritten, sie

bleibt nur Undefiniert. Dafür gab es historisch-theologische
Voraussetzungen. Buber sah sich dem Protest gegen die Gefahr der
«Gesetzlichkeit» verpflichtet, der je und je integraler Teil der jüdischen
Religionsgeschichte war. Buber berief sich auf die Propheten der
Bibel, auf Jesu Stellung zum Gesetz und auf den osteuropäischen
Chasidismus. Freilich, diese Beispiele, aus und mit dem jeweiligen
Gegenstand ihrer Polemik zu verstehen und zu werten, ergeben, von
Buber zu sehr für sich genommen, ein einseitiges Bild313. Die Kritik
an Verschleißerscheinungen der Torahfrömmigkeit ergibt für sich

allein noch keine praktikable Religion. Die aufklärerisch-idealistische

Sittlichkeits-Religion des 19. Jahrhunderts hat die prophetische

Botschaft - wie man sie damals verstand - verabsolutiert.

zwar auf Beifall rechnen, schafft aber — wie alle Apologetik - kaum Verständnis.

Utopie ist es, wenn Buber S. 54 etwa formuliert: «Erfüllung des göttlichen

Gebots ist gültig, wenn sie nach dem vollen Vermögen der Person und
in der vollen Glaubensintention geschieht.» Die Frage, die Buber nicht
beantwortet, sich aber für jeden einigermaßen traditionsbewußten Juden
ergibt, ist doch, wie weit die Gebotserfüllung einen Sinn hat, wenn diese
hochgeschraubte Forderung eben nur in glückliehen Einzelfällen erfüllt werden
kann, wie es im Alltag nun einmal der Fall ist. Bubers Forderung kann nur
Mahnung sein, Zugabe, aber kein Rezept für sich, sofern eine praktikable
Religiosität erreicht werden soll.

312 Vgl. F. Rosenzweig, Die Bauleute. Über das Gesetz. An Martin Buber,
1923, in: Kleinere Schriften, Berlin 1927, S. 106-121 (S. 110). Zur
Auseinandersetzung zwischen Rosenzweig und Buber über das Gesetz s. E. Simon,
a.a.O. (Anm. 310), S. 70ff. E. Simon verweist hier (875ff.) auch darauf, daß
Buber im Roman «Gog und Magog» (Werke III, 999-1262) eine verschlüsselte

Beantwortung der Frage versucht haben dürfte.
313 Profiliert und vereinfachend in «Jüdische Religiosität», in: Vom

Geist des Judentums, München 1916, S. 49-74. Vgl. auch Anm. 311.

161



M. Buber, im antirationalistischen Trend des beginnenden 20.

Jahrhunderts, tat nahezu dasselbe. Zu seinem Selbstverständnis
als homo religiosus fand er zunächst durch die Beschäftigung mit
nichtjüdischer Mystik314. Von hier aus blieb auch ein subjektivi-
stisch-individualistischer Zug wirksam, als es darum ging, für sein
Judentum die theologische Motivation und Explikation zu finden.
Das «dialogische Prinzijj»315, die Konstruktion des «Ich»-«Du»-
« Es »-Verhältnisses baut auf die subjektive Erfahrung bzw.
Deutung. Das personalistisch-existentialistische «dialogische Denken»
hat in der Theologie viel Anklang gefunden, hat zweifellos zur
Vertiefung religiösen Denkens beigetragen. Aber es war zugleich auch
ein Symptom der damaligen Hinwendung zum Irrationalen und
tauchte damals nicht nur bei M. Buber auf316. Es war auch kein
spezifisch jüdisches, sondern ein allgemein anwendbares Prinzip.
Für die Begründung und für das Alltagsleben einer religiösen
Gemeinschaft, die wie das Judentum eben nicht bloß eine Gemeinschaft
religiöser Individuen ist, war durch «Ich und Du» nicht viel
gewonnen. Es gehört zu M. Bubers Größe, daß er die Grenzen seiner
Position erkennend nach neuen Möglichkeiten suchte. Bubers -
ebenfalls irrationale - Hypostasierung des Wortes, sein lebenslanges
Bemühen um Pädagogik und Volksbildung, sein soziales Interesse
sind zum Teil darin begründet. Der Chasidismus schien einen spezifisch

jüdischen Ansatzpunkt zu bieten. Aber Buber deutete ihn zu
weitgehend im Sinne seiner individualistischen Theorie der religiösen
Erfahrung und ignorierte zu sehr den traditionalistischen Charakter

des Chasidismus. Die Frömmigkeit des Einzelnen, in der die
«Ich-Du »-Beziehung notwendigerweise nur als punktierte Linie
erscheinen kann, braucht auch ein Kontinuum. Das religiöse Leben
des Durchschnittsmenschen (ob Jude oder Christ oder was immer)

314 Ekstatische Konfessionen, Jena 1909.
315 Martin Buber, Werke, Bd. I, Schriften zur Philosophie, München-

Heidelberg 1962, S. 9-76 (Daniel), 77-170 (Ich und Du), 171-214
(Zwiesprache), 267-290 (Elemente des Zwischenmenschlichen), 291-306 (Zur
Geschichte des dialogischen Prinzips).

316 B. Caspar, Das dialogische Denken, Freiburg 1967: ferner s. A.
Anzenbacher, Thomismus und Ich-Du-Philosophie, Freiburger Zeitschr. f.
Phil. u. Theol., 12, 1965, 161-190.

162



besteht ja weniger aus «Begegnungen» als aus Gewohnheiten. In
der jüdischen Tradition meinte man, daß die äußerliche Erfüllung
der Gebote die Möglichkeit der kawwänäh einschließt, oder mit
Bachja ibn Paqudah zu reden: daß die Erfüllung der äußeren
Pflichten a) gemeinschaftsbildend und -erhaltend wirkt und b) zur
Erfüllung der Herzenspflichten führt. M. Bubers Verhältnis zur
Torah, die er mit den Augen des 19. Jahrhunderts sah, war so

gebrochen, daß er zu einer positiven materiellen Bestimmung ihrer
Verbindlichkeit nicht fand. Die Rede von der Forderung der Stunde
ergibt isoliert bestenfalls eine religiöse Ethik für Einzelgänger,
keine gemeindebildende und gemeindebindende Lebensordnung.
Buber hat, dies wissend, die Torah nicht expressis verbis negiert,
ließ aber im unklaren, was konkret unter der «Weisung» zu
verstehen sei. Für die fehlende Kontinuität in der individuellen
Religiosität und für die Bestimmung der Geineinschaft bot sich ein
anderes Denkmodell der antirationalistischen Strömung als Lösung
an, die völkische Ideologie. Buber hat sie zunächst wohl im
deutschnationalen Gewände kennengelernt und daher noch lange Zeit die

Begriffe «Deutschtum» und «Judentum» - zwei inkommensurable
Größen - auf eine Ebene gestellt. Als Zionist der «kulturzionisti-
schen» Linie verbunden und als Mystiker zunächst ohne Zugang zu
einer Geschichtstheologie, suchte Buber, das völkische Modell auf
das Judentum übertragend, das fehlende Kontinuum im «Blut».
In der Tradition bestand das Kontinuum in Gottes Erwählungswil-
len, konkret in der Torah, die das Volk konstituiert. Die Gefahren
einer völkischen Ideologie mußten Buber seit Hermann Cohens

«Deutschtum und Judentum»317 bewußt werden, jedenfalls hat er
sich später sehr vorsichtig ausgedrückt und in der Araberfrage
unter Beweis gestellt, wie weit er das völkische Modell überwunden
hatte. Aber eine neue schlüssige Antwort auf die Frage nach der
Kontinuität hat er nicht mehr gefunden. Auch nicht geschichts-
theologisch. Er hat zwar die Möglichkeit einer Verwirklichung
seiner Auffassung «historisch» nachzuweisen versucht. Ähnlich wie
christliche Theologen manchmal die Zeit des Urchristentums
glorifizieren, idealisierte Buber die Frühgeschichte, die vorkönigliche

317 S.o. Anm. 281.

163



Geschichte Israels318. Seine Konstruktion vermag weder der
historisch-kritischen Prüfung standzuhalten, noch ersetzt sie die
fehlende Lösung für heute. Konstruktionen dieser Art bestehen zum
guten Teil in Ausklammerung von Realitäten und in der Behauptung

von Idealzuständen, die unter realen Bedingungen zwar
Leitbilder, aber nicht erreichbar sein können. Heute sind Bubers
innerjüdischer Wirkung verhältnismäßig enge Grenzen gesetzt. Er wird
selbstverständlich von allen geschätzt, die wie er unter dem
Trauma319 der «Gesetzlichkeit» leidend zur Verabsolutierung des

«prophetischen» Korrektivs neigen. Er wird als hilfreich von jenen
empfunden, die ihn als Korrektiv in der Torah-Praxis verstehen.
Und er wird in christlichen Kreisen gefeiert. Gewiß weil er in so

vieler Hinsicht als vorbildlich empfunden wird. Für viele allerdings
vorbildlich wegen der «prophetischen» Ablehnung der «Gesetzlichkeit»

- und damit weniger als Jude, sondern wegen der gemeinsamen

geistigen Großmutter, des Liberalismus des 19. Jahrhunderts,
gesehätzt, ein Sachverhalt, der durch die Anerkennung des

dialogischen Prinzips nur verdeckt erscheint.

3. Franz Rosenzweig (1886-1929)320. Martin Buber, zu dem er
aufblickte, hat ihn lange überlebt. Für die jüdische Religionsgeschichte
aber muß E. Rosenzweig entgegen der äußeren Chronologie wohl
nach M. Buber behandelt werden - und der steigende Einfluß seiner
Werke im jüdischen Bereich rechtfertigt dieses Verfahren. Im
Unterschied zu M. Buber, der außer Propheten, Jesus und
osteuropäischem Chasidismus die jüdische Tradition fast ganz über-

318 Vgl. «Königtum Gottes», Berlin 1932 (Werke II, 485-724); «Der
Gesalbte», Werke II, 725-847; «Der Glaube der Propheten», Werke II,
231-484 (v.a. 244 bis ca. 309).

319 Ein Trauma in zweifachem Sinne. Einmal durch die Erfahrung des

Assimilierten und Emanzipierten, daß die Torah «Gesetz» und «Joch» sein
kann, sodann durch den steten Vorwurf der nichtjüdischen Umwelt. Buber
machte so wie die Apologetik des 19. Jahrhunderts den vergeblichen
Versuch, diesen Vorwurf zu «unterlaufen».

320 Siehe vor allem J.Blau, a.a.O. (Anm. 253), S. 162ff. ; A.A.Cohen,
a.a.O. (Anm. 253), S. 123ff. ; B. Caspar, a.a.O. (Anm. 316); N. Glatzer, Franz
Rosenzweig. His Life and Thought, New York 1953; J. J. Guttmann,
Jewish Philosophies, New York 1964, S. 367£f. ; I. Heinemann, a.a.O. (Anm.
1) II, S. 195-237.

164



ging und als Entartung abzutun geneigt war, fand Rosenzweig
wieder ein positives Verhältnis zur traditionellen Motivschicht der
Torahfrömmigkeit. Jüdische Lehre wollte er mit der Erarbeitung
alles Wißbaren erreichen. Als Pendant dazu tritt der Weg zum
jüdischen Gesetz als Wahrnehmung alles Tu-baren. So legte er es in einer
ungemein rücksichtsvoll und suggestiv formulierten Kritik an
Bubers Gesetzesverständnis dar321. Nicht an der neo-orthodoxen
Teilung zwischen einer durch Gebote und Verbote geregelten
jüdischen Reservation und dem übrigen Leben darf man sich positiv
oder negativ orientieren, die Verbindlichkeit des Gesetzes (Rosenzweig

scheute dieses Wort nicht) soll auch weder pseudohistorisch
noch pseudojuristisch oder pseudoethisch begründet werden. Eine
Kritik an den religiösen Strömungen des Judentums exemplifiziert
diese Verfahrensweisen322. Auch bei Rosenzweig war für die individuelle

Frömmigkeit die Ich-Du-Beziehung konstitutiv. Auch er
anerkannte das «prophetische» Anliegen, aber er verabsolutierte,
isolierte es nicht. Für ihn ergab sich daraus vielmehr die Ausweitung

auf alles «Tu-bare». Das Problem war nur, wie es, wenn das

Tubare zur Forderung der Stunde wird, zur Tat kommt. «Die Tat
entspringt erst an der Grenze des bloß Tubaren, da wo die
Stimme des Gebots augenblickshaft den Funken vom ,Ich muß' zu

,Ich kann' überspringen läßt. Aus solchen Geboten und nur aus
solchen erbaut sich das Gesetz.» «So wenig wie bei der Lehre darf
einer uns kommen und uns im voraus sagen wollen, was alles dazu

gehöre und was nicht323.» Deutlicher ist vielleicht ein Passus aus
dem «Stern der Erlösung». Es geht um das Gebot aller Gebote -
für Rosenzweig nicht im Sinne eines alle anderen ersetzenden,
sondern eines alle anderen motivierenden Gebots. Es ist das Liebesgebot,

«Du sollst lieben...» (Dtn. 6, 5), ein Paradoxon - denn kann
man Liebe gebieten? -

«Ja gewiß, Liebe kann nicht geboten werden; kein Dritter kann sie

gebieten oder erzwingen. Kein Dritter, aber der Eine. Das Gebot der Liebe
kann nur kommen aus dem Munde des Liebenden. Nur der Liebende, aber

321 A.a.O. (Anm. 312), S. 107ff., in einer Antwort auf die - von Buber nie
konkret beantwortete - Frage: «Was sollen wir tun?»

322 pjer Stern der Erlösung, Heidelberg (L. Schneider) 19543.
323 A.a.O. (Anm. 312), S. 116.

165



er auch wirklich, kann sprechen und spricht: Liebt mich. In seinem Munde
ist das Gebot der Liebe kein fremdes Gebot, sondern nichts als die Stimme der
Liebe selber. Die Liebe des Liebenden hat gar kein anderes Wort sich zu
äußern als das Gebot. Alles andere ist schon nicht mehr unmittelbare
Äußerung, sondern Erklärung - Liebeserklärung...» Die Liebeserklärung
kommt aber hinterdrein, kommt «immer zu spät», «Täte nicht die Geliebte
in der ewigen Treue ihrer Liebe die Arme weit auf, um sie aufzunehmen, so
fiele die Erklärung ins Leere. Aber das imperativische Gebot, das unmittelbare,

augenblicksentsprungene und im Augenblick seines Entspringens
auch schon lautwerdende - denn Lautwerden und Entspringen ist beim
Imperativ eins -, das Liebe mich' des Liebenden, das ist ganz vollkommener
Ausdruck, ganz reine Sprache der Liebe ganz reine, vorbereitungslose
Gegenwart. Und nicht nur vorbereitungslos, auch vorbedachtlos. Der Imperativ

dos Gebots trifft keine Voraussicht für die Zukunft, er kann sich nur die
Sofortigkeit des Gehorchens vorstellen. Würde er an Zukunft oder an ein
Immer denken, so wäre er nicht Gebot, nicht Befehl, sondern Gesetz. Das
Gesotz rechnet mit Zeiten, mit Zukunft, mit Dauer. Das Gebot weiß nur vom
Augenblick »324.

Hier wird einerseits wie bei Buber auf die unregulierbare Tat als

Antwort auf die Forderung der Stunde abgezielt. Aber es bleibt nicht
dabei. Zwar kann das Liebesgebot niemals Gesetz sein, es kann nur
Gebot sein, reines und damit höchstes Gebot, aber: «So wird, weil
Gottes erstes Wort an die sich ihm erschließende Seele das .Liebe
mich' ist, alles, was er ihr sonst noch in der Form des Gesetzes

(sie!) offenbaren mag, ohne weiteres zu Worten, die er ihr .heute'325

gebietet, wird zur Ausführung des ersten und größten Gebots, ihn
zu lieben326.» Wer das Gesetz in dieser Weise als «heute» ergehende
Anrede der Liebe versteht, kann nicht auf den Gedanken kommen,
über Gesetz und Gnade als Gegensätze zu sprechen. Eine gewisse
Schwierigkeit liegt auch für F. Rosenzweig in der Frage der
Kontinuität, obgleich sie für ihn theologisch - in der Zuwendung des

Liebenden und damit in seinem imperativischen Gebot - durchaus
begründet wäre. Eine gewisse Unsicherheit bereitet natürlich die

(wie bei M. Buber) betonte Zuspitzung auf das Hier und Jetzt,
denn eine solche Forderung der Stunde bleibt unvermeidlich dem

subjektiven Urteil (und Fehlurteil) überlassen, und eben dasselbe

324 A.a.O. (Anm. 322), Teil II, S. 114f.
323 Vgl. Dtn. 5, 44; 5, 1 ; II, 26; 30, 5.
323 A.a.O. (Anm. 322), Teil II, S. 115.

166



gilt für die Frage der konkreten Verbindlichkeit der überlieferten
Gebote und Verbote. Rosenzweig wollte und konnte dafür nicht
fixe Regeln geben327 - es hätte die Gefährdung des spontanen,
augenblickhaften Gehorchens miteingeschlossen (wenngleich sie

wohl nie auszuschließen ist!). Rosenzweig fand die Kontinuität
gerade dort, wo sie zunächst durch die Punktualität der religiösen
Ich-Du-Begegnung gefährdet erscheint, in der Augenblickshaftig-
keit. Im Anspruch des Ewigen gewinnt dieser Augenblick Ewigkeitswert.

«Das ewige Volk erkauft sich seine Ewigkeit um den Preis seines zeitlichen
Lebens328. » «Ihm erstarrt der Augenblick und steht fest zwischen unvermeidbarer

Vergangenheit und unbeweglicher Zukunft329.» «Sitte und Gesetz
rinnen, unvermeidbar und unabänderlich geworden, in das eine Sammelbecken

des so gegenwärtig als ewig Gültigen; eine einzige Sitte und Gesetz
in eins schließende Lebensform erfüllt den Augenblick und macht ihn
ewig...330.» «Indem so die heilige Gesetzeslehre - denn beides, Lehre und
Gesetz in einem, umschließt der Name Torah — das Volle aus aller Zeit und
und Geschichtlichkeit des Lebens heraushebt, nimmt sie ihm auch die Macht
über die Zeit ...331.»

Alle vergangenen Daten erscheinen so präsent, gleich nahe332,

deshalb wurde (in der Tradition) das Gesetz auch nicht erneuert,
sondern das Neue stets aus dem Vorhandenen erschlossen. Wie
überzeugend Rosenzweig mit dieser Deutung der Zeit wirkt, sei

dahingestellt. Es sei aber darauf verwiesen, daß er infolge seiner
Nähe zum traditionellen Einheitsgefüge in der religiösen
Motivschicht der Torahfrömmigkeit wieder ziemlich unbefangen von
« Volk» sprechen konnte. Es wäre nicht nötig gewesen und es ent-

327 Aber im Unterschied zu M. Buber behandelte er auch konkrete Themen
der Torah, wie die Feste etc.

328 A.A.O. (Anm. 322), Teil III, S. 55.
329 A.a.O.
330 A.a.O.
331 A.a.O.
332 Damit wird ein traditioneller Gedanke aufgenommen und umgedeutet.

Vgl. etwa, wie in der Passah-Haggadah die Festteilnehmer aufgefordert
werden, sich so zu betrachten, als wären sie selbst im Exodus gerettet worden.

Aus der heilsgeschichtlichen Repräsentation der vergangenen Heilstat,
die zugleich Modell und Verheißung der zukünftigen ist, suchte Rosenzweig
den genannten Ewigkeitswert des Augenblicks zu begründen.

167



sprach auch nicht seiner Haltung, wenn er dennoch dem völkischen
Modell seinen Tribut zollte, z.B. an einer Stelle den Bestand des

Volkes gesichert sieht «im Schöpfen der eigenen Ewigkeit aus den
dunklen Quellen des Blutes»333. Was Rosenzweig im Unterschied zu
M. Buber aber in besonderer Weise eine innerjüdische Nachwirkung
sicherte, war nicht nur diese neue - und doch der Tradition so

verpflichtete - theologische Motivierung der jüdischen Frömmigkeit,
es war auch das Beispiel der persönlichen Torah-Verwirklichung:
Der Versuch, nicht nur ein Korrektiv zu verkünden, sondern das

Korrigierte auch zu leben, und dies unter Lebensbedingungen, die
für sich bereits eine Grenzsituation menschlicher Existenz darstellen.

4. Abraham Isaak Kuh (1865-1935), seit 1919 Oberrabbiner in
Palästina334, gehört zu den wenigen jüdischen Denkern der neueren
Zeit, bei denen die kabbalistische Uberlieferung335 mit der traditionellen

Motivschicht der Torahfrömmigkeit wieder eine Universalität
der Torah im Sinne der eingangs genannten sakramentalen
Ganzheitsfunktion begründet. Gerade die kabbalistisch-spekulative
Komponente erschloß ihm die Möglichkeit eines Weltbildes, in dem
Tradition und modernes Weltbild verbunden und in dem der Torah
(im alten umfassenden Sinn) wieder die Bedeutung des Weltgesetzes

zugemessen werden konnte336. Bis zu einem gewissen Grad kann
ein Vergleich mit Teilhard de Chardin gezogen werden337. Innerhalb
der jüdischen Religionsgeschichte bleibt Rab Kuk vorläufig noch
ein großer Einzelgänger. Einzigartig war die Art und Weise, wie er
als Oberhaupt des so strikt orthodoxen Rabbinats sich gegenüber
säkularisierten Kreisen aufgeschlossen zeigte, wie er die Säkularisie-

333 A.a.O. (Anm. 322), Teil II, S. 56.
334 B. Z. Bokser, Rabbi Kook, builder and dreamer of Zion, Conservative

Judaism 19, 1965, 68-78; H. Bergmann, Raw Kuk, Neue Wege (Zürich) 43,
1949, 120-125. 168-178; J. L. Maimon, Rabbi 'Abraham Jishaq hak-Kohen
Qûq, Jerusalem 1964/5; Lezekär hä-Räb Qûq, Sinai 57, 1964/5, 174-400.

335 G. Scholem, a.a.O. (Anm. 92), S. 20.388.
336 Siehe die große Sammlung 'Orot haqqödäs, 3 Bde. Jerusalem 1963/4

(1938). Weitere Publikationen: 'Ôrôt, Jerusalem 1962; 'Iggerôt hä-R'JH,
Jerusalem, 3 Bde. 1961/2-1964/5; J. Bernstein (ed.), Jalqût hä-rö'äh,
Jerusalem 1964/5.

337 Ygi_ g_ jj Bergmann in der hebräischen Tageszeitung «Hab-Böqär»
vom 26.9.1965.

168



rung als eine unvermeidliche - freilich zu überwindende - Phase im
heilsgeschichtlichen Prozeß betrachtete, den er mit der Besiedlung
Palästinas dem Ziel entgegenstreben sah. Die verhängnisvolle
Kluft zwischen Bevölkerungsmehrheit und traditionalistischem
Rabbinat schien zu schwinden. Doch er fand keinen Nachfolger
auf diesem Weg, die Orthodoxie zog sich wieder in die selbstgesteckten

Bereiche zurück, forderte den Eintritt dahin, statt, wie
Rab Kuk, hinauszugehen. Ob es auf diesem Weg tatsächlich
gelungen wäre, die säkularisierte Mehrheit in einem ausreichenden
Maß wieder an die Tradition zu binden, sei dahingestellt,
ebensowenig läßt sich absehen, inwiefern das Werk des Rab Kuk noch
Auswirkungen zeitigen wird. Die Beschäftigung mit der jüdischen
Mystik, die durch G. Scholems Forschungen wieder einen festen
Platz gefunden hat, könnte durchaus Impulse für die religiöse
Entwicklung in der Zukunft liefern und damit auch einen Zugang zur
Theologie des Rab Kuk erschließen.

5. Abraham Joshua Heschel (geb. 1907 in Warschau)338, in der
Welt ostjüdischer Frömmigkeit aufgewachsen339, geschult durch
die «Wissenschaft des Judentums», gilt heute als einer der
bedeutendsten Wortführer des traditionsgebundenen Judentums in
Amerika. Ein gediegener Kenner der jüdischen Religions- und
Literaturgeschichte, vereint Heschel die Fülle der Tradition mit
moderner Weltauffassung. Die Glaubensvoraussetzung, die
religiöse Erfahrung der göttlichen Gegenwart, gilt ihm als Dimension
der Wirklichkeit, die erfahrbar, aber nicht philosophisch erfaßbar
ist. Dem Begriffsdenken der Philosophie stellt Heschel das

Situationsdenken, dem Philosophen den Propheten (nicht den Mystiker!)
entgegen. Religion - jüdische Religion - ist «eine Antwort an ihn,

338 S. A. A. Cohen, a.a.O. (Anm. 253), S. 231-255; E. Berkovits, Dr. A.
J. Heschel's Theology of Pathos, Tradition 6/2, 1964, 67-104; M. Friedman,
Abraham Joshua Heschel: Toward a philosophy of Judaism, Conservative
Judaism 10/2, 1956, 1-10; F.A.Rothschild, God and Modern Man: The
Approach of Abraham J. Heschel, Judaism 8, 1959, 112-120; F. Sherman,
Abraham Joshua Heschel, ein Sprecher für den jüdischen Glauben, Luth.
Rundschau 13, 1963, 486-496.

339 Ygp gein Werk «The Earth is the Lord's: The inner world of the Jew
in East Europe», New York 1950.

169



der von uns eine bestimmte Lebensweise verlangt»310. Ein
Auseinanderklaffen von Glaube und Gesetz ist ausgeschlossen - «denn
das Leben ist unteilbar»341. Eine einseitige Hervorhebung der
Gesinnung ergibt nur ein fragwürdiges Ideal, «einen Zaun, aber keinen
Weg». «Das Judentum fordert von uns, nicht nur auf die Stimme des

Gewissens zu hören, sondern auch auf die Normen eines heterono-
men Gesetzes. Das ist keine abstrakte Idee, sondern ein Gebot,
und der letzte Sinn seiner Erfüllung besteht darin, eine Antwort an
Gott zu sein»312, denn «Gott fragt nach dem Herzen, und wir sollen

unsere Antwort in Form von Taten buchstabieren313.» Das Gesetz

bestimmt das Leben, ist «eine Antwort für den, der weiß, daß das
Leben ein Problem ist»311 und «Gottes Wille steht höher als das
Glaubensbekenntnis des Menschen»315. Der Grund des Gehorsams
wird ähnlich wie bei Rosenzweig und wie schon öfter in der
jüdischen Tradition so angegeben: «Hinter seinem Willen steht nämlich
seine Liebe. Die Torah wurde Israel gegeben als Zeichen seiner
Liebe. Diese Liebe zu erwidern, bemühen wir uns um ahavat
Torah (Liebe zur Torah)316.» Insofern wird die Thora als Ganzes

gesehen, ohne den Irrtum der Atomisierung oder der Generalisierung,
denn das Leben wie die Torah sind Details und Ganzes in einem317.

Die Erfüllung der Torah - des Gottesgeschenkes aus der Liebe
Gottes - kann keine Erfüllung von Äußerlichkeiten sein. Das
Gesetz ist zwar notwendigerweise voll Formalität (formality), aber
gerade dies ist ein Appell zu schöpferischer Erfüllung (creativity).
Die Torah ist nicht als Joch gemeint, als Zwangsjacke für menschliches

Handeln, denn: «Über allem fragt die Torah nach Liebe» -
Gottesliebe wie Nächstenliebe348. Zwar gibt es zwei Ebenen der
Gebotserfüllung, die äußerliche Gebotserfüllung (acts performed by the

340 Between God and Man. From the writings of Abraham J. Heschel,
ed. F. A. Rothschild, New York 1965, S. 158.

341 A.a.O. (Anm. 340), S. 155f.
342 A.a.O., S. 158. Vgl. S. 164 die Warnung vor einer Uberschätzung der

kawwänäh zu Lasten der konkreten Tat. Eine Tat kann auch ohne gute
kawwänäh eine gute Wirkung haben, die kawwänäh vermittelt jedoch den
subjektiven Wert der Tat.

343 A.a.O. (Anm. 340), S. 157 346 A.a.O. S. 159.
344 A.a.O. S. 158 347 A.a.O. S. 159-161.
343 A.a.O. S. 159. 348 A.a.O. S. 162.

170



body), durch zählbare Gebote geregelt, und die innere Gebotserfüllung
(acts of the soul), die unbegrenzbar ist. Die Toraherfüllung vollzieht
sich aber auf beiden Ebenen gleichzeitig. Befohlen werden kann freilich

nur quantitativ der äußere Vollzug, die dazugehörige innere
Einstellung ist nicht regulierbar349. Sie ist auch nicht isolierbar.
«Eine Religion ohne Gebote ist ein Experiment ohne Ausdruckskraft,

ein Gefühl des Mysteriösen ohne die Kraft der Heiligung,
eine Frage ohne Antwort350.» Inwiefern die Gebote rational
einsichtig sind, ist gegenüber dem Gebot selbst von zweitrangiger
Bedeutung. Die Erklärungen und Begründungen wandeln sich, wie im
Unterschied zum Kunstwerk die kunstwissenschaftlichen
Deutungen351. Die Torah umfaßt ja das ganze Leben, nicht nur die

ratio, und Religiosität hilft auch dann noch weiter, wo die Vernunft
bereits versagt. Doch darf Religion nicht als Befriedigung menschlicher

Bedürfnisse mißdeutet werden, sonst wird aus Gottesdienst
Selbstdienst - und gerade dies helfen die Gebote mit zu verhindern352.
Sie wecken das Bewußtsein der Gottesnähe. Das Christentum kennt
als Zentralbegriff die Erlösung, das Judentum hingegen das Gebot

(miswäh), sein Gegenstück ist die Übertretung faberäh); beide haben
ihre Wurzel im Herzen des Menschen353. Der Gesetzesgehorsam
führt zur Freude. Er ist nicht der Dienst des befohlenen oder
verdienenden Knechtes, er ist der Dienst des Sohnes, und die Freude am
Dienendürfen überwiegt die Furcht vor dem möglichen Versagen354.
Das Wesen des Gehorsams ist zweifältig: «Daß wir (das Gesetz)
beobachten, ist Gehorsam; ivas wir beobachten ist Nachahmung
Gottes355.» Dies ergibt sich ja bereits aus der Definition der Torah

349 A.a.O. S. 162f. ; vgl. S. 164: «The deed is definite, yet the task is

infinite. »

350 A.a.O. (Anm. 340) S. 183.
351 A.a.O. S. 183. Im Unterschied zu der jüdischerseits aus apologetischen

Rücksichten oft überbetonten Rolle der Halachah als alleinverbindlich sieht
Heschcl (als Religionsgeschichtler unvermeidlicherweise) in der Haggadah
den Geist, aus dem die halachische Ordnung erst zur lebendigen Frömmigkeit
wird. (Die Frage der Verbindlichkeit ist eine typische christliche aus den
Religionsgesprächen des Mittelalters.) Vgl. a.a.O. S. 164, wo er das Verhältnis
so umschreibt: «To perform deeds of holiness is to absorb the holiness of the
deeds. »

333 A.a.O. S. 182. 334 A.a.O. S. 191.
333 A.a.O. S. 186ff. 333 A.a.O. S. 164.

171



als Gabe der Liebe Gottes und als Herausforderung der Nächstenliebe.

Das Ziel des Gehorsams, der imitatio dei, ist nicht die
Vollbringung von äußerlichen Werken (a ceremony be performed),
sondern die Wandlung des Menschen (that man be transformed),
die Heiligung, bis der Mensch selbst eine Inkarnation der Torah
wird356.

6. M. M. Kaplan (geb. 1891), der Gründer des Reconstructional-
ism357, soll die Reihe der Beispiele abschließen. Das jüdische Parteiwesen

des 19. Jahrhunderts hatte sich in Amerika länger und
profilierter erhalten als in Europa. Auf der einen Seite die Reformed
mit ihrer Assimilation an den Protestantismus, ihr gegenüber die
Orthodoxie mit ihrem statischen, supernatuarlistischen Judentumsund

TorahVerständnis, und dazwischen die Conservatives^. Dieser
Zerfall in einzelne Denominationen wirkte sich um so schlimmer aus,
weil die Existenz als Jude im amerikanischen Lebensklima im
Vergleich mit europäischen Verhältnissen so unproblematisch war. Das
Judentum war in den American way of life einbezogen worden -
ein Vorteil für jeden, der sich Assimilation wünschte, doch eben je
länger je mehr eine Nivellierung des spezifisch Jüdischen. Die
Reformer hatten diesem Trend nur wenig entgegenzusetzen, die
Orthodoxen klammerten ihr jüdisches Reservat aus dem Gesamten
des modernen Lebens aus, die Konservativen schwankten
unschlüssig. Kaplan ging es darum, den gemeinsamen Kenner zu finden,
der alle jüdischen Richtungen eint und das Ganze als Größe eigener
Art abgrenzt359. Eine Wiederherstellung, reconstruction, des Judentums

aus seinen in der American society versinkenden Denominationen

sollte erreicht werden360. Es versteht sich von selbst, daß

356 A.a.O. S. 164.
357 A. A. Cohen, a.a.O. (Anm. 253) S. 202ff. ; dort S. 216, Anm. 16 weitere

Literatur.
358 Zu Kaplans Kritik an den Denominationen vgl. a.a.O. (Anm. 365)

S. 9Iff.; im Rahmen eines größeren geschichtlichen Überblicks: The Greater
Judaism in the Making, New York 1960.

359 The Future of the American Jew, New York 1948.
360 Vgl. jn : so Random Thoughts, New York 1966, S. 256 : «In a great

Society (nach Präsident Johnson) that is to be - if there is to be any society
at all - only a Greater Judaism will be capable of survival. »

172



Kaplan in seiner Stellung gegenüber der Torah einen Mittelweg
einschlagen mußte. Er bejahte die Tradition361, jedoch auch den
Wandel362 : «The ancient authorities are entitled to a vote, but not
to veto363.» Die schriftliche Torah vergleicht er mit einem
Musikinstrument, die mündliche, lebendige Interpretation mit dem Spiel
des Künstlers, währenddem das Instrument zur Nebensache gegenüber

dem Künstler bzw. der Musik wird. «When those who incarnate
the Jewish folk spirit interpret the written Torah, the latter fades
into a miniature, and you are left alone with the Jewish folk spirit
and the Divine music364.» Mit diesem Zitat wird bereits sichtbar,
worin Kaplan und seine Reconstructionists den einenden Faktor
sehen. Es ist nicht primär die Torah, sondern etwas anderes.

Kaplan definiert es zwar nicht wie seinerzeit etwa Buber im
völkischrassischen, wohl aber in einem ähnlichen Sinne, nämlich als «Jewish

civilisation»365, als einen Organismus, konstituiert aus folgenden
Faktoren :

1. Das Land Israel (doch in der traditionellen Bedeutung, also

mehr als bloß im modern nationalstaatlichen Sinn, diesen ein- aber
nicht ausschließend) ; 2. die (hebräische) Sprache; 3. Sitten, Gesetze,

Brauchtum (mores, laws and folkways), social habits - wie sie
insbesondere durch die Torah bestimmt werden; 4. Folic sanctions

(denn Religion ist eine Qualität der civilisation, Voraussetzung
dafür allerdings ein genügendes Maß an common life, eine
ausreichende Autonomie mit entsprechenden eigenen Formen);
5. Folk arts; 6. Social structure (in der Vergangenheit umständebedingt

mehr kirchenartig, muß eine neue umfassende «nation-
hood»-gemäße Form gefunden werden366). Die Torah ist nicht
wie in der Tradition das universale konstituierende Element für

361 A.a.O. (Anm. 360) S. 259: «A people without a tradition is a people
without hope. »

363 A.a.O. (Anm. 360) S. 256: «What is normative in an earlier era
becomes descriptive in a later age»; und ibd. S. 260: «A tradition can live
only so long as it contains to change.»

333 A.a.O. (Anm. 360) S. 263.
3<m A.a.O. (Anm. 360) S. 277.
365 Judaism as a Civilisation, New York 1958 (19381), das Hauptwerk

(bezüglich der Reconstructionist-Bewegung).
366 A.a.O. (Anm. 365) S. 180-226.

173



Kaplans «civilisation». Sie ist wohl «the way of life»367 des jüdischen
Volkes, war in der Vergangenheit die «Hypostase» dieser civilisation,
bedarf aber heute der reinterpretation und reconstruction, um wieder
dem Ganzen dieser civilisation integriert und mit ihm identisch zu
werden368. Denn: «There can be nothing more paradoxical than a
Torah-less Judaism»369, und: «A Religion without ritual is like
a suit of clothes without buttons 37°. » Kaplan hat weiten Kreisen unter
den religiös indifferenten Juden wieder zum Bewußtsein ihrer
jüdischen Identität verholfen, wenn auch vorläufig noch nicht
abzusehen ist, ob ein solches Bewußtsein der Zugehörigkeit zum Judentum

«as a civilisation» genügt371 und ob auch eine angemessene,
d.h. genügend anerkannte Torah-Praxis372 folgen wird. Das erste
ohne das zweite wäre nicht mehr als eine amerikanisch-demokratisch

gemilderte Variante eines völkischen Selbstverständnisses373.
Im Sinne Kaplans wäre dies nicht. Aber es dürfte schwierig sein,
auf der einen Seite sich von dem Supernaturalismus der Tradition
zu lösen374 und gleichzeitig eine Ideologisierung in naturhaft-
völkischer Richtung zu vermeiden. Auch die völkische Ideologie
im 19. Jahrhundert begann mit der Verherrlichung einer sogenannten

kulturellen, sprachlichen und (pseudo)religiösen375 Einheit

36' A.a.O. (Anm. 365) S. 407ff.
368 A.a.O. (Anm. 365) S. 414. Vgl. auch a.a.O. (Anm. 358) S. 506: Es gilt

wiederzugewinnen «that unifying and people-making function of the Penta-
teuchal Torah, in order that it may constitute the basic content of a common
Jewish consciousness in our day...».

369 A.a.O. (Anm. 365) S. 409.
3'» A.a.O. (Anm. 360) S. 283.
371 Die Bestimmung von «civilisation» als «a complete and self-contained

entity» (a.a.O., s. Anm. 365, S. 179f.), ist vage. Vgl. a.a.O. (Anm. 360) S. 235:
«Wo Jews are a people with a common fate in search of a common faith.»

372 Die sowohl von der Mehrheit akzeptiert wird, praktikabel ist und
zugleich zu der gewünschten konstitutiven Funktion rekonstruiert werden
kann.

373 Vgl. a.a.O. (Anm. 360) S. 229: «The continuity of Judaism is in the
continuing will of the Jewish people to live, and not in its conception of
God, which merely reflects a reaction to the contemporary climate of opinion. »

374 Vgl. «Judaism without Supernaturalism», New York 1958.
375 Mit der Behauptung der im einzigartigen deutschen Gemüt begründeten

einzigartigen deutschen Frömmigkeit.

174



als einstweiligen und unbefriedigenden Ersatz für die fehlende
nationalstaatliehe Einheit und verdichtete sich zur Vergötzung des

«Blutes». Es hängt also für die Zukunft des Judentums einiges
daran, ob es den Reconstructionists gelingt, der Torah wenigstens
einigermaßen die erstrebte Funktion zurückzugeben, ohne sie zum
Mittel völkischer Selbsterhaltung zu degradieren. Gelingen oder
Versagen wird aber auch diesmal nicht nur von den Reconstructionists

und den Juden selbst abhängen, sondern auch von der Entwicklung

der politischen, sozialen und geistigen Verhältnisse in der
Umwelt. Ein «common fate» dürfte zwar auf der Basis eines «common
faith » zu ertragen sein, aber wie könnte der Glaube aussehen, der
sich aus dem - meist negativen - common fate ergeben soll? Manchen

Denkern des amerikanischen Judentums (M. Steinberg, W.
Herberg, A. A. Cohen) erscheint Kaplans Reconstructionism als

theologisch zu blutleer und sie versuchen von der Geschichtstheologie

her mit der Bildung und Festigung des jüdischen
Geschichtsbewußtseins die fragliche Kontinuität und Integrität zu
begründen.

VI. Schlußbemerkung

Die gebotene Skizze ist unvollständig und unzulänglich. Die
Wirklichkeit des Judentums in Geschichte und Gegenwart ist
vielfältiger und reicher. Es konnte und sollte nur versucht werden,
an einigen Grundzügen und Beispielen zu zeigen, welche Rolle die
Torah im Leben und Denken des Judentums gespielt hat und
welche Bedeutung ihr heute auf Grund all dieser historischen Vor-
aussetzungen zukommt. Die vielfältigen Erscheinungen und
Möglichkeiten in dieser langen Geschichte wirken in die Gegenwart
herauf. «Den Juden» oder «das Judentum» von heute mit einer von
diesen vielen Erscheinungen gleichsetzen zu wollen, wäre ein
Zeichen sowohl mangelhafter Kenntnis wie mangelnden Verständnisses.

Gerade das Christentum hat in dieser Hinsicht mit seiner

Verabsolutierung neutestamentlicher polemischer Aussagen
unbeschreibliches Unheil heraufbeschworen - und dieses Unheil dann

jeweils wieder durch eben dieselben Mißdeutungen begründet. Mit
einem Wort M. M. Kaplans: «Far more tragic than Christendom's

175



massacre of millions of Jews is Christianity's need to caricature and
to defame Judaism in order to vindicate that massacre376.» Wer
Gesetz und Gnade als Gegensätze auffaßt, wertet «Gesetz» in ganz
bestimmter Weise und sollte sich ernsthaft fragen, wo diese Wertung

in Diffamierung umschlägt. Für jemanden, der «Gnade»

predigen will, sollte es zumindest nicht gleichgültig sein, wie sich
seine Predigt auswirkt. Die Wirkung der christlichen Einstellung
gegenüber dem Judentum hat M. M. Kaplan so umrissen :

R. Akiba taught: «God so lovod man that He made him in His own
image, God so loved Israel that He gave them the Torah377.» About the
same time John of the Gospels wrote: «God so loved the world that He gave
up His only son, so that every one who believes in Him may have eternal
life, instead of perishing378.» So far all that we Jews know of John's idea of
God is: Christendom's practise not of God's love but of man's hate373.

Für diese Praxis spielte die christliche Verzeichnung der Torah
als Folge wie als Motiv eine zentrale Rolle. Ein sachgemäßeres
Verständnis erfordert darum die Preisgabe jahrhundertealter fester
und - geheiligter Schablonen, den Willen zu differenzierter historischer

Betrachtung und Einsicht in die Probleme, die je und je die
Geschichte des Judentums mitbestimmt haben. Wenn nun die
«Judaica» ein Vierteljahrhundert lang «Beiträge zum Verständnis
des jüdischen Schicksals in Vergangenheit und Gegenwart» geleistet
hat, so darf ihr Herausgeber des Dankes aller gewiß sein, denen an
einem solchen Verständnis liegt. Ein kleiner Beitrag zu diesen
«Beiträgen » und ein Zeichen des Dankes an ihren Herausgeber soll auch
die Skizze über den Wandel des TorahVerständnisses in der nach-
talmudischen Zeit sein.

Damit verbindet sich der Wunsch, daß die «Judaica» auch in
den folgenden 25 Jahren ihre wichtige Aufgabe erfüllen kann.

373 A.a.O. (Anm. 360) S. 203.
377 mAbot III, 14.
378 Joh. 3, 16.
373 A.a.O. (Anm. 360) S. 274.

176


	"Gesetz" und "Gnade" im Wandel des Gesetzesverständnisses der nachtalmudischen Zeit

