
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: Gesetz und Gnade in der rabbinischen Überlieferung

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESETZ UND GNADE
IN DER RABBINISCHEN ÜBERLIEFERUNG

Von Kurt Hruby, Paris

In allen Teilen der hebräischen Bibel, besonders aber im Pentateuch

und bei den Propheten, erscheint der Gott Israels als der
einzige, ewige Gott. Er ist es, der sein Volk aus Ägypten geführt
hat, dem es Gehorsam schuldet, auf dessen Stimme das Volk in
seiner Gesamtheit ebenso gut wie der einzelne dauernd hören muß,
und dessen Gebote Israel als authentischen Ausdruck des göttlichen
Willens zu beobachten hat. Das Hören auf Gottes Stimme und die

Erfüllung seiner Gebote gehen stets Hand in Hand. In manchen
Fällen geht es darum, Gott diesen Gehorsam in Form eines einzigen
Aktes zu beweisen, wie zum Beispiel im Falle Abrahams, von dem
Gott verlangt, er möge ihm seinen Sohn Isaak als Brandopfer
darbringen. Der Patriarch führt sogleich und ohne Zögern Gottes
Willen aus (1 Mos. 22,Iff.) und Gott rechnet ihm diesen Gehorsam
als Verdienst an (eb. 18): «... weil du meinem Rufe gehorchtest.»
In 1 Mos. 26,5 betont Gott Isaak gegenüber ganz besonders das

Verdienst Abrahams: «Dies zum Lohn dafür, daß Abraham meinem
Rufe gehorchte und meine Anordnungen, meine Befehle, meine
Satzungen und meine Weisungen beobachtet hat.» Hier und an
anderen Stellen des Pentateuchs und der prophetischen Bücher
verlangt Gott die permanente, praktische Beobachtung der moralischen,

sozialen und religiösen Pflichten, wie sie sich im täglichen
Leben ergeben. So auch 5 Mos. 28,1: «Gehorchst du getreulich der
Stimme des Herrn, deines Gottes, und beobachtest du alle seine

Gebote, die ich dir heute gebe, so wird der Herr, dein Gott, dich
erhöhen über alle Erdenvölker... (V. 15). Gehorchst du aber nicht der
Stimme des Herrn, deines Gottes, beobachtest du nicht alle seine
Gebote und Satzungen, die ich dir heute anbefehle, so kommen
über dich und erreichen dich alle diese Flüche. » Auf Gottes Stimme
zu hören ist, besonders bei den Propheten, die Grundlage des

Gehorsams, den Israel dem einig-einzigen Gott schuldet. Vgl. Jer. 7,23 :

30



«Vielmehr gab ich ihnen folgendes Gebot: Höret auf meine Stimme,
so will ich euer Gott sein, und ihr sollt mein Volk sein; wandelt ganz
den Weg, den ich euch gebiete, damit es euch wohlergehe.» Und
Ps. 81,14: «Ach, daß mein Volk doch auf mich hörte, Israel auf
meinen Wegen wandelte!» Der Ausdruck «auf Gottes Wegen
wandeln» beinhaltet alle positiven moralischen und sozialen Pflichten
gegen den Mitmenschen (vgl. 1 Mos. 18,19; Jer. 5,4 usw.).

Die ganz natürlich auftauchende Frage, warum Gott seine
Gebote nur Israel auferlegt hat, warum unter allen Völkern nur Israel
auf seine Stimme hören und seinen Willen tun muß und warum auch
Israel allein für seinen Ungehorsam gegen Gottes Gebot bestraft
wird, wird bereits bei Arnos beantwortet (3,1) : «Hört dies Wort, das
der Herr über euch spricht, ihr Israeliten, über das ganze Geschlecht,
das ich aus dem Lande Ägypten geführt habe. Nur euch erwählte ich
von allen Geschlechtern der Erde; darum suche ich an euch alle

eure Sünden heim.»
In 2 Mos. 19,3ff. wird erzählt, daß Gott vor der Sinaioffenbarung

zu Mose sprach: «So sollst du zu dem Hause Jakob sprechen
und das den Söhnen Israels verkünden : Ihr habt selbst gesehen, was
ich den Ägyptern getan habe und wie ich euch auf Adlersflügeln
getragen und euch an mich gebracht habe. Wenn ihr nun getreu auf
meine Stimme hört und meinen Bund haltet, so werdet ihr unter
allen Völkern mein besonderes Eigentum sein; denn mein ist die

ganze Erde Ihr sollt mir ein Königreich von Priestern und ein heili-
Volk sein...» Gott lädt die Israeliten ein, auf seine Stimme zu hören.
Der Ausdruck dessen, was Gottes Stimme den Israeliten verkündet,
ist der Bund. Damit sind in erster Linie die Gebote des Dekalogs
gemeint, wie in 5 Mos. 4:13 expliziert wird: «Er verkündete euch
seinen Bund, den er euch zu halten gebot, die Zehn Worte, und schrieb
sie auf zwei steinerne Tafeln. » Dieser Bund muß gehalten, das heißt
praktisch in die Tat umgesetzt werden, und dies durch die
Beobachtung des Gebote (eb. 14): «Mir aber befahl der Herr damals,
euch Satzungen und Vorschriften zu lehren, damit ihr sie erfüllet
in dem Lande, in das ihr hinüberziehen werdet zur Besitzergreifung. »

Daß dieser Bund eine lebendige, aktuelle Verpflichtung darstellt,
wird in 5 Mos. 2,3 ausgedrückt: «Der Herr, unser Gott, hat mit uns
am Horeb einen Bund geschlossen. Nicht mit unseren Vätern

31



schloß er diesen Bund: Nein, mit uns, den Lebenden, die wir heute
insgesamt hier sind.»

Dieser mit dem gesamten Volk geschlossene Bund stellt für den
einzelnen im Rahmen des Volkskörpers eine Individualverpflich-
tung dar, die er seinen Nachkommen weitergeben muß, wie dies
schon bei Abraham anläßlich des Bundes der Beschneidung festgehalten

wird (1 Mos. 17 : 9ff.): «Danach sprach Gott zu Ahraham:
Du aber sollst meinen Bund halten, du und deine Nachkommenschaft

in ihren Geschlechtern...» Wer diesen Bund bricht, stellt sich
außerhalb der Gemeinschaft und hat das Anrecht auf das Leben
verwirkt (eb. 14): «Ein unbeschnittener Mann soll aus seinem
Volke ausgerottet werden; denn meinen Bund hat er gebrochen.»
Auch der Götzendienst wird als ein solcher Bundesbruch gebrandmarkt

(5 Mos. 31,16.20; Jer. 11,10; 31,32 usw.). Aus allen diesen
Stellen und vielen anderen geht deutlich hervor, daß es sich um
einen ewigen Bund handelt, was dann auch noch anläßlich des

Sabbatgebots besonders eingeschärft wird (2 Mos. 31,16). Gottes
Strafe trifft das Volk und damit den einzelnen wegen des Bundesbruches

(vgl. 4 Mos. 15,30ff.): «Sündigt aber jemand, ein
Einheimischer oder ein Fremder, mit erhobener Hand, so schmäht er den

Herrn; ausgerottet werde er aus seinem Volke. Er hat ja des Herrn
Wort mißachtet und sein Gebot gebrochen. Ausgerottet werde ein
solcher unerbittlich; seine Schuld lastet auf ihm!» Auch hier ist
wieder nn» (mizwah), das Gebot, synonym mit n,13 (berit). dem
Bund, wie auch in 5 Mos. 33,9; Ps. 25,10; 103,18; 132,12. Das
gewollte Übertreten eines göttlichen Gebotes bedeutet ein provokatorisches

Verhalten gegen Gottes Bund und damit gegen Gottes Autorität

als Gesetzgeber.
Die nachbiblischen Schriften sehen das Verhältnis des Volkes

zum Gesetz und damit zum Bund in demselben Licht. So lesen wir
in Sirach 17,11 ff. : «Die Weisheit hat er ihnen dargeboten und das

Gesetz des Lebens mitgeteilt. Für ewig schloß er einen Bund mit
ihnen und ließ sie wissen seine Satzungen.» Auch hier beinhaltet
der ewige Bund das «Gesetz des Lebens», ausgedrückt in den
göttlichen «Satzungen». Es handelt sich dabei um drei dem Pentateuch
entnommene Ausdrücke, die wir auch bei Jesaja antreffen (24,5):
«Entweiht ist ja die Erde unter ihren Bewohnern; denn sie über-

32



traten die Gebote, verletzten das Gesetz und brachen den ewigen Bund. »

min, pn und IV"12 gehen in gleicher Weise auf Gott zurück. Weiter
lesen wir bei Sirach (24,23): «Dies alles ist das Bundesbuch des

Höchsten, das Gesetz, das Mose uns geboten hat als Erbbesitz für
die Gemeinde Jakobs.» Das IV"I3 TDD 1 ist nichts anderes als der
Pentateuch, das Gesetzbuch schlechtweg, wie in 5 Mos. 33,4, Stelle
die Ben Sirach zitiert. Auch in Sirach 28,7 : «An die Gebote denk'
und grolle nicht dem Nächsten, an den Bund des Höchsten und
vergib die Schuld», ist der Bund auf eine Stufe gestellt mit den
Geboten. Dieselbe Identifizierung wird dann auch noch in Sirach 42,2
und 45,5 vorgenommen.

In den Makkabäerbüchern bietet sich uns dasselbe Bild dar.
Der Priester Mattathias entgegnet dem syrischen Offizier, der ihn
auffordert, ein Götzenopfer darzubringen (1 Makk. 2,20): «(Mögen
auch alle Völker von der Religion ihrer Väter abfallen so

werden doch ich und meine Söhne und meine Verwandten im Bunde
unserer Väter weiterhin wandeln.» Es ist derselbe Bund, von dem
3 Mos. 26,45 spricht: «Ich will, ihnen zum Heil, des Bundes mit den
Vorfahren gedenken», und der eb. 42 im Vordergrund steht: «So

gedenke ich meines Bundes mit Jakob und Isaak und Abraham.»
«Im Bunde wandeln» setzt voraus, daß dieser Bund konkrete
Lebensregeln enthält, in deren Beobachtung sich dann die Bundestreue

ausdrückt, wie das oft in biblischen Texten gesagt wird, z.B.
Jer. 32,23: «Als sie aber einzogen (in das Gelobte Land) und es in
Besitz nahmen, da hörten sie nicht auf deine Stimme und wandelten
nicht nach deinem Gesetz; was immer du ihnen zu tun befahlst,
taten sie nicht.» Der «Bund der Väter», auf den der Priester Mattathias

anspielt, ist selbstredend die Torah, und das Verbot, auf das

er sich bezieht, ist das zweite Gebot des Dekalogs. Dieselbe Realität
ist in 1 Makk. 1,57 gemeint: «Wo immer sich bei jemandem eine
Bundesrolle fand oder wer immer am Gesetz festhielt, wurde durch
königliches Gericht mit dem Tode bestraft (V. 63) : Lieber
wollten sie sterben, als sich an den Speisen verunreinigen und den

heiligen Bund entweihen.» Es handelt sich stets um dieselben
biblischen Begriffe, und zwar das unsn 1DD das «Bundesbuch», das

Gottes Gesetz enthält.
1 Vgl. Segal, abtPn N"V0—jl TSD. Jerusalem 1958, S. 146.

33



Auch in den Psalmen Salomos wird das Gesetz mit dem Gottesbund

identifiziert (10,5): «Das Zeugnis (der Barmherzigkeit Gottes)
ist im Gesetz des ewigen Bundes (e'v vâ/ucp ôia&rjxpç akovtov). das

Zeugnis des Herrn hinsichtlich der Wege der Menschen, die er
überwacht.» Es handelt sich dabei eindeutig um das von Gott seinem
Volk gegebene Gesetz, in dem der «ewige Bund» besteht, den Gott
mit Israel geschlossen hat.

In der Assumptio Mosis werden Mose folgende Worte in den
Mund gelegt (1,14) : «So hat er mich denn bestimmt und beauftragt,
und mich bereitet vor der Schöpfung der Welt, daß ich der Mittler
seines Bundes sei.» Diese Mittlerschaft weist deutlich auf die
Gebote der Torah hin, die durch Mose gegeben wurden (vgl. 5 Mos.

5,28). Auch in Ass. Mos. 2,7.8 bezieht sich der «Bund» auf die
Gebote der Torah: «Doch sie werden den Bund des Herrn übertreten
und den Eid brechen, den der Herr ihnen zugeschworen hat. Sie

werden ihre Söhne fremden Göttern opfern und Götzenbilder im
Heiligtum aufrichten, um ihnen zu dienen.» Der Eid, von dem hier
die Rede ist, spielt auf 5 Mos. 29,11 an: «Du sollst in den Bund
des Herrn, deines Gottes, und in die Eidgemeinschaft, die der Herr,
dein Gott, heute mit dir schließt, eintreten.» Der «Bund» bezieht
sich hier neuerdings entweder auf das zweite Gebot des Dekalogs,
das, wie in 5 Mos. 4,13.23 ; 31,16.20 näher ausgeführtwird, alle Formen
von Götzendienst verbietet, oder aber auf die gesamte Torah.

Ein wichtiges Bindeglied zwischen der nachbiblischen und der
rabbinischen Literatur ist die aus dem ersten Viertel des 2.

Jahrhunderts n.Chr. stammende Esra-Apokalypse. Der Autor klagt voll
Bitternis über die Mißachtung des Gesetzes und des Gottesbundes,
die er in seiner Umgebung feststellen muß (4,23): «Und das heilige
Gesetz unserer Väter wird für nichts geachtet, und der geschriebene
Bund ist nicht mehr.» (7,24) : «Sein Gesetz haben sie verachtet und
seinen Bund verleugnet; an seine Gebote haben sie nicht geglaubt
und seine Werke zurückgewiesen.» (7,46): «Wer ist hier von all
denen, die (in die Welt) gekommen sind, der nicht gesündigt hätte,
und wer von allen (Fleisch-)geborenen, der den Bund nicht
übertreten hätte?» Auch hier ist der Bund identisch mit der Torah und
ihren Geboten, und die Übertretung des Bundes ist demnach die

Mißachtung der in ihr enthaltenen Vorschriften.

34



Auch in der ungefähr aus derselben Zeit stammenden Baruch-
Apokalypse hat der Bundesbegriff dieselbe Bedeutung. So heißt es

41,3.4: «Denn siehe, ich sah viele aus deinem Volk, die sich von
deinem Bund abgewandt und die das Joch deines Gesetzes abgeschüttelt

haben. Andere wieder sah ich, die ihre Eitelkeit abgelegt und
sich unter deine Schwingen geflüchtet haben.» Der Gottesbund, den
Israel am Sinai angenommen hat, ist der Dekalog und die Gebote der
Torah, und dieses Annehmen des Bundes begründet die engen
Beziehungen zwischen Israel und Gott. Diejenigen, die sich vom
Gottesbund abwenden, stellen damit seinen bindenden Charakter
in Abrede, versagen Gott die Anerkennung als König und Erlöser
seines Volkes und setzen sich über seine Gebote hinweg, in denen
der göttliche Herrschaftsanspruch zum Ausdruck kommt. Die
zweite Kategorie von Menschen, die sich im Gegenteil vom Götzendienst

lossagen und sich unter Gottes Schutz begeben, sind die got-
tesfürchtigen Heiden, die als Vollproselyten das gesamte Gottesgesetz

auf sich nehmen.

Das Verhältnis zum Gesetz in der rabbinischen Tradition

Auch die rabbinische Tradition sieht das Verhältnis Israels zum
Gesetz hauptsächlich unter dem Gesichtspunkt des Bundesverhältnisses.

R. Chanina segan ha-Jcohanim, das heißt der Vorsteher der
diensttuenden Priester im Tempel, ein Zeitgenosse von R. Jochanan
b. Sakkai, dem Begründer des Lehrhauses von Jabne, sagt dazu

folgendes 2 :

Was das Gebot anbetrifft, von dem (der Lauf) der Welt abhängt, so
wurde es durch einen Eid vom Berge Sinai bekräftigt: Wenn du deinen
Nächsten, dessen Werke ebenso böse sind wie deine eigenen, haßt, (so wisse),
daß ich, der Herr, der Richter bin, der dich bestraft. Wenn du aber deinen
Nächsten, dessen Werke ebenso wertvoll sind wie deine eigenen, liebst, (so
wisse), daß ich, der Herr, für dich ein treuer und barmherziger (Gott) bin.

2 Abot de-R. Nathan, Ausg. Schechter. Wien 1887, 2. Version, Kap. 26,
27a.

3 Eb.. 1. Version, Kap. 16, 32b.

35



Aus der Parallelstelle3 geht hervor, daß der Ausgangspunkt der

Interpretation R. Chaninas 3 Mos. 19,18 ist: «Sei nicht rachsüchtig,
und trage den Söhnen deines Volkes nichts nach, sondern liebe
deinen Nächsten wie dich selbst: Ich bin der Herr!» In dieser Schlußformel

«Ich bin der Herr!» ist nach R.Chanina der Eid enthalten,
den Gott hinsichtlich dieses sozial so eminent wichtigen Gebotes

geschworen hat.
Die Idee von einem besonderen Eid Gottes am Sinai wird von

R. Jehudah b. Betera, einem Tannaiten aus dem Ende des 1. und
Anfang des 2. Jahrhunderts n. Chr., auf alle sinaitischen Gebote

ausgedehnt4:

So wie jemand gehalten ist, einen religiös indifferenten Akt, für den kein
sinaitischer Eid besteht, zu erfüllen, wenn er sich dazu verpflichtet hat, so
muß er um so mehr ein Gebot erfüllen, für das am Sinai ein Eid geleistet
wurde.

Die Bekräftigungsformel: «Ich bin der Herr!» oder: «Ich bin der
Herr, euer Gott!», in der R. Chanina die göttliche Eidesformel sieht,
findet sich auch 3 Mos. 18,4.5 und 22,31 wieder, wo sie im
Zusammenhang mit allen göttlichen Satzungen gebraucht wird (18,4.5):
«Meine Gebote sollt ihr befolgen und meine Gesetze beobachten,
und in ihnen wandeln: Ich bin der Herr, euer Gott! Beobachtet
also meine Gesetze und Gebote ; wer nach ihnen handelt, wird durch
sie leben: Ich bin der Herr!»

Die Verbindlichkeit der Torah und ihrer Gebote liegt in ihrem
göttlichem Ursprung begründet. Da Gott selbst, der unendlich
erhabene und unendlich vollkommene Gott, der Gesetzgeber ist, so

kann die Haltung des Volkes und des einzelnen zum Gesetz nur
eine Haltung unbedingten Gehorsams sein. Der Inhalt der Gesetze

ist dabei absolut zweitrangig. Aus diesem Grund hat sich auch die
alte rabbinische Tradition stets dagegen gesträubt, die Gebote nach
ihrer Wichtigkeit einzustufen oder sie rationell begründen zu wollen.
So gibt es Gebote, die sich ganz einfach verstandesmäßig nicht
begründen lassen, doch hat dieser Faktor keinerlei Bedeutung, weil es

auch dabei im Grunde einzig und allein auf den Akt des Gehorsams

4 Schebu'ot II, 6; Sifra zu Lev. 5 : 4, 23c, zitiert nach Sifra, Commentar
zu Leviticus herausgeg. v. Jacob Schloßberg, Wien 1862.

36



gegen Gott ankommt. Diese Grundeinstellung zum Gesetz kommt
treffend in der Antwort R. Jochanan b. Sakkais an seine Schüler
zum Ausdruck, die in ihn drangen, ihnen den Sinn des Gebotes der
Sühnezeremonie mit der Asche der Roten Kuh, auf das er einem
Heiden gegenüber ausweichend geantwortet hatte, zu erklären5:

Bei eurem Leben, antwortete er ihnen, (im Grunde) verunreinigt weder
der Leichnam noch entsühnt das (mit der Asche der roten Kuh vermengte
Lustrations)wasser (vgl. 4 Mos. 19), sondern es handelt sich um eine Anordnung

des Königs der Könige: Der Allheiligo spricht: Ich habe ein Gesetz
gegeben und eine Verordnung erlassen, und kein Mensch hat. das Recht,
meine Verordnung zu übertreten, wie es heißt (4 Mos. 19, 12): «Dies ist die
Gesetzesbestimmung, die der Herr erläßt...»

Der Gehorsam gegen das Gesetz gründet in allererster Linie auf
der Heiligkeit, der Allmacht und Weisheit Gottes als Gesetzgeber.
Deshalb hält Gottes Gesetz auch keinen Vergleich mit Menschensatzung

aus, und der Mensch wird von Gott nur nach dem Grad
seines Gehorsams gerichtet (Ber. 28b) :

Als R. Jochanan ben Sakkai erkrankt war, kamen seine Schüler ihn
besuchen. Als er sie erblickte, begann er zu weinen. Da sprachen seine Schüler
zu ihm: Leuchte Israels, rechte Säule, mächtiger Hammer, warum weinst
du? Er erwiderte ihnen: Wenn man mich vor einen König von Fleisch und
Blut führte, der heute hier und morgen im Grab ist, dessen Zorn, wenn er
gegen mich entbrennt, kein ewiger Zorn ist, dessen Fessel, mit der er mich
fesselt, keine ewige Fessel ist, dessen Töten, wenn er mich tötet, kein ewiges
Töten ist, den ich auch mit Worten besänftigen und mit Geld bestechen kann,
würde ich dennoch weinen. Jetzt aber, da man mich vor den König der Könige,
den Allheiligen, führt, der lebt und besteht in alle Ewigkeit, dessen Zorn,
wenn er gegen mich entbrennt, ein ewiger Zorn ist, dessen Fessel, wenn er mich
fesselt, eine ewige Fessel ist, dessen Töten, wenn er mich tötet, ein ewiges
Töten ist, den ich mit Worten nicht besänftigen und mit Geld nicht bestechen
kann, und nicht nur das, sondern wo es vor mir auch zwei Wege gibt, einen
zum Garten Eden und den andern zum Gehinnom, und ich nicht weiß,
welchen man mich führen wird, soll ich da nicht weinen

Deshalb ist es, wie wir schon betonten, im Grunde auch müßig,
den Sinn der Gebote erforschen zu wollen. Daß es göttliche Gebote

gibt, die sich jeder verstandesmäßigen Begründung entziehen, wird

5 Pes. R. K. (Pesiqta Rab Kahana) 40b; zitiert nach Pesikta, Die älteste
Hagada, redigiert in Palästina von Rab Kahana, herausgeg. v. Salomon
Buber, Lyck 1868.

37



von der rabbinischen Tradition immer wieder betont, so im
Anschluß an 2 Mos. 15,26®:

«(Wenn du nur fleißig hörst auf die Stimme des Herrn, deines Gottes,
und das. was recht ist in seinen Augen tust), auf seine Gebote achtest (und
seine Satzungen hältst...)»: Das sind die Verordnungen (ITHH), für die sich
kein (logischer) Grund angeben läßt.

Im Midrash Rabba (Num. R. 19,l)7 heißt es im Anschluß an
4 Mos. 12:

«Das ist die Gesetzesbestimmung, die der Herr (hinsichtlich der roten
Kuh) erläßt ...»: Das bezieht sich auf die Schriftstelle (Job 14, 4): «Kommt
denn ein Reiner aus Unreinem? Nicht einer » Wie z.B. Abraham von Terach,
Chiskija von Aehas, Josia von Amon, Mordechai von Schimeü, Israel von den
Völkern der Welt, die zukünftige Welt von dieser Welt. Wer hat so getan,
wer so befohlen, wer so beschlossen? Es ist dort (Neg. VIII, 2) gelehrt worden

(mit Bezug auf 3 Mos. 13, 2) : Ein weißer Fleck, so groß wie eine Graupe,
verunreinigt den Menschen; bedeckt aber weißer Grind den ganzen Körper,
so ist er rein. Wer hat so getan, so befohlen, so beschlossen? Nicht der Einzige
der Welt (Gott)? Und anderswo (Chul. 71a) wird gelehrt: Wenn einem Weib
das Kind in ihrem Leib gestorben ist, und die Hebamme hat es mit ihrer
Hand berührt, so ist sie sieben Tage lang unrein, während die Mutter (selbst)
solange rein ist, bis das Kind (aus dem Mutterleib) herauskommt. Solange
das tote Kind im Leib der Mutter bleibt, ist das Haus rein; ist es aber (aus
dem Leib) heraus, so ist es unrein. Wer hat so getan, so befohlen, so beschlossen?

Nicht der Einzige der Welt? Und an einer anderen Stelle (Chul. 29b)
haben wir gelernt : Diejenigen, welche mit der roten Kuh von Beginn bis zum
Ende (der Zubereitung der Asche) zu tun haben, verunreinigen (dadurch)
ihre Kleider, während (die Asche der Kuh selbst) sie reinigt. (Das alles
erscheint uns reichlich paradox.) Der Allheilige (entkräftet jedoch diesen
Einwand) indem er sagt: Ich habe das Gesetz gegeben und die Verordnungen
erlassen. Du hast nicht die Macht, gegen meine Bestimmungen zu handeln

Durch die Annahme des Gesetzes am Sinai sind die Israeliten
zu Knechten Gottes geworden, die seinem geoffenbarten Gesetz

unbedingten Gehorsam schulden. Mit dem Gesetz haben sie nämlich

6 Mechilta, wa-jaas'a, (be-schallcich), 1. Abschn., 46a; zitiert nach Me-
chilta de-Babbi Ismael, der älteste halachische und hagadische Midrasch zu
Exodus herausgeg. v. M. Friedmann, Wien 1870.

7 Wir zitieren den Midrasch Babba zum Pentateuch nach der Ausgabe in
8 Bänden von A. A. Levi, Tel-Aviv 1956-1963.

38



das D1»® rvobö Via ('ol malchut schamajim), das «Joch des
Gottesreiches» auf sich genommen8:

Die Schüler fragten R. Jochanan ben Sakkai: Warum durchbohrt man
(gerade) das Ohr eines (israelitischen) Sklaven? Warum nicht einen anderen
Körperteil? Er antwortete ihnen: Das Ohr, das am Berge Sinai (die Worte)
vernommen hat (3 Mos. 25, 55): «Denn mir gehören die Söhne Israels als

Knechte», und dessen Besitzer hingegangen ist und sich einen anderen Herrn
gesucht hat : dieses Ohr soll durchbohrt werden, weil es nicht beobachtet hat,
was es hörte9.

Hier wird das «Joch des Gottesreiches» eindeutig mit dem Gesetz
identifiziert. Durch die Annahme des Gesetzes anerkennt Israel
Gott als seinen einzigen Herrn und König, und das «Joch des
Gesetzes» ist das Zeichen der Annahme der Gottesherrschaft.

Eine Erklärung R. Schim'on b. Jochais macht das noch
deutlicher10:

«Rede zu den Israeliten und befiehl ihnen: Ich, der Herr, bin euer Gott »

(3 Mos. 18, 2). R. Schim'on ben Jochai sprach: Das ist es, was Gott sagte
(2 Mos. 20, 1): «Ich bin der Herr, euer Gott.» Bin ich nicht der Herr, dessen
Herrschaft ihr in Ägypten auf euch genommen habt? Die Israeliten
antworteten: Dem ist so! (Gott fuhr fort): So wie ihr mein Reich auf euch
genommen habt, nehmt (jetzt) auch meine Verordnungen auf euch: «Du sollst
keine fremden Götter vor mir haben!» Das ist es, was hier gesagt wird
(3 Mos. 18, 2): «Ich, der Herr, bin euer Gott!» Bin ich es, dessen Herrschaft
ihr am Sinai auf euch genommen habt Sie antworteten : So ist es Da sprach
Gott) : So wie ihr meine Herrschaft auf euch genommen habt, nehmt (jetzt)
auch meine Verordnungen auf euch (3 Mos. 18, 3): «Was man in Ägypten
tut, wo ihr gewohnt habt, dürft ihr nicht tun »

Die in den beiden von ihm kommentierten Schriftstellen vorkommenden

Worte: «Ich bin der Herr» werden von R. Schim'on b.

Jochai im Sinne des göttlichen Herrschaftsanspruchs über Israel
gedeutet, während die Worte: «Ich bin der Herr, dein Gott» und:
«Ich bin der Herr, euer Gott» die Annahme der Gottesherrschaft
durch das Volk ausdrücken. Israel hat den Herren als seinen König
anerkannt und nimmt jetzt auch sein Gesetz auf sich, womit dieser

Herrschaftsanspruch für alle Zeiten ratifiziert wird.

8 J. Qid. I, 2 (59d).
9 Vgl. Tos. B. Q. VII, 5; Bar. Qid. 22b.

10 Sifra zu Lev. 18, 2, 85d.

39



Bevor Gott Israel auf das Gesetz verpflichtete, gab er dem Volk
konkrete Beweise seines Beistandes und seiner väterlichen
Fürsorge11:

«Ich bin der Herr, dein Gott...» (2 Mos. 20, 2). Warum wurden die Zehn
Gebote nicht am Anfang der Torah gegeben? (Die Weisen) bringen (dafür)
ein Gleichnis. Womit kann das verglichen werden? Mit einem (Mann), der in
eine Stadt zog. Er sprach (zu den Bewohnern) : Ich will über euch König
sein! Sie entgegneten ihm: Hast du irgendetwas für uns getan, (das dich
berechtigen würde), über uns König zu sein? Was tat er? Er baute ihnen eine

(Stadt)mauer, leitete ihnen einen Wasserkanal zu und führte für sie Kriege.
(Dann) sprach er : Ich will über euch König sein Da erwiderten sie ihm :

Ja, so sei es! So führte (auch) Gott die Israeliten aus Ägypten, teilte für sie
das (Schilf)meer, ließ ihnen das Manna regnen, ließ ihnen den Brunnen
emporsteigen, trieb ihnen die Wachteln zu und führte für sie den Krieg mit 'Ama-
leq. (Dann) sprach er zu ihnen : Ich will über euch König sein Da entgegneten

sie ihm: Ja, so sei es!

Aus der Annahme des göttlichen Gesetzes erwächst jedem Israeliten

die strikte Verpflichtung unbedingten Gehorsams gegen Gott
und seine Gebote12:

Warum gedenkt man bei jedem Gebot des Auszugs aus Ägypten?
Als (Gott) die Nachkommen Abrahams, seines Geliebten, aus Ägypten
befreite, befreite er sie nicht als (seine) Söhne, sondern als (seine) Diener,
damit er, nachdem er ihnen Verordnungen gegeben und sie sie nicht auf sich
nehmen wollten, sagen konnte : Ihr seid meine Diener Nachdem (die Israeliten)

in die Wüste gezogen waren, begann (Gott) ihnen allerlei Gebote zu
geben, solche, deren Beobachtung leicht fällt und solche, die schwer zu
erfüllen sind, wie das Sabbat(gebot) und (die Gebote über die) verbotenen
Ehen, die Tefillin (Phylaktcrien) und die Schaufäden. Als die Israeliten
begannen, sich davon loszusagen, sprach (Gott) zu ihnen: Ihr seid meine
Diener, und als solche habe ich euch befreit, damit ich euch (meine) Verordnungen

gebe und ihr sie erfüllt

Da die Erfüllung des Gesetzes die logische Folge der Anerkennung

des göttlichen Herrschaftsanspruches ist, ist es auch nicht am
Platz, die Beobachtung der Gebote durch rein menschliche
Erwägungen annehmbarer machen zu wollen13:

11 Mech. zu Ex. 20, 2, Jitro (ba-chodesch), 5. Abschn., 66b.
12 Sifre zu Num. 15, 41, §115, 35a; zitiert nach Sifrei debei Rab (zu

Numeri und Deuteronomium), herausgeg. v. M. Friedmann, Wien 1864.
13 Sifra zu Lev. 20, 26, 93d.

40



R. Ele'asar ben 'Asarja sagte: Woher wissen wir, daß der Mensch nicht
sagen soll: Ich will koine aus verbotener Stoffmischung (verfertigten Kleider)

tragen, kein Schweinefleisch essen, keinem verbotenen Geschlechtsverkehr

frönen, sondern daß er vielmehr sagen soll: Ich will (das alles wohl)
tun, doch wie soll ich es anstellen, wo doch mein Vater im Himmel verordnet
hat. es nicht zu tun? So sagt die Schrift (3 Mos. 26, 26) : «Seid mir also heilig,
denn ich, der Herr, bin heilig; ich habe euch auserwählt aus allen Völkern,
damit ihr mein Eigentum seid!» (Wer diese Worte beherzigt), wird sich vor
(Gesetzes)iibertretungen hüten und das Gottesreich auf sich nehmen.

Dieser unbedingte Gehorsam gegen Gottes Gesetz kommt vor
allem dort zum Ausdruck, wo es sich um schwer zu erfüllende oder

verstandesmäßig nicht zu erfassende Gebote handelt14:

«Meine Gebote sollt ihr befolgen!» (3 Mos. 18, 4). Das bezieht sich auf die
Gebote der Torah, die, stünden sie nicht tatsächlich geschrieben, geschrieben
werden müßten, wie das Verbot des) Raubes, des Inzests, des Götzendienstes,
der Gotteslästerung und des Blutvergießens. «... und meine Gesetze
beobachten» (eb.). Das sind (die Gebote), gegen die der böse Trieb und die
Weltvölker Einwände geltend machen, wie (das Verbot) des Genusses von
Schweinefleisch, (das Tragen) von Kleidungsstücken aus verbotenen
Stoffmischungen, das am Schwager (geübte) Ausziehen des Schuhs (bei Verweigerung

der Leviratsehe: 5 Mos. 25, 9), die Reinigung des Aussätzigen, der
Sündenbock (am Versöhnungstag) Deshalb fährt die Schrift fort (eb.):
«Ich bin der Herr!» Ich bin es, der meine Gesetze festgelegt hat, und du bist
nicht berechtigt, dagegen Einwände zu erheben15.

Interpretationen dieser Art können bei oberflächlichem
Hinsehen den Eindruck erwecken, daß Gott den Israeliten, die sich
ihm durch den Sinaibund überantwortet haben, harte und manchmal

sogar sinnlose Gebote auferlegt und im Grunde mit ihnen nicht
anders verfährt wie irgendein irdischer tyrannischer Machthaber.
Eine solche Beurteilung würde jedoch den wahren Sinn des

Gottesgesetzes ins Gegenteil verkehren. Gott handelt immer und in allem
als ein liebender Vater, nur sind seine Wege oft für den begrenzten
menschlichen Verstand unbegreiflich, wie ja Gott selbst durch den
Mund des Propheten Jesaja sagt (55,8): «Denn meine Gedanken
sind nicht eure Gedanken, und eure Wege nicht meine Wege.»
Darum ist auch der Gehorsam, den Gott von Israel fordert, der
Gehorsam von Kindern gegenüber einem Vater und König, der stets

14 Eb. zu Lev. 18, 4, 86a.
15 Vgl. auch Jom 67b.

41



in allem ihr Bestes will. In diesem Sinn will das Gesetz nichts
anderes sein als eine Schule liebevollen Gehorsams, und das gerade
dann, wenn es sich um schwer zu erfüllende Gebote handelt, wie
z.B. das Sabbatgebot, von dem die rabbinische Überlieferung sagt
(Chag. 1,8): «Die rabbinischen Vorschriften (Halachot) über den
Sabbat sind wie Berge, die an einem Haar aufgehängt sind. Sie

sind Legion, (während die Schriftstellen, auf die sie sich stützen),
wenig zahlreich sind. » Daß aber dennoch das in der Praxis so schwer

zu erfüllende Sabbatgebot ein reiner Liebeserweis Gottes ist, kommt
in dem Gebet zum Ausdruck, das R. Zadoq, der Vater R. Ele'asars,
am Freitag abend zu verrichten pflegte16:

Aus der Liebe heraus, mit der du, o Herr, unser Gott, dein Volk Israel
liebst, und auf Grund des Erbarmens, das du, o unser König, den Söhnen
deines Bundes erweist, hast du, o Herr, unser Gott, uns in Liebe diesen großen
und heiligen Sabbattag gegeben.

Deshalb ist auch das 'ol malchut schamajim, das Joch der
Gottesherrschaft, mit keinem Herrschaftsanspruch eines irdischen Machthabers

zu vergleichen, und jedesmal, wenn sich Israel einem
irdischen König unterwirft, entzieht es sich dadurch gleichsam Gottes

alleiniger Herrschaft. So lesen wir in den Abot de-R. Natan17:

R. Chanina, der Vorsteher der Priestor, pflegte zu sagen: (Was bedeutet
der Vers: Höh. 1. 6): «Schaut mich nicht darum an, daß ich gebräunt bin,
da mich die Sonne verbrannt hat. Es zürnten mir die Söhne meiner Mutter...»
Das sind die Ratsherrn in Juda, die das Joch des Allheiligen abschüttelten
und über sich einen irdischen König setzten18.

Auch das Nichtbeobachten der von der Torah festgelegten
Regeln der Rechtsprechung kommt einem Abschütteln des
Gesetzes gleich19 :

Als die Richter an Zahl zunahmen, die nach Ansehen der Person richteten,
hörte man auf, (die Vorschrift von 5 Mos. I, 17): «Ihr sollt vor niemandem
Furcht haben» und (eb.): «Ihr dürft im Gericht nicht nach Ansehen der
Person verfahren» zu beobachten. (Israel) schüttelte (auf diese Weise) das
Joch des Himmelreiches ab und legte sich ein Joch von Fleisch und Blut auf.

16 Tos. Ber. III, 7.
17 Kap. 22, 36b.
is Agrippa I. oder II.
19 Bar. Sotah 47b.

42



Das Joch des Gesetzes begründet die Gotteskindschaft Israels,
und das Abschütteln des Gesetzes läßt dem Volk dann die ganze
Schwere des Verlustes fühlen, den es auf diese Weise ei'leidet. So

sagt R. Jochanan b. Sakkai zu seinen Schülern über die
Zwangsmaßnahmen der Römer nach dem Jahr 70 n. Chr.20: «Ihr wolltet
Gott (wörtlich; dem Himmel) nicht Untertan sein, deshalb seid ihr
jetzt den Völkern Untertan.» Doch halten die beiden
Untertänigkeitsverhältnisse keinen Vergleich miteinander aus. R. 'Aqiba
versucht das dem römischen Gouverneur von Judäa, Tinneus Rufus,
zu erklären (B.B. 10a):

Es wird gelehrt: Wenn ein Ankläger einen Einwand erheben und zu dir
sagen sollte: Wenn euer Gott die Armen liebt, weshalb ernährt er sie (dann)
nicht? so antworte ihm: Damit wir dadurch (d.h. durch das Üben der
Wohltätigkeit gegen die Armen) vom Höllengericht gerettet werden. Diese Frage
richtete der gottlose Tyrann Rufus an R. 'Aqiba : Wenn euer Gott die Armen
liebt, (sagte er), weshalb ernährt er sie (dann) nicht? (R. 'Aqiba) erwiderte
ihm: Damit wir dadurch vom Höllengericht gerettet werden! Jener
erwiderte : Im Gegenteil, das macht euch des Höllengerichts schuldig Ich will
dir ein Gleichnis anführen, womit das verglichen werden kann : Ein König
von Fleisch und Blut zürnt seinem Knecht, sperrt ihn ins Gefängnis und
befiehlt, daß man ihm weder Speise noch Trank verabreiche, und jemand
geht und verabreicht ihm Speise und Trank. Wenn nun der König dies
erfährt, gerät er da etwa nicht über ihn in Zorn? Und auch ihr (Juden) werdet
Knechte genannt, denn es heißt (doch: 3 Mos. 25, 55): «Denn meine Knechte
sind die Söhne Israels.» Da erwiderte ihm R. 'Aqiba: Auch ich will dir ein
Gleichnis anführen, womit das verglichen werden kann: Ein König von
Fleisch und Blut zürnt seinem Sohn, sperrt ihn ins Gefängnis und befiehlt,
daß man ihm weder Speise noch Trank verabreiche, und jemand geht und
verabreicht ihm Speise und Trank. Wenn der König dies erfährt,
übersendet er ihm da nicht ein Geschenk Und auch wir werden Kinder (Gottes)
genannt, denn es heißt (doch: 5 Mos. 14, 1): «Kinder seid ihr des Herrn,
eures Gottes.» Jener entgegnete: Ihr werdet Kinder genannt, (aber) ihr
heißt auch Knechte. Und jetzt tut ihr den Willen Gottes nicht. (R. 'Aqiba)
erwiderte ihm: Es heißt (Jes. 58, 7): «Daß du dem Hungrigen sein Brot
brichst und irrende Elende ins Haus bringst.» (Die Worte): «Und irrende
Elende ins Haus bringst» gehen jetzt in Erfüllung21, und dennoch heißt es:
«Daß du dem Armen dein Brot brichst.»

20 Mech. zu Ex. 19, 1, Jitro, (ba-chodesch), 1. Abschn., 61b.
21 Nach der Meinung der Kommentatoren sind darunter die römischen

Regierungsbeamten zu verstehen, die den Juden große finanzielle Lasten
auferlegten.

43



Die treue Erfüllung des Gesetzes als Ausdruck des Gehorsams

gegen Gott bewahrt die Israeliten im Zustand der Gotteskindschaft,
die so oft von den Gesetzeslehrern in den Vordergrund gestellt wird.
So interpretiert R. Eli'eser 2 Mos. 14,15 : «Der Herr sprach zu Mose :

Warum schreist du zu mir? Sage den Israeliten, sie sollen aufbrechen!»

folgendermaßen22: «Der Allheilige sprach zu Mose: Meine
Kinder sind in Not, das Meer versperrt ihnen den Weg und der
Feind verfolgt sie, und du stehst da und sprichst lange Gebete?»
R. Eli'eser von Modi'in kommentiert dieselbe Stelle und sagt23:
«Was schreist du zu mir? Bedarf ich für meine Kinder einer
Aufforderung? » Denn es heißt (Jes. 45,11) : «Für meine Kinder und das

Werk meiner Hände wollt ihr mir gebieten.» Sind sie denn nicht
bereits vor mir bereitet von den sechs Tagen der Schöpfung her?
Denn es heißt (Jer. 31,36): «Wenn diese Gesetze vor mir weichen
werden, Spruch des Herrn, so wird auch der Same Israels aufhören,
ein Volk vor mir zu sein alle Tage. »

In einer anderen tannaitischen Überlieferung kommt derselbe
Gedanke zum Ausdruck24:

R. Jehudah25 sagte: Wenn ihr euch wie Kinder (Gottes) aufführt, so
seid ihr tatsächlich Kinder (Gottes); wenn nicht, so nicht. R. Meïr sagte:
In jedem Fall seid ihr Kinder des Herrn, eures Gottes, denn so sagt (die
Schrift: Hos. 2, 1): «Die Zahl der Kinder Israels wird sein wie der Sand am
Meer, der weder meßbar noch zählbar ist. Anstatt sie anzureden: Ihr seid
nicht mein Volk! wird man zu ihnen sagen: Des lebendigen Gottes Söhne.»

Und R. 'Aqiba sagt selbst26:

Geliebt ist Israel; deshalb werden sie Kinder Gottes genannt.

Gott ist jederzeit bereit, Israel neuerdings als seine Kinder
anzuerkennen, unter der Bedingung, daß sie ihre Sünden bereuen und
sich neuerdings in vollem Gehorsam dem Gesetz Gottes
unterwerfen 27

:

22 Mech. ad loc., be-schallach, 3. Abschn., 29a.
23 Eb. 30a.
24 Sifro zu Deut. 14, 1, § 96, 94a; vgl. M. Tanch. zu Deut. 14, 1, § 71 usw.

Wir zitieren den Midrasch Tanchuma nach der in Wilna im Jahre 1833
erschienenen Ausgabe.

25 Be-R. Il'ai, ein Schüler R. 'Aqibas.
26 Abot III, 14.
27 Sifrei de-Aggadata 'al Megillat Esther, Ausg. S. Buber, Wilna 1887, 41a.

44



Ein Hegemon (römischer Offizier) sagte zu R. Meïr : Ihr seid ein verächtliches

Volk, wie schon Haman von euch gesagt hat. R. Meïr fragte ihn:
Warum? (Der Hegemon) erwiderte ihm: Ich hatte einen Sklaven, dem ich
große Schande zufügte. Ich verstieß ihn aus meinem Haus und sagte ihm:
Ich will dich nicht mehr. Da ging der Sklave weg und suchte sich einen neuen
Herrn. So hat auch euer Heir euch verstoßen und hat euch verbannt, so daß
ihr unter uns leben und unsere Gewohnheiten teilen müßt. Seid ihr bereit,
daraus eine Lohre zu ziehen oder nicht? R. Meïr antwortete ihm: Ich habe
einen Sohn, den ich sehr liebe. Durch ein Übermaß an Speise und Trank
geriet er auf Abwege. Ich habe ihn verstoßen, aus meinem Haus verwiesen
und ihm eine bestimmte Zeit festgesetzt, (indem) ich ihm sagte: Wenn du
Buße tust, bin ich jederzeit bereit, dich wieder aufzunehmen. Während all
der Jahre, die ich ihm festgesetzt habe, saß er da, weinte und flehte, damit
ich mich seiner erbarme. (Da) sagte ich ihm: Wandle auf (deinen) früheren
Wegen und tu Buße. So sind auch wir Kinder Gottes, aber in unserem Hochmut

haben wir ihn erzürnt und uns gegen ihn aufgelehnt, und er hat uns
verstoßen und unter euch (zerstreut). Doch hat er uns zugeschworen, (daß diese

Verbannung) nur bis zur (mossianischen) Endzeit (währen wird). Aber jetzt
tun wir Buße, und er wird sich unser erbarmen und uns in unser Land zurückführen.

Doch wenn wir (weiterhin) auf unrechten Wegen wandeln, wird er
uns nicht (mehr) in unser Land zurückführen.

So lange Israel Gottes Gesetz treu erfüllt, übt Gott seine
Königsherrschaft über das Volk aus. Die Untreue gegen Gott äußert sich
stets darin, daß das Volk das Joch des Gesetzes abschüttelt und
somit Gott die schuldige Anerkennung versagt28:

«Ich bin der Herr, euer Gott» (4 Mos. 15, 41). Warum ist das nochiiials
gesagt Es wurde doch bereits gesagt : « Ich bin der Herr, euer Gott, der euch
aus dem Lande Ägypten geführt hat» (eb.) (Das ist gesagt), damit die
Israeliten nicht sprechen sollen: Warum hat uns Gott Gebote gegeben?
Doch deswegen, daß wir sie erfüllen und dafür Lohn empfangen Wir (aber)
wollen sie nicht erfüllen und (auch) keinen Lohn empfangen20! So sprachen
die Israeliten auch zu Hesekiel, denn es heißt (Hes. 20, 1) : «... kamen zu mir
Männer von den Ältesten Israels und ließen sich vor mir nieder.» Sic

sprachen: Hesekiel! Ein Sklave, den sein Herr verkauft hat, ist der nicht

28 Sifre zu Num. 15, 41, § 115, 35a.
28 Wenn die ganze Gesetzeserfüllung nur darauf abzielte, daß Gott die

Israeliten dafür belohnt, stünde es ihnen tatsächlich frei, das Gesetz nicht zu
erfüllen und auf den Lohn zu verzichten. Dem ist aber nicht so, und deshalb
wiederholt auch die Torah den Satz : «Ich bin der Herr, dein Gott » Das erste
Mal ist der Sinn : Ich belohne den, der die Gebote erfüllt, das zweite Mal aber :

Ich bestrafe den, der sich darüber hinwegsetzt.

45



seiner Gewalt entzogen? Er antwortete ihnen: Ja. Da sagten sie zu ihm:
Da Gott uns an die Völker der Welt verkauft hat, sind wir (also auch) seiner
Gewalt entzogen! Er antwortete ihnen: Sehet, ein Sklave, den sein Herr
unter der Bedingung verkauft, daß er (später wieder an ihn) zurückfällt,
ist der etwa seiner Gewalt entzogen? (Eb. 20, 32.33): «Das, was ihr im Sinn
habt, darf keinesfalls geschehen, insofern ihr sagt: Wir wollen den Völkern
gleichen, die rings um uns wohnen, und den Geschlechtern der Erde, indem
wir Holz und Stein dienen. So wahr ich lebe, Spruch des Herrn, fürwahr mit
starker Hand und ausgestrecktem Arme und mit geschüttetem Grimm
werde ich über euch König sein

Der Gehorsam gegen Gottes Gesetz läßt keine Einschränkungen
zu, und schon der einfache Versuch, die Erfüllung des Gesetzes an
bestimmte Bedingungen zu knüpfen, kommt einem Abschütteln
des Jochs der Gebote gleich30:

«Wegen des Streites der Kinder Israel, und weil sie den Herrn versuchten»
(2 Mos. 16, 7). R. Jehoschu'a (ben Chananjah)31 sagt: Die Israeliten
sprachen: Wenn er der Herr aller Werke, wie der Herr über uns ist, so wollen
wir ihm dienen; wenn nicht, so wollen wir ihm nicht dienen. R. Eli'eser
(ben Hyrkanos)32 sagt: Sie sprachen: Wenn er uns unseren Bedarf auskömmlich

sichert, so wollen wir ihm dienen; wenn nicht, so wollen wir ihm nicht
dienen.

Das Verhältnis Israels zu Gott und seinem Gesetz wurde ein- für
allemal am Sinai festgelegt. Nach dem Midrasch sprach Gott zu dem

am Fuße des Berges versammelten Volk33: «Ihr habt mein Reich
auf euch genommen, so nehmt (also jetzt) auch meine Verordnungen
auf euch!» Und 5 Mos. 33,3: «... sie werden empfangen von seiner
Lehre» wird folgendermaßen interpretiert34: «Sie nehmen das Joch
der Torah auf sich», und so sagt (die Schrift: 2 Mos. 24,7): «Alles,
was der Herr geredet, wollen wir tun und es hören!» Dieses 'ol
ha-Torah, das «Joch der Torah», ist identisch mit dem 'ol ha-mizwot,
dem «Joch der Gebote». So lesen wir in der Mischna35:

30 Mech. zu Ex. 16, 7, wa-jass'a, (be-schallach), 6. Abschn., 52b.
31 Tannaite aus dem Ende des 1. bis Anfang des 2. Jahrhunderts.
32 Der bedeutendste Gesetzeslehrer seiner Generation, ein Zeitgenosse von

R. Jehoschu'a.
33 Mech. zu Ex. 20, 3, Jit.ro, (be-schallacli), 6. Abschn., 67a.
34 Sifre zu Deut. 33, 3, § 344, 143b.
35 Ber. II, 2.

46



R. Jehoschu'a ben Qorcha36 sagte: Warum steht (bei der Rezitation des
schem'a jisrael) der Abschnitt «Höre, Israel!» (5 Mos. 6, 4ff.) vor (dem
Abschnitt: «Und es wird geschehen» (eb. 11, 13ff.)? Damit man zuerst das Joch
des Himmelreichs auf sich nehme, und dann das Joch der Gebote.

Das Sprechen des schem'a jisraël am Morgen und Abend ist die
konkrete, individuelle Erneuerung der Verpflichtung auf das
Gesetz. So sagt auch Rabban Gamliel II. zu seinen Schülern, die ihn
darauf aufmerksam machen, daß er nach der von ihm selbst
aufgestellten Regel nicht verpflichtet sei, an seinem Hochzeitsabend das
scliem'a, zu sprechen (Ber. 11,5): «Ich höre nicht auf euch, um das

(Joch des) Himmelreichs abzutun, sei es auch nur eine (einzige)
Stunde lang » Dieselbe Haltung kommt in der Erzählung vom
Martyrium R. 'Aqibas zum Ausdruck, der im Zuge des Bar-
Kochba-Aufstandes zum Tode verurteilt wurde37:

Die Stunde, da man R. 'Aqiba zur Hinrichtung führte, war gerade die
des sc/tem'a-Lesens. Man riß ihm sein Fleisch mit eisernen Kämmen (vom
Leib), er aber nahm das Joch des Himmelreichs auf sich, (indem er das
schem'a sprach). Da sagten seine Schüler zu ihm: Meister, so weit? Er
erwiderte ihnen : Mein ganzes Leben lang grämte ich mich über den Schriftvers
(5 Mos. 6, 5): «Mit deiner ganzen Seele»: sogar wenn (Gott) deine Seele

nimmt. Ich dachte: Wann bietet sich mir die Gelegenheit, daß ich es erfülle,
und jetzt, wo sie sich mir darbietet, soll ich es nicht erfüllen?

Gott hat Israel nur deshalb aus Ägypten geführt, um das Volk
auf das Gesetz zu verpflichten38:

«Denn ich bin der Herr, der euch aus dem Lande Ägypten herausgeführt
hat, um euer Gott zu sein» (3 Mos. 11, 45). Ich habe euch aus dem Lande
Ägypten herausgeführt unter der Bedingung, daß ihr das Joch der Gebote
auf euch nehmt. Denn wer das Joch der Gebote anerkennt, anerkennt ebenfalls

(den göttlichen Charakter) des Auszugs aus Ägypten, und wer das Joch
der Gebote leugnet, leugnet (damit auch den göttlichen Charakter) des Auszugs

aus Ägypten.

Dieses «Joch der Gebote» bezieht sich sowohl auf die gesamte
Gesetzgebung als auch auf die einzelnen göttlichen Gebote, die in
ihr enthalten sind. So lesen wir ebenfalls im Midrasch Sifra39:

36 Tannaite aus der Mitte des 2. Jahrhunderts.
37 Bar. Ber. 61b; vgl. j. eb. IX, 7 (14b).
38 Sifra zu Lev. 11, 45, 47b.
39 Zu Lev. 25, 37. 109c.

47



« (Du darfst ihm also dein Geld nicht um Zins ausleihen) und Lebensmittel

nicht um einen Zuschlag; ich bin der Herr!» (3 Mos. 25,37).
«(Die Gesetzeslehrer) schließen daraus, daß jeder, der das Joch
(des Verbotes) des Zinsnehmens auf sich nimmt, (damit auch gleichzeitig)

das Joch des Himmelreichs auf sich nimmt, und daß jeder,
der (dieses Verbot) übertritt, das Joch des Himmelreichs abschüttelt.

» Dasselbe wird hinsichtlich des Gebots, rechtes Maß und rechtes
Gewicht zu gebrauchen, gesagt40.

Ebenso wie die Beobachtung eines einzigen Gebotes die Annahme
des gesamten Gesetzes bedeutet, ist auch die Nichterfüllung eines

einzigen Gebotes dem Bruch des Gottesbundes gleichzuachten41) :

«Und wenn ihr euch unvorsetzlich vorgeht und nicht tut» (4 Mos. 15, 22).
Die Schrift redet hier vom Götzendienst42. Oder (redet die Schrift) vielmehr
von (irgond)einem anderen in der Torah enthaltenen Gebot? Dafür haben
wir eine Belehrung, denn es heißt (eb. 24): «So soll, wenn es unwissentlich
von der Gemeinde begangen wurde...» Die Schrift gibt dieses Gebot, das
besonders angeführt wird, in der Einzahl. Und um welches (Gebot handelt es

sich dabei)? Um (das Verbot des) Götzendienstes Es kommen alle (anderen)

Gebote, um für dieses eine (Gebot.) zu lehren: So wie der, welcher alle
Gebote übertritt, das Joch abwirft und den Bund bricht und sich erfrecht
gegen die Torah, so wirft auch der, welcher (dieses eine) Gebot übertritt, das
Joch ab und bricht den Bund und erfrecht sich gegen die Torah. Und welches
(Gebot) ist das? (Das Verbot des) Götzendienstes. Denn es heißt (5 Mos. 17.

2): «Um seinen Bund zu übertreten (und hingeht, anderen Göttern zu
dienen).» «Bund» bedeutet dabei die Torah, denn es heißt (5 Mos. 28. 69): «Das
sind die Worte des Bundes.»

Der Grundgedanke ist, daß jede Auflehnung gegen das Gesetz
eine Auflehnung gegen Gott als Urheber des Gesetzes ist und damit
einer Gottesleugnung gleichkommt43:

R. Jose (ben Chalafta) sagte: Komm und sieh, wie verblendet die Augen
der Wucherer sind! Wenn ein Mensch seinen Nächsten Götzendiener,
Unzüchtiger und Mörder nennt, so geht, er ihm bis ans Leben. Diese aber holen

40 Eb. zu Lev. 19, 36, 91b.
44 Sifre zu Num. 15, 22, § 111, 31b.
42 Nach Ansicht der Rabbinen beziehen sich die gesamten Bestimmungen

in 4 Mos. 15, 22-26 über die Sühnung unvorsätzlicher Gesetzesübertretungen
auf Götzendienst.

43 Tos. B. M. VI, 17.

48



einen Schreiber, eine Feder, Tinte, Papier und Zeugen und sagen: Kommt
und schreibt von ihm, daß er keinen Anteil hat an dem, der die Verordnungen

über das Zinsnehmen festgesetzt hat. (Ein solcher Mensch) handelt
wie die (römischen) Regierungsstellen und verleugnet dadurch den, der
sprach und die Welt ward (Gott).

R. Chanina b. Hakinaï, ein Zeitgenosse von R. Jose b. Chalafta,
bemerkt zu 3 Mos. 5,2144: «Wenn jemand seinem Nächsten
(etwas) ableugnet...» «Niemand leugnet seinem Nächsten etwas ab,
ohne das Grundprinzip (Gott) zu verleugnen.» R. Reuben45 erklärt
einem heidnischen Philosphen in Tiberias, daß der verächtlichste
Mensch derjenige ist, der den Schöpfer verleugnet (eb.):

«Ehre deinen Vater und deine Mutter; du sollst nicht töten; du sollst
nicht ehebrechen ; du sollst nicht stehlen ; du sollst kein falsches Zeugnis
ablegen wider deinen Nächsten; du sollst nicht begehren (des Nächsten Weib
usw.)»: Das (lehrt uns), daß sich niemand über ein Gebot hinwegsetzt, ohne
das Grundprinzip (Gott) zu leugnen, und daß niemand (das Gesetz) übertritt,
ohne (dadurch) den Gesetzgeber zu verleugnen.

Gott ist es, der sich Israel am Sinai als der König der Welt
und Herr aller Geschöpfe geoffenbart hat. Durch den im Gesetz

niedergelegten Bund lädt Gott Israel ein, seinen absoluten
Herrschaftsanspruch anzuerkennen. Diese Anerkennung erhält ihren
konkreten Ausdruck in der Beobachtung der Gebote und Verbote
der Torah als Ausdruck des göttlichen Willens. Jeder Ungehorsam
gegen das Gesetz ist eine Auflehnung gegen Gott, den Urheber des

Gesetzes, und kommt einem Abwerfen des Jochs des Gottesreiches
und damit einer Gottesleugnung gleich.

Gesetz und Gnade

Um die Haltung der rabbinischen Theologie zum Problem
Gesetz-Gnade, das im Grunde ein christliches Problem ist, richtig zu
verstehen, müssen wir uns vor allem von dem Gedanken freimachen,
daß dieses Problem im Neuen Testament in Form einer Antinomie
gestellt wird - besonders bei Johannes und Paulus -, während es

sich doch in Wirklichkeit auch dabei um eine organische Weiter-

44 Tos. Schebu'ot III, 6.
45 B. Strobilus, Tannaite aus dem 2. Jahrhundert.

49



entwicklung auf Grund alttestamentlicher und traditionell-jüdischer
Elemente handelt.

Bei oberflächlicher Betrachtung könnte man sich fragen, welcher
Platz dem Eingreifen der Gnade Gottes in einem System zukommen
kann, in dem an sich alles allein durch den Gehorsam gegen das
Gesetz bestimmt wird. Doch hieße das übersehen, daß dieses Gesetz
selbst ein reines Gnadengeschenk Gottes an sein Volk darstellt, die

Erfüllung der den Patriarchen gemachten Verheißungen. Gott schließt
den Sinaibund auf Grund seiner Liebe zu den Patriarchen, die er
damit auf ihre Nachkommenschaft ausdehnt (5 Mos. 10,15): «Doch

nur zu deinen Vätern neigte er sich in Liebe und erwählte euch als
ihre Nachkommen aus allen Völkern, wie es heute der Fall ist.»
Das Gesetz beruht somit auf den den Patriarchen gemachten
Verheißungen und stellt das ganze Leben des Volkes auf den Boden
der Gnade des Bundes und der Verheißung.

Neben dem Sinaibund kommt im Pentateuch dem Bund in den
Ebenen von Moab eine besondere Bedeutung zu, der zwischen Gott
und Mose als Vertreter und Bevollmächtigter Israels geschlossen
wird, bevor das Volk sich anschickt, in das Land der Verheißung
einzuziehen. Der Unterton dieses Bundes ist derselbe wie beim
Sinaibund (vgl. 5 Mos. 26,17-19): «Vom Herrn hast du dir heute

sagen lassen, daß er dein Gott sein will und daß du nach seinen

Wegen wandeln, seine Satzungen, Gebote und Vorschriften befolgen
und seiner Stimme gehorchen sollst. Der Herr aber hat dich heute
bekennen lassen, daß du sein Eigentumsvolk sein willst, so wie er
es dir verheißen hat, daß du alle seine Gebote befolgen willst, daß

er es ist, der dich über alle Völker, die er schuf, erhöht an Lob,
Ruhm, und daß du ein heiliges Volk für den Herrn, deinen Gott,
sein willst, gemäß seinem Worte. » Die Lehre von der Gnade und ihrer
Funktion nimmt im 5. Buch Mose einen breiten Raum ein, und als
das größte und wichtigste aller Gebote, das alle anderen in sich
einschließt und ihnen zugleich Sinn und Inhalt gibt, erscheint der
zentrale Satz (5 Mos. 6,5): «Du sollst den Herrn, deinen Gott,
lieben aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und mit all deiner
Kraft »

Wiederum ist es das Gesetz, das auch ein Element enthält, das

später im Mittelpunkt der Gnadenlehre der rabbinischen Überliefe-

50



rung steht, nämlich die Offenbarung der göttlichen Attribute der
Gnade und Güte Gottes, seiner väterlichen Fürsorge für das Heil des

Menschen, seiner Barmherzigkeit und seiner Langmut mit den
Sündern. Das Grunddokument der biblischen und damit auch der
rabbinischen Gnadenlehre ist 2 Mos. 34,6.7, die von Gott dem
Mose geoffenbarten göttlichen Eigenschaften: «Der Herr, der Herr,
ein barmherziger und gütiger Gott, langmütig, reich an Huld und
Treue. Huld bewahrt er den Tausenden. Schuld, Frevel und Sünde

vergibt er »

Die ersten Worte des Dekalogs (2 Mos. 20,2): «Ich bin der Herr,
dein Gott», sind das Leitmotiv der gesamten mosaischen Offenbarung

und Gesetzgebung. Der Gott, der seinem Volk das Gesetz gibt,
offenbart sich ihm aus Liebe, und in Liebe hat er sich auch Israel zu
seinem Volk erkoren, es mit reichen Gnadengaben bedacht und mit
ihm den Bund geschlossen. Dieser Bund gemahnt Israel stets an
eine der Haupteigenschaften Gottes, nämlich an seine Treue, zu
der er sich Israel gegenüber eidlich verpflichtet hat (5 Mos. 7,8),
und zu der er stets unverbrüchlich steht, wie er es durch den Mund
des Propheten Jesaja bestätigt (49,7): «Also spricht der Herr,
Israels Erlöser, sein Heiliger, zum allseits Verachteten, den die
Leute verschmähen, zum Knechte der Herrscher : Könige werden es

sehen und sich erheben, Fürsten werden sich niederwerfen um des

Herrn willen, der getreu ist, um des Heiligen Israels willen, der dich
erwählt hat.» Da Gott dem Bund und damit dem Bundesvolk die
Treue wahrt, erweist er sich auch angesichts der dauernden
Untreue Israels als ein huldvoller, barmherziger und verzeihender Gott.
Diese Huld oder Barmherzigkeit Gottes, für welche die Schrift mit
Vorliebe den Ausdruck "TOn (chessed) gebraucht, steht so in enger
Verbindung mit dem Bundesgesetz (5 Mos. 7,9): «Du sollst es

erkennen, daß der Herr, dein Gott, der wahre Gott ist, der zuverläßige
Gott, der den Bund und die Huld denen bewahrt bis ins tausendste
Geschlecht, die ihn lieben und seine Gebote halten. » Auch die huldvolle

Gnade Gottes ist an den Willen des Volkes geknüpft, das
Gesetz zu beobachten (eb. 12): «Wenn ihr diesen Vorschriften
gehorcht und sie beachtet und nach ihnen handelt, dann wird zum
Lohn der Herr, dein Gott, dir den Bund und die Huld bewahren,
wie er deinen Vätern eidlich versprochen hat. » Der Bund erscheint

51



somit als der konkrete Ausdruck der göttlichen Gnade und als

Unterpfand huldvoller Barmherzigkeit. Diese huldvolle
Barmherzigkeit ist es, die Gott dem Mose offenbart, als er nach der
Sünde des Goldenen Kalbes für Israel Fürbitte einlegt (2 Mos. 36,6.7).
Wiederum, wie schon zu Beginn des Dekalogs, werden Gottes
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit in einem Atemzug genannt,
doch während dort die Gerechtigkeit den Ausschlag gab, steht hier
die verzeihende Huld im Vordergrund. Sie ist es, die letzten Endes
Gottes Handeln bestimmt, ohne daß damit seiner Gerechtigkeit
Abbruch getan wird, denn auch die Gerechtigkeit Gottes ist eine

notwendige Folge seiner allumfassenden Liebe. Wenn Israel den
Bund bricht, wird es von Gott auf Grund dieser Gerechtigkeit
gezüchtigt, aber die Strafe Gottes hebt das Privileg der Gnaden-
erwählung nicht auf, denn Gottes barmherzige Liebe kann nicht
am menschlichen Versagen scheitern.

Getreu der biblischen Darstellung erscheint die göttliche Gnade
in der rabbinischen Überlieferung hauptsächlich als DWn ma,
als Attribut der göttlichen Barmherzigkeit. Als solches steht ihr
pn ma gegenüber, das Attribut der göttlichen Gerechtigkeit,
jedoch ist dieser Antagonismus, wie wir bereits bemerkt haben,

nur scheinbar, da unser begrenzter Verstand die profunde Einheit
aller Eigenschaften in Gott nicht zu begreifen vermag. Diese Einheit
zeigt sich schon darin, daß Gott beim Schöpfungswerk nach
Ansicht des Midrasch beide Attribute zum Einsatz gebracht hat46:

«Als Gott der Herr die Erde machte und den Himmel» (1 Mos. 2, 4).
Das kann mit einem König verglichen werden, der leere Gläser hatte. Da
sprach er: Schütte ich heißes Wasser hinein, so springen sie; schütte ich (zu)
kaltes Wasser hinein, so bersten sie. Was tat der König? Er vermengte das
heiße Wasser mit dem kalten, goß es in die Gläser und sie blieben (ganz).
Ebenso sprach der Allheilige : Wenn ich die Welt nur kraft (meines) Attributs
der Barmherzigkeit erschaffe, so wird ihre Sünde groß sein; erschaffe ich sie

hingegen nur kraft (meines) Attributs der Gerechtigkeit, so kann sie nicht
bestehen. Deshalb will ich sie zu gleichen Maßen mit Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit erschaffen, auf daß sie bestehen möge. Deshalb heißt es (hier) :

«Der Herr Gott ...47.»

46 Gen. R. 12, 15.
47 Nach der rabbinischen Interpretation drückt das Tetragramm Gottes

Barmherzigkeit aus, der Gottesname QTlbX jedoch seine Gerechtigkeit.

52



Auch für die rabbinische Tradition sind die dem Mose geoffenbarten

«Dreizehn Eigenschaften Gottes» (2 Mos. 34,6.7) die Quintessenz

des Ausdrucks göttlicher Gnade. So lesen wir in R.H. 17 b:

R. Chuna wies auf einen Widerspruch hin. Es heißt (Ps. 145, 17): «Der
Herr ist gerecht in allen seinen Wegen»; dagegen heißt es aber (auch; ob.):
«Gnädig in allen seinen Taten»: Anfangs (ist er) gerecht, später gnädig.
R. Ele'asar wies (ebenfalls) auf einen Widerspruch hin. Es heißt (eb. 62, 13):
«Bei dir, o Herr, ist Gnade», und (gleich) darauf heißt es (eb.) : «Denn du
vergiltst einem jeden nach seinem Tun»; Anfangs: «Du vergiltst jedem nach
seinem Tun»; später: «Bei dir, o Herr, ist Gnade.» Ilphi wies (ebenfalls)
auf einen Widerspruch hin. Es heißt (2 Mos. 34, 6): «Reich an Gnade»,
und darauf heißt es (eb.): «Und Wahrheit.» Anfangs in Wahrheit, dann in
Gnade. - (Es steht geschrieben: 2 Mos. 34, 6) : «Der Herr zog an (Mose)
vorüber, indem er rief...» R. Jochanan sagte: Stünde es nicht so in der
Schrift, so dürfte man es gar nicht sagen: Das lehrt (uns nämlich), daß der
Allheilige sich wie ein Vorbeter (in einen Gebetmantel) hüllte und dem Mose
die Gebetsordnung zeigte, indem er sprach: So oft die Israeliten sündigen
werden, sollen sie vor mir nach dieser Ordnung verfahren, und ich werde
ihnen vergeben. «Herr, Herr»: ich bin gnädig48 bevor der Mensch gesündigt,
und ich bin es (ebenfalls), nachdem er gesündigt und Buße getan hat. «Ein
barmherziger und gnädiger Gott»: Rab Jehudah sprach: Es ist ein
geschlossenes Bündnis, daß die (liturgische Erwähnung) dieser dreizehn
Eigenschaften (Gottes) nicht erfolglos bleiben wird, denn es heißt (2 Mos. 34, 10):
«Siehe, ich schließe einen Bund.»

Die rabbinische Tradition hat die Worte des Talmuds: «So

sollen sie vor mir nach dieser Ordnung verfahren » in dem Sinn
verstanden, daß die Israeliten im Bußgebet die dreizehn Eigenschaften
Gottes erwähnen sollen. Aus diesem Grund bilden sie auch einen
festen Bestandteil der mrrbo (selicliot) oder Bußgebete. In Wirklichkeit

ist im Talmud aber nicht die Rezitation der nna mm? E?Vc?

(schalosch 'essreh middot), der «Dreizehn Eigenschaften Gottes»,
gemeint, der somit eine fast magische Kraft beigemessen würde,
sondern das Handeln gemäß der middot, das heißt also, daß sich auch
der Mensch seinem Mitmenschen gegenüber barmherzig und
langmütig erweisen soll, genau so wie er selbst auf die Barmherzigkeit
und Langmut Gottes vertraut. Der talmudische Text sagt übrigens

48 Die gnadenvolle Barmherzigkeit Gottes wird, wie schon gesagt wurde,
durch das Tetragramm ausgedrückt.

53



ausdrücklich ja'assu (WW), «sie sollen handeln», worauf auch R.
Jescha'jah Scheffel Horowitz in seinem Kompendium lYHan mmV "W

(schnei lucliot ha-berit)i9 ausdrücklich hinweist. Diese Interpretation
wird auch vom Midrasch nahegelegt50:

«(Denn wenn ihr bewahrt, ja bewahrt alle diese Gebote, die ich euch
befehle zu tun), zu wandeln auf allen seinen Wegen...» Das sind die Wege des

Allheiligen, wie es heißt (2 Mos. 34, 6ff.): «Der Herr, der Herr, ist ein
barmherziger und gnädiger Gott...» Und es heißt (ebenfalls: Joel 3, 5): «Jeder
aber, der da mit dem Namen Gottes genannt wird51, wird gerettet werden.»
Wie ist es für einen Mensehen möglich, mit dem Namen des Allheiligen
genannt zu werden? (Das will) vielmehr (besagen): Wie Gott barmherzig und
gnädig genannt wird, so sei auch du barmherzig und gnädig, und gib deine
Gabe umsonst für alle. Wie der Allheilige gerecht genannt wird, wie es heißt
(Ps. 145, 17): «Gerecht ist der Herr in allen seinen Wegen und gnädig52
in allen seinen Taten» so sei auch du fromm. Darum heißt es: «Jeder, der
genannt wird mit dem Namen des Herrn wird gerettet werden. » Und es heißt
(weiter: Jes. 43, 7): «Jeden, der mit meinem Namen genannt wird, habe ich
zu meiner Ehre geschaffen, gebildet und gemacht. » Und es heißt (Prov. 16, 4) :

«Alles machte Gott zu seinem Zweck53.»

Die dreizehn middot werden demgemäß als Lebensregeln aufgefaßt.

Wenn sich der Mensch in seinem Handeln nach ihnen richtet
und an ihnen inspiriert, so wird ihm auch Gott Gnade und
Barmherzigkeit erweisen, denn der göttliche Lohn steht immer in direktem
Verhältnis zum menschlichen Tun, wie es in der Mischna heißt
(Sot. 1,7) : «Mit dem Maß, mit dem ein Mensch mißt, wird auch ihm
gemessen. » Und da die Norm des menschlichen Handelns und Messens

das Gesetz ist, wird so schließlich und endlich auch das Maß der
göttlichen Gnade durch die Treue zum Gesetz bestimmt.

Die hervorstechendste Eigenschaft Gottes ist seine Liebe zu
seinen Geschöpfen und die gnadenvolle Güte, die er ihnen erweist. Das

49 Ausg. Amsterdam 1698, 333a.
59 Sifre zu Num. 11, 22, § 49, 85a.
51 Der Midrasch liest NTj?? im Niph'al und nicht frOj?? im Qal («der anrufen

wird»), wie der masoretische Text.
52 TOn : die rabbinische Exegese interpretiert diesen Ausdruck im Sinne

von «fromm».
53 Das heißt um seinetwillen, damit die Menschen seien wie er selbst.
54 Ha-schirah, (be-schallach), 9. Abschn., 42b.

54



Schöpfungswerk, die Auserwählung der Patriarchen, die Befreiung
aus Ägypten und der Bundesschluß am Sinai sind alles göttliche
Gnaden im Vollsinn des Wortes, das heißt reine göttliche Gnadenerweise,

die von Gott ohne Rücksicht auf die von seifen der
Menschen etwa vorhandenen Dispositionen gesetzt wurden. Die
Mechilta54 interpretiert folgendermaßen 2 Mos. 15,23: «Führer
warst du in deiner Gnade dem Volk, das du erlöst»: Gnade hast
du an uns getan, denn wir hatten keine (guten) Werke aufzuweisen,
wie es heißt (Jes. 63,7) : «Der Gnaden des Herrn will ich gedenken... »

(und ferner : Ps. 89,2) : «Die Gnaden des Herrn will ich ewig singen. »

Und die Welt ist von Anfang an nur auf Gnade gegründet, wie es

heißt (eb. 3): «Ich spreche: die Welt ist auf Gnade gegründet.»
In seiner unaussprechlichen Güte gibt Gott allen Geschöpfen seine
reichen Gnadengaben, wie in Gen. R. 33,3 gesagt wird:

«Gut ist der Herr gegen alle, sein Erbarmen waltet über allen seinen
Geschöpfen» (Ps. 145, 9). R. Jehoschu'a ben Levi legte diesen Vers folgendermaßen

aus: Gut ist der Herr zu allen, und seine Gnadenerweise sind über
allen, denn sie sind seine Werke. R. Schemuel ben Nachman sagte: Gut
ist der Herr zu allen, und seine Gnadenerweise sind über allen, weil es seiner
Natur entspricht, sich barmherzig zu erweisen. R. Jehoschu'a sagte im
Namen von R. Levi : Gut ist der Herr zu allen, und er gibt den Menschen (den
Geist der) Barmherzigkeit.

In Erkenntnis dessen lautet auch der Segensspruch, den man nach
der Mischna (Bei*. IX,2) bei dem in Palästina lebenswichtigen
Einsetzen von Regen oder beim Vernehmen einer guten Nachricht
spricht : «Gepriesen sei der gute und wohltätige (Gott) » Die gnadenvolle

Güte Gottes ist es auch, die den Lauf der Welt bestimmt und
dank derer die Welt weiterbesteht, wie es im Morgengebet heißt55:
«Der die Welt und alle, die in ihr wohnen, erleuchtet, und der in
seiner Güte jeden Tag das Schöpfungswerk erneuert.» «Gott liebt
alle Geschöpfe», sagt R. 'Aqiba, «denn alle wurden im Ebenbild
Gottes erschaffen» (Abot 111,15). Deshalb hat der gnadenvolle und
barmherzige Gott (Slam - rachmana) stets nur das Wohl seiner

Geschöpfe im Auge (Ber. 60b): «R. Chuna sagte im Namen Rabs,

55 Vgl. S. Baer, Seder 'Avodat Jisrael, Nachdruck des Schocken-Verlags,
Berlin 1937, S. 76.

55



(und) im Namen R. Meïrs wurde es (ebenfalls) im Namen R.
'Aqibas gelehrt: Der Mensch pflege stets zu sagen: Alles, was der

Allbarmherzige tut, tut er zum Guten.» Und Ex. R. 2,1 heißt es:

«Er machte seine Wege bekannt dem Mose, den Kindern Israels seine
Taten» Ps. 103, 7). Die Taten von Fleisch und Blut sind entartet, wie es

heißt (5 Mos. 22, 14): «Er macht ihre schlechten Handlungen zur Last.»
Allein bei Gott sind Eigenschaften und Taten erbarmungsreich, wie es heißt
(Ps. 103, 8): «Barmherzig und gnädig ist der Herr.» Und diese Eigenschaften
hat der Herr dem Mose zu erkennen gegeben, als er ihn bat (2 Mos. 33, 13) :

«Mache mir deine Wege kund!» Gott antwortete ihm darauf (eb. 19) : «Ich bin
gnädig gegen den, dem ich gnädig sein will. »

Das Wirken der göttlichen Gnade im Menschen

Man hat die Frage aufgeworfen, ob die rabbinische Überlieferung
der im Menschen wirksamen subjektiven Gnade eine ebenso wichtige
Funktion zuerkennt wie der von Gott objektiv gegebenen Gnade.
Dazu muß gesagt werden, daß es sich dabei um eine Fragestellung
handelt, die nicht auf dem Boden des rabbinischen Denkens
gewachsen ist. Es sei jedenfalls festgehalten, daß die rabbinische
Tradition auch diese «Wirkgnade» sehr wohl kennt. So verleiht das

Studium der Torah alle Gnaden, die notwendig sind, um den bösen
Trieb in uns wirksam zu bekämpfen56:

«So beherzigt diese meine Worte und nehmt sie euch zu Gemüte» (5
Mos. 11, 8). Das lehrt (uns), daß die Worte der Torah mit einer Arznei des
Lebens verglichen werden. Es gleicht dies einem König, der seinem Sohn
einen starken Schlag versetzte und ihm dann ein Pflaster auf die Wunde
legte. Er sprach zu ihm : Mein Sohn solange das Pflaster auf deiner Wunde ist,
iß und trink was dir schmeckt, und wasche dich sowohl mit warmem als
auch mit kaltem (Wasser), und du wirst nicht zu Schaden kommen. Wenn
du es aber wegnimmst, siehe, so läßt du wildes Fleisch wachsen. So sprach
der Allhoilige zu Israel: Meine Kinder! ich habe euch den bösen Trieb
geschaffen, aber ich habe euch (auch) die Torah geschaffen als Gewürz, (um
dem Urteil über eure bösen Handlungen die Schärfe zu nehmen). All die Zeit,
die ihr euch mit ihr (der Torah) beschäftigt, herrscht (der böse Trieb) nicht
über euch, wie es heißt 1 Mos. 4, 7) : «Ist's nicht so : wemi du recht handelst,
kannst du dein Gesicht erheben. » Wenn ihr euch aber nicht mit der Torah
beschäftigt, siehe, so werdet ihr in seine Hand gegeben, wie es heißt (eb.):

56 Sifre zu Deut. 11, 18, § 45, 82a.

56



«Und wenn du nicht recht handelst, so lauert die Sünde an der Tür.» Ja,
der böse Trieb wird sich (dann) sogar ausschließlich mit dir beschäftigen,
wie es heißt (eb.): «Du aber herrsche über sie.» Und ferner heißt es (Prov.
25, 21): «Wenn deinen Hasser (d.h. den bösen Trieb hungert, so speise ihn
mit Brot»: Speise ihn mit dem Brot der Torah. «Und wenn er dürstet, so
tränke ihn mit Wasser; du häufst so Kohlen auf sein Haupt» (eb. 21).

Deshalb betet man auch täglich, Gott möge uns die Gnade geben,
den bösen Trieb zu überwinden (Ber. 16 b):

Als Mar ben Rabina67 sein (tägliches Morgen)gebet beendet hatte, pflegte
er folgendes zu sagen: Mein Gott! bewahre meine Zunge vor Bösem, meine
Lippen vor trügerischen Reden. Vor denen, die mir fluchen, schweige meine
Seele, und gegen jedermann sei meine Seele (demütig) wie Staub. Öffne mein
Herz für deine Lehre, und deinen Geboten jage meine Seele nach. Beschütze
mich vor einem bösen Ereignis, vor dem bösen Trieb, vor einem bösen Weib
und vor allem Übel, das sich drängt, in die Welt zu kommen.

Die größte innere Gnade, die Gott dem Menschen gibt, ist die
der Busse. Gott verleiht dem Menschen nicht nur die Kraft, der
Versuchung zu widerstehen und die Gelegenheit zur Sünde zu meiden,
sondern seine Gnade bewirkt auch die Verzeihung der begangenen
Sünden.

Denn wie dein Name, so (ist auch) dein Ruhm, sagt die Liturgie des
Neujahrsfestes58; du bist schwer zu erzürnen, (aber) leicht zu besänftigen. Du
verlangst nicht, daß der Todesschuldige sterbe, sondern daß er umkehre und
lebe. Du harrest seiner bis zu seinem Sterbetag ; kehrt er um, sogleich nimmst
du ihn willig auf. Wahrlich, du bist doch (der Menschen) Schöpfer und kennst
ihre Triebe; sind sie (doch) Fleisch und Blut. Der Mensch, sein Entstehen -
aus Erde ; sein Ende - zur Erde Unter Lebensgefahr muß er sein Brot
verdienen. Er ist einer zerbrochenen Scherbe gleich, dem dürren Gras, einer
welken Blume, einem vorüberziehenden Schatten, einem schwindenden
Rauch, einem wehenden Luftzug, einem Staubkorn, einem flüchtigen Traum.

Gott streckt dem Sünder stets seine helfende Hand entgegen und
nimmt ihn mit Freuden auf, wenn er Buße tut und den festen Willen
bekundet, in Hinkunft das Gesetz treu zu beobachten59:

57 Babylonischer Amoräer des 3./4. Jahrhunderts.
58 Gebete für das Neujahrsfest von W. Heidenheim, Frankfurt a.M.

1892, 2. 198/99.
69 Sifre zu Deut. 3, 29, § 30, 72a.

57



«Und wir saßen im Tale gegenüber von Bet Peor» (5 Mos. 3, 29). (Mose
sagte zu ihnen) : Sehet, wie groß der Unterschied ist zwischen mir und euch
Wie viele Gebete habe ich verrichtet, und dennoch wurden Bestimmungen
über mich erlassen, daß ich nicht eintreten dürfe in das Land (der Verheißung).

Ihr aber habt (Gott) erzürnt vierzig Jahre lang, wie es heißt (Ps.
95, 10): «Vierzig Jahre hatte ich Ekel vor diesem Geschlecht», und eure
Vornehmen haben sogar den Baal Peor angebetet. Dennoch ist aber (Gottes)
Rechte ausgestreckt, diejenigen zu empfangen, die Buße tun. «Und nun,
Israel, höre auf die Satzungen» (eb. 4, 1): Siehe, ihr seid jetzt (wie) neu
(geboren); schon ist das Vergangene vergessen!

Sobald die Gnade der Buße ihre Wirkung getan hat, sind die
Sünden vergessen und verziehen (Joma VIII,9):

R. 'Aqiba sagte: Heil euch, Israeliten! Von wem werdet ihr gereinigt,
und wer reinigt euch? Euer Vater im Himmel! Denn es steht geschrieben
(Hes. 36, 25): «Ich besprenge euch mit reinem Wasser, daß ihr rein werdet
von all eurer Unreinheit...», und weiter (Jer. 17, 13): «Die Hoffnung (nipTp.
.Hoffnung', wird als nij?!?, .Tauchbad, Reinigungsbad' interpretiert)
Israels ist der Herr.» Und was für eine Bewandtnis hat es mit dem Tauchbad?

Es reinigt die Unreinen. So reinigt (auch) der Allheilige Israel.

Gottes Gnade hebt auch die Sündenschuld des reuigen Menschen
auf und gibt ihm den Seelenfrieden wieder60:

Groß ist der Friede, denn er wird denen gegeben, die Buße tun, wie es

heißt (Jes. 57, 19) : «Der da schafft die Frucht der Lippen, Friede, Friede den
Fernen Bußfertigen) und Nahen Gerechtfertigten).»

Die durch Gottes Gnade bewirkte innere Läuterung der
bußfertigen Sünder ist einer Neuschöpfung vergleichbar (Pes. R. K.
155b):

R. Tachlifa Bisraja61 sagte: Bei allen (anderen) Opfern steht geschrieben:
«Ihr sollt es darbringen.» Hier (beim Opfer des Neujahrsfestes) steht
geschrieben: «Ihr sollt es tun» (4 Mos. 29, 2). Der Allheilige sprach: Weil ihr
an diesem Tag vor mir zu Gericht eingegangen seid und einen Freispruch
erlangt habt, will ich es euch so anrechnen, wie wenn ich euch heute als neue
Kreaturen geschaffen hätte. Das will der Vers besagen (Jes. 66, 22): «Denn
wie der neue Himmel und die neue Erde, (die ich schaffe, vor meinem Antlitz
bestehen werden - Spruch dos Herrn -, so wird euer Same und euer Name
Bestand haben »

60 Sifre zu Num. 6, 26, § 42, 13a.
61 Wahrscheinlich aus Cäsarea.

58



Der Vollbesitz der göttlichen Gnade äußert sich durch die Gegenwart

der Schechinah oder des Heiligen Geistes in der Seele des
Menschen. Doch wollen wir darauf nicht näher eingehen, weil es sich
dabei erstens um ein stark kontroversiertes Problem handelt und
man es zweitens vielleicht besser unter die mystischen Erfahrungen
einreiht.

Gnade und Willensfreiheit

Schwierig wird das Verhältnis zwischen Gesetz und Gnade in der
rabbinischen Tradition dann, wenn das Problem der menschlichen
Willensfreiheit hinzutritt, die es unter allen Umständen zu wahren
gilt. Auf diesem Gebiet treten uns im rabbinischen Schrifttum zwei
Meinungen entgegen. Nach der einen hat Gott dem Menschen alle
Mittel in die Hand gegeben, um wirksam gegen den «Bösen Trieb»,
den er in sich trägt und der ihn zur Auflehnung gegen Gottes Gebot
verleiten will, anzukämpfen. Diese Mittel sind die Willensfreiheit,
die spirituellen Fähigkeiten und vor allem die Torah als souveräne
Norm der Unterscheidung zwischen gut und böse, erlaubt und
unerlaubt. Da Gott dem Menschen auf diese Weise aus reiner Gnade
alles gegeben hat, was er braucht, um recht zu handeln, das heißt
das Gesetz zu erfüllen, könnte man daraus schließen, daß jede weitere

aktuelle Intervention der göttlichen Gnade eigentlich
überflüssig sei.

Nach der anderen Meinung ist die Intervention der aktuellen
Gnade dennoch nötig, damit der Mensch überhaupt imstande ist,
auf dem rechten Weg zu bleiben und den dauernden Einflüsterungen

des bösen Triebes nicht zu unterliegen (Suk. 52b):

R. Jizohaq sagte : Der böse Trieb des Menschen bemächtigt sich seiner

täglich, denn es heißt (1 Mos. 6, 5): «(Der Herr sah, wie groß die menschliche
Bosheit auf Erden war, und daß jegliches Gebilde ihrer Herzensgedanken)
allzeit nur böse war.» R. Schim'on ben Laqisch sagte: Der böse Trieb des

Menschen bemächtigt sich seiner täglich und trachtet, ihn zu töten, denn es

heißt (Ps. 37, 32): «Der Frevler lauert auf den Gerechten und trachtet, ihn
zu töten.» Und wenn der Allheilige ihm nicht beistünde, so könnte er sich
seiner nicht erwehren, denn es heißt (eb.): «Der Herr überliefert ihn nicht
in seine Hand und verdammt ihn bei seinem Rechten nicht. »

59



Immerhin ist die Funktion der menschlichen Initiative in jedem
Fall überragend groß, und von ihr hängt letzten Endes auch das
Maß der Gnade ab, das Gott dem Menschen gewährt (Joma 38 b):

R. Chij ja bar Abba sagte im Namen von R. Jochanan : Sobald die meisten
Lebensjahre des Menschen vorüber sind, ohne daß er gesündigt hat, so

sündigt er (schon) nicht mehr, denn es heißt (Hos. 4, 0): «Die Füße seiner
Frommen behütet er.» In der Schule R. Schilas sagten sie: Sobald jemand
einmal und zweimal Gelegenheit zur Sünde hatte, ohne gesündigt zu haben,
so sündigt er (schon) nicht mehr.

Gott gewährt seine helfende Gnade, aber er achtet auch stets
den freien Willen des Menschen, so daß diese Gnadenhilfe wohl den
Menschen in seinen guten Vorsätzen bestärkt, ihm aber dennoch
stets die volle Entscheidungsfreiheit läßt (Mak. 10b):

Rabba ben R. Chuna sagte im Namen Rab Chunas Aus der Torah, den
Propheten und den Hagiographen (entnehmen wir), daß (Gott) den Menschen
auf den Weg führt, den (er selbst) einzuschlagen wünscht. Aus der Torah,
denn es heißt (4 Mos. 22, 12) : «Du sollst nicht mit ihnen gehen», und danach
heißt es (eb.): «Mache dich auf und gehe mit ihnen.» Aus den Propheten,
denn es heißt (Jes. 48, 17): «Ich, der Herr, dein Gott, bin es, der dich unterweist,

ersprießlich zu handeln, der dich auf den Weg leitet, auf dem du gehen
willst.» Aus den Hagiographen, denn es heißt (Prov. 3, 34): «Hat er es mit
Spöttern zu tun, so spottet er, aber den Demütigen gibt er Gnade. »

Diese absolute Achtung der menschlichen Willensfreiheit ist es

auch, die Gott seine Geschöpfe respektvoll behandeln läßt, wie es

die Tosefta ausdrückt (B.Q. VII,10):

R. Jochanan ben Sakkai sprach: Komm und sieh, wie sehr Gott auf die
Ehre seiner Geschöpfe bedacht ist!

Und R. Eli'eser b. Hyrkanos sagt in Zusammenhang mit der des

Ehebruchs verdächtigten Frau62:

Wenn Gott schonungsvoll ist denen gegenüber, die gegen seinen Willen
handeln, um so mehr wird er dann schonungsvoll sein gegenüber denen, die
seinen Willen tun

62 Sifre zu Num. 5, 18, § 12, 5a.

60



Die Gnade im Verhältnis zu Lohn und Strafe

Eine andere Schwierigkeit erwächst der rabbinischen Gnadenlehre

aus der Frage des Lohnes und der Vergeltung der menschlichen

Handlungen und damit der absoluten göttlichen Gerechtigkeit.
Auf Grund der biblischen Theologie zieht jede menschliche Handlung,

je nachdem sie gut oder böse ist, entweder Lohn oder Strafe
nach sich. So ist denn sowohl das Glück als das Unglück des
Menschen eine göttliche Sanktion seiner Handlungen, und diese wiederum

werden vom Gesetz bestimmt, so daß das Gesetz letzten Endes
wieder als eine Art Moderator der göttlichen Gnade erscheint, die
somit nicht souverän und frei wirkt, sondern von Gott selbst an den
Willen des Menschen, das Gesetz zu erfüllen, geknüpft zu sein
scheint. Doch erinnert die rabbinische Tradition in diesem
Zusammenhang stets daran, daß es auf keinen Fall angängig ist, Gottes
Handeln mit menschlichen Maßstäben messen zu wollen. So sagt der
Midrasch63:

«(Denn also hatte der König allen seinen Hofmeistern eingeschärft), sie
sollen die Wünsche jedes einzelnen berücksichtigen» (Esth. 1, 8). Der
Allheilige sprach zu (König Achaschwerosch) : Ich (selbst) bin nicht imstande,
allen meinen Geschöpfen Genugtuung zu geben, und du versuchst, nach
jedes Menschen Wunsch zu handeln? Wenn zwei Männer um die Hand
derselben Frau anhalten, kann sie dann beide heiraten? Es wird (notwendigerweise)

der eine oder der andere sein! Und wenn zwei Schiffe in einem Hafen
liegen, wovon eines auf den Nordwind und das andere auf den Südwind wartet,

kann dann derselbe Wind beide flottmachen? Es wird das eine oder das
andere sein Morgen werden zwei Männer wegen eines Rechtsstreits vor dir
erscheinen, einer (davon ist) ein Jude, der andere ein Gegner und Feind.
Kannst du beiden Genugtuung verschaffen? Du wirst den einen erhöhen
und den anderen hängen! R. Chuna sagte im Namen von R. Binjamin:
Wenn in dieser Welt der Nordwind bläst, so bläst der Südwind nicht, und
wenn der Südwind bläst, so bläst der Nordwind nicht. Aber in den Tagen
des Messias, wenn Gott die Verbannten (Israels) zurückführt, wird er sagen:
Ich will einen starken, reinigenden Wind in die Welt schicken, in dem beide
Winde vereint sind. So sagt (die Schrift: Jes. 43, 6): «Zum Norden spreche
ich : Gib heraus Zum Süden : Halte nicht zurück Bring her meine Söhne

von fern, meine Töchter vom Ende der Erde!» Wer ist's, der die Wünsche

63 Esth. R. II, 14. Zitiert nach Sefer Midrasch Rabbah, Ausg. Romm,
Wilna 1887, 2. Teil.

61



derer erfüllt, die ihn fürchten, (selbst wenn sie sich zu widersprechen scheinen)?

Es ist der Allheilige, von dem geschrieben steht (Ps. 145, 19): «Das

Verlangen der Gottesfürchtigen erfüllt er, hört auf ihren Hilferuf und rettet
sie »

Die Gerechtigkeit Gottes übersteigt jede menschliche Einsicht
und kann so auch ausgleichen, was dem Menschen widersprüchlich
erscheint, und das bei aller Achtung der menschlichen Freiheit
(Pes. R. K. 200a) :

R. Abbahu sagte : Es ist offenbar und bekannt vor dem, der da sprach
und die Welt ward, daß die Völker der Welt die Torah nicht annehmen
werden. Warum (also) bot er sie ihnen (dennoch) an? Weil das (so) seine Art
und Weise ist. (Der Allheilige) bestraft seine Geschöpfe nicht, bevor er ihnen
nicht Gelegenheit geboten hat, recht zu handeln, denn er verfährt niemals
tyrannisch mit seinen Geschöpfen.

Der Gerechtigkeit Gottes steht seine allumfassende Liebe gegenüber,

in der alle scheinbaren AVidersprüche ihre Lösung finden64:

«Und es traten hinzu die Töchter Zelofchads» (4 Mos. 27, 1). Als die
Töchter Zelofchads hörten, daß das Land verteilt wird unter den Stämmen,
(und zwar nur) an männliche (Mitglieder des Volkes), aber nicht an die
weiblichen, kamen sie alle zusammen, um sich zu beraten. Sie sagten (sich) : Die
Liebe Gottes ist (doch) nicht (so) wie die Liebe von Fleisch und Blut! Bei
Fleisch und Blut (wendet sich) die Liebe mehr den männlichen als den
weiblichen (Nachkommen) zu. Aber bei dem, der da sprach und die Welt ward,
ist das (doch) nicht so! Seine Liebe (erstreckt sich ja auf alle), denn es
heißt (Ps. 136, 25): «Er gibt Nahrung allem Fleisch ...»; (und eb. 147, 9):
«Er gibt (sogar) dem Vieh seine Nahrung...», und ferner sagt die Schrift
(eb. 145, 9): «Gütig ist der Herr gegen alle, und seine Liebe (erstreckt sich)
auf alle seine Geschöpfe.»

In Gott vereinigen sich alle Attribute und gleichen sich harmonisch

aus65 :

«Ich bin der Herr, euer Gott» (3 Mos. 18, 2). Ich bin es, der sprach und die
Welt ward; ich bin der Richter, bin voll Huld; ich bin der strafende Richter
und bin treu, den Lohn zu bezahlen

64 Sifre zu Num. 27, 1, § 133, 49a.
65 Sifrei debei-Bab, (Torat kohanim), Ausg. Warschau, 74a,

62



Der Seder Elijahu Rabba66 drückt dieselbe Realität folgendermaßen

aus :

Gewiß (ist) der Herr «langmütig und reich an Huld» (4 Mos. 14, 18). Wie
verhält es sich damit? Weil du barmherzig bist, bist du (auch) gnädig. Du
bist langmütig und voll Gnade. Du bist gerecht und richtest jeden Menschen
nach seinen Handlungen. Und du bezahlst jedem Menschen seinen Lohn
nach seinen Taten. Du hältst ihnen gegenüber das Maß aufrecht, (denn) mit
dem Maß, mit dem der Mensch mißt, wird (auch) ihm gemessen. Du willst
das Gute und willst (den Lohn dafür) in Freuden bezahlen. Du bist nicht
ängstlich (darauf bedacht), das Böse zu bestrafen, (und wenn du es dennoch
tun mußt), dann tust du es seufzend, wie es heißt (Ps. 5, 5): «Denn du bist
kein Gott, dem Unrecht wohlgefällt.»

Selbst wenn Gott gezwungen ist, Recht und Gerechtigkeit walten
zu lassen, so tut er auch das mit gnadenvoller Barmherzigkeit
(eb. S.87) :

In jedem Geschlecht streckt der Allheilige seine Hände (voll Schmerz)
aus und legt sie aufs Herz. Dann legt er sie auf seine Arme und weint,
entweder im Geheimen oder öffentlich. Warum weint er (über die Menschen)
im Geheimen? Weil es für den Löwen unwürdig ist, vor dem Schakal zu
weinen, für den König vor seinen Dienern, für den Lehrer vor seinen Schülern,
für den Hausherrn vor seinem Taglöhner Der Allheilige, der die Welt in
zwei Teile geteilt hat, die Gerechten und die Bösewichte, (weint mit den
Bösewichten, die er züchtigen muß).

In seiner allumfassenden Liebe hat Gott seinem Volk auch die
Torah als sein Gesetz gegeben, damit sie ihnen Licht auf dem Wege
sei, den er es führen will, und damit sie aus ihr auch stets vom
neuen die tröstliche Lehre von seiner väterlichen Gnade schöpfen,
wie es R. Meür, der bedeutendste Schüler R. 'Aqibas, in einem

Wahlspruch ausdrückte (Ber. 17a):

Lerne mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen Seele, um meine
Wege zu erkennen und an die Türen meiner Torah zu pochen. Bewahre mein
Gesetz in deinem Herzen, und vor deinen Augen möge meine Furcht sein.
Hüte deinen Mund vor jeder Sünde, reinige und heilige dich vor jeder Schuld
und jedem Vergehen, und ich werde mit dir sein an jedem Orte.

66 Seder Elijahu rabba we-Elijahu sutta, (Tanna debei-Elijahu), Ausg.
M. Friedmann, Wien 1907, S. 298/99.

63


	Gesetz und Gnade in der rabbinischen Überlieferung

