Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: Gesetz und Gnade in der rabbinischen Uberlieferung
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESETZ UND GNADE
IN DER RABBINISCHEN UBERLIEFERUNG

Von Kurt HrUBY, Paris

In allen Teilen der hebraischen Bibel, besonders aber im Penta-
teuch und bei den Propheten, erscheint der Gott Israels als der
einzige, ewige Gott. Er ist es, der sein Volk aus Agypten gefiihrt
hat, dem es Gehorsam schuldet, auf dessen Stimme das Volk in
seiner Gesamtheit ebenso gut wie der einzelne dauernd héren mulb,
und dessen Gebote Israel als authentischen Ausdruck des gottlichen
Willens zu beobachten hat. Das Horen auf Gottes Stimme und die
Erfillung seiner Gebote gehen stets Hand in Hand. In manchen
Fallen geht es darum, Gott diesen Gehorsam in Form eines einzigen
Aktes zu beweisen, wie zum Beispiel im Falle Abrahams, von dem
Gott verlangt, er moge ihm seinen Sohn Isaak als Brandopfer dar-
bringen. Der Patriarch fiihrt sogleich und ohne Zogern Gottes
Willen aus (1 Mos. 22,11f.) und Gott rechnet ihm diesen Gehorsam
als Verdienst an (eb. 18): «... weil du meinem Rufe gehorchtest.»
In 1 Mos. 26,5 betont Gott Isaak gegeniiber ganz besonders das
Verdienst Abrahams: «Dies zum Lohn dafiir, dal Abraham meinem
Rufe gehorchte und meine Anordnungen, meine Befehle, meine
Satzungen und meine Welsungen beobachtet hat.» Hier und an
anderen Stellen des Pentateuchs und der prophetischen Biicher ver-
langt Gott die permanente, praktische Beobachtung der morali-
schen, sozialen und religiosen Pflichten, wie sie sich im tédglichen
Leben ergeben. So auch 5 Mos. 28,1: «Gehorchst du getreulich der
Stimme des Herrn, deines Gottes, und beobachtest du alle seine
Gebote, die ich dir heute gebe, so wird der Herr, dein Gott, dich er-
héhen iiber alle Erdenvolker... (V. 15). Gehorchst du aber nicht der
Stimme des Herrn, deines Gottes, beobachtest du nicht alle seine
Gebote und Satzungen, die ich dir heute anbefehle, so kommen
itber dich und erreichen dich alle diese Fliiche.» Auf Gottes Stimme
zu hoéren ist, besonders bei den Propheten, die Grundlage des Ge-
horsams, den Israel dem einig-einzigen Gott schuldet. Vgl. Jer. 7,23:

30



«Vielmehr gab ich ihnen folgendes Gebot: Horet auf meine Stimme,
so will ich euer Gott sein, und ihr sollt mein Volk sein; wandelt ganz
den Weg, den ich euch gebiete, damit es euch wohlergehe.» Und
Ps. 81,14: «Ach, daBl mein Volk doch auf mich hoérte, Israel auf
meinen Wegen wandelte!» Der Ausdruck «auf Gottes Wegen wan-
deln» beinhaltet alle positiven moralischen und sozialen Pflichten
gegen den Mitmenschen (vgl. 1 Mos. 18,19; Jer. 5,4 usw.).

Die ganz natiirlich auftauchende Frage, warum Gott seine Ge-
bote nur Israel auferlegt hat, warum unter allen Vélkern nur Israel
auf seine Stimme horen und seinen Willen tun mufl und warum auch
Israel allein fiir seinen Ungehorsam gegen Gottes Gebot bestraft
wird, wird bereits bei Amos beantwortet (3,1): « Hort dies Wort, das
der Herr iiber euch spricht, ihr Israeliten, iiber das ganze Geschlecht,
das ich aus dem Lande Agypten gefiihrt habe. Nur euch erwihlte ich
von allen Geschlechtern der Erde; darum suche ich an euch alle
eure Siinden heim.»

In 2 Mos. 19,3ff. wird erzahlt, dal Gott vor der Sinaioffenba-
rung zu Mose sprach: «So sollst du zu dem Hause Jakob sprechen
und das den S6éhnen Israels verkiinden: Ihr habt selbst gesehen, was
ich den Agyptern getan habe und wie ich euch auf Adlersfliigeln
getragen und euch an mich gebracht habe. Wenn ihr nun getreu auf
meine Stimme hért und meinen Bund haltet, so werdet ihr unter
allen Volkern mein besonderes Eigentum sein; denn mein ist die
ganze Erde! Ihr sollt mir ein Kénigreich von Priestern und ein heili-
Volk sein...» Gott ladt die Israeliten ein, auf seine Stimme zu horen.
Der Ausdruck dessen, was Gottes Stimme den Israeliten verkiindet,
ist der Bund. Damit sind in erster Linie die Gebote des Dekalogs
gemeint, wie in 5 Mos. 4:13 expliziert wird: «Er verkiindete euch
seinen Bund, den er euch zu halten gebot, die Zehn Worte, und schrieb
sie auf zwei steinerne Tafeln.» Dieser Bund muf} gehalten, das heil3t
praktisch in die Tat umgesetzt werden, und dies durch die Beob-
achtung des Gebote (eb. 14): «Mir aber befahl der Herr damals,
euch Satzungen und Vorschriften zu lehren, damit ihr sie erfiillet
in dem Lande, in das ihr hiniiberziehen werdet zur Besitzergreifung. »
Daf} dieser Bund eine lebendige, aktuelle Verpflichtung darstellt,
wird in 5 Mos. 2,3 ausgedriickt: «Der Herr, unser Gott, hat mit uns
am Horeb einen Bund geschlossen. Nicht mit unseren Vitern

31



schlof er diesen Bund: Nein, mit uns, den Lebenden, die wir heute
insgesamt hier sind.»

Dieser mit dem gesamten Volk geschlossene Bund stellt fiir den
einzelnen im Rahmen des Volkskorpers eine Individualverpflich-
tung dar, die er seinen Nachkommen weitergeben mul}, wie dies
schon bei Abraham anldfllich des Bundes der Beschneidung festge-
halten wird (1 Mos. 17: 9ff.): «Danach sprach Gott zu Abraham:
Du aber sollst meinen Bund halten, du und deine Nachkommen-
schaft in ihren Geschlechtern...» Wer diesen Bund bricht, stellt sich
aullerhalb der Gemeinschaft und hat das Anrecht auf das Leben
verwirkt (eb. 14): « Ein unbeschnittener Mann ... soll aus seinem
Volke ausgerottet werden; denn meinen Bund hat er gebrochen.»
Auch der Gotzendienst wird als ein solcher Bundesbruch gebrand-
markt (5 Mos. 31,16.20; Jer. 11,10; 31,32 usw.). Aus allen diesen
Stellen und vielen anderen geht deutlich hervor, dall es sich um
einen ewigen Bund handelt, was dann auch noch anldBlich des
Sabbatgebots besonders eingeschérft wird (2 Mos. 31,16). Gottes
Strafe trifft das Volk und damit den einzelnen wegen des Bundes-
bruches (vgl. 4 Mos. 15,301f.): «Siindigt aber jemand, ein Einhei-
mischer oder ein Fremder, mit erhobener Hand, so schméaht er den
Herrn; ausgerottet werde er aus seinem Volke. Er hat ja des Herrn
Wort miflachtet und sein Gebot gebrochen. Ausgerottet werde ein
solcher unerbittlich; seine Schuld lastet auf ihm!» Auch hier ist
wieder mxsn (mizwah ), das Gebot, synonym mit 03 (berit), dem
Bund, wie auch in 5 Mos. 33,9; Ps. 25,10; 103,18; 132,12, Das ge-
wollte Ubertreten eines géttlichen Gebotes bedeutet ein provokato-
risches Verhalten gegen Gottes Bund und damit gegen Gottes Auto-
ritat als Gesetzgeber.

Die nachbiblischen Schriften sehen das Verhéltnis des Volkes
zum Gesetz und damit zum Bund in demselben Licht. So lesen wir
in Sirach 17,111f.: «Die Weisheit hat er ihnen dargeboten und das
Gesetz des Lebens mitgeteilt. Fiir ewig schloB er einen Bund mit
ihnen und liel sie wissen seine Satzungen.» Auch hier bemhaltet
der ewige Bund das «Gesetz des Lebens», ausgedriickt in den gott-
lichen «Satzungen». Es handelt sich dabei um drei dem Pentateuch
entnommene Ausdriicke, die wir auch bei Jesaja antreffen (24,5):
«Entweiht ist ja die Erde unter ihren Bewohnern; denn sie iiber-

32



traten die Gebote, verletzten das Gesefz und brachen den ewigen Bund.»
770, pr und 92 gehen in gleicher Weise auf Gott zuriick. Weiter
lesen wir bei Sirach (24,23): «Dies alles ist das Bundesbuch des
Hochsten, das Gesetz, das Mose uns geboten hat als Erbbesitz fiir
die Gemeinde Jakobs.» Das n»2 9po! ist nichts anderes als der
Pentateuch, das Gesetzbuch schlechtweg, wie in 5 Mos. 33,4, Stelle
die Ben Sirach zitiert. Auch in Sirach 28,7: «An die Gebote denk’
und grolle nicht dem Nachsten, an den Bund des Hochsten und
vergib die Schuld», ist der Bund auf eine Stufe gestellt mit den Ge-
boten. Dieselbe Identifizierung wird dann auch noch in Sirach 42,2
und 45,5 vorgenommen.

In den Malkkabderbiichern bietet sich uns dasselbe Bild dar.
Der Priester Mattathias entgegnet dem syrischen Offizier, der ihn
auffordert, ein Gotzenopfer darzubringen (1 Makk. 2,20): «(Mdgen
auch alle Volker ... von der Religion ihrer Viter abfallen ...), so
werden doch ich und meine S6hne und meine Verwandten im Bunde
unserer Viter weiterhin wandeln.» Es ist derselbe Bund, von dem
3 Mos. 26,45 spricht: «Ich will, ihnen zum Heil, des Bundes mit den
Vorfahren gedenken», und der eb. 42 im Vordergrund steht: «So
gedenke ich meines Bundes mit Jakob und Isaak und Abraham.»
«Im Bunde wandeln» setzt voraus, dall dieser Bund konkrete
Lebensregeln enthélt, in deren Beobachtung sich dann die Bundes-
treue ausdriickt, wie das oft in biblischen Texten gesagt wird, z.B.
Jer. 32,23: «Als sie aber einzogen (in das Gelobte Land) und es in
Besitz nahmen, da horten sie nicht auf deine Stimme und wandelten
nicht nach deinem Gesetz; was immer du ihnen zu tun befahlst,
taten sie nicht.» Der « Bund der Viter», auf den der Priester Matta-
thias anspielt, ist selbstredend die Torah, und das Verbot, auf das
er sich bezieht, ist das zweite Gebot des Dekalogs. Dieselbe Realitit
ist in 1 Makk. 1,57 gemeint: « Wo immer sich bei jemandem eine
Bundesrolle fand oder wer immer am Gesetz festhielt, wurde durch
konigliches Gericht mit dem Tode bestraft ... (V. 63): Lieber
wollten sie sterben, als sich an den Speisen verunreinigen und den
heiligen Bund entweihen.» Es handelt sich stets um dieselben bibli-
schen Begriffe, und zwar das u2an 990 das «Bundesbuch», das
Gottes Gesetz enthalt.

 1Vgl Segal, %W 87°0-12 90D, Jerusalem 1958, S. 146.

33



Auch in den Psalmen Salomos wird das Gesetz mit dem Gottes-
bund identifiziert (10,5): « Das Zeugnis (der Barmherzigkeit Gottes)
ist im Gesetz des ewigen Bundes (év vduw diajxne alwviov), das
Zeugnis des Herrn hinsichtlich der Wege der Menschen, die er iiber-
wacht.» Es handelt sich dabei eindeutig um das von Gott seinem
Volk gegebene Gesetz, in dem der «ewige Bund» besteht, den Gott
mit Israel geschlossen hat.

In der Assumplio Mosis werden Mose folgende Worte in den
Mund gelegt (1,14): «So hat er mich denn bestimmt und beauftragt,
und mich bereitet vor der Schopfung der Welt, daB ich der Mittler
seines Bundes sei.» Diese Mittlerschaft weist deutlich auf die Ge-
bote der Torah hin, die durch Mose gegeben wurden (vgl. 5 Mos.
5,28). Auch in Ass. Mos. 2,7.8 bezieht sich der « Bund» auf die Ge-
bote der Torah: «Doch sie werden den Bund des Herrn iibertreten
und den Kid brechen, den der Herr ihnen zugeschworen hat. Sie
werden ihre Sohne fremden Gottern opfern und Gétzenbilder im
Heiligtum aufrichten, um ihnen zu dienen.» Der Eid, von dem hier
die Rede ist, spielt auf 5 Mos. 29,11 an: «Du sollst in den Bund
des Herrn, deines Gottes, und in die Eidgemeinschaft, die der Herr,
dein Gott, heute mit dir schlielt, eintreten.» Der «Bund» bezieht
sich hier neuerdings entweder auf das zweite Gebot des Dekalogs.
das, wie in 5Mos. 4,13.23;31,16.20 ndher ausgefithrt wird, alle Formen
von Gotzendienst verbietet, oder aber auf die gesamte Torah.

Ein wichtiges Bindeglied zwischen der nachbiblischen und der
rabbinischen Literatur ist die aus dem ersten Viertel des 2. Jahr-
hunderts n.Chr. stammende Esra-Apokalypse. Der Autor klagt voll
Bitternis iiber die MiBachtung des Gesetzes und des Gottesbundes,
die er in seiner Umgebung feststellen mul} (4,23): «Und das heilige
Gesetz unserer Viter wird fiir nichts geachtet, und der geschriebene
Bund ist nicht mehr.» (7,24): «Sein Gesetz haben sie verachtet und
seinen Bund verleugnet; an seine Gebote haben sie nicht geglaubt
und seine Werke zuriickgewiesen.» (7,46): « Wer ist hier von all de-
nen, die (in die Welt) gekommen sind, der nicht gesiindigt hétte,
und wer von allen (Fleisch-)geborenen, der den Bund nicht iiber-
treten hétte?» Auch hier ist der Bund identisch mit der Torah und
ihren Geboten, und die Ubertretung des Bundes ist demnach die
MiBachtung der in ihr enthaltenen Vorschriften.

34



Auch in der ungefihr aus derselben Zeit stammenden Baruch-
Apokalypse hat der Bundesbegriff dieselbe Bedeutung. So heilt es
41,3.4: «Denn siehe, ich sah viele aus deinem Volk, die sich von dei-
nem Bund abgewandt und die das Joch deines Gesetzes abgeschiit-
telt haben. Andere wieder sah ich, die ihre Eitelkeit abgelegt und
sich unter deine Schwingen gefliichtet haben.» Der Gottesbund, den
Israel am Sinai angenommen hat, ist der Dekalog und die Gebote der
Torah, und dieses Annehmen des Bundes begriindet die engen
Beziehungen zwischen Israel und Gott. Diejenigen, die sich vom
Gottesbund abwenden, stellen damit seinen bindenden Charakter
in Abrede, versagen Gott die Anerkennung als Konig und Erloser
seines Volkes und setzen sich iiber seine Gebote hinweg, in denen
der gottliche Herrschaftsanspruch zum Ausdruck kommt. Die
zweite Kategorie von Menschen, die sich im Gegenteil vom Go6tzen-
dienst lossagen und sich unter Gottes Schutz begeben, sind die got-
tesfiirchtigen Heiden, die als Vollproselyten das gesamte Gottes-
gesetz auf sich nehmen.

Das Verhiltnis zum Gesetz in der rabbinischen Tradition

Auch die rabbinische Tradition sieht das Verhéltnis Israels zum
Gesetz hauptsédchlich unter dem Gesichtspunkt des Bundesverhélt-
nisses.

R. Chanina segan ha-kohanim, das heillt der Vorsteher der dienst-
tuenden Priester im Tempel, ein Zeitgenosse von R.Jochanan
b. Sakkai, dem Begriinder des Lehrhauses von Jabne, sagt dazu
folgendes?:

Was das Gebot anbetrifft, von dem (der Lauf) der Welt abhéngt, so
wurde es durch einen Eid vom Berge Sinai bekriiftigt: Wenn du deinen
Nichsten, dessen Werke ebenso bose sind wie deine eigenen, haflt, (so wisse),
dafl ich, der Herr, der Richter bin, der dich bestraft. Wenn du aber deinen

Nichsten, dessen Werke ebenso wertvoll sind wie deine eigenen, liebst, (so
wisse), daf ich, der Herr, fir dich ein treuer und barmherziger (Gott) bin.

2 Abot de-R. Nathan, Ausg. Schechter, Wien 1887, 2. Version, Kap. 26,
27a.
3 Eb., 1. Version, Kap. 16, 32b.



Aus der Parallelstelle® geht hervor, dal der Ausgangspunkt der
Interpretation R. Chaninas 3 Mos. 19,18 ist: «Sei nicht rachsiichtig,
und trage den Sohnen deines Volkes nichts nach, sondern liebe dei-
nen Néachsten wie dich selbst: Ich bin der Herr!» In dieser Schlul3-
formel «Ich bin der Herr!» ist nach R.Chanina der Eid enthalten,
den Gott hinsichtlich dieses sozial so eminent wichtigen Gebotes
geschworen hat.

Die Idee von einem besonderen Eid Gottes am Sinai wird von
R. Jehudah b. Betera, einem Tannaiten aus dem Ende des 1. und
Anfang des 2. Jahrhunderts n. Chr., auf alle sinaitischen Gebote
ausgedehnt?:

So wie jemand gehalten ist, einen religios indifferenten Akt, fiir den kein
sinaitischer Eid besteht, zu erfillen, wenn er sich dazu verpflichtet hat, so

mull er um so mehr ein Gebot erfiillen, fiir das am Sinai ein Eid geleistet
wurde.

Die Bekriftigungsformel: «Ich bin der Herr!» oder: «Ich bin der
Herr, euer Gott!», in der R. Chanina die gottliche Eidesformel sieht,
findet sich auch 3 Mos. 18,4.5 und 22,31 wieder, wo sie im Zusam-
menhang mit allen gottlichen Satzungen gebraucht wird (18,4.5):
«Meine Gebote sollt ihr befolgen und meine Gesetze beobachten,
und in ihnen wandeln: Ich bin der Herr, euer Gott! Beobachtet
also meine Gesetze und Gebote; wer nach ihnen handelt, wird durch
sie leben: Ich bin der Herr!»

Die Verbindlichkeit der Torah und ihrer Gebote liegt in ihrem
gottlichem Ursprung begriindet. Da Gott selbst, der unendlich er-
habene und unendlich vollkommene Gott, der Gesetzgeber ist, so
kann die Haltung des Volkes und des einzelnen zum Gesetz nur
eine Haltung unbedingten Gehorsams sein. Der Inhalt der Gesetze
ist dabei absolut zweitrangig. Aus diesem Grund hat sich auch die
alte rabbinische Tradition stets dagegen gestridubt, die Gebote nach
ihrer Wichtigkeit einzustufen oder sie rationell begriinden zu wollen.
So gibt es Gebote, die sich ganz einfach verstandesmifig nicht be-
griinden lassen, doch hat dieser Faktor keinerlei Bedeutung, weil es
auch dabei im Grunde einzig und allein auf den Akt des Gehorsams

4 Schebu’ot I1, 6; Sifra zu Lev. 5: 4, 23¢, zitiert nach Sifra, Commentar
zu Leviticus ..., herausgeg. v. Jacob SchlofSberg, Wien 1862.

36



gegen Gott ankommt. Diese Grundeinstellung zum Gesetz kommt
treffend in der Antwort R. Jochanan b. Sakkais an seine Schiiler
zum Ausdruck, die in ihn drangen, ihnen den Sinn des Gebotes der
Stthnezeremonie mit der Asche der Roten Kuh, auf das er einem
Heiden gegeniiber ausweichend geantwortet hatte, zu erklirens:

Bei eurem Leben, antwortete er ihnen, (im Grunde) verunreinigt weder
der Leichnam noch entsithnt das (mit der Asche der roten Kuh vermengte
Lustrations)wasser (vgl. 4 Mos. 19), sondern es handelt sich um eine Anord-
nung des Konigs der Konige: Der Allheilige spricht: Ich habe ein Gesetz
gegeben und eine Verordnung erlassen, und kein Mensch hat das Recht,
meine Verordnung zu ubertreten, wie es heil3t (4 Mos. 19, 12): «Dies ist die
Gesetzesbestimmung, die der Herr erlaf3t...»

Der Gehorsam gegen das Gesetz griindet in allererster Linie auf
der Heiligkeit, der Allmacht und Weisheit Gottes als Gesetzgeber.
Deshalb hilt Gottes Gesetz auch keinen Vergleich mit Menschen-
satzung aus, und der Mensch wird von Gott nur nach dem Grad
seines Gehorsams gerichtet (Ber. 28b):

Als R. Jochanan ben Sakkai erkrankt war, kamen seine Schiiler ihn be-
suchen. Als er sie erblickte, begann er zu weinen. Da sprachen seine Schiiler
zu ihm: Leuchte Israels, rechte Séule, méchtiger Hammer, warum weinst
du? Er erwiderte ihnen: Wenn man mich vor einen Konig von Fleisch und
Blut fithrte, der heute hier und morgen im Grab ist, dessen Zorn, wenn er
gegen mich entbrennt, kein ewiger Zorn ist, dessen Fessel, mit der er mich
fesselt, keine ewige Fessel ist, dessen Téten, wenn er mich tétet, kein ewiges
Téten ist, den ich auch mit Worten besédnftigen und mit Geld bestechen kann,
wiirde ich dennoch weinen. Jetzt aber, da man mich vor den Koénig der Kénige,
den Allheiligen, fiithrt, der lebt und besteht in alle Ewigkeit, dessen Zorn,
wenn er gegen mich entbrennt, ein ewiger Zorn ist, dessen Fessel, wenn er mich
fesselt, eine ewige Fessel ist, dessen Toten, wenn er mich tétet, ein ewiges
To6ten ist, den ich mit Worten nicht besénftigen und mit Geld nicht bestechen
kann, und nicht nur das, sondern wo es vor mir auch zwei Wege gibt, einen
zum Garten Eden und den andern zum Gehinnom, und ich nicht weil3,
welchen man mich fithren wird, soll ich da nicht weinen ?

Deshalb ist es, wie wir schon betonten, im Grunde auch miiflig,
den Sinn der Gebote erforschen zu wollen. Dal} es gottliche Gebote
gibt, die sich jeder verstandesméifigen Begriindung entziehen, wird

5 Pes. R. K. (Pesigta Rab Kahana) 40b; zitiert nach Pesikta, Die élteste

Hagada, redigiert in Paldstina von Rab Kahana, herausgeg. v. Salomon
Buber, Lyck 1868.

37



von der rabbinischen Tradition immer wieder betont, so im An-
schlufl an 2 Mos. 15,2665:

«Wenn du nur fleifig horst auf die Stimme des Herrn, deines Gottes,
und das, was recht ist in seinen Augen tust), auf seine Gebote achtest (und
seine Satzungen hiltst...)»: Das sind die Verordnungen (M"M). fur die sich
kein (logischer) Grund angeben 1at.

Im Midrash Rabba (Num. R. 19,1)7 heil3t es im Anschluf} an
4 Mos. 12:

«Das ist die Gesetzesbestimmung, die der Herr (hinsichtlich der roten
Kuh) erlaBt ...»: Das bezieht sich auf die Schriftstelle (Job 14, 4): «Kommt
denn ein Reiner aus Unreinem ? Nicht einer!» Wie z.B. Abraham von Terach,
Chiskija von Achas, Josia von Amon, Mordechai von Schimei, Israel von den
Volkern der Welt, die zukiinftige Welt von dieser Welt. Wer hat so getan,
wer so befohlen, wer so beschlossen? Es ist dort (Neg. VIII, 2) gelehrt wor-
den (mit Bezug auf 3 Mos. 13, 2): Ein weiller Fleck, so grof3 wie eine Graupe,
verunreinigt den Menschen; bedeckt aber weiller Grind den ganzen Kérper,
so ist er rein. Wer hat so getan, so befohlen, so beschlossen ? Nicht der Einzige
der Welt (Gott)? Und anderswo (Chul. 71a) wird gelehrt: Wenn einem Weib
das Kind in ihrem Leib gestorben ist, und die Hebamme hat es mit ihrer
Hand bertihrt, so ist sie sieben Tage lang unrein, wihrend die Mutter (selbst)
solange rein ist, bis das Kind (aus dem Mutterleib) herauskommt. Solange
das tote Kind im Leib der Mutter bleibt, ist das Haus rein; ist es aber (aus
dem Leib) heraus, so ist es unrein. Wer hat so getan, so befohlen, so beschlos-
sen? Nicht der Einzige der Welt? Und an einer anderen Stelle (Chul. 29b)
haben wir gelernt: Diejenigen, welche mit der roten Kuh von Beginn bis zum
Ende (der Zubereitung der Asche) zu tun haben, verunreinigen (dadurch)
ihre Kleider, wihrend (die Asche der Kuh selbst) sie reinigt. (Das alles er-
scheint uns reichlich paradox.) Der Allheilige (entkraftet jedoch diesen Ein-
wand) indem er sagt: Ich habe das Gesetz gegeben und die Verordnungen
erlassen. Du hast nicht die Macht, gegen meine Bestimmungen zu handeln!

Durch die Annahme des Gesetzes am Sinai sind die Israeliten
zu Knechten Gottes geworden, die seinem geoffenbarten Gesetz un-
bedingten Gehorsam schulden. Mit dem Gesetz haben sie nimlich

6 Mechilta, wa-jass’a, (be-schallach), 1. Abschn., 46a; zitiert nach Me-
chilta de-Rabbi Ismael, der alteste halachische und hagadische Midrasch zu
Exodus ... herausgeg. v. M. Friedmann, Wien 1870.

? Wir zitieren den Midrasch Rabba zum Pentateuch nach der Ausgabe in
8 Banden von A. A, Levi, Tel-Aviv 1956-1963.

38



das amw no%n 9w (“ol malchut schamajim ), das «Joch des Gottes-
reiches» auf sich genommen 8:

Die Schiiler fragten R. Jochanan ben Sakkai: Warum durchbohrt man
(gerade) das Ohr eines (israelitischen) Sklaven? Warum nicht einen anderen
Koérperteil ? Er antwortete ihnen: Das Ohr, das am Berge Sinai (die Worte)
vernommen hat (3 Mos. 25, 55): «Denn mir gehéren die Séhne Israels als
Knechte», und dessen Besitzer hingegangen ist und sich einen anderen Herrn
gesucht hat: dieses Ohr soll durchbohrt werden, weil es nicht beobachtet hat,
was es horte?.

Hier wird das «Joch des Gottesreiches» eindeutig mit dem Gesetz
identifiziert. Durch die Annahme des Gesetzes anerkennt Israel
Gott als seinen einzigen Herrn und Konig, und das «Joch des Ge-
setzes» ist das Zeichen der Annahme der Gottesherrschaft.

Eine Erklirung R. Schim’on b. Jochais macht das noch deut-
licher19:

«Rede zu den Israeliten und befiehl ihnen: Ich, der Herr, bin euer Gott »
(3 Mos. 18, 2). R. Schim’on ben Jochai sprach: Das ist es, was Gott sagte
(2 Mos. 20, 1): «Ich bin der Herr, euer Gott.» Bin ich nicht der Herr, dessen
Herrschaft ihr in Agypten auf euch genommen habt? Die Israeliten ant-
worteten: Dem ist so! (Gott fuhr fort): So wie ihr mein Reich auf euch ge-
nommen habt, nehmt (jetzt) auch meine Verordnungen auf euch: «Du sollst
keine fremden Gotter vor mir haben!» Das ist es, was hier gesagt wird
(3 Mos. 18, 2): «Ich, der Herr, bin euer Gott!» Bin ich es, dessen Herrschaft
ihr am Sinai auf euch genommen habt ? Sie antworteten : So ist es! ( Da sprach
Gott): So wie ihr meine Herrschaft auf euch genommen habt, nehmt (jetzt)
auch meine Verordnungen auf euch (3 Mos. 18, 3): «Was man in Agypten
tut, wo ihr gewohnt habt, diirft ihr nicht tun!»

Die in den beiden von ihm kommentierten Schriftstellen vorkom-
menden Worte: «Ich bin der Herr» werden von R. Schim’on b.
Jochai im Sinne des gottlichen Herrschaftsanspruchs iiber Israel
gedeutet, wihrend die Worte: «Ich bin der Herr, dein Gott» und:
«Ich bin der Herr, euer Gott» die Annahme der Gottesherrschaft
durch das Volk ausdriicken. Israel hat den Herren als seinen Kd&nig
anerkannt und nimmt jetzt auch sein Gesetz auf sich, womit dieser
Herrschaftsanspruch fiir alle Zeiten ratifiziert wird.

8J. Qid. T, 2 (59d).

8 Vgl. Tos. B. Q. VII, 5; Bar. Qid. 22b.
10 Sifra zu Lev. 18, 2, 85d.

39



Bevor Gott Israel auf das Gesetz verpflichtete, gab er dem Volk
konkrete Beweise seines Beistandes und seiner vaterlichen Hiir-
sorgell:

«Ich bin der Herr, dein Gott...» (2 Mos. 20, 2). Warum wurden die Zehn
Gebote nicht am Anfang der Torah gegeben? (Die Weisen) bringen (dafiir)
ein Gleichnis. Womit kann das verglichen werden ? Mit einem (Mann), der in
eine Stadt zog. Er sprach (zu den Bewohnern): Ich will iiber euch Konig
sein! Sie entgegneten ihm: Hast du irgend etwas fiir uns getan, (das dich be-
rechtigen wiirde), tiber uns Koénig zu sein? Was tat er? Er baute ihnen eine
(Stadt)mauer, leitete ihnen einen Wasserkanal zu und fiihrte fir sie Kriege.
(Dann) sprach er: Ich will iiber euch Koénig sein! Da erwiderten sie ihm:
Ja, so sei es! So fiihrte (auch) Gott die Israeliten aus Agypten, teilte fiir sie
das (Schilf)meer, liel ihnen das Manna regnen, lie3 ihnen den Brunnen empor-
steigen, trieb ithnen die Wachteln zu und fihrte fur sie den Krieg mit *Ama-
leq. (Dann) sprach er zu ihnen: Ich will tiber euch Konig sein! Da entgegne-
ten sie ithm: Ja, so sei es!

Aus der Annahme des gottlichen Gesetzes erwéchst jedem Israeli-
ten die strikte Verpflichtung unbedingten Gehorsams gegen Gott
und seine Gebotel2:

Warum gedenkt man bei jedem Gebot des Auszugs aus Agypten? .
Als (Gott) die Nachkommen Abrahams, seines Geliebten, aus Agypten be-
freite, befreite er sie nicht als (seine) Sohne, sondern als (seine) Diener,
damit er, nachdem er ihnen Verordnungen gegeben und sie sie nicht auf sich
nehmen wollten, sagen konnte: Ihr seid meine Diener! Nachdem (die Israeli-
ten) in die Wiiste gezogen waren, begann (Gott) ihnen allerlei Gebote zu
geben, solche, deren Beobachtung leicht fillt und solche, die schwer zu er-
filllen sind, wie das Sabbat(gebot) und (die Gebote iiber die) verbotenen
Ehen, die Tefillin (Phylakterien) und die Schaufiden. Als die Israeliten
begannen, sich davon loszusagen, sprach (Gott) zu ihnen: Ihr seid meine
Diener, und als solche habe ich euch befreit, damit ich euch (meine) Verord-
nungen gebe und ihr sie erfullt!

Da die Erfiillung des Gesetzes die logische Folge der Anerken-
nung des gottlichen Herrschaftsanspruches ist, ist es auch nicht am
Platz, die Beobachtung der Gebote durch rein menschliche Erwa-
gungen annehmbarer machen zu wollen13:

11 Mech. zu Ex. 20, 2, Jitro (ba-chodesch ), 5. Abschn., 66b.

12 Sifre zu Num. 15, 41, § 115, 35a; zitiert nach Sifrei debei Rab (zu
Numeri und Deuteronomium), herausgeg. v. M. Friedmann, Wien 1864.

13 Sifra zu Lev. 20, 26, 93d.

40



R. Ele’asar ben ’Asarja sagte: Woher wissen wir, dafl der Mensch nicht
sagen soll: Ich will keine aus verbotener Stoffmischung (verfertigten Klei-
der) tragen, kein Schweinefleisch essen, keinem verbotenen Geschlechtsver-
kehr fronen, sondern daf3 er vielmehr sagen soll: Ich will (das alles wohl)
tun, doch wie soll ich es anstellen, wo doch mein Vater im Himmel verordnet
hat, es nicht zu tun? So sagt die Schrift (3 Mos. 26, 26): «Seid mir also heilig,
denn ich, der Herr, bin heilig; ich habe euch auserwahlt aus allen Vélkern,
damit ihr mein Eigentum seid!» (Wer diese Worte beherzigt), wird sich vor
(Gesetzes)ubertretungen hiten und das Gottesreich auf sich nehmen.

Dieser unbedingte Gehorsam gegen Gottes Gesetz kommt vor
allem dort zum Ausdruck, wo es sich um schwer zu erfiillende oder
verstandesméBig nicht zu erfassende Gebote handelt!:

«Meine Gebote sollt ihr befolgen!» (3 Mos. 18, 4). Das bezieht sich auf die
Gebote der Torah, die, stiinden sie nicht tatséchlich geschrieben, geschrieben
werden miiBten, wie (das Verbot des) Raubes, des Inzests, des Gotzendienstes,
der Gottesldsterung und des BlutvergieBens. «... und meine Gesetze beob-
achten» (eb.). Das sind (die Gebote), gegen die der bése Trieb und die Welt-
volker Einwande geltend machen, wie (das Verbot) des Genusses von Schwei-
nefleisch, (das Tragen) von Kleidungsstiicken aus verbotenen Stoffmi-
schungen, das am Schwager (geiibte) Auszichen des Schuhs (bei Verweige-
rung der Leviratsehe: 5 Mos. 25, 9), die Reinigung des Aussitzigen, der
Stndenbock (am Versohnungstag) ... Deshalb fihrt die Schrift fort (eb.):
«Ich bin der Herr!» Ich bin es, der meine Gesetze festgelegt hat, und du bist
nicht berechtigt, dagegen Einwinde zu erheben15.

Interpretationen dieser Art konnen bei oberflichlichem Hin-
sehen den Eindruck erwecken, dall Gott den Israeliten, die sich
ihm durch den Sinaibund iiberantwortet haben, harte und manch-
mal sogar sinnlose Gebote auferlegt und im Grunde mit ihnen nicht
anders verfahrt wie irgendein irdischer tyrannischer Machthaber.
Kine solche Beurteilung wiirde jedoch den wahren Sinn des Gottes-
gesetzes ins Gegenteil verkehren. Gott handelt immer und in allem
als ein liebender Vater, nur sind seine Wege oft fiir den begrenzten
menschlichen Verstand unbegreiflich, wie ja Gott selbst durch den
Mund des Propheten Jesaja sagt (55,8): «Denn meine Gedanken
sind nicht eure Gedanken, und eure Wege nicht meine Wege.»
Darum ist auch der Gehorsam, den Gott von Israel fordert, der Ge-
horsam von Kindern gegeniiber einem Vater und Konig, der stets

14 Eb. zu Lev. 18, 4, 86a.
15 Vgl. auch Jom 67b.

41



in allem ihr Bestes will. In diesem Sinn will das Gesetz nichts
anderes sein als eine Schule liebevollen Gehorsams, und das gerade
dann, wenn es sich um schwer zu erfiillende Gebote handelt, wie
z.B. das Sabbatgebot, von dem die rabbinische Uberlieferung sagt
(Chag. 1,8): «Die rabbinischen Vorschriften (Halachot) tiber den
Sabbat ... sind wie Berge, die an einem Haar aufgehédngt sind. Sie
sind Legion, (wihrend die Schriftstellen, auf die sie sich stiitzen).
wenig zahlreich sind.» Dal} aber dennoch das in der Praxis so schwer
zu erfiillende Sabbatgebot ein reiner Liebeserweis Gottes ist, kommt
in dem Gebet zum Ausdruck, das R. Zadoq, der Vater R. Ele’asars,
am Freitag abend zu verrichten pflegte18:

Aus der Liebe heraus, mit der du, o Herr, unser Gott, dein Volk Israel
liebst, und auf Grund des Erbarmens, das du, o unser Koénig, den Séhnen

deines Bundes erweist, hast du, o Herr, unser Gott, uns in Liebe diesen gro8en
und heiligen Sabbattag gegeben.

Deshalb ist auch das ’ol malchut schamajim, das Joch der Gottes-
herrschaft, mit keinem Herrschaftsanspruch eines irdischen Macht-
habers zu vergleichen, und jedesmal, wenn sich Israel einem irdi-
schen Konig unterwirft, entzieht es sich dadurch gleichsam Gottes
alleiniger Herrschaft. So lesen wir in den Abot de-R. Natan!7:

R. Chanina, der Vorsteher der Priester, pflegte zu sagen: (Was bedeutet
der Vers: Hoh. 1, 6): «Schaut mich nicht darum an, daB ich gebridunt bin,
da mich die Sonne verbrannt hat. Es ziirnten mir die S6hne meiner Mutter...»

Das sind die Ratsherrn in Juda, die das Joch des Allheiligen abschiittelten
und tber sich einen irdischen Konig setzten 18,

Auch das Nichtbeobachten der von der Torah festgelegten
Regeln der Rechtsprechung kommt einem Abschiitteln des Ge-
setzes gleich19:

Als die Richter an Zahl zunahmen, die nach Ansehen der Person richteten,
horte man auf, (die Vorschrift von 5 Mos. 1, 17): «Ihr sollt vor niemandem
Furcht haben» und (eb.): «Ihr diirft im Gericht nicht nach Ansehen der
Person verfahren» zu beobachten. (Israel) schiittelte (auf diese Weise) das
Joch des Himmelreiches ab und legte sich ein Joch von Fleisch und Blut auf.

16 Tos. Ber. 111, 7.
17 Kap. 22, 36b.

18 Agrippa L. oder 1I.
19 Bar. Sotah 47b.

42



Das Joch des Gesetzes begriindet die Gotteskindschaft Israels,
und das Abschiitteln des Gesetzes 13t dem Volk dann die ganze
Schwere des Verlustes fithlen, den es auf diese Weise erleidet. So
sagt R. Jochanan b. Sakkai zu seinen Schiitlern iiber die Zwangs-
mafinahmen der Rémer nach dem Jahr 70 n. Chr.?°: «Ihr wolltet
Gott (wortlich; dem Himmel) nicht untertan sein, deshalb seid ihr
jetzt den Volkern untertan.» Doch halten die beiden Unterténig-
keitsverhéltnisse keinen Vergleich miteinander aus. R. ’Aqiba ver-
sucht das dem rémischen Gouverneur von Judia, Tinneus Rufus,
zu erkldren (B.B. 10a):

Es wird gelehrt: Wenn ein Anklager einen Einwand erheben und zu dir
sagen sollte: Wenn euer Gott die Armen liebt, weshalb ernahrt er sie (dann)
nicht ? so antworte ihm: Damit wir dadurch (d.h. durch das Uben der Wohl-
tatigkeit gegen die Armen) vom Hollengericht gerettet werden. Diese Frage
richtete der gottlose Tyrann Rufus an R. ’Aqiba: Wenn euer Gott die Armen
liebt, (sagte er), weshalb ernédhrt er sie (dann) nicht? (R. ’Aqiba) erwiderte
ithm: Damit wir dadurch vom Héllengericht gerettet werden! Jener er-
widerte: Im Gegenteil, das macht euch des Héllengerichts schuldig! Ieh will
dir ein Gleichnis anfithren, womit das verglichen werden kann: Ein Kénig
von Fleisch und Blut ziirnt seinem Knecht, sperrt ihn ins Gefiéingnis und
befiehlt, dafl man ihm weder Speise noch Trank verabreiche, und jemand
geht und verabreicht ihm Speise und Trank. Wenn nun der Kénig dies er-
fiahrt, gerit er da etwa nicht tiber ihn in Zorn? Und auch ihr (Juden) werdet
Knechte genannt, denn es heil3t (doch: 3 Mos. 25, 55): « Denn meine Knechte
sind die Séhne Israels.» Da erwiderte ihm R. ’Aqiba: Auch ich will dir ein
Gleichnis anfithren, womit das verglichen werden kann: Ein Koénig von
Fleisch und Blut ziirnt seinem Sohn, sperrt ihn ins Gefingnis und befiehlt,
dal man ihm weder Speise noch Trank verabreiche, und jemand geht und
verabreicht ihm Speise und Trank. Wenn der Konig dies erfiahrt, iiber-
sendet er ihm da nicht ein Geschenk ? Und auch wir werden Kinder (Gottes)
genannt, denn es heillt (doch: 5 Mos. 14, 1): «Kinder seid ihr des Herrn,
eures Gottes.» Jener entgegnete: Ihr werdet Kinder genannt, (aber) ihr
heif3t auch Knechte. Und jetzt tut ihr den Willen Gottes nicht. (R. ’Aqgiba)
erwiderte ithm: Es heillit (Jes. 58, 7): «Dall du dem Hungrigen sein Brot
brichst und irrende Elende ins Haus bringst.» (Die Worte): «Und irrende
Elende ins Haus bringst» gehen jetzt in Erfiillung?2!, und dennoch heifit es:
«DaB du dem Armen dein Brot brichst.»

20 Mech. zu Ex. 19, 1, Jitro, (ba-chodesch), 1. Abschn., 61b.

21 Nach der Meinung der Kommentatoren sind darunter die rémischen
Regierungsbeamten zu verstehen, die den Juden grofle finanzielle Lasten
auferlegten.

43



Die treue Erfilllung des Gesetzes als Ausdruck des Gehorsams
gegen Gott bewahrt die Israeliten im Zustand der Gotteskindschaft,
die so oft von den Gesetzeslehrern in den Vordergrund gestellt wird.
So interpretiert R. Eli’eser 2 Mos. 14,15: «Der Herr sprach zu Mose:
Warum schreist du zu mir? Sage den Israeliten, sie sollen aufbre-
chen!» folgendermaflen2?: «Der Allheilige sprach zu Mose: Meine
Kinder sind in Not, das Meer versperrt ihnen den Weg und der
Feind verfolgt sie, und du stehst da und sprichst lange Gebete?»
R. Eli’eser von Modi’in kommentiert dieselbe Stelle und sagt?3:
«Was schreist du zu mir? Bedarf ich fiir meine Kinder einer Auf-
forderung ?» Denn es heillt (Jes. 45,11): «Fiir meine Kinder und das
Werk meiner Hiande wollt ihr mir gebieten.» Sind sie denn nicht
bereits vor mir bereitet von den sechs Tagen der Schopfung her?
Denn es heillt (Jer. 31,36): «Wenn diese Gesetze vor mir weichen
werden, Spruch des Herrn, so wird auch der Same Israels aufhéren,
ein Volk vor mir zu sein alle Tage.»

In einer anderen tannaitischen Uberlieferung kommt derselbe
Gedanke zum Ausdruck!:

R. Jehudah? sagte: Wenn ihr euch wie Kinder (Gottes) auffiihrt, so
seid ihr tatséchlich Kinder (Gottes); wenn nicht, so nicht. R. Meir sagte:
In jedem Fall seid ihr Kinder des Herrn, eures Gottes, denn so sagt (die
Schrift: Hos. 2, 1): «Die Zahl der Kinder Israels wird sein wie der Sand am
Meer, der weder meBbar noch zidhlbar ist. Anstatt sie anzureden: Ihr seid
nicht mein Volk! wird man zu ihnen sagen: Des lebendigen Gottes Séhne.»

Und R. ’Aqiba sagt selbst?26:

Geliebt ist Israel; deshalb werden sie Kinder Gottes genannt.

Gott ist jederzeit bereit, Israel neuerdings als seine Kinder anzu-
erkennen, unter der Bedingung, daf} sie ihre Siinden bereuen und
sich neuerdings in vollem Gehorsam dem Gesetz Gottes unter-
werfen 27:

22 Mech. ad loec., be-schallach, 3. Abschn., 29a.

28 Eb. 30a.

24 Sifre zu Deut. 14, 1, § 96, 94a; vgl. M. Tanch. zu Deut. 14, 1, § 71 usw.
Wir zitieren den Midrasch Tanchuma nach der in Wilna im Jahre 1833 er-
schienenen Ausgabe.

25 Be-R. II’ai, ein Schiiler R. ’Aqibas.

26 Abot 111, 14.

27 Sifrei de-Aggadata *al Megillat Esther, Ausg. S. Buber, Wilna 1887, 41a.

44



Ein Hegemon (romischer Offizier) sagte zu R. Meir: Thr seid ein verécht-
liches Volk, wie schon Haman von euch gesagt hat. R. Meir fragte ihn:
Warum? (Der Hegemon) erwiderte ihm: Ich hatte einen Sklaven, dem ich
groBe Schande zufiigte. Ich verstie3 ihn aus meinem Haus und sagte ihm:
Ich will dich nicht mehr. Da ging der Sklave weg und suchte sich einen neuen
Herrn. So hat auch euer Herr cuch verstoBen und hat euch verbannt, so da3
ithr unter uns leben und unsere Gewohnheiten teilen mufBt. Seid ihr bereit,
daraus eine Lehre zu ziehen oder nicht? R. Meir antwortete ihm: Ich habe
einen Sohn, den ich sehr liebe. Durch ein UbermaB an Speise und Trank ge-
riet er auf Abwege. Ich habe ihn verstoBlen, aus meinem Haus verwiesen
und 1thm eine bestimmte Zeit festgesetzt, (indem) ich ihm sagte: Wenn du
BulBe tust, bin ich jederzeit bereit, dich wieder aufzunehmen. Wéhrend all
der Jahre, die ich ihm festgesetzt habe, sall er da, weinte und flehte, damit
ich mich seiner erbarme. (Da) sagte ich ihm: Wandle auf (deinen) fritheren
Wegen und tu Bulle. So sind auch wir Kinder Gottes, aber in unserem Hoch-
mut haben wir ihn erziirnt und uns gegen ihn aufgelehnt, und er hat uns ver-
stoBen und unter euch (zerstreut). Doch hat er uns zugeschworen, (daf3 diese
Verbannung) nur bis zur (messianischen) Endzeit (wihren wird). Aber jetzt
tun wir Bufle, und er wird sich unser erbarmen und uns in unser Land zurtck-
fithren. Doch wenn wir (weiterhin) auf unrechten Wegen wandeln, wird er
uns nicht (mehr) in unser Land zurtickfiihren.

So lange Israel Gottes Gesetz treu erfiillt, ibt Gott seine Konigs-
herrschaft iiber das Volk aus. Die Untreue gegen Gott dullert sich
stets darin, dall das Volk das Joch des Gesetzes abschiittelt und
somit Gott die schuldige Anerkennung versagt?3:

«Ich bin der Herr, euer Gott» (4 Mos. 15, 41). Warum ist das nochrhals
gesagt? Es wurde doch bereits gesagt: «Ich bin der Herr, euer Gott, der euch
aus dem Lande Agypten gefiithrt hat» (eb.) ... (Das ist gesagt), damit die
Israeliten nicht sprechen sollen: Warum hat uns Gott Gebote gegeben?
Doch deswegen, daf3 wir sie erfiillen und dafiir Lohn empfangen! Wir (aber)
wollen sie nicht erfiillen und (auch) keinen Lohn empfangen??! So sprachen
die Israeliten auch zu Hesekiel, denn es hei3t (Hes. 20, 1): «... kamen zu mir
Minner von den Altesten Israels ... und lieBen sich vor mir nieder.» Sie
sprachen: Hesekiel! Ein Sklave, den sein Herr verkauft hat, ist der nicht

28 Sifre zu Num. 15, 41, § 115, 35a.

29 Wenn die ganze Gesetzeserfiilllung nur darauf abzielte, dal Gott die
Israeliten dafur belohnt, stiinde es ihnen tatsidchlich frei, das Gesetz nicht zu
erfiillen und auf den Lohn zu verzichten. Dem ist aber nicht so, und deshalb
wiederholt auch die Torah den Satz: «Ich bin der Herr, dein Gott !» Das erste
Mal ist der Sinn: Ich belohne den, der die Gebote erfullt, das zweite Mal aber:
Ich bestrafe den, der sich dariiber hinwegsetzt.

45



seiner Gewalt entzogen? Er antwortete ithnen: Ja. Da sagten sie zu ihm:
Da Gott uns an die Volker der Welt verkauft hat, sind wir (also auch) seiner
Gewalt entzogen! Er antwortete ihnen: Sehet, ein Sklave, den sein Herr
unter der Bedingung verkauft, daB3 er (spiter wieder an ithn) zuriickfillt,
ist der etwa seiner Gewalt entzogen? (Eb. 20, 32.33): «Das, was ihr im Sinn
habt, darf keinesfalls geschehen, insofern ihr sagt: Wir wollen den Vélkern
gleichen, die rings um uns wohnen, und den Geschlechtern der Erde, indem
wir Holz und Stein dienen. So wahr ich lebe, Spruch des Herrn, firwahr mit
starker Hand und ausgestrecktemm Arme und mit geschittetem Grimm
werde ich uber euch Konig sein!

Der Gehorsam gegen Gottes Gesetz lalit keine Kinschrankungen
zu, und schon der einfache Versuch, die Erfiillung des Gesetzes an
bestimmte Bedingungen zu kniipfen, kommt einem Abschiitteln
des Jochs der Gebote gleich??:

«Wegen des Streites der Kinder Israel. und weil sie den Herrn versuchten»
(2 Mos. 16, 7). R. Jehoschu’a (ben Chananjah)3! sagt: Die Israeliten spra-
chen: Wenn er der Herr aller Werke, wie der Herr tiber uns ist, so wollen
wir ihm dienen; wenn nicht, so wollen wir ithm nicht dienen. R. Eli’eser
(ben Hyrkanos)32 sagt: Sie sprachen: Wenn er uns unseren Bedarf auskémm-
lich sichert, so wollen wir ihm dienen; wenn nicht, so wollen wir thm nicht
dienen.

Das Verhaltnis Israels zu Gott und seinem Gesetz wurde ein- fiir
allemal am Sinai festgelegt. Nach dem Midrasch sprach Gott zu dem
am Fulle des Berges versammelten Volk3?: «Ihr habt mein Reich
auf euch genommen, so nehmt (also jetzt) auch meine Verordnungen
auf euch!» Und 5 Mos. 33,3: «... sie werden empfangen von seiner
Lehre» wird folgendermalflen interpretiert3*: «Sie nehmen das Joch
der Torah auf sich», und so sagt (die Schrift: 2 Mos. 24,7): «Alles,
was der Herr geredet, wollen wir tun und es horen!» Dieses "ol
ha-Torah, das «Joch der Torah», ist identisch mit dem ’ol ha-mizwot,
dem «Joch der Gebote». So lesen wir in der Mischna33:

30 Mech. zu Ex. 16, 7, wa-jass’a, (be-schallach), 6. Abschn., 52b.

31 Tannaite aus dem Ende des 1. bis Anfang des 2. Jahrhunderts.

32 Der bedeutendste Gesetzeslehrer seiner Generation, ein Zeitgenosse von
R. Jehoschu’a.

33 Mech. zu Ex. 20, 3, Jitro, (be-schallach), 6. Abschn., 67a.

34 Sifre zu Deut. 33, 3, § 344, 143h.

35 Ber. 11, 2.

46



R. Jehoschu’a ben Qorcha?3é sagte: Warum steht (bei der Rezitation des
schem’a jisrael) der Abschnitt «Hore, Israel!» (5 Mos. 6, 41f.) vor (dem Ab-
schnitt: «Und es wird geschehen» (eb. 11, 13ff.)? Damit man zuerst das Joch
des Himmelreichs auf sich nehme, und dann das Joch der Gebote.

Das Sprechen des schem’a jisraél am Morgen und Abend ist die
konkrete, individuelle Erneuerung der Verpflichtung auf das Ge-
setz. So sagt auch Rabban (Gamliel 1I. zu seinen Schiilern, die ihn
darauf aufmerksam machen, dafl er nach der von ihm selbst aufge-
stellten Regel nicht verpflichtet sei, an seinem Hochzeitsabend das
schem’a zu sprechen (Ber. 11,5): «Ich hore nicht auf euch, um das
(Joch des) Himmelreichs abzutun, sei es auch nur eine (einzige)
Stunde lang!» Dieselbe Haltung kommt in der Erzdhlung vom
Martyrium R.’Aqibas zum Ausdruck, der im Zuge des Bar-
Kochba-Aufstandes zum Tode verurteilt wurde3”:

Die Stunde, da man R.’Aqgiba zur Hinrichtung fiihrte, war gerade die
des schem’a-Lesens. Man ril ihm sein Fleisch mit eisernen Kémmen (vom
Leib), er aber nahm das Joch des Himmelreichs auf sich, (indem er das
schem’a sprach). Da sagten seine Schiiler zu ithm: Meister, so weit? Er er-
widerte ihnen: Mein ganzes Leben lang gréamte ich mich tiber den Schriftvers
(5 Mos. 6, 5): «Mit deiner ganzen Seele»: sogar wenn (Gott) deine Seele

nimmt. Ich dachte: Wann bietet sich mir die Gelegenheit, daf} ich es erfiille,
und jetzt, wo sie sich mir darbietet, soll ich es nicht erfiillen?

Gott hat Israel nur deshalb aus Agypten gefiihrt, um das Volk
auf das Gesetz zu verpflichten?38:

«Denn ich bin der Herr, der euch aus dem Lande Agypten herausgefiihrt
hat, um euer Gott zu sein» (3 Mos. 11, 45). Ich habe euch aus dem Lande
Agypten herausgefithrt unter der Bedingung, daB ihr das Joch der Gebote
auf euch nehmt. Denn wer das Joch der Gebote anerkennt, anerkennt eben-
falls (den gottlichen Charakter) des Auszugs aus Agypten, und wer das Joch
der Gebote leugnet, leugnet (damit auch den gottlichen Charakter) des Aus-
Zugs aus Agypten.

Dieses «Joch der Gebote» bezieht sich sowohl auf die gesamte

Gesetzgebung als auch auf die einzelnen géttlichen Gebote, die in
ihr enthalten sind. So lesen wir ebenfalls im Midrasch Sifra3?:

36 Tannaite aus der Mitte des 2. Jahrhunderts.
37 Bar. Ber. 61b; vgl. j. eb. IX, 7 (14b).

38 Sifra zu Lev. 11, 45, 47b.

39 Zu Lev. 25, 37, 109c.

47



«(Du darfst ihm also dein Geld nicht um Zins ausleihen) und Lebens-
mittel nicht um einen Zuschlag; ich bin der Herr!» (3 Mos. 25,37).
«(Die Gesetzeslehrer) schliefen daraus, dall jeder, der das Joch
(des Verbotes) des Zinsnehmens auf sich nimmt, (damit auch gleich-
zeitig) das Joch des Himmelreichs auf sich nimmt, und dal jeder,
der (dieses Verbot) iibertritt, das Joch des Himmelreichs abschiit-
telt.» Dasselbe wird hinsichtlich des Gebots, rechtes Mall und rechtes
Gewicht zu gebrauchen, gesagt 0.

Ebenso wie die Beobachtung eines einzigen Gebotes die Annahme
des gesamten Gesetzes bedeutet, ist auch die Nichterfiillung eines
einzigen Gebotes dem Bruch des Gottesbundes gleichzuachten®!):

«Und wenn ihr euch unvorsetzlich vergeht und nicht tut» (4 Mos. 15, 22).
Die Schrift redet hier vom Gotzendienst42. Oder (redet die Schrift) vielmehr
von (irgend)einem anderen in der Torah enthaltenen Gebot? Dafiir haben
wir eine Belehrung, denn es heillt (eb. 24): «So soll, wenn es unwissentlich
von der Gemeinde begangen wurde...» Die Schrift gibt dieses Gebot, das
besonders angefiihrt wird, in der Einzahl. Und um welches (Gebot handelt es
sich dabei)? Um (das Verbot des) Goétzendienstes ... Es kommen alle (ande-
ren) Gebote, um fur dieses eine (Gebot) zu lehren: So wie der, welcher alle
Gebote uibertritt, das Joch abwirft und den Bund bricht und sich erfrecht
gegen die Torah, so wirft auch der, welcher (dieses eine) Gebot tibertritt, das
Joch ab und bricht den Bund und erfrecht sich gegen die Torah. Und welches
(Gebot) ist das? (Das Verbot des) Goétzendienstes. Denn es heil3t (5 Mos. 17,
2): «Um seinen Bund zu ubertreten (und hingeht, anderen Gottern zu die-
nen).» « Bund» bedeutet dabei die Torah, denn es heil3t (5 Mos. 28, 69): «Das
sind die Worte des Bundes.»

Der Grundgedanke ist, dall jede Auflehnung gegen das Gesetz
eine Auflehnung gegen Gott als Urheber des Gesetzes ist und damit
einer Gottesleugnung gleichkommt43:

R. Jose (ben Chalafta) sagte: Komm und sieh, wie verblendet die Augen
der Wucherer sind! Wenn ein Mensch seinen Nachsten Gotzendiener, Un-
zlichtiger und Mérder nennt, so geht er ihm bis ans Leben. Diese aber holen

40 Eb. zu Lev. 19, 36, 91b.

41 Sifre zu Num. 15, 22, § 111, 31b.

42 Nach Ansicht der Rabbinen beziehen sich die gesamten Bestimmungen
in 4 Mos. 15, 22-26 tber die Sithnung unvorsitzlicher Gesetzesiibertretungen

auf Gotzendienst.
43 Tos. B. M. VI, 17.

48



einen Schreiber, eine Feder, Tinte, Papier und Zeugen und sagen: Kommt
und schreibt von ihm, dafl er keinen Anteil hat an dem, der die Verord-
nungen iber das Zinsnehmen festgesetzt hat. (Ein solcher Mensch) handelt
wie die (romischen) Regierungsstellen und verleugnet dadurch den, der
sprach und die Welt ward (Gott).

R. Chanina b. Hakinai, ein Zeitgenosse von R. Jose b. Chalafta,
bemerkt zu 3 Mos. 5,21%: «Wenn jemand ... seinem Néchsten
(etwas) ableugnet...» «Niemand leugnet seinem Nichsten etwas ab,
ohne das Grundprinzip (Gott) zu verleugnen.» R. Reuben? erklart
einem heidnischen Philosphen in Tiberias, da3 der verdchtlichste
Mensch derjenige ist, der den Schopfer verleugnet (eb.):

«Ehre deinen Vater und deine Mutter; du sollst nicht tdéten; du sollst
nicht ehebrechen; du sollst nicht stehlen; du sollst kein falsches Zeugnis ab-
legen wider deinen Néchsten; du sollst nicht begehren (des Nachsten Weib
usw.)»: Das (lehrt uns), daf3 sich niemand iiber ein Gebot hinwegsetzt, ohne
das Grundprinzip (Gott) zu leugnen, und daf3 niemand (das Gesetz) tibertritt,
ohne (dadurch) den Gesetzgeber zu verleugnen.

Gott ist es, der sich Israel am Sinai als der Konig der Welt
und Herr aller Geschopfe geoffenbart hat. Durch den im Gesetz
niedergelegten Bund ladt Gott Israel ein, seinen absoluten Herr-
schaftsanspruch anzuerkennen. Diese Anerkennung erhalt ihren
konkreten Ausdruck in der Beobachtung der Gebote und Verbote
der Torah als Ausdruck des gottlichen Willens. Jeder Ungehorsam
gegen das Gesetz ist eine Auflehnung gegen Gott, den Urheber des
Gesetzes, und kommt einem Abwerfen des Jochs des Gottesreiches
und damit einer Gottesleugnung gleich.

Gesetz und Gnade

Um die Haltung der rabbinischen Theologie zum Problem Ge-
setz-Gnade, das im Grunde ein christliches Problem ist, richtig zu
verstehen, miissen wir uns vor allem von dem Gedanken freimachen,
daf} dieses Problem im Neuen Testament in Form einer Antinomie
gestellt wird — besonders bei Johannes und Paulus —, wihrend es
sich doch in Wirklichkeit auch dabei um eine organische Weiter-

44 Tos. Schebu’ot 111, 6.
45 B, Strobilus, Tannaite aus dem 2. Jahrhundert.

49



entwicklung auf Grund alttestamentlicher und traditionell-jidi-
scher Elemente handelt.

Bei oberflachlicher Betrachtung kénnte man sich fragen, welcher
Platz dem Eingreifen der Gnade Gottes in einem System zukommen
kann, in dem an sich alles allein durch den Gehorsam gegen das
Gesetz bestimmt wird. Doch hiele das iibersehen, dal dieses Gesetz
selbst ein reines Gnadengeschenk Gottes an sein Volk darstellt, die Er-
fillung der den Patriarchen gemachten VerheiBBungen. Gott schliel3t
den Sinaibund auf Grund seiner Liebe zu den Patriarchen, die er
damit auf ihre Nachkommenschaft ausdehnt (5 Mos. 10,15): «Doch
nur zu deinen Vétern neigte er sich in Liebe und erwahlte euch als
ihre Nachkommen aus allen Volkern, wie es heute der Fall ist.»
Das Gesetz beruht somit auf den den Patriarchen gemachten Ver-
heiBungen und stellt das ganze Leben des Volkes auf den Boden
der Gnade des Bundes und der Verheilung.

Neben dem Sinaibund kommt im Pentateuch dem Bund in den
Ebenen von Moab eine besondere Bedeutung zu, der zwischen Gott
und Mose als Vertreter und Bevollméchtigter Israels geschlossen
wird, bevor das Volk sich anschickt, in das Land der Verheilung
einzuziehen. Der Unterton dieses Bundes ist derselbe wie beim
Sinaibund (vgl. 5 Mos. 26,17-19): «Vom Herrn hast du dir heute
sagen lassen, dafl er dein Gott sein will und dafl du nach seinen
Wegen wandeln, seine Satzungen, Gebote und Vorschriften befolgen
und seiner Stimme gehorchen sollst. Der Herr aber hat dich heute
bekennen lassen, daf3 du sein Eigentumsvolk sein willst, so wie er
es dir verheiBlen hat, dafl du alle seine Gebote befolgen willst, daf
er es ist, der dich iiber alle Vélker, die er schuf, erhoht an Lob,
Ruhm, und daBl du ein heiliges Volk fiir den Herrn, deinen Gott,
sein willst, gemal seinem Worte.» Die Lehre von der Gnade und ihrer
Funktion nimmt im 5. Buch Mose einen breiten Raum ein, und als
das groBte und wichtigste aller Gebote, das alle anderen in sich ein-
schlieft und ihnen zugleich Sinn und Inhalt gibt, erscheint der
zentrale Satz (5 Mos. 6,5): «Du sollst den Herrn, deinen Gott,
lieben aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und mit all deiner
Kraft!y

Wiederum ist es das Gesetz, das auch ein Element enthilt, das
spiter im Mittelpunkt der Gnadenlehre der rabbinischen Uberliefe-

50



rung steht, ndmlich die Offenbarung der gottlichen Attribute der
Gnade und Giite Gottes, seiner viterlichen Fiirsorge fiir das Heil des
Menschen, seiner Barmherzigkeit und seiner Langmut mit den
Siindern. Das Grunddokument der biblischen und damit auch der
rabbinischen Gnadenlehre ist 2 Mos. 34,6.7, die von Gott dem
Mose geoffenbarten goéttlichen Eigenschaften: «Der Herr, der Herr,
ein barmherziger und giitiger Gott, langmiitig, reich an Huld und
Treue. Huld bewahrt er den Tausenden. Schuld, Frevel und Siinde
vergibt er ...»

Die ersten Worte des Dekalogs (2 Mos. 20,2): «Ich bin der Herr,
dein Gott», sind das Leitmotiv der gesamten mosaischen Offenba-
rung und Gesetzgebung. Der Gott, der seinem Volk das Gesetz gibt,
offenbart sich ihm aus Liebe, und in Liebe hat er sich auch Israel zu
seinem Volk erkoren, es mit reichen Gnadengaben bedacht und mit
ihm den Bund geschlossen. Dieser Bund gemahnt Israel stets an
eine der Haupteigenschaften Gottes, ndmlich an seine Treue, zu
der er sich Israel gegeniiber eidlich verpflichtet hat (5 Mos. 7,8),
und zu der er stets unverbriichlich steht, wie er es durch den Mund
des Propheten Jesaja bestédtigt (49,7): «Also spricht der Herr,
Israels Erloser, sein Heiliger, zum allseits Verachteten, den die
Leute verschméhen, zum Knechte der Herrscher: Konige werden es
sehen und sich erheben, Fiirsten werden sich niederwerfen um des
Herrn willen, der getreu ist, um des Heiligen Israels willen, der dich
erwihlt hat.» Da Gott dem Bund und damit dem Bundesvolk die
Treue wahrt, erweist er sich auch angesichts der dauernden Un-
treue Israels als ein huldvoller, barmherziger und verzeihender Gott.
Diese Huld oder Barmherzigkeit Gottes, fir welche die Schrift mit
Vorliebe den Ausdruck Ton (chessed) gebraucht, steht so in enger
Verbindung mit dem Bundesgesetz (5 Mos. 7,9): «Du sollst es er-
kennen, daB} der Herr, dein Gott, der wahre Gott ist, der zuverlidBige
Gott, der den Bund und die Huld denen bewahrt bis ins tausendste
Geschlecht, die ihn lieben und seine Gebote halten.» Auch die huld-
volle Gnade Gottes ist an den Willen des Volkes gekniipft, das
Gesetz zu beobachten (eb. 12): « Wenn ihr diesen Vorschriften ge-
horcht und sie beachtet und nach ihnen handelt, dann wird zum
Lohn der Herr, dein Gott, dir den Bund und die Huld bewahren,
wie er deinen Vatern eidlich versprochen hat.» Der Bund erscheint

51



somit als der konkrete Ausdruck der goéttlichen Gnade und als
Unterpfand huldvoller Barmherzigkeit. Diese huldvolle Barm-
herzigkeit ist es, die Gott dem Mose offenbart, als er nach der
Siinde des Goldenen Kalbes fiir Israel Fiirbitte einlegt (2 Mos. 36,6.7).
Wiederum, wie schon zu Beginn des Dekalogs, werden Gottes
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit in einem Atemzug genannt,
doch wahrend dort die Gerechtigkeit den Ausschlag gab, steht hier
die verzeihende Huld im Vordergrund. Sie ist es, die letzten Endes
Gottes Handeln bestimmt, ohne dafl damit seiner Gerechtigkeit
Abbruch getan wird, denn auch die Gerechtigkeit Gottes ist eine
notwendige Folge seiner allumfassenden Liebe. Wenn Israel den
Bund bricht, wird es von Gott auf Grund dieser Gerechtigkeit ge-
ziichtigt, aber die Strafe Gottes hebt das Privileg der Gnaden-
erwihlung nicht auf, denn Gottes barmherzige Liebe kann nicht
am menschlichen Versagen scheitern.

Getreu der biblischen Darstellung erscheint die gottliche Gnade
in der rabbinischen Uberlieferung hauptsichlich als omnan na,
als Attribut der gottlichen Barmherzigkeit. Als solches steht ihr
0 DT gegeniiber, das Attribut der gottlichen Gerechtigkeit,
jedoch ist dieser Antagonismus, wie wir bereits bemerkt haben,
nur scheinbar, da unser begrenzter Verstand die profunde Einheit
aller Eigenschaften in Gott nicht zu begreifen vermag. Diese Einheit
zeigt sich schon darin, dal Gott beim Schopfungswerk nach An-
sicht des Midrasch beide Attribute zum Einsatz gebracht hat:

«Als Gott der Herr die Erde machte und den Himmel» (1 Mos. 2, 4).
Das kann mit einem Konig verglichen werden, der leere Gliaser hatte. Da
sprach er: Schiitte ich heiles Wasser hinein, so springen sie; schiitte ich (zu)
kaltes Wasser hinein, so bersten sie. Was tat der Konig? Er vermengte das
heille Wasser mit dem kalten, gof3 es in die Gldser und sie blieben (ganz).
Ebenso sprach der Allheilige: Wenn ich die Welt nur kraft (meines) Attributs
der Barmherzigkeit erschaffe, so wird ihre Siinde gro3 sein; erschaffe ich sie
hingegen nur kraft (meines) Attributs der Gerechtigkeit, so kann sie nicht
bestehen. Deshalb will ich sie zu gleichen MaBlen mit Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit erschaffen, auf dafl sie bestehen moge. Deshalb heil3t es (hier):
«Der Herr Gott ...47.»

46 Gen. R. 12, 15.

47 Nach der rabbinischen Interpretation drickt das Tetragramm Gottes
Barmherzigkeit aus, der Gottesname D"9X jedoch seine Gerechtigkeit.

52



Auch fiir die rabbinische Tradition sind die dem Mose geoffen-
barten «Dreizehn Eigenschaften Gottes» (2 Mos. 34,6.7) die Quintes-
senz des Ausdrucks gottlicher Gnade. So lesen wir in R.H. 17b:

R. Chuna wies auf einen Widerspruch hin. Es hei3t (Ps. 145, 17): «Der
Herr ist gerecht in allen seinen Wegen»; dagegen heillt es aber (auch; eb.):
«Gnédig in allen seinen Taten»: Anfangs (ist er) gerecht, spéter gnidig.
R. Ele’asar wies (ebenfalls) auf einen Widerspruch hin. Es heif3t (eb. 62, 13):
«Bei dir, o Herr, ist Gnade», und (gleich) darauf heilt es (eb.): « Denn du ver-
giltst einem jeden nach seinem Tun»; Anfangs: «Du vergiltst jedem nach
seinem Tun»; spéter: «Bei dir, o Herr, ist Gnade.» Ilphi ... wies (ebenfalls)
auf einen Widerspruch hin. Es heifit (2 Mos. 34, 6): «Reich an Gnade»,
und darauf hei3t es (eb.): «Und Wahrheit.» Anfangs in Wahrheit, dann in
Gnade. — (Es steht geschrieben: 2 Mos. 34, 6): «Der Herr zog an (Mose)
voriiber, indem er rief...» R. Jochanan sagte: Stiinde es nicht so in der
Schrift, so dirfte man es gar nicht sagen: Das lehrt (uns ndmlich), da der
Allheilige sich wie ein Vorbeter (in einen Gebetmantel) hiillte und dem Mose
die Gebetsordnung zeigte, indem er sprach: So oft die Israeliten siindigen
werden, sollen sie vor mir nach dieser Ordnung verfahren, und ich werde
ihnen vergeben. « Herr, Herr»: ich bin gnédig bevor der Mensch gestlindigt,
und ich bin es (ebenfalls), nachdem er gestindigt und Bufle getan hat. «Ein
barmherziger und gnédiger Gott»: Rab Jehudah sprach: Es ist ein ge-
schlossenes Biindnis, daf die (liturgische Erwidhnung) dieser dreizehn Eigen-
schaften (Gottes) nicht erfolglos bleiben wird, denn es heif3t (2 Mos. 34, 10):
«Siche, ich schlieBBe einen Bund.»

Die rabbinische Tradition hat die Worte des Talmuds: «So
sollen sie vor mir nach dieser Ordnung verfahren» in dem Sinn ver-
standen, daf3 die Israeliten im Bullgebet die dreizehn Eigenschaften
Gottes erwédhnen sollen. Aus diesem Grund bilden sie auch einen
festen Bestandteil der mmo (selichot ) oder BuBgebete. In Wirklich-
keit ist im Talmud aber nicht die Rezitation der mTn A wy whw
(schalosch ’essreh middot), der «Dreizehn Kigenschaften Gottesy,
gemeint, der somit eine fast magische Kraft beigemessen wiirde,
sondern das Handeln gemdf} der middot, das heil3t also, daf} sich auch
der Mensch seinem Mitmenschen gegeniiber barmherzig und lang-
miitig erweisen soll, genau so wie er selbst auf die Barmherzigkeit
und Langmut Gottes vertraut. Der talmudische Text sagt iibrigens

48 Die gnadenvolle Barmherzigkeit Gottes wird, wie schon gesagt wurde,
durch das Tetragramm ausgedriickt.

53



ausdriicklich je’assu (W), «sie sollen handeln», worauf auch R.
Jescha’jah Scheftel Horowitz in seinem Kompendium n*an nim® "w
(schnei luchot ha-berit)*® ausdriicklich hinweist. Diese Interpreta-
tion wird auch vom Midrasch nahegelegt?:

«(Denn wenn ihr bewahrt, ja bewahrt alle diese Gebote, die ich euch be-
fehle zu tun), zu wandeln auf allen seinen Wegen...» Das sind die Wege des
Allheiligen, wie es heil3t (2 Mos. 34, 6ff.): «Der Herr, der Herr, ist ein barm-
herziger und gnadiger Gott...» Und es heil3t (ebenfalls: Joel 3, 5): «Jeder
aber, der da mit dem Namen Gottes genannt wird5!, wird gerettet werden.»
Wie ist es fiir einen Menschen moglich, mit dem Namen des Allheiligen ge-
nannt zu werden? (Das will) vielmehr (besagen): Wie Gott barmherzig und
gnidig genannt wird, so sei auch du barmherzig und gnédig, und gib deine
Gabe umsonst fiir alle. Wie der Allheilige gerecht genannt wird, wie es heil3t
(Ps. 145, 17): «Gerecht ist der Herr in allen seinen Wegen und gnidig>52
in allen seinen Taten» ... so sei auch du fromm. Darum heift es: «Jeder, der
genannt wird mit dem Namen des Herrn wird gerettet werden.» Und es heil3t
(weiter: Jes. 43, 7): «Jeden, der mit meinem Namen genannt wird, habe ich
zu meiner Ehre geschaffen, gebildet und gemacht.» Und es heil3t (Prov. 16, 4):
«Alles machte Gott zu seinem Zweck?53.»

Die dreizehn middot werden demgemdf} als Lebensregeln aufge-
fallt. Wenn sich der Mensch in seinem Handeln nach ihnen richtet
und an ihnen inspiriert, so wird ihm auch Gott Gnade und Barm-
herzigkeit erweisen, denn der gottliche Lohn steht immer in direktem
Verhiltnis zum menschlichen Tun, wie es in der Mischna heil3t
(Sot. 1,7): «Mit dem Mal3, mit dem ein Mensch mifit, wird auch ihm
gemessen.» Und da die Norm des menschlichen Handelns und Mes-
sens das Gesetz ist, wird so schlieBlich und endlich auch das Mal} der
gottlichen Gnade durch die Treue zum Gesetz bestimmt.

Die hervorstechendste Eigenschaft Gottes ist seine Liebe zu sei-
nen Geschépfen und die gnadenvolle Giite, die er ihnen erweist. Das

49 Ausg. Amsterdam 1698, 333a.

50 Sifre zu Num. 11, 22, § 49, 85a.

5t Der Midrasch liest XJp? im Niph’al und nicht X7 im Qal («der anru-
fen wird»), wie der masoretische Text.

52 17011 : die rabbinische Exegese interpretiert diesen Ausdruck im Sinne
von «fromm».

53 Dag heif3t um seinetwillen, damit die Menschen seien wie er selbst.

34 Ha-schirah, (be-schallach), 9. Abschn., 42b.

54



Schopfungswerk, die Auserwihlung der Patriarchen, die Befreiung
aus Agypten und der BundesschluB am Sinai sind alles gottliche
Gnaden im Vollsinn des Wortes, das heillt reine géttliche Gnaden-
erweise, die von Gott ohne Riicksicht auf die von seiten der Men-
schen etwa vorhandenen Dispositionen gesetzt wurden. Die
Mechilta5* interpretiert folgendermaflen 2 Mos. 15,23: «Fiihrer
warst du in deiner Gnade dem Volk, das du erlost»: Gnade hast
du an uns getan, denn wir hatten keine (guten) Werke aufzuweisen,
wie es heilit (Jes. 63,7): « Der Gnaden des Herrn will ich gedenken...»
(und ferner: Ps. 89,2): «Die Gnaden des Herrn will ich ewig singen.»
Und die Welt ist von Anfang an nur auf Gnade gegriindet, wie es
heiBt (eb. 3): «Ich spreche: die Welt ist auf Gnade gegriindet.»
In seiner unaussprechlichen Giite gibt Gott allen Geschopfen seine
reichen Gnadengaben, wie in Gen. R. 33,3 gesagt wird:

«Gut ist der Herr gegen alle, sein Erbarmen waltet tiber allen seinen Ge-
schopfen» (Ps. 145, 9). R. Jehoschu’a ben Levi legte diesen Vers folgender-
mabBen aus: Gut ist der Herr zu allen, und seine Gnadenerweise sind tber
allen, denn sie sind seine Werke. R. Schemuel ben Nachman sagte: Gut
ist der Herr zu allen, und seine Gnadenerweise sind uber allen, weil es seiner
Natur entspricht, sich barmherzig zu erweisen. R. Jehoschu’a sagte im Na-
men von R. Levi: Gut ist der Herr zu allen, und er gibt den Menschen (den
Geist der) Barmherzigkeit.

In Erkenntnis dessen lautet auch der Segensspruch, den mannach
der Mischna (Ber. 1X,2) bei dem in Palédstina lebenswichtigen Ein-
setzen von Regen oder beim Vernehmen einer guten Nachricht
spricht: « Gepriesen sei der gute und wohltétige (Gott)!» Die gnaden-
volle Giite Gottes ist es auch, die den Lauf der Welt bestimmt und
dank derer die Welt weiterbesteht, wie es im Morgengebet heil3t55:
«Der die Welt und alle, die in ihr wohnen, erleuchtet, und der in
seiner Giite jeden Tag das Schopfungswerk erneuert.» «Gott liebt
alle Geschopfe», sagt R.’Aqiba, «denn alle wurden im Ebenbild
Gottes erschaffen» (Abot 111,15). Deshalb hat der gnadenvolle und
barmherzige Gott (R¥an — rachmana) stets nur das Wohl seiner
Geschopfe im Auge (Ber. 60b): «R. Chuna sagte im Namen Rabs,

55 Vgl. S. Baer, Seder *Avodat Jisrael, Nachdruck des Schocken-Verlags,
Berlin 1937, S. 76.

55



(und) im Namen R. Meirs wurde es (ebenfalls) im Namen R.
’Aqibas gelehrt: Der Mensch pflege stets zu sagen: Alles, was der
Allbarmherzige tut, tut er zum Guten.» Und Ex. R. 2,1 heil}t es:

«Er machte seine Wege bekannt dem Mose, den Kindern Israels seine
Taten » Ps. 103, 7). Die Taten von Fleisch und Blut sind entartet, wie es
hei3t (5 Mos. 22, 14): «Er macht ihre schlechten Handlungen zur Last.»
Allein bei Gott sind Eigenschaften und Taten erbarmungsreich, wie es heil3t
(Ps. 103, 8): «Barmherzig und gnédig ist der Herr.» Und diese Eigenschaften
hat der Herr dem Mose zu erkennen gegeben, als er ihn bat (2 Mos. 33, 13):
«Mache mir deine Wege kund !» Gott antwortete ihm darauf (eb. 19): «Ich bin
gnidig gegen den, dem ich gnédig sein will.»

Das Wirken der gottlichen Gnade im M enschen

Man hat die Frage aufgeworfen, ob die rabbinische Uberlieferung
der im Menschen wirksamen subjektiven Gnade eine ebenso wichtige
Funktion zuerkennt wie der von Gott objektiv gegebenen Gnade.
Dazu mul} gesagt werden, daf} es sich dabei um eine Fragestellung
handelt, die nicht auf dem Boden des rabbinischen Denkens ge-
wachsen ist. Es sei jedenfalls festgehalten, dal3 die rabbinische
Tradition auch diese « Wirkgnade» sehr wohl kennt. So verleiht das
Studium der Torah alle Gnaden, die notwendig sind, um den bosen
Trieb in uns wirksam zu bekdmpfen 5¢:

«So beherzigt diese meine Worte und nehmt sie euch zu Gemiite» (5
Mos. 11, 8). Das lehrt (uns), dall die Worte der Torah mit einer Arznei des
Lebens verglichen werden. Es gleicht dies einem Koénig, der seinem Sohn
einen starken Schlag versetzte und ihm dann ein Pflaster auf die Wunde
legte. Er sprach zu ihm: Mein Sohn ! solange das Pflaster auf deiner Wunde ist,
13 und trink was dir schmeckt, und wasche dich sowohl mit warmem als
auch mit kaltem (Wasser), und du wirst nicht zu Schaden kommen. Wenn
du es aber wegnimmst, siehe, so 1la8t du wildes Fleisch wachsen. So sprach
der Allheilige zu Israel: Meine Kinder! ich habe euch den bdsen Trieb ge-
schaffen, aber ich habe euch (auch) die Torah geschaffen als Gewlirz, (um
dem Urteil iiber eure bésen Handlungen die Schérfe zu nehmen). All die Zeit,
die ihr euch mit ihr (der Torah) beschéftigt, herrscht (der boése Trieb) nicht
uber euch, wie es heil3t (1 Mos. 4, 7): «Ist’s nicht so: wenn du recht handelst,
kannst du dein Gesicht erheben.» Wenn ihr euch aber nicht mit der Torah
beschéftigt, siehe, so werdet ihr in seine Hand gegeben, wie es heil3t (eb.):

56 Sifre zu Deut. 11, 18, § 45, 82a.

56



«Und wenn du nicht recht handelst, so lauert die Stinde an der Tur.» Ja,
der bose Trieb wird sich (dann) sogar ausschlieBlich mit dir beschiftigen,
wie es heillt (eb.): «Du aber herrsche iiber sie.» Und ferner heif3t es (Prov.
25, 21): «Wenn deinen Hasser (d.h. den bésen Trieb hungert, so speise ihn
mit Brot»: Speise ihn mit dem Brot der Torah. «Und wenn er diirstet, so
trianke thn mit Wasser; du haufst so Kohlen auf sein Haupt» (eb. 21).

Deshalb betet man auch taglich, Gott moge uns die Gnade geben,
den bosen Trieb zu iiberwinden (Ber. 16b):

Als Mar ben Rabina57 sein (tdgliches Morgen)gebet beendet hatte, pflegte
er folgendes zu sagen: Mein Gott! bewahre meine Zunge vor Bosem, meine
Lippen vor triigerischen Reden. Vor denen, die mir fluchen, schweige meine
Seele, und gegen jedermann sei meine Seele (demiitig) wie Staub. Offne mein
Herz fiir deine Lehre, und deinen Geboten jage meine Seele nach. Beschiitze
mich vor einem bodsen Ereignis, vor dem boésen Trieb, vor einem bosen Weib
und vor allem Ubel, das sich driangt, in die Welt zu kommen.

Die groBte innere Gnade, die Gott dem Menschen gibt, ist die
der Busse. Gott verleiht dem Menschen nicht nur die Kraft, der Ver-
suchung zu widerstehen und die Gelegenheit zur Siinde zu meiden,
sondern seine Gnade bewirkt auch die Verzeihung der begangenen
Siinden.

Denn wie dein Name, so (ist auch) dein Ruhm, sagt die Liturgie des Neu-
jahrsfestes58; du bist schwer zu erziirnen, (aber) leicht zu besdnftigen. Du
verlangst nicht, daf3 der Todesschuldige sterbe, sondern dafl er umkehre und
lebe. Du harrest seiner bis zu seinem Sterbetag ; kehrt er um, sogleich nimmst
du ihn willig auf. Wahrlich, du bist doch (der Menschen) Schipfer und kennst
ihre Triebe; sind sie (doch) Fleisch und Blut. Der Mensch, sein Entstehen —
aus Erde; sein Ende — zur Erde! Unter Lebensgefahr muf} er sein Brot ver-
dienen. Er ist einer zerbrochenen Scherbe gleich, dem durren Gras, einer
welken Blume, einem voriiberziehenden Schatten, einem schwindenden
Rauch, einem wehenden Luftzug, einem Staubkorn, einem fliichtigen Traum.

Gott streckt dem Siinder stets seine helfende Hand entgegen und
nimmt ihn mit Freuden auf, wenn er Bulle tut und den festen Willen
bekundet, in Hinkunft das Gesetz treu zu beobachten?:

57 Babylonischer Amoréer des 3./4. Jahrhunderts.

98 (lebete fiir das Neujahrsfest ... von W. Heidenheim, Frankfurt a.M.
1892, 2. 198/99.

59 Sifre zu Deut. 3, 29, § 30, 72a.

57



«Und wir saBlen im Tale gegeniiber von Bet Peor» (5 Mos. 3, 29). (Mose
sagte zu ihnen): Sehet, wie grol3 der Unterschied ist zwischen mir und euch!
Wie viele Gebete habe ich verrichtet, und dennoch wurden Bestimmungen
uber mich erlassen, daf3 ich nicht eintreten durfe in das Land (der Verhei-
Bung). Ihr aber habt (Gott) erzirnt vierzig Jahre lang, wie es heil3t (Ps.
95, 10): « Vierzig Jahre hatte ich Ekel vor diesem Geschlecht», und eure Vor-
nehmen haben sogar den Baal Peor angebetet. Dennoch ist aber (Gottes)
Rechte ausgestreckt, diejenigen zu empfangen, die BuBle tun. «Und nun,
Israel, hore auf die Satzungen» (eb. 4, 1): Siehe, ihr seid jetzt (wie) neu (ge-
boren); schon ist das Vergangene vergessen !

Sobald die Gnade der Bufle ihre Wirkung getan hat, sind die
Stinden vergessen und verziehen (Joma VIII,9):

R.’Aqiba sagte: Heil euch, Israeliten! Von wem werdet ihr gereinigt,
und wer reinigt euch? Euer Vater im Himmel! Denn es steht geschrieben
(Hes. 36, 25): «Ich besprenge euch mit reinem Wasser, daB ihr rein werdet
von all eurer Unreinheit...», und weiter (Jer. 17, 13): «Die Hoffnung (7)p»,
,Hoffnung*, wird als Mppn, ,Tauchbad, Reinigungsbad® interpretiert)
Israels ist der Herr.» Und was fiir eine Bewandtnis hat es mit dem Tauch-
bad? Es reinigt die Unreinen. So reinigt (auch) der Allheilige Israel.

Gottes Gnade hebt auch die Siindenschuld des reuigen Menschen
auf und gibt ihm den Seelenfrieden wieder0:

Grof} ist der Friede, denn er wird denen gegeben, die Bufle tun, wie es
heilt (Jes. 57, 19): « Der da schafft die Frucht der Lippen, Friede, Friede den
Fernen (= BuBfertigen) und Nahen (= Gerechtfertigten).»

Die durch Gottes Gnade bewirkte innere Liuterung der bul-
fertigen Siinder ist einer Neuschopfung vergleichbar (Pes. R. K.
155b):

R. Tachlifa Bisrajat! sagte: Bei allen (anderen) Opfern steht geschrieben:
«Thr sollt es darbringen.» Hier (beim Opfer des Neujahrsfestes) steht ge-
schrieben: «Ihr sollt es tun» (4 Mos. 29, 2). Der Allheilige sprach: Weil ihr
an diesem Tag vor mir zu Gericht eingegangen seid und einen Freispruch
erlangt habt, will ich es euch so anrechnen, wie wenn ich euch heute als neue
Kreaturen geschaffen hétte. Das will der Vers besagen (Jes. 66, 22): « Denn
wie der neue Himmel und die neue Erde, (die ich schaffe, vor meinem Antlitz
bestehen werden — Spruch des Herrn —, so wird euer Same und euer Name
Bestand haben ...)»

60 Sifre zu Num. 6, 26, § 42, 13a.
61 Wahrscheinlich aus Césarea.

58



Der Vollbesitz der gottlichen Gnade duflert sich durch die Gegen-
wart der Schechinah oder des Heiligen Geistes in der Seele des
Menschen. Doch wollen wir darauf nicht nidher eingehen, weil es sich
dabei erstens um ein stark kontroversiertes Problem handelt und
man es zweitens vielleicht besser unter die mystischen Erfahrungen
einreiht.

Gnade und Willensfreiheit

Schwierig wird das Verhéltnis zwischen Gesetz und Gnade in der
rabbinischen Tradition dann, wenn das Problem der menschlichen
Willensfreiheit hinzutritt, die es unter allen Umstinden zu wahren
gilt. Auf diesem Gebiet treten uns im rabbinischen Schrifttum zwei
Meinungen entgegen. Nach der einen hat Gott dem Menschen alle
Mittel in die Hand gegeben, um wirksam gegen den «Bdsen Trieb»,
den er in sich tragt und der ihn zur Auflehnung gegen Gottes Gebot
verleiten will, anzukdmpfen. Diese Mittel sind die Willensfreiheit,
die spirituellen Fahigkeiten und vor allem die Torah als souverane
Norm der Unterscheidung zwischen gut und bose, erlaubt und uner-
laubt. Da Gott dem Menschen auf diese Weise aus reiner Gnade
alles gegeben hat, was er braucht, um recht zu handeln, das heil3t
das Gesetz zu erfiillen, konnte man daraus schlieffen, dal jede wei-
tere aktuelle Intervention der goéttlichen Gnade eigentlich iiber-
fliissig sei.

Nach der anderen Meinung ist die Intervention der aktuellen
Gnade dennoch nétig, damit der Mensch itiberhaupt imstande ist,
auf dem rechten Weg zu bleiben und den dauernden Kinfliiste-
rungen des bosen Triebes nicht zu unterliegen (Suk. 52b):

R. Jizchaq sagte: Der bose Trieb des Menschen beméchtigt sich seiner
tdglich, denn es hei3t (1 Mos. 6, 5): «(Der Herr sah, wie gro3 die menschliche
Bosheit auf Erden war, und daB jegliches Gebilde ihrer Herzensgedanken)
allzeit nur bose war.» R. Schim’on ben Lagqisch sagte: Der bose Trieb des
Menschen bemiichtigt sich seiner tédglich und trachtet, ihn zu téten, denn es
hei3t (Ps. 37, 32): «Der Frevler lauert auf den Gerechten und trachtet, ihn
zu toten.» Und wenn der Allheilige ihm nicht beistiinde, so kéonnte er sich
seiner nicht erwehren, denn es heiBt (eb.): «Der Herr uiberliefert ihn nicht
in seine Hand und verdammt ihn bei seinem Rechten nicht.»

59



Immerhin ist die Funktion der menschlichen Initiative in jedem
Fall iiberragend grofl, und von ihr héngt letzten Endes auch das
MalB der Gnade ab, das Gott dem Menschen gewédhrt (Joma 38b):

R. Chijja bar Abba sagte im Namen von R. Jochanan: Sobald die meisten
Lebensjahre des Menschen voriiber sind, ohne dafl er gesiindigt hat, so
stindigt er (schon) nicht mehr, denn es heil3t (Hos. 4, 6): «Die Fiille seiner
Frommen behiitet er.» In der Schule R. Schilas sagten sie: Sobald jemand
einmal und zweimal Gelegenheit zur Siinde hatte, ohne gesiindigt zu haben,
so sltindigt er (schon) nicht mehr.

Gott gewihrt seine helfende Gnade, aber er achtet auch stets
den freien Willen des Menschen, so dafl diese Gnadenhilfe wohl den
Menschen in seinen guten Vorsitzen bestirkt, ihm aber dennoch
stets die volle Entscheidungsfreiheit laf3t (Mak. 10b):

Rabba ben R. Chuna sagte im Namen Rab Chunas ... Aus der Torah, den
Propheten und den Hagiographen (entnehmen wir), daf3 (Gott) den Menschen
auf den Weg fiihrt, den (er selbst) einzuschlagen wiinscht. Aus der Torah,
denn es heif3t (4 Mos. 22, 12): «Du sollst nicht mit ihnen gehen», und danach
hei3t es (eb.): «Mache dich auf und gehe mit ihnen.» Aus den Propheten,
denn es heil3t (Jes. 48, 17): «Ich, der Herr, dein Gott, bin es, der dich unter-
weist, ersprielich zu handeln, der dich auf den Weg leitet, auf dem du gehen
willst.» Aus den Hagiographen, denn es heiflt (Prov. 3, 34): «Hat er es mit
Spottern zu tun, so spottet er, aber den Demiitigen gibt er Gnade.»

Diese absolute Achtung der menschlichen Willensfreiheit ist es
auch, die Gott seine Geschopfe respektvoll behandeln 14B3t, wie es
die Tosefta ausdriickt (B.Q. VII,10):

R. Jochanan ben Sakkal sprach: Komm und sieh, wie sehr Gott auf die
Ehre seiner Geschopfe bedacht ist!

Und R. Eli’eser b. Hyrkanos sagt in Zusammenhang mit der des
Ehebruchs verdachtigten Frau®2:

Wenn Gott schonungsvoll ist denen gegeniiber, die gegen seinen Willen
handeln, um so mehr wird er dann schonungsvoll sein gegeniiber denen, die
seinen Willen tun!

62 Sifre zu Num. 5, 18, § 12, 5a.

60



Die Gnade vm Verhdltnis zu Lohn und Strafe

Eine andere Schwierigkeit erwichst der rabbinischen Gnaden-
lehre aus der Frage des Lohnes und der Vergeltung der menschli-
chen Handlungen und damit der absoluten géttlichen Gerechtigkeit.
Auf Grund der biblischen Theologie zieht jede menschliche Hand-
lung, je nachdem sie gut oder bose ist, entweder Lohn oder Strafe
nach sich. So ist denn sowohl das Gliick als das Ungliick des Men-
schen eine gottliche Sanktion seiner Handlungen, und diese wieder-
um werden vom Gesetz bestimmt, so da3 das Gesetz letzten Endes
wieder als eine Art Moderator der gottlichen Gnade erscheint, die
somit nicht souverin und frei wirkt, sondern von Gott selbst an den
Willen des Menschen, das Gesetz zu erfiillen, gekniipft zu sein
scheint. Doch erinnert die rabbinische Tradition in diesem Zusam-
menhang stets daran, dal} es auf keinen Fall angingig ist, Gottes
Handeln mit menschlichen MaBstdben messen zu wollen. So sagt der

Midrasch %3

«(Denn also hatte der Konig allen seinen Hofmeistern eingeschiirft), sie
sollen die Wiinsche jedes einzelnen beriicksichtigen» (Esth. 1, 8). Der All-
heilige sprach zu (Koénig Achaschwerosch): Ich (selbst) bin nicht imstande,
allen meinen Geschopfen Genugtuung zu geben, und du versuchst, nach
jedes Menschen Wunsch zu handeln? Wenn zwei Ménner um die Hand der-
selben Frau anhalten, kann sie dann beide heiraten? Es wird (notwendiger-
weise) der eine oder der andere sein! Und wenn zwei Schiffe in einem Hafen
liegen, wovon eines auf den Nordwind und das andere auf den Stidwind war-
tet, kann dann derselbe Wind beide flottmachen? Es wird das eine oder das
andere sein! Morgen werden zwei Médnner wegen eines Rechtsstreits vor dir
erscheinen, einer (davon ist) ein Jude, der andere ein Gegner und Feind.
Kannst du beiden Genugtuung verschaffen? Du wirst den einen erhéhen
und den anderen héngen! R. Chuna sagte im Namen von R. Binjamin:
Wenn in dieser Welt der Nordwind blést, so bliast der Siidwind nicht, und
wenn der Stidwind blést, so bldst der Nordwind nicht. Aber in den Tagen
des Messias, wenn Gott die Verbannten (Israels) zuriickfiihrt, wird er sagen:
Ich will einen starken, reinigenden Wind in die Welt schicken, in dem beide
Winde vereint sind. So sagt (die Schrift: Jes. 43, 6): «Zum Norden spreche
ich: Gib heraus! Zum Stiden: Halte nicht zurick! Bring her meine Séhne
von fern, ineine Toéchter vom Ende der Erde!» Wer ist’s, der die Wiinsche

63 Esth. R. I1, 14. Zitiert nach Sefer Midrasch Rabbah, Ausg. Romm,
Wilna 1887, 2. Teil.

61



derer erfullt, die thn fiirchten, (selbst wenn sie sich zu widersprechen schei-
nen)? Es ist der Allheilige, von dem geschrieben steht (Ps. 145, 19): «Das
Verlangen der Gottesfiirchtigen erfiillt er, hort auf ithren Hilferuf und rettet
sie !

Die Gerechtigkeit Gottes iibersteigt jede menschliche Einsicht
und kann so auch ausgleichen, was dem Menschen widerspriichlich
erscheint, und das bei aller Achtung der menschlichen Freiheit
(Pes. R. K. 200a):

R. Abbahu sagte: Es ist offenbar und bekannt vor dem, der da sprach
und die Welt ward, dafl die Volker der Welt die Torah nicht annehmen
werden. Warum (also) bot er sie ithnen (dennoch) an? Weil das (so) seine Art
und Weise ist. (Der Allheilige) bestraft seine Geschopfe nicht, bevor er ihnen
nicht Gelegenheit geboten hat, recht zu handeln, denn er verfihrt niemals
tyrannisch mit seinen Geschoépfen.

Der Gerechtigkeit Gottes steht seine allumfassende Liebe gegen-
iiber, in der alle scheinbaren Widerspriiche ihre Losung finden %:

«Und es traten hinzu die Tochter Zelofchads» (4 Mos. 27, 1). Als die
Tochter Zelofchads horten, daf3 das Land verteilt wird unter den Stammen,
(und zwar nur) an méannliche (Mitglieder des Volkes), aber nicht an die weib-
lichen, kamen sie alle zusammen, um sich zu beraten. Sie sagten (sich): Die
Liebe Gottes ist (doch) nicht (so) wie die Liebe von Fleisch und Blut! Bei
Fleisch und Blut (wendet sich) die Liebe mehr den méannlichen als den weib-
lichen (Nachkommen) zu. Aber bei dem, der da sprach und die Welt ward,
ist das (doch) nicht so! ... Seine Liebe (erstreckt sich ja auf alle), denn es
heif3t (Ps. 136, 25): «Er gibt Nahrung allem Fleisch ...»; (und eb. 147, 9):
«Er gibt (sogar) dem Vieh seine Nahrung...», und ferner sagt die Schrift
(eb. 145, 9): «Glitig ist der Herr gegen alle, und seine Liebe (erstreckt sich)
auf alle seine Geschopfe.»

In Gott vereinigen sich alle Attribute und gleichen sich harmo-
nisch aus®:

«Ich bin der Herr, euer Gott» (3 Mos. 18, 2). Ich bin es, der sprach und die
Welt ward ; ich bin der Richter, bin voll Huld; ich bin der strafende Richter
und bin treu, den Lohn zu bezahlen!

64 Sifre zu Num. 27, 1, § 133, 49a.
65 Sifrei debei-Rab, (Torat kohanim), Ausg. Warschau, 74a.

62



Der Seder Elijahw Rabba®® driickt dieselbe Realitit folgender-
maflen aus:

GewiB (ist) der Herr «langmiitig und reich an Huld» (4 Mos. 14, 18). Wie
verhiilt es sich damit? Weil du barmherzig bist, bist du (auch) gnéidig. Du
bist langmiitig und voll Gnade. Du bist gerecht und richtest jeden Menschen
nach seinen Handlungen. Und du bezahlst jedemm Menschen seinen Lohn
nach seinen Taten. Du haltst ihnen gegentiber das Maf3 aufrecht, (denn) mit
dem MaB, mit dem der Mensch mif3t, wird (auch) ihm gemessen. Du willst
das Gute und willst (den Lohn dafiir) in Freuden bezahlen. Du bist nicht
angstlich (darauf bedacht), das Bose zu bestrafen, (und wenn du es dennoch
tun muf3t), dann tust du es seufzend, wie es heillt (Ps. 5, 5): «Denn du bist
kein Gott, dem Unrecht wohlgefillt. »

Selbst wenn Gott gezwungen ist, Recht und Gerechtigkeit walten
zu lassen, so tut er auch das mit gnadenvoller Barmherzigkeit

(eb. S.87):

In jedem Geschlecht streckt der Allheilige seine Héande (voll Schmerz)
aus und legt sie aufs Herz. Dann legt er sie auf seine Arme und weint, ent-
weder im Geheimen oder offentlich. Warum weint er (iiber die Menschen)
im Geheimen? Weil es fiir den Léwen unwiirdig ist, vor dem Schakal zu
weinen, fliir den Koénig vor seinen Dienern, fiir den Lehrer vor seinen Schiilern,
fiir den Hausherrn vor seinem Taglohner ... Der Allheilige, der die Welt in
zwei Teile geteilt hat, die Gerechten und die Bosewichte, (weint mit den
Bosewichten, die er ziichtigen mul).

In seiner allumfassenden Liebe hat Gott seinem Volk auch die
Torah als sein Gesetz gegeben, damit sie ihnen Licht auf dem Wege
sel, den er es fithren will, und damit sie aus ihr auch stets vom
neuen die trostliche Lehre von seiner viaterlichen Gnade schopfen,
wie es R. Meir, der bedeutendste Schiiler R.’Aqibas, in einem
Wahlspruch ausdriickte (Ber. 17a):

Lerne mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen Seele, um meine
Wege zu erkennen und an die Tiiren meiner Torah zu pochen. Bewahre mein
Gesetz in deinem Herzen, und vor deinen Augen moge meine Furcht sein.
Hiite deinen Mund vor jeder Siinde, reinige und heilige dich vor jeder Schuld
und jedem Vergehen, und ich werde mit dir sein an jedem Orte.

66 Seder Elijahu rabba we-Elijahu sutta, (Tanna debei-Elijahu), Ausg.
M. Friedmann, Wien 1907, S. 298/99.

63



	Gesetz und Gnade in der rabbinischen Überlieferung

