
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 25 (1969)

Artikel: Gesetz und Gnade im alten Testament

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESETZ UND GNADE IM ALTEN TESTAMENT

Von Herbebt Schmid, Kaiserslautern

Die Thematik

Im christlichen Denken stellen Gesetz und Gnade einen Gegensatz

dar, wobei je nach konfessioneller Tradition die Begriffe
verschieden gefaßt werden und die Antithese mehr oder weniger scharf
gesehen wird. Das Alte Testament tut das Gesetz kund, das Neue
Testament die Gnade. Der Schritt zu dem gerechten Gott des Alten
Testaments und dem gnädigen Gott des Neuen Testaments ist nicht
mehr groß. So heißt es zum Beispiel in den «Richtlinien für die
Volksschulen in Rheinland-Pfalz» von 1957: «Entscheidend aber
ist, daß Lehrer und Schüler auf das Wort des richtenden und rettenden

Gottes hören, der im Alten und Neuen Testament zu uns spricht. »

Wohl ist hier von einem Gott die Rede. Hebt man aber diese Einheit

auf und versteht man das Richten und das Retten antithetisch,
so sind zwei Götter, der Gott der Juden und der Gott der Christen,
die notwendige Konsequenz, die Marcion in der Mitte des zweiten
Jahrhunderts nach Christi Geburt gezogen hat1. Marcion wurde
zwar von der Kirche als Häretiker verurteilt, ein gewisser Marcionismus

spielt aber im christlichen Denken und in der kirchlichen Praxis
bis in die heutige Zeit eine Rolle2. Die christliche Antithese von
Gesetz und Gnade hat ihre Wurzel in der paulinischen Theologie,

1 Siehe A. von Harnack, Mareion: Das Evangelium vom fremden Gott,
19242, vgl. H. Schmid, Das hermeneutische Problem des Alten Testaments,
Jahrbuch der Ev. Akademie der Pfalz, 1964, 55ff.

2 Es ist meines Eraehtens Zeichen einer sonderbaren Gespaltenheit, wenn
z.B. ein Theologe einer protestantischen Kirchenbehörde von der Kanzel
herunter die Befreiung vom Gesetz verkündigt und vom Schreibtisch aus das
«Kirchengesetz» vermehrt. Wenn letzteres nicht notwendig ist, warum wird
es dann erlassen? Oder gehören Gnade und Ordnung unauflöslich zusammen?
Siehe K. Barth, Evangelium und Gesetz, ThEx NF 50 1956. Weitere Lit.:
RGG3 II 1958, 1525f., 1531.

3



wie sie vor allem im Römer- und Galaterbriefzum Ausdruck kommt3.
Wurde Paulus durch die sogenannten Judaisten in eine extreme
Position gedrängt? Übernimmt er ihren Gesetzesbegriff, der nicht
mehr mit dem alttestamentlichen Verständnis desselben übereinstimmt?

Wie verhalten sich Gnade und Paränese in den Schriften
des Apostels? Auf diese Fragen der neutestamentlichen Wissenschaft

kann hier nicht eingegangen werden. In der folgenden
Untersuchung geht es um Gesetz und Gnade im Alten Testament. Dabei
wird sich im Ansatz zeigen, daß der alttestamentliche Befund für
das Verständnis des Neuen Testaments und vielleicht für eine
Korrektur christlichen Denkens von Belang ist.

Das Verhältnis von Gesetz und Gnade im Alten Testament

Grundsätzlich ist festzustellen, daß Gesetz und Gnade - die

Begriffe sollen im nächsten Abschnitt geklärt werden - keinen
Gegensatz darstellen. Der König erwähnt Gnade und Recht in
einem Atemzug, indem er spricht: «Gnade und Recht (hsd wmspt)
will ich besingen, dir, Jahwe, will ich spielen» (Ps. lOlj. «Gerechtigkeit

und Recht» (sdk wmspt) sind die Stützen des Thrones Gottes,
«Gnade und Wahrheit (hsd w'mt) gehen vor deinem (das heißt
Gottes) Angesicht her» (Ps. 8915). Jahwe will Israel für immer als

Ehefrau gewinnen «um Gerechtigkeit und Recht» (sdk wmspt),
«um Gnade und Erbarmen» (hsd wrhmjm) und «in Zuverlässigkeit»
('mwnh; Hos. 219f Gott bietet sozusagen als Brautpreis Gerechtigkeit

und Gnade an, also alle Voraussetzungen, die zu einer guten Ehe

notwendig sind4. Israel wird daraufhin Jahwe erkennen ; man könnte
hinzufügen : als den gerechten und gnädigen Gott.

Wenn in Ps. S931_38 der Fall vorausgesetzt wird, daß die Davididen
Thora, Recht (mspt), Satzungen (hkkwt) und Befehle (mswt)
mißachten und dafür bestraft werden, Jahwe jedoch den Sündern seine

3 Siehe dazu N. Lohfink, Das Siegeslied am Schilfmeer, 1966-, 151 ff.
Lit. 267ff.

4 Zur Interpretation der Stelle siehe H. W. Wolff, Dodekapropheton I,
Hosea, BK XIV/1 1961, und W. Rudolph, Hosea, KAT XIII/1 1966, 80 f.

4



Gnade (hsd) und Treue ('mwnh) nicht entzieht, seine Zusicherung
(brjt) und sein Schwur in Kraft bleiben, so dürfen Gesetz und
Gnade nicht gegeneinander ausgespielt werden ; die Gnade ist nicht
größer als das Gesetz, sondern die Loyalität Gottes gegenüber dem
Haus Davids überwiegt den Ungehorsam seiner Regenten, die dem

göttlichen Gebot verpflichtet sind (vgl. Ps. 13212)5.

Die Thora gilt geradezu als Gnadengabe. Der Psalmist bittet:
«Begnadige (das heißt beschenke) mich mit deiner Thora!» (Ps.
11929b ; vgl.Ps. 1 und 198ff Es besteht keine Antithese, nicht einmal
eine Dialektik zwischen Gesetz unci Gnade. Beide gehören zusammen
oder sind sogar eins, weil das Gesetz als Gnadengabe verstanden
werden kann. Diese Komplementarität gründet in der Einheit des

Gottes, der der «gnädige und barmherzige und gerechte» (hnnwn
wrhwm wsddjk) ist (Ps. 1124b; vgl. Ps. 145, 17). Die terminologische
Scheidung in Begriffe für Gesetz und Gnade, auf die im folgenden
einzugehen ist, darf über die Zuordnung beider Größen nicht
hinwegtäuschen. Angemessen wäre es, von Gnade und Gesetz zu
sprechen, weil das Gesetz zum Schutz der heilsamen Ordnung Gnadengabe

ist und weil die Gnade nicht das Gesetz, sondern den heillosen
Zustand des Ungehorsams überwinden kann (vgl. Hos. II)6 und
damit zu einer neuen Ordnung führt, die es zu bewahren gilt.

Die wichtigsten Begriffe für Gnade und Gesetz

Da eine erschöpfende Unteruchung nicht möglich ist, soll
versucht werden, durch typische Beispiele den wesentlichen Aussagegehalt

der jeweiligen Begriffe zu erhellen. Dabei spielt der Kontext,
in dem sie vorkommen, eine große Rolle.

5 Zur Wertung der Thora in den Psalmen siehe H. W. Wolff, Psalm 1,

Ev. Theol. 9, 1949f., 385ff.; H. J. Kraus, Freude an Gottes Gesetz, Ev.
Theol. 10, 1950f., 337ff.; dcrs., Prophetische Verkündigung des Rechts in
Israel, Th. St. (B) 51, 1957.

6 H. W. Wolff, BK XIV/1, 265: «An diesem Kapitel kann man sich klar
machen, inwiefern Altes und Reues Testament einander legitimieren (G. v.
Rad, Theologie des Alton Testaments II, 1960, 396-401).» W. Rudolph a.a.O.
218 sagt zu Hos. I lo : «Hier ist Evangelium im Alten Testament.»

5



1. Begriffe für Gnade

a) Hsd. Dem üblichen Sprachgebrauch folgend wurde oben hsd
wiederholt mit «Gnade» wiedergegeben. N". Glueck7 definiert: «Das
Wort hesed macht den eigentlichen Gegenstand einer berit aus und
kann fast als ihr Inhalt bezeichnet werden.» Demgegenüber betont
H. J. Stoebe8, hsd bezeichne die spontane Selbstentäußerung und
Hingabe. Mit H. W. Wolff9 möchte ich eine Kombination beider
Bestimmungen vollziehen, wobei auf brjt noch besonders einzugehen

ist: «hsd bezeichnet ein gütiges Verhalten, das in treuer
Pflichterfüllung oder auch in spontaner Liebe Verbundenheit
bestätigt oder auch begründet (Hos. 41; 64 6, 1012, 127, Gen. 2013, Jer.
22, Jos. 212, I. Sam. 156...)9.» Hinzuzufügen wäre, daß durch hsd
auch Gemeinschaft erhalten oder sogar wiederhergestellt wird. Im
einzelnen sei auf folgende Belegstellen hingewiesen : Jahwe gedenkt
im Hinblick aufJerusalem «der hsd deiner Jugendzeit und der Liebe
('hbh) deiner Brautzeit» bei der Wüstenwanderung (Jer. 22). Mit
hsd ist hier die liebende Anhänglichkeit und Treue gemeint (vgl.
Jer. 31, 3). Diese kann sich in einer bestimmten Tat erweisen, z.B.
wenn Joseph seinen Vater nicht in Ägypten, sondern im Familiengrab

bestatten wird (Gen. 4927). Das hier durch die Kopula mit
hsd verbundene Wort 'mt Wahrheit) betont die von dem
sterbenden Israel erbetene Verläßlichkeit des Liebesdienstes hsd).
Die hsd kann eine immerwährende Zuneigung sein, die in einem
besonderen Akt zum Ausdruck kommt: Gott hat sich Jersusalems
mit einer hsd "wlrri erbarmt (Jes. 548). Wie mit Liebe und Verläßlichkeit

ist hsd mit Erbarmen (rhmjm) verwandt (vgl. Ps. 1034).

b) brjt. Auch dieser Begriff, der üblicherweise mit Bund
wiedergegeben wird, wird hsd zugeordnet, z.B. Dtn 79t,: Jahwe ist der

7 Das Wort hesed im alttestamentlichen Sprachgebrauch als menschliche
und göttliche gememschaftsgemäße Verhaltensweise, BZAW 47 (1927;
19612), 13. Die englische Übersetzung «Hesed in the Bible» (Cincinnati 1967)
wird durch einen Beitrag von G. A. Larue («Recent Studies in Hesed») eingeleitet,

der einen umfassenden Überblick über den neuesten Stand der
Forschung bietet.

8 Die Bedeutung des Wortes häsäd im Alten Testament, VT 2 (1952),
244ff.; ders., Artikel «Gnade» EKL 1, 1604f.

9 BK XIV/1 64.

6



«beständige El Gott), der brjt und hsd denen bewahrt, die ihn
lieben und die seine Befehle bewahren für tausend Geschlechter».
Aus den vorausgehenden Versen geht eindeutig hervor, was mit
brjt gemeint ist : es ist die in der göttlichen Liebe und in dem Schwur
an die Väter (vgl. Dtn. 18) gründende Zusicherung der durch die
Befreiung aus Ägypten erwiesenen Annahme und Erwählung
Israels, die den Segen zur Folge hat (vgl. Dtn. 712f{, 431 37{, 818,

1015, 236). Brjt und hsd sind die zugeschworene Zusicherung und
Treue, Loyalität. Brjt kann aber nicht nur die Selbstverpflichtung
(vgl. II. Chr. 614) - Jahwe verpflichtet sich gegenüber Israel -,
sondern auch die Fremdverpflichtung - Jahwe verpflichtet Israel -
bedeuten: «Und er Jahwe) tat euch kund seine brjt, die er euch

zu tun befahl, (nämlich) die zehn Worte, und er schrieb sie auf zwei
Steintafeln» (Dtn. 413; vgl. Dtn. 2869: «Dies sind die Worte der brjt,
welche Jahwe dem Mose befahl für Israel zu schneiden [= aufzuerlegen]

im Lande Moab, außer der brjt, welche er ihnen am Horeb
schnitt [auferlegte]»). Die brjt als Verpflichtung durch Jahwe ist
mit dem Dekalog, bzw. mit dem Deuteronomium identisch (2920),
das als Thora zu bewahren und zu tun ist (298, 413, vgl. 339), nicht
vergessen, übertreten, verlassen oder gebrochen werden sollte (423,

172, 2924, 3116 20). Im Sinne der Verpflichtung Israels ist von den
Tafeln der brjt die Rede (Dtd. 99 n 15), von der Rolle der brjt
(Ex. 24ff und von den Worten der brjt (Ex. 3428, Dtn. 2869, 29g)10.

10 Mit dieser Deutung von brjt - die gegenseitige Verpflichtung wäre noch
zu erwähnen - schließe ich mich vor allem den Arbeiten an von G. Fohrer,
Altes Testament - «Amphiktyonie» und «Bund»? Th. LZ 91 (I960), 801-816.
893-904 (Lit.), und E. Kutsch, Gesetz und Gnade, ZAW 79 (1967), 18ff. ;

ders., Der Begriff brjt in vordeuteronomischer Zeit, BZAW 105 (1967), 133 ff. ;

ders., Von brjt zu «Bund», Ku D 14 (1968). 159ff Da die «Bundesvorstellung

», die streng genommen nicht alttestamentlich ist, in der Theologie eine
bedeutende Rolle spielt (föderaltheologisch), sei die Zusammenfassung des
letztgenannten Aufsatzes von E. Kutsch (S. 181 f.) großenteils zitiert : «... Der
hebräische Begriff brjt meint im Alten Testament zunächst und ursprünglich
die Verpflichtung — die Verpflichtung, die ich selbst übernehme (von da aus
kommt es zu dem Sinn «Zusicherung», «Zusage»), und die Verpflichtung, die
ich einem anderen auferlege (etwa in einem Vasalleneid). Erst in zweiter
Linie steht brjt auch für die gegenseitige Verpflichtung, meint dann also das,
was wir als «Bund» bezeichnen können. Der theologische Bereich kennt nur

7



Der Mensch soll hsd gegenüber Gott und dem Nächsten erweisen.

In Hos. 66 heißt es: «an hsd habe ich Gefallen und nicht an
Schlachtopfern, und an Gotteserkenntnis statt an Brandopfern» (vgl.
V. 4; 41; Mi. 6g). Der die brjt Gottes, d.h. die göttliche Verpflichtung

die einseitige Verpflichtung, deren Subjekt in jedem Fall Gott ist: Die
Selbstverpflichtung Gottes, seine Zusage, und die Verpflichtung der
Menschen durch Gott (wobei brjt geradezu als Parallelwort zu twrh «Weisung»,
«Gesetz» oder hk «Satzung» erscheint).

In dem Wort kjm, mit dem die Targume brjt wiedergeben, hat das
Aramäische einen Begriff, der das Bedeutungsfeld von brjt voll deckt.

Bei der Übertragung ins Griechische steht für die G in brjt das Moment
der einseitigen Verpflichtung im Vordergrund. Diesen Sinn auszudrücken,
bedient sie sich des Substantivs diatheke, das in ihrer Umwelt in der Bedeutung

«Testament», «lctztwillige Verfügung» gebraucht wurde, das aber -
eliminierte man das Moment des «Letztwilligon» (was schon im Bereich des

klassischen Griechisch möglich war) - mit dem Sinn «Setzung»,
«Willensäußerung», «Verfügung» die beiden Richtungen der brjt (für mich selbst,
für einen anderen) in angemessener Weise wiedergab. Wenig paßt dagegen
diatheke für brjt im Sinne der gegenseitigen Verpflichtung des «Bundes».

Diesem zweiten Gesichtspunkt suchte Aquila Rechnung zu tragen,
indem er brjt mit syntheke, «Bündnis», «Vertrag» wiedergibt. Im Blick darauf,
daß dies im Alten Testament jedenfalls der weitaus seltenere Sinn von brjt
und dem theologischen Bereich durchaus unangemessen ist, wird man diese
Übersetzung gegenüber diatheke als die schlechtere bezeichnen müssen. Der
G stehen Theodotion (und die Quinta) nahe, während Symmachus sich in der
Linie des Aquila bewegt.

Im Lateinischen hat die L mit testamentum zwar das dem Begriff
diatheke genau entsprechende Wort. Im Unterschied zu dem Übergang von
brjt zu diatheke, wo das Gewicht des hebräischen Begriffs für den griechisch
sprechenden Juden (und damit auch für den Christen, der von ihm die G

übernahm) für diatheke das Moment des «Letztwilligen» noch ausschließen
konnte, bleibt nun - beim Übergang von diatheke zu testamentum - eben
dieses Moment für testamentum erhalten. Damit erweist sich aber testamentum

für die Wiedergabe von brjt als problematisch.
In erster Linie wohl wegen dieser Spannung, vielleicht aber auch unter

dem Einfluß seiner jüdischen Lehrer, deren Verständnis von brjt dem des

Aquila näher war, geht Hieronymus im Anschluß an Aquila und Symmachus
zu der Übersetzung pactum oder foedus über.

Ihm folgt Martin Luther, indem er zunächst pactum/foedus wörtlich
zutreffend mit «Bund» wiedergibt und dieses Wort dann - bei fortschreitender
Berücksichtigung des hebräischen Urtextes des Alten Testaments - auch
für brjt beibehält. Dabei überwiegt für ihn - schon von dem Begriff
testamentum her - das Moment der Zusicherung. Allerdings kann ihn seine exege-

8



bewahrende Mensch wird als Chasid (hsjd Loyaler, Getreuer)
bezeichnet: «Versammelt mir meine Getreuen (hsjdjm), die meine

brjt Verpflichtung durch Gott) über dem Opfer geschlossen
haben» (Ps. 505, vgl. Dtn. 338_10 und den brjt-Akt Ex. 243ft 11).

c) rhmjm meint das mitleidvolle Erbarmen, das ein Verhältnis
voraussetzt, z.B. der Mutter zum Kind (I. Reg. 326) oder Jahwes zu
Israel: «in einem kleinen Moment habe ich dich verlassen, aber mit
großem Erbarmen will ich dich sammeln» (Jes. 547). Erbarmung
und Vergebung können parallel stehen (Dan. 99). Gott ist «barmherzig

und gnädig (hnnwn ; nur von Gott gebraucht), langmütig und
von großer hsd und 'mt (Loyalität und Verläßlichkeit)» (Ex. 346,

vgl. Jona 42).

d) hn bezeichnet die (einseitige) Gunst eines Höhergestellten:
Noah und Mose fanden Gunst bei Gott (Gen. 68, Ex. 3312f 16).

Auch Lot hatte Gunst bei Jahwe gefunden, der seine hsd
Verbundenheit) ihm gegenüber groß gemacht hatte (Gen. 1918f

Esther hatte beim König, der sie mehr als alle anderen Frauen
liebte, hn Gunst) und hsd dauernde Zuneigung) erlangt
(Est. 217). Jahwe ist «gnädig (hnnwn; siehe oben Ex. 34J und
gerecht (sddik), und unser Gott ist erbarmend» (Ps. 116s). Wenn Jahwe
«gerecht (sddjk) ist in allen seinen Wegen und gnädig (hnnwn) in
allen seinen Werken» (Ps. 14517), so liegt kein Widerspruch vor,
weil die Gerechtigkeit ein gemeinschaftsgemäßes Verhalten meint,
das ein Zurechtbringen in sich schließen kann (vgl. Jdc. 5U, I. Sam.

127, Jes. 42g 21, 2124, Jer. 236, Hos. 1012, Mi. 65, Ps. 982, 1036,

Dan. 916)12. Der Mensch ist gerecht, der mit Gott wandelt (Gen. 69),

tische Arbeit an den alttestamentlichen Texten auch dazu führen, den Gehalt
des Bogriffs brjt in seinen Differenzierungen scharf zu erfassen. Streng
genommen erscheint so schon hier die Übersetzung «Bund» eigentlich als überholt

Aber es ist doch fraglich, ob ein Begriff wie der des «Bundes» sich wird
ganz aus der Sprache der Theologen eliminieren lassen. Jedenfalls tun wir gut
daran, wenn wir ihn etwas behutsamer verwenden. »

11 Siehe dazu meine Untersuchungen in «Mose. Überlieferung und
Geschichte», BZAW 110 (1968), 69ff., 91ff.

12 Siehe K. H. Fahlgren, Sedaka nahestehende und entgegengesetzte
Begriffe im Alten Testament, 1932: K. Koch, Sdq im Alten Testament,
Diss. Heidelberg, 1953 (vgl. Th. LZ 79, 1954, 54f., und Z. Th. K. 52, 1955.

9



der die Thora befolgt: «hört auf mich, die ihr Gerechtigkeit (sdk)
kennt, ein Volk, in dessen Herzen meine Thora ist» (Jes. 517). Oder:
«Gerechtigkeit (sdkh) wird uns zuteil, wenn wir darauf achten zu
tun das ganze Gebot (mswh) vor Jahwe, unserem Gott, das er uns
geboten hat» (Dtn. 625). Gerecht ist aber auch derjenige, der wie
Abraham Jahwe (und seiner Verheißung) glaubt (Gen. 156)13.

«Wer auf Jahwe vertraut, den umgibt hsd» (Ps. 3210a|3b), d.h. er
steht in der Gemeinschaft Gottes und ist damit in Ordnung.

2. Begriffe für «Gesetz»

a) mspt ist der Richterspruch (vgl. I. Reg. 328). Der Plural
bezeichnet in Ex. 243), ß die sogenannten apodiktischen und kasuistischen

Rechtssätze des «Bundesbuches» (Ex. 2022-2319). Es ist noch
darauf zurückzukommen, daß msptjm in Ex. 243 sekundär ist ;

primär sind «die Worte Jahwes» (vgl. Jos. 2427), auch «Worte der

brjt» genannt (Ex. 3428, Dtn. 2 869). Mose ist der Proklamator der
«Worte Jahwes» (vgl. Ex. 20, Dtn. 5)14. Darunter werden im Rahmen

cler sogenannten mosaischen Gesetzgebung außer msptjm
folgende Begriffe subsummiert: hkkjm und twrwt (Ex. 1816 20),

twrh und mswh (Ex. 2412), hwk und mspt (Ex. 1525t>; vgl. Jos. 2425).

Im einzelnen ist zu diesen termini folgendes zu sagen :

b) hwk ist das, was gilt, also die Setzung oder Satzung; sozusagen
das Ergebnis des Richterspruches (mspt). Beide Begriffe stehen
in Ex. 1525b und Jos. 2425 nebeneinander. Kaum zu entscheiden ist,
ob der hwk jhwh, den der König in Jerusalem nach Ps. 27 zitierte,
schriftlich vorlag. Da es heißt: «er s-prach zu mir: mein Sohn bist
du, ich habe dich heute gezeugt» ist ein mündliches Orakel, etwa
durch den Hofpropheten Nathan, anzunehmen. In schriftlich

13 Siehe dazu H. Wildberger, «Glauben» im Alten Testament, Z. Th. K.
65 (1968), 129ff., bes. 142ff.

14 Nachträglich sehe ich, daß A. Jepsen, Israel und das Gesotz, Th. LZ
93 (1968), 81 ff., durch eine Strukturanalyse zu dem gleichen Ergebnis gekommen

ist. Im übrigen verweise ich auf meine in Anm. 11 erwähnte
Habilitationsschrift (Lit.).

10



fixierter Form (als Königsprotokoll15) spricht man von einer 'dwt
(II. Reg. 1112). Der Sprachgebrauch des Jerusalemer königlichen
Tempels liegt wohl vor, wenn es in Ps. 996f heißt: «Mose und Aron
sind unter seinen Priestern, und Samuel unter denen, die seinen
Namen anrufen. Sie rufen zu Jahwe und er antwortet ihnen. Aus
der Wolkensäule spricht er zu ihnen; sie bewahrten (oder hörten)
seine Zeugnisse fdtjw) und die Satzung (hwk), die er ihnen gab.»
Es ist noch auszuführen, daß das «Königsprotokoll» durch die Thora
ersetzt wurde (vgl. Ps. 78ä).

c) mswh ist der Befehl im Sinne des Gebotes oder Verbotes. Die
«Worte des Jonadab ben Rechab», keinen Wein zu trinken, kein
Haus zu bauen, keinen Samen zu säen und keinen Weinberg zu
pflanzen, gelten als die eine «mswh ihres Vaters», die sich
gemeinschaftsbildend und gemeinschaftserhaltend auswirkte (Jer. 3514).

Auch das Dtn. stellt eine mswh dar (Dtn. 625). Daneben erwähnt das

Dtn. den Plural in Verbindung mit dem Plural von hwk (Dtn.
440). Dem Singular mswh sind nachgeordnet hkkjm und msptjm
(Dtn. 528, 61; 7n). Mswwt und hkkjm finden sich beieinander in
Neh. 913f, mswwt und Tlwt in II. Chr. 3431. Bemerkenswert ist,
daß alle diese termini in Parallele zu Thora im Singular oder Plural
stehen können: mswh (Ex. 2412), hkkjm (Ex. 1816 20), hkkjm und
msptjm (Dtn. 48), mspt (Dtn. 17u), hkkwt und mswwt und msmrt
(Gen. 26g), Fwdh (Jes. 816 20) und 'dwt (Ps. 785). Im folgenden ist
auf diesen umfassenden Begriff einzugehen.

Der Begriff Thora

Thora wird von jrh (Hiphil) abgeleitet; die Etymologie des
Verbums ist umstritten. Es bedeutet «unterweisen», «lehren»,
«belehren», wie die folgenden Beispiele des Unterweisens durch
Menschen (a) und durch Gott (b) zeigen:

15 Siehe dazu Ct. von Rad, Das judäische Königsritual, Th. LZ 72

(1947), 21 Iff., und S. Herrmann, Die Königsnovelle in Ägypten und in
Israel, WZ Leipzig 3 (1953/54), 51 ff. Vgl. auch G. Östborn, Tora in the
Old Testament, 1945.

11



a) Der Vater belehrt das Kind (Prov. 43f die Freunde sollen
Hiob belehren (Hi. 624). Der Gottesmann weist an, wie mit dem
Knaben Simson zu verfahren ist (Jdc. 138). Der Priester unterweist
den jugendlichen König Joas (II. Reg. 123). Von priesterlichem
Unterweisen handeln Lev. 10lof II. Reg. I 727 f, Mi. 311. Der khn
mwrh (II. Chr. 153) ist geradezu der priesterliche Instruktor
(Religionslehrer!).

b) Gott belehrt den Bauern, wie er in der Landwirtschaft zu
verfahren hat (Jes. 2826).

Eine analoge Bedeutung hat das Substantiv Thora
«Unterweisung», «Lehre», «Belehrung»:

a) Es ist die Rede von der Lehre der Mutter (Prov. 18), der
hingebungsvollen Belehrung der Hausfrau (twrt-hsd; Prov. 3126), der
Belehrung durch den Weisen (Prov. 1314) oder durch den Propheten
(Jes. 110ff. )- Eigentliche «Priesterthora»16, z.B. Instruktionen zur
Darbringung verschiedener Opfer, finden sich in Lev. 6f Wenn
auch die Priester die Thora handhaben (Jer. 28), sie verletzen
(Zeph. 34, Ez. 2226) und generell «Thora vom Priester, Rat vom
Weisen und das Wort vom Propheten» (Jer. 1818) ausgehen - die

Belege sind spätvorexilisch -, so darf meines Erachtens daraus nicht
gefolgert werden, daß Thora im weitesten Sinn ein priesterlicher
Terminus ist. Mit gleichem Recht könnte man ihn als weisheitlich
bezeichnen. Ein anderes Problem ist der Ursprung einer von Gott
gegebenen Thora.

Besondere Beachtung verdient die richterliche Einzelthora in
Dtn. 17g_ 13 : Wenn das Lokalgericht im Tor (vgl. Dtn. 1618_ 20) einen
Streitfall nicht zu klären vermag, soll man sich an die levitischen
Priester und an den derzeitigen Richter der von Jahwe erwählten
zentralen Stätte Jerusalem) wenden. Ist «der Richter» der levi-
tische Vorsitzende des Kollegiums oder ist es der jeweilige König
(vgl. II. Sam. 815, 152ff I. Reg. 3916ff, vgl. Am. 23, Mi. 414), der
den Rechtsspruch (mspt) fällt Da in v. 12 sowohl von « dem Priester »

als auch von «dem Richter» die Rede ist, scheidet eine Identität

16 Vgl. J. Begrich, Die priesterliche Thora, BZAVV 6(1 (1936), 63ff. ;

R. Rendtorff, Die Gesetze in der Priesterschrift, FRLANT NF 44 (1954);
K. Koch, Die Priesterschrift von Ex. 25 bis Lev. 1(3, FRLANT 71 (1959).

12



wohl aus. Überlieferungsgeschichtlich primär scheint zu sein, daß
die levitischen Priester die Einzelthora erteilen (jrh Hiphil), die als

inspt rechtsgültig ist. Von einer Auslegung einer göttlichen Thora
im Sinne eines schriftlichen Korpus ist keine Rede.

b) Eine von Gott gegebene Thora wird bei den Propheten Hosea.
vielleicht auch Jesaja und Jeremia (vgl. auch Zeph. 34, Ez. 2 226)

vorausgesetzt. Hosea tadelt im Namen Gottes die Israeliten, «weil
sie meine Verpflichtung (brjt) übertreten und gegen meine Thora
verstoßen» (Su,). Dabei handelt es sich um eine schriftliche
Weisung, wie aus dem textlich schwierigen v. 12a hervorgeht («Ich
schreibe ihm auf die Menge meiner Thora»), Inhaltlich handelt es

sich - wahrscheinlich nicht ausschließlich - bei der «Thora deines

Gottes», die Israel vergaß und infolgedessen auch keine Gotteserkenntnis

hatte (45), um die «Zehn Worte» den Dekalog), wie
die Erwähnung von Verfluchen, Lügen, Morden, Stehlen und
Ehebrechen in 4a nahelegen (vgl. Jer. 79). Die Ausschließlichkeit der

Jahweverehrung (1. Gebot) wird allenthalten bei Hosea vorausgesetzt

(vgl. 31). Ob Jesaja in 309 mit Thora Jahwes eine fixierte
Größe meint, oder je und je ergehende prophetische Weisung
(vgl. 110, 816), ist kaum zu entscheiden. Jeremia kennt die Thora
Jahwes, die die Schreiber verfälschen: «Wie sprecht ihr: 'Weise
sind wir, die Thora Jahwes ist mit uns " Aber siehe, zur Lüge hat sie

der Lügengriffel der Schreiber gemacht!» (88). Mag mit der Thora
Jahwes das sogenannte Urdeuteronomium gemeint sein17 oder nicht,
bemerkenswert ist, daß Schreiber (sprjm) an der schriftlichen
Überlieferung arbeiten. Diese Schreiber dürften mit den Weisen identisch

sein. Auf Beziehungen zwischen dem Dtn. und der Weisheit
ist noch hinzuweisen. Zunächst ist zu eruieren, woher die Vorstellung

von der Thora Jahwes stammt.

Die Herkunft der Thora Jahwes

In der deuteronomisch-deuteronomistischen und späteren Literatur

ist «die Thora des Mose» ein stehender Begriff (Jos. 831, 236,

17 So B. Duhm, Das Buch Jeremia, KHC XI 1901, 88f.

13



I. Beg. 23, II. Beg. 146, 2325, Mal. 322, Dan. 913, Esra. 32, 7e, Neh. 81;

II. Chr. 2318, 3016). In Dtn. 33,la heißt es: «Thora hat uns Mose

geboten.» In den alten Quellenschichten des Pentateuch kommt
aber Thora (im Singular oder Plural) nur als Glosse in Verbindung
mit Mose vor (Ex. 1S16 20 pl. ; 2412 sg.). Mose interpretierte am Sinai
die Stimme Jahwes, indem er seine Worte dort, am Gottesberg bei
Kadesch und im Land Moab, als verpflichtend kundtat (Ex. 19f.,
243ff, Dtn. 2869)18. Wenn auch keine absolute Sicherheit zu erlangen
ist, so dürften mindestens die Forderung der Ausschließlichkeit
Jahwes und seiner bildlosen Verehrung die grundlegenden Jahweworte

gewesen sein, an die sich ethische Befehle (vgl. Hos. 42)

anschlössen19. A. Jepsen20 unterscheidet im Dekalog ein «Jahwewort»
und ein «Prophetenwort», womit er alle Sätze meint, die nicht zur
direkten Gottesrede gehören. Das «Jahwewort» lautet nach Jepsens
Übersetzung: «Ich, Jahve, bin Dein Gott, keinen anderen Gott
brauchst Du neben mir. Nicht darfst Du Dir von mir ein Bildnis
machen, denn ich, Jahve, Dein Gott, bin ein eifrig wirkender Gott,
der bei denen, die mich hassen, die Sünden der Väter ansieht selbst
an Söhnen, Enkeln und Urenkeln, der aber denen, die mich lieben,
Gutes tut (an Tausenden?, tausendfach?).» Weil Gebote und
Verbote und schließlich eigentliche Gesetze, wie z.B. im Bundesbuch
und im Deuteronomium, den von Mose proklamierten «Worten
Jahwes» untergeordnet wurden, galt schließlich Mose als der Mittler
der Thora Jahwes. Woher stammt die Vorstellung der Thora Jahwes,
wie sie z.B. bei Hosea (46, 8X12) bezeugt ist?

Den ältesten Beleg bietet der Spruch Moses über Levi und die
Leviten in Dtc. 338{f Die Leviten setzen verwandtschaftliche
Bindungen hintenan, «denn sie bewahren deinen Ausspruch und
befolgen deine Verpflichtung (brjt), sie lehren (jwrw) Jakob deine

Bechtsentscheidungen (msptjk) und Israel deine Thora» (9b-10a).
Vielleicht ist daran zu denken, daß sie durch Orakel (vgl. Dtn. 178ff
oder durch Erprobung und Prozeß (vgl. nsh Piel und rjb in v. 8b)

18 Siehe H. Schmid, Mose..., 55ff. Vgl. auch Judaica 23 (1967), 241-254.
19 Mit Recht verweist E. Gerstenberger, Wesen und Herkunft des

«apodiktischen Rechts», WMANT 20 (1965), auf das nomadische Sippenethos als
eine frühe Quelle der Sittlichkeit.

20 A.a.O. Sp. 90.

14



jeweils einen Rechtsspruch kundtun. Jedenfalls scheint die eine
Thora Jahwes («deine Thora») aus msptjm zu bestehen, d.h. aus

Entscheidungen von Präzedenzfällen, die kodifiziert wurden.
«Thora lehren» hieße dann soviel wie die einschlägigen msptjm
kasuistisch anzuwenden. Dadurch daß es in Kadesch (Massa und
Meriba) zu einer Vereinigung des wohl einer levitischen Familie
entstammenden Mose mit den dortigen Leviten kam, wurde die leviti-
sche Thora mit den von Mose vermittelten «Worten Jahwes» früh
in Beziehung gebracht (vgl. Ex. 15 25b). Bei der brjt in Jos. 24

wie auch in Dtn. 2 869 kommt der Terminus Thora nicht vor.
Wenn in der deuteronomistischen Sicht die Thora des Mose für

die davidischen Könige maßgebend ist (vgl. I. Reg. 23, II. Reg.
14g, 2325), so kann dies historisch darauf beruhen, daß bei der
Entstehung des Königtums eine mehr oder weniger festumrissene Thora
bestand, die dem jeweiligen König - von Leviten? - als Spiegel und
Riegel vorgehalten wurde. Der König sollte durch ein gerechtes
Regiment Heil schaffen (Ps. 72)21. Das dynastische Königsprotokoll
fdwt in II. Reg. 1112) in der Hand des Königs wurde idealiter oder
auch realiter (vgl. Josia in II. Reg. 22f.) durch die Thora ersetzt.
Das Endstadium dieser Entwicklung markiert Dtn. 1718f : «Und
wenn er (d.h. der König) sitzen wird auf dem Thron seiner
Königsherrschaft, dann schreibe man für ihn eine Abschrift dieser Thora,
die den levitischen Priestern vorliegt, in eine Rolle und sie sei bei
ihm und er rezitiere aus ihr alle Tage seines Lebens, damit er lerne,
Jahwe, seinen Gott zu fürchten, um die Worte dieser Thora zu
bewahren und diese Satzungen, um sie zu erfüllen.» Der König ist also

gleichzeitig der fromme Schriftgelehrte im Theorie und Praxis.

Gnade und Gesetz im Deuteronomium und in der deuteronomistischen
Literatur

Das Deuteronomium, wie groß auch immer sein ursprünglicher
Umfang gewesen sein mag, gilt als eine Thora: «Und dies ist die
Thora,dieMose den Israeliten vorlegte» (444). Die übliche Wiedergabe

21 Dies wurde in der Zukunft vom «Messias» erwartet (vgl. Jes. 9 und 11).

15



von Thora mit «Gesetz» ist unzutreffend. Das ganze Korpus mit
seinen verschiedenen Gattungen will als Weisung verstanden sein,
die allerdings auch «Zeugnisse» (cdt), «Satzungen» (hkkjm) und
«Rechtssätze» (msptjm) enthält (445). Wie letztere in das Gnadenhandeln

Gottes eingebettet sind, soll an einigen Beispielen gezeigt
werden.

Instruktiv ist der Abschnitt Dtn. 77_n: Der Schlußaufforderung,
«das Gebot, die Satzungen und die Rechtssätze» (mswh, hkkjm,
msptjm), also sozusagen das Gesetz zu erfüllen, geht zunächst voraus,

daß Jahwe Israel nicht wegen irgendeines Vorzugs angenommen,

sondern aus Liebe und infolge des Schwurs an die Väter
erwählt und aus Ägypten geführt hat. «Und du wirst erkennen, daß

Jahwe, dein Gott, Gott ist, der beständige Gott, der Zusage (brjt)
und Loyalität (hsd) denen bewahrt, die ihn lieben und die seine

Befehle bewahren...» (v. 9). Denen, die ihn hassen, vergilt er. Die
vorlaufende Gnade (gratia praeveniens), die aus der Geschichte des

Volkes spricht, führt zur Gotteserkenntnis und zur Liebe gegenüber
Gott, die sich durch den Gesetzesgehorsam erweist bzw. erweisen
soll. Der Indikativ geht dem Imperativ voraus.

Ähnlich verhält es sich in der Katechese Dtn. 620„25 : Die Gesetze

dürfen nicht isoliert gesehen werden. Wenn der Sohn den Vater
nach ihnen fragt, soll derselbe auf die Befreiung aus der Sklaverei
in Ägypten und an den Einzug und die damit verbundene, den
Vätern gelobte Landgabe verweisen. Jahwe hat die Satzungen zu
erfüllen geboten, um ihn zu fürchten, zum eigenen Nutzen und um
am Leben zu bleiben. «Und Gerechtigkeit wird uns zuteil, wenn wir
uns befleißigen, diesen ganzen Befehl (mswh) zu erfüllen vor Jahwe,
unserem Gott, wie er uns befohlen hat» (v. 25).

Die gratia praeveniens kommt in der vielleicht deuteronomisti-
schen, den zehn verbietenden und gebietenden Worten vorangestellten

Selbstvorstellung Gottes klassisch zum Ausdruck: «Ich,
Jahwe, bin dein Gott (oder: «Ich bin Jahwe, dein Gott), der ich
dich aus Ägyptenland, aus dem Haus der Sklaven, herausgeführt
habe» (Ex. 202, Dtn. 5J.

Selbst in dem vielleicht deuteronomistischen, nach G. Fohrer22

22 E. Sellin - G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 196510,

205f. Anders H. Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk, AThANT 37 (1960).

16



auf Jerusalemer Priesterkreise der ausgehenden Königszeit
zurückgehenden Abschnitt Ex. 193b_8, geht die Erinnerung an den gnädigen

Auszug aus Ägypten der Bedingung voraus: «Und nun, wenn
ihr wirklich auf meine Stimme hört und meine Verpflichtung
(brjt) bewahrt, so werdet ihr mir ein Eigentum aus allen Nationen
sein und ihr werdet mir ein Königtum von Priestern und ein heiliges
Volk sein...» Man könnte geradezu sagen: die gratia praeveniens
will Gehorsam bewirken, der wiederum eine gratia postveniens zur
Folge hat.

Nach Dtn. 319_13 schrieb Mose «diese Thora» auf (vgl. 444), gab
sie den levitischen Priestern, die die Lade trugen (vgl. 108f und den
Ältesten Israels (vgl. 1912). Er ordnete ihre Verlesung an der erwählten

Stätte nach jeweils sieben Jahren am Laubhüttenfest des

Erlaßjahres an (vgl. 151{f, 1613). Das ganze Volk, Männer und Frauen,
auch die Kinder samt Fremdlingen, sind zu versammeln, «damit sie

hören und damit sie lernen und Jahwe... fürchten und sich
befleißigen, alle Worte dieser Thora zu erfüllen. Mit der schriftlichen
Fixierung setzt das Deuteronomium alte Tradition fort (vgl. Ex.
243ft, Jos. 2425{f Die Niederschrift enthält sozusagen eine Energie,
die durch die jeweilige Bezitation entbunden wird (vgl. Neh. 8).
Das Verbot, etwas hinzuzufügen oder davonzutun (42, 134), das auch
als weisheitliche Mahnung bezeugt ist (Prov. 30e), wendet sich gegen
eine interpretierende oder verfälschende Bearbeitung des Textes
(vgl. Jer. 8g). «Was geschrieben steht» hat später eine verbindliche,
kanonische Bedeutung (Neh. 814 u.ö.).

Auf die Beziehungen zwischen Thora und Weisheit wurde wiederholt

hingewiesen23. Nach Jer. 8g sind die Weisen, die wohl mit den
Schreibern identisch sind, im Besitz der Thora, womit vielleicht
das sogenannte Urdeuteronomium gemeint ist. Ein Grundgesetz
der internationalen Weisheit ist der Zusammenhang von Tat und

23 Eine umfassende Untersuchung über die altorientalische Wcishoits-
literatur einschließlich der alttestamentlichon (Prov., Hiob, Pred.) stellt dar
H. H. Schmid, Wesen und Geschichte der Weisheit, BZAW 101 (1966). Den
Einfluß der Weisheit im Dtn. betont besonders - wie ich nachträglich sehe —

M. Weinfeld, The Dependence of Deuteronomy upon Wisdom, Kaufmann
Jubilee Volume, 1966, 89ff. ; siehe ders., Deuteronomy - the present State
of Inquiry, JBL 86 (1967), 249ff.

17



Ergehen oder von Verhalten und Ergehen. Da die Thora auf ein
Tun und auf ein Verhalten zielt, muß sich ihre Befolgung oder
Nichtbefolgung auswirken: «Wohl dem, der die Thora hält»
(Prov. 2918). Die Regel von der schicksalswirkenden Tat gilt individuell

(vgl. Ps. 1) und kollektiv:
a) Das Volk ist gesegnet in Gegenwart und Zukunft, wenn es der

Stimme seines Gottes gehorcht und seine Gebote hält (Dtn. 28lff );
b) das Volk ist verflucht in Gegenwart und Zukunft, wenn es der

Stimme Gottes nicht gehorcht und seine Gebote nicht hält (Dtn.
2815ff. Vom Gehorsam und Ungehorsam hängen Leben und Tod
ab (Dtn. 3015ff

Die Thora ist infolgedessen keine geschichtslose Größe, wie
gelegentlich behauptet wird. Sie entstand in der Geschichte und wirkt
sich auf dieselbe aus. Die Thora ist konstitutiv für das Volk, das
sich dadurch als weise und verständig von den anderen Nationen
unterscheidet (Dtn. 46tf So hat nach Jer. 1719 rr die Beachtung
des Sabbats zur Folge, daß immer davidische Könige über Jerusalem

herrschen werden ; der Ungehorsam führt zur Vernichtung der
Stadt. In deuteronomistischer Sicht ist der Untergang des
Nordreiches der Sünde Sold (II. Reg. 177ff ; Bezug auf den Untergang
Judas in II. Reg. 217ff

Im Exil und in der Diaspora führen Umkehr und Gehorsam dazu,
daß Gott in seinem Erbarmen die Zerstreuten sammelt und in das
Land der Väter zurückbringt. Die Erfüllung der Gebote bringt Heil
und Segen. Ist der neue Gehorsam möglich? Auf diese Frage ist
gleich zurückzukommen. Nach I. Reg. S30 ist das flehentliche Gebet
Voraussetzung der Gnade, nach Jer. 36, ist die Umkehr Bedingung
der Vergebung. In Jer. 187„10 - meines Erachtens gehören diese Verse

primär nicht zum Töpfergleichnis - bewirken Umkehr bzw.
Ungehorsam eine Änderung des göttlichen Unheils- oder Heilsbeschlusses

(vgl. Jona 3f.). Man könnte von der Gefahr einer Reglementierung
des Gotteshandelns sprechen, wäre die didaktische Intention, die
auf Umkehr und Gehorsam zielt, nicht klar. Arnos mahnt zum
Rechttun, «vielleicht» wird Jahwe dem Rest Josephs gnädig sein.
Gottes Souveränität bleibt hier voll gewahrt. Die Gewißheit der
Vergebung durch Gott kommt in Mi. 718tf klar zum Ausdruck.
Die Treue Gottes und seine Vergebung erzeugen eine tiefe Beschä-

18



mung (Ez. 1659ff Hat die Vergebung die ungeteilte Liebe zu Gott
und die Befolgung der Thora zur Folge24?

Das Problem der Erfüllbarkeit der Thora

Jahwe hat das Volk während der vierzigjährigen Wüstenwande-
rung gedemütigt und versucht, um zu erkennen, was in seinem Herzen

ist und ob es seine Gebote hält oder nicht (Dtn. 82). Es kommt
also auf den Kern des Menschen an, auf Gottesfurcht und Liebe
zum Herrn (vgl. Dtn. 64f{, 1012ff Mose forderte, die Vorhaut des
Herzens zu beschneiden, was im übertragenen Sinn die Bedeutung
einer inneren Reinigung hat; «und versteift nicht euren Nacken!»
(Dtn. 1016). Kann der Mensch sein Wesen ändern? Der Jahwist
vertritt die These, daß auch nach der Flut «das Gebilde des menschlichen

Herzens böse ist von seiner Jugend an» (Gen. S21, vgl. 65).

In der Exilszeit verheißt das Deuteronomium, daß nach der
Umkehr «Jahwe, dein Gott, dir das Herz beschneiden wird und das
Herz deiner Nachkommenschaft, damit du Jahwe liebst von ganzem
Herzen, von ganzer Seele, um deines Lebens willen» (Dtn. 306).

Die Propheten Jeremia und Ezechiel künden die Wandlung des
Menschen durch Gott als einen zukünftigen Akt an. Sie gestehen
damit indirekt, daß der Mensch, wie er ist, die Thora nicht zu halten
vermag. Jahwe wird den Exilierten «ein Herz geben, daß sie (ihn)
erkennen..., denn sie werden mit ihrem ganzen Herzen (zu ihm)
umkehren» (Jer. 24,). Die neue brjt, die neue Verpflichtung durch
Gott besteht darin : «ich gebe meine Thora in ihr Inneres und schreibe
sie in ihr Herz ich werde ihre Missetat vergeben und ihrer Sünden
nicht mehr gedenken» (Jer. 3131„34; vgl. 3 239( Ezechiel sagt voraus,
daß Jahwe die Exilierten, die er selbst vertrieben hat, sammeln
und heimbringen wird. Dann entfernt er das steinerne Herz und
gibt ihnen ein fleischernes - und einen neuen Geist -, damit sie in
den göttlichen Satzungen und Rechten wandeln und Gemeinschaft
mit Gott haben (Ez. ll14ff.). In 3622ff betont der Prophet, daß

24 Im Hinblick auf die umfangreiche Literatur über diese Perikope sei auf
S. Herrmann, Die prophetische Heilserwartung im Alten Testament, BZANT
5, 1965, 195ff., verwiesen; mit der Thora dürfte das Deuteronomium gemeint
sein (S. 202).

19



Jahwe um seines heiligen Namens willen, der unter den Völkern
entweiht wurde, die Zerstreuten sammelt, in ihr Land bringt,
sie reinigt und ihnen ein neues Herz und einen neuen Geist schenkt,
damit sie als das Gottesvolk in seinen Satzungen und Rechten
wandeln. Dadurch sollen die Völker Jahwe erkennen. Die Gabe
des neuen Herzens und des neuen Geistes lassen darauf schließen,
daß Jahwe vor allem durch eine Erneuerung des ganzen Menschen

Gerechtigkeit und Heil bringt. Der Blick Ezechiels auf die Völker
wirft die Frage ihres Verhältnisses zur Thora auf.

Die Thora und die Völker

Israel zeichnet sich vor den Völkern durch die Thora aus, die es

auf Grund der Einhaltung ihrer Satzungen und Rechte für eine
weise und verständige Nation halten (Dtn. 46ff Wenn Moab und
Seir sprechen: «Wie alle Völker ist das Haus Juda» (Ez. 258), so
setzt dieses Spottwort eine Sonderstellung Judas voraus. Deutero-
jesaja ist der Ansicht, daß der Gottesknecht das Recht (mspt, wohl
umfassend als Religionsgesetz zu verstehen) zu den Völkern hinausbringt,

ja «die Inseln harren auf seine Thora» (Jes. 444_4). Des

Knechts Recht und Thora sind sicherlich mit denen Jahwes identisch
(514f Sowohl der Knecht (426, 49ß) als auch Jahwes Recht sind
«Licht der Völker» (514). Die Folge ist, daß sich Fremde als Jahwe
angehörend wissen (445). Im Hinblick auf den Knecht, der die Sünden

der Vielen trägt (5213-5312), sagt K. Koch in der dritten These
seines Aufsatzes25: Deuterojesaja blickt über die Sünden Israels
hinweg auf die Sünden der Völker, für die eine Sühne durch
tierischen Tod nicht genügt. Jahwä überträgt die Sündensphäre auf den
einen Knecht. »

In der messianischen Erwartung wird der zukünftige König
als gerechter Sproß Davids nach der Sammlung der Zerstreuten
durch Jahwe Recht und Gerechtigkeit (mspt und sdkh) schaffen und
dadurch für Juda einen Heilszustand heraufführen ; sein gerechtes
Regiment steht im scharfen Kontrast zu der Herrschaft der meisten
Könige der ausgehenden Königszeit (Jer. 21n-238, vgl. 3314f Der

25 Sühne und Sündenvergebung um die Wende von der exilischen zur
naohexilischen Zeit, EvTh 26 (1966), 233.

20



Messias erfüllt, was die Königspsalmen von dem gegenwärtigen
Davididen als positiv aussagen (Ps. 2, 1832f( 20f., 44f., 72, 8920ff,
101, 110, 132, 144). Der zukünftige König Zions wird nach der
Entmilitarisierung durch Jahwe den Nationen «Frieden zusprechen
und seine Herrschaft reicht von Meer zu Meer und vom Strom bis
an die Enden der Erde» (Sach 99f ; vgl. Ps. 72). Von der Thora ist
in den messianisehen Texten ausdrücklich keine Rede. Hängt dies
damit zusammen, daß der davidische König in der Praxis nicht
Sachwalter der Thora war, sondern daß ihm diese von levitischen
und prophetischen Kreisen entgegengehalten wurde?

Nach der (unmessianischen) Endzeiterwartung Jes. 22 4 (Mi.
4i_4) werden die Völker zum überhöhten Tempelberg strömen,
damit Jahwe sie in seinen Wegen unterweise (jrh Hiphil), «denn vom
Zion geht Thora aus und das Wort Jahwes von Jerusalem» (vgl.
Jer. lb19tf Offensichtlich war der königliche Tempel Stätte der
Thora26, die aber nicht jedem König gepaßt hat. Vor allem Josia
machte eine rühmliche Ausnahme (II. Reg. 22f.). Nach dem Gericht
über die Völker werden diese ihre Schwerter und Spieße zu
Pflugscharen und Winzermessern machen. Eine weitere militärische
Ausbildung ist überflüssig. Nach dem Zusatz in Mi. 44 sitzt dann jeder
unter seinem Weinstock und seinem Feigenbaum ohne
aufgeschreckt zu werden (vgl. I. Reg. 425, II. 1831). In dieser «zentripetalen»

Mission (anders Jes. 6618ff werden die Völker freiwillig die
Thora Jahwes annehmen. Welches ihr Inhalt ist, läßt sich nicht
ausmachen. Erst in der nachalttestamentlichen Zeit unterscheiden
Rabbiner auf Grund von Gen. 9117 zwischen der dem Volk Israel
gegebenen Thora, dem Pentateuch, und den den Nichtisraeliten
auferlegten noachischen Geboten (vgl. Jub. 720, Apg. 15, 2125). Die
Priesterschrift selbst, in der dieser Abschnitt steht, verlangt vom
Schutzbürger (gr) die Beschneidung, um am Passa teilnehmen zu

26 H. Wildbergei', Die Völkerwallfahrt zum Zion, VT 7, 1957, 79, denkt
vor allem wegen der Gleichsetzung von Thora mit dem Wort Jahwes (vgl.
Jes. I10.24) an eine prophetische Thoraerteilung « showing the way» (nach
G. Östborn, Tora in the OT. 1945). Das Nebeneinander von 'mrh, brjt, jrh,
msptjm und twrh im Levispruch Dtn. 33a ff. ließe auch an eine levitische
(priesterliche) Vermittlung denken. Ursprung der Thora und des Wortes ist
Jahwe. Die jesajanische Verfasserschaft von Jes. 22-4 ist umstritten; vgl.
E. Sellin - G. Fohrer. Einleitung in das Alte Testament, 196510, 405.

21



dürfen (Ex. 1248; anders Num. 914). «Eine Thora gelte für den
Einheimischen und für den Schutzbürger, der in eurer Mitte weilt»
(Ex. 1249 : vgl. Lev. 2422). Der Beisasse gehört mehr oder weniger
(vgl. Dtn. 1421) zur eigenen Gemeinschaft und genießt seit früher
Zeit auch schon die Sabbat-Ruhe (Ex. 2010, Dtn. 514). Er hat an der
Vergebung durch Sündopfer teil (Num. 1526)27. Die vom ostjordani-
schen Standpunkt aus gesehenen entfernteren Edomiter und
Ägypter können nach einer Metökenschaft von drei Generationen
in die volle Gemeinschaft aufgenommen werden, dagegen nicht die
unmittelbar benachbarten Ammoniter und Moabiter (Dtn. 232f( :

vgl. Ez. 47 22). Im Gegensatz zu Dtn. 232ft erwartet der Prophet in
nachexilischer Zeit, daß außer den Zurückgekehrten Verschnittene
und Fremde, die die göttliche Verpflichtung, besonders den Sabbat,
halten, dem Gottesvolk in Jerusalem angehören; «denn mein Haus
wird Bethaus für alle Nationen genannt werden» (Jes. 564_8). Die
kritische Frage ist, ob eine Absorption möglich ist, wenn die Fremden,

wie z.B. die Samaritaner, eine kultpolitische Übermacht
darstellen. Läßt die harte Sprache der Realitäten etwas anderes als eine

Abkapselung zu, wenn man sich und das Erbe der Väter, durch das

man ist, was man ist, bewahren will Bedingen dann die Realitäten
eine Wandlung der eigenen Identität, der Auswahl und des

Verständnisses der Traditionen? Völkerumspannende Erwartungen
setzten sich vor allem in der eschatologischen Prophétie und Apoka-
lyptik fort (vgl. Jona; Sach. 215, 1416, Dan 247, 331f{, 434), auch in
der Legende (Est. 817, Tob. 146).

Gnade und Gesetz in der nachexilischen Zeit

M. Noth hat in seiner umfassenden Arbeit «Die Gesetze im
Pentateuch»28 herausgestellt, daß das Gesetz prinzipiell eine Ordnung
voraussetzt, die es zu erhalten gilt. Mit dem Ende des Stämme-

27 K. Koch a.a.O. 225, 2. These: «In der Perserzeit wird die Vergebung
von Sünden von kaitischen Sühneriten erwartet, in denen Gott als
alleinhandelndes Subjekt die Menschen von ihrer Sünden- und Unheilsphäre befreit
und ihre Schuld auf ein todgeweihtes Tier überträgt. »

28 SKG 17/2 1940 Gesammelte Studien zum Alten Testament (ThB 6)
1957, 112 ff.

22



bundes sei diese Ordnung nicht mehr vorhanden gewesen. Das
Gesetz sei schließlich eine «absolute Größe der Spätzeit» geworden.
E. Würthwein29 schließt sich dieser Auffassung an: «Die Reorganisation

der Gemeinde durch Esra... auf Grund des nun im wesentlichen

endgültig fixierten Gesetzes macht dieses schließlich ganz zur
Grundlage des Gottesverhältnisses... Es wird Gesetz im theologischen
Sinne... Das Gesetz wird ein Gegenstand der Verehrung, den man
in hymnischen Versen besingt (Ps. 19B). Fast endlos handelt Ps. 119

vom Gesetz und von der Liebe zu ihm in dem Bewußtsein: 'die
dein Gesetz heben, haben Heil die Fülle, es trifft sie kein Unfall'
(v. 165). Der Weg zu Gott und zum Heil geht über das Gesetz.

Damit sind schon im AT die Anfänge des für das Judentum
charakteristischen Nomismus gegeben...»

Geschichtliche Vorgänge führten dazu, daß das «Gesetz» - was
auch immer inhaltlich damit gemeint war - eine zentrale Bedeutung

gewann. Der König Josia erkannte anhand der im Tempel
gefundenen Thorarolle, daß die Väter ungehorsam waren; die Prophetin

Hulda bestätigte die darin enthaltenen Unheilsdrohungen ; dem
betroffenen König wurde ein friedliches Ende angekündigt, das

allerdings nicht eintraf (II. Reg. 22an_, 2329f Der ganze Vorgang
ist paradigmatisch für die prophetisch-«gesetzliche» Erkenntnis,
daß das Exil die Strafe für den generationenlangen Ungehorsam
ist und daß eine Aussicht auf Leben nur in der Umkehr zu Gott
und im Gehorsam gegenüber der Thora besteht (vgl. Dtn. 301_lo).
Die nachexilischen Zustände entsprachen nicht den Heilsverheißungen

eines Deuterojesaja. Wohl wurde der Tempel auf Anordnung

des Perserkönigs Kyros, in dem Deuterojesaja den Messias

gesehen hatte, obgleich er natürlich kein Davidide war (Jes. 4428,

45J, wieder aufgebaut (Esra ß3_ 5 ; Hag. und Sach.), doch brach damit
nicht die eschatologische Heilszeit herein und der Davidide Serub-
babel erwies sich nicht als der Messias (Hag. 220tf ); die sicherlich
für ihn bestimmte Krone kam als ein Andenkenstück in den Tempel
(Sach. 69ff Die eschatologisch-messianischen Erwartungen hatten
sich nicht erfüllt ; die Weisheit (Prov., Hiob) führte zu einer gemäßigten

Skepsis (Pred.), die schließlich - im zweiten Epilog (Pred. 1213{ -
29 RGG3 II, 1958, 1514f.
30 Siehe hierzu H. H. Sehmid a.a.O. 195.

23



durch gottesfürchtigen Gesetzesgehorsam entschärft wurde. Was
blieb im allgemeinen anderes übrig als die Thora, die Leben und Tod
umschließt (Dtn. 301Bff um nicht nur die religiöse, sondern auch die
nationale Existenz zu wahren? Sie war wirklich das Nächstliegende
(Dtn. 30llff

Nach der biblischen Chronologie31 kam der Aronide Esra als
«Referent für jüdische Religionsangelegenheiten» (wörtlich : «Schreiber

des Gesetzes des Himmelsgottes»32) im Auftrag des Königs
Artaxerxes I. im Jahre 458 zusammen mit anderen Rückwanderern
nach Jerusalem. Er brachte das in der Klammer erwähnte «Gesetz»

mit, das mit der Thora des Mose bzw. der Thora Jahwes identisch
ist (Esra 7). Es läßt sich zwar nicht sicher entscheiden, um welche
Thora es sich handelt. Da aber die Samaritaner, die vom Jerusalemer

Kult ausgeschlossen wurden (vgl. Esra 4f.), die fünf Bücher
Mose als verbindlich anerkannten, wird es sich aus zeitlichen Gründen

um den Pentateuch gehandelt haben, auch wenn z.B. in Neh. 10

(v. 35) Beschlüsse aufgezählt werden, die nicht direkt dem
einschlägigen masoretischen Text entsprechen (Lev. 65). Für die damalige

Hermeneutik der Thora ist Esra 710 aufschlußreich : «... Esra
richtete sein Herz darauf, die Thora Jahwes zu erforschen (drs), um
(sie) zu tun und um in Israel Satzung und Recht (hk und mspt) zu
lehren. » Drs bedeutet wohl - sieht man von dem späteren Midrasch
ab - nicht nur «untersuchen», sondern meint ein Befragen in einer
bestimmten Situation zu einem bestimmten Zweck. So ging Rebekka
in ihren Schwangerschaftsbeschwerden hin, «um Jahwe zu befragen»
(Gen. 2 522t>). Es wurde ihr - wie ist nicht bekannt - ein Orakel
erteilt. Zu Mose kam das Volk, «um Gott zu befragen» (Ex. 18lä),
d.h. die Leute wollten durch Mose einen göttlichen Rechtsentscheid
einholen. Mose wird als der Gesetzeslehrer gesehen, der spricht:
«und ich mache kund die Satzungen Gottes und seine Weisungen»
(v. 16b). In Esra 710 ist das Objekt der Befragung, Erforschung,
nicht Gott, sondern die Thora (vgl. Ps. 11945 94 155), die in ihm ihren

31 Zur Problematik siehe E. Sellin - G. Fohrer a.a.O. 267; eine andere
«Lösung» versucht J. Bright, A History of Israel, 1962 2, 375ff.

32 So K. Galling, Artikel Esra, RGG3 II, 1958, 692ff. (Lit.). Nach K.
Galling ist die wahrscheinliche Reihenfolge: Esra 7f.; Neh. 8 (Grundstock;
die Nennung Nehemias in v. 9 ist Glosse); Esra 9f.

24



Ursprung hat. Es geht um die Applikation dessen, «was geschrieben
steht» (Neh. 814). Die Thora ist verständlich zu interpretieren
(gegebenenfalls ins Aramäische zu übersetzen), damit die Verlesung
verstanden wird (Neh. 87{ Die Thora treibt zu Buße (Esra 9,

Neh. 9) und zum neuen Gehorsam (Esra 10, Neh. 10). Die
Verpflichtung auf die Thora am Laubhüttenfest (vgl. Dtn. 319ff
erinnert an die josianische Reform (II. Reg. 22f.).

Wie verhalten sich Gnade und Gesetz bei der esranischen
Reform? «Die Hand Jahwes war über ihm bei seinem ganzen Gesuch»

(Esra 76; vgl. v. 9). Esra pries Jahwe, den «Gott unserer Väter»
(Esra 727ff ; vgl. Neh. 86). Der Tag der Verlesung der Thora, die

zur Erkenntnis der Sünde führte, sollte ein Ereudentag sein: «denn
die Freude an Jahwe ist eure Stärke» (Neh. 810; vgl. v. 17). Esra
spricht im Gebet die Erkenntnis aus: «Nun aber ist uns für einen
kleinen Augenblick die Gnade (thnnh) von Jahwe, unserm Gott,
zuteil geworden, daß er für uns Errettete übrigließ, und um uns einen
Rest zu geben an seiner heiligen Stätte, damit unser Gott unsere
Augen aufleuchten lasse und uns ein wenig aufleben lasse in unserer
Knechtschaft; denn Knechte sind wir, aber in unserer Knechtschaft

hat uns unser Gott nicht verlassen und hat uns die Freundschaft

(hsd) vor den Königen von Persien zugewandt... (Esra98f
Die Gnade - wie die Thora - führt zur Sündenerkenntnis und zum
Gehorsam (Esra 913{f Der neue Gehorsam bestand in der konkreten

Situation in der Selbstverpflichtung (brjt; Esra 103), die Mischehen

aufzulösen und die fremden Frauen zu scheiden (Esra 10;

vgl. Neh. 13lff 23ff.)33- Besteht durch das Connubium die Gefahr
einer Überfremdung, so wird dasselbe immer verboten (vgl. Ex.
3415f Dieser alte Grundsatz wurde damals akut, als der «heilige

Samen», besonders von den oberen Schichten, mit den
«Völkern der Länder» vermischt wurde (Esra 92; vgl. Mal. 215).

Man mag es bedauern oder nicht, die Absonderung von den
«Völkern» war eine Notwendigkeit um der Selbsterhaltung willen

33 Das Ja-Abor in Esra 10i2ff. läßt vermuten, daß nicht ganz so heiß

gegessen wurde wie gekocht worden war. Auf das Verhältnis von Esra zu
Nehemia. deren Konkurrenz der Chronist ausgeglichen hat, kann hier nicht
im einzelnen eingegangen werden. Siehe U. Kellermann, Nehemia, BZAW
102 (1967).

25



(Esra 9J. Man trennte sich von ihnen und verpflichtete sich eidlich
auf die Thora Gottes, die er durch Mose gegeben hatte (Neh. 92,

KW). Dabei hat die Thora eine gemeinschaftsbildende und ge-
meinschaftserhaltende Wirkung. Durch ihre Einhaltung
unterschied man sich auch in der Diaspora von den anderen (Est. 38).

Die Bezeichnung «Kultgemeinde» wäre unzulänglich; man müßte
schon von einer kultpolitischen Gemeinde in dem damaligen Jerusalem

sprechen. Fast könnte man sagen: die Thora intendiert den
Staat. Der Mauerbau Nehemias, des ersten Statthalters, der 444
nach Jerusalem kam, macht das Gemeinwesen der Thoratreuen
vollständig (Neh. 3f., 1227ft

Auch in der Auffassung Esras geht die Errettung voraus. Die
Gnade kommt also zuerst (vgl. Ex. 20a). Eine Verpflichtung auf
mündliche oder schriftliche Worte ist alte Tradition (Ex. 244ff,
3410ff, Dtn. 2869, Jos. 2425ff, II. Reg. 22f Bei Mose ist
anzunehmen, daß am Gottesberg bei Kadesch und im Lande Moab
«Volksgenossen» verpflichtet wurden, die nicht das Meerwunder
erlebt hatten. Die «Worte Jahwes» schützten nicht nur eine geschichtlich

entstandene Ordnung, sie begründeten sie auch. Die Worte
Jahwes mit dem Verbot des Fremdkultes und des Gottesbildes
sowie mit Geboten und Verboten des Sippenethos waren eine absolute

Größe, mit denen dann spätere Gesetze in Einklang gebracht
werden mußten. Man wird kaum bezweifeln können, daß die esra-
nische Reform alte Traditionen aufgreift und fortsetzt. Kann man
von einer Diskontinuität sprechen? Mose und Josua34 waren
Charismatiker, mit denen Gott direkt gesprochen hatte. Bei der
josianischen Reform wirkte die Prophetin Hulda mit, zugunsten
der Thora (II. Reg. 22, 12ff.). Man könnte geradezu von einem

Synergismus von «Gesetz und Propheten» sprechen. Esra war ein
frommer Mann; sein Bußgebet wirkte suggestiv auf das Volk
(Esra 10lff Er war gelehrt, aber ein Charismatiker war er nicht.
Das darf man ihm nicht anlasten, weil das Charisma eine unverfügbare

Gabe ist.
Zu diesem qualitativen Unterschied kommt ein quantitativer

hinzu: Die Worte Jahwes, die Mose und Josua vermittelten, hatten
34 Siehe H. Schmid, Erwägungen zur Gestalt Josuas in Überlieferung

und Geschichte, Judaica 24 (1968), 44-57.

26



im wesentlichen die Ausschießlichkeit und Bildlosigkeit der
Gottesverehrung zum Inhalt. Weitere Prohibitive traten hinzu. Die
Worte wurden vermehrt, wie Untersuchungen über die Dekaloge
(Ex. 20, Dtn. 5, Ex. 34) erkennen lassen35. Man konnte sie aber
leicht auswendig lernen. Die Thora, die Esra mitbrachte, war
sozusagen nicht mehr an den zehn Fingern abzuzählen. Umfang und
Schwierigkeiten machten ein Studium erforderlich. Die Thora als
Gabe Jahwes konnte - sie mußte es nicht - vor Gott treten. Ihre
Applikation war in Anbetracht der anderen Verhältnisse eine
komplizierte Aufgabe. Nur ein neuer Charismatiker konnte Erleichterung

bringen, und dies nicht ohne Widerspruch.
Im übrigen darf im Hinblick auf die fünf Bücher Mose nicht

übersehen werden, daß dieselben nicht nur - um rabbinische
Termini zu gebrauchen - Halacha, sondern auch Haggada enthalten.
Dabei hat die späteste Schicht, die sogenannte Priesterschrift, eine
universale Konzeption : Sie beginnt mit der Schöpfung, enthält die
für alle Lebewesen geltende Noah-bjrt und die für Israel geltende
Abraham-brjt - brjt jeweils im Sinne von Zusicherungen (Gen. 9

und 17) — und konstituiert den Sühnekult am Sinai, der im zweiten
Tempel praktiziert wurde36. Auch hier ist die Reihenfolge von
Gnade und Gesetz eingehalten, das Gesetz als Gnadengabe
verstanden. Die Schwierigkeit ist, den Gnadencharakter der Thora als

Weisung zu wahren und die Spannung von Universalismus und
Partikularismus Ganzheit und Erwählung)37 nicht aufzuheben.

Im übrigen ist zu beachten, daß im Judentum weisheitliche und
eschatologisch-apokalyptische Strömungen in den verschiedensten
Ausprägungen immer vorhanden waren und je nach Umständen
zum stärkeren Durchbruch kamen. Die Thora vereinigte die
verschiedensten Kreise und Gruppen. Sie ist an und für sich offen für
neue Propheten (Dtn. 181S). Durch die vielleicht von den Persern
verlangte Abtrennung des Buches Josua - falls es einmal einen
Hexateuch gegeben hat, was meines Erachtens wahrscheinlich

35 Z.B. J. J. Stamm, Der Dekalog im Lichte der neueren Forschung, 1962 2.

36 Kontinuität und Diskontinuität dazu bietet der Hebräerbrief, worauf
in diesem Rahmen nicht einzugehen ist.

37 Siehe dazu P. Altmann, Erwählungstheologie und Universalismus im
Alten Testament, BZAW 92 (1954).

27



ist38 - ist die Thora strukturell offen für eine neue Situation,
gleichsam einen neuen Eisodus.

Auch als abgeschlossene Größe leitet die Thora zu einer
Frömmigkeit, die um Gnade und Gehorsam weiß, an, wie Daniels Bußgebet
zum Ausdruck bringt (Dan. 94b„19) : Gott bewahrt brjt und hsd

(Zusicherung und Loyalität) denen, die ihn lieben und seine
Befehle bewahren, welche den Ungehorsam erkennen lassen, auch

gegenüber den Propheten ; der Fluch der Thora ist wirksam geworden.

Bei Gott ist aber Barmherzigkeit und Vergebung (rhmjm
und slhwt). Gott möge helfen um seinetwillen, «denn nicht auf
unsere Gerechtigkeit (trauend) liegen wir vor dir mit unserem Flehen,
sondern auf deine große Barmherzigkeit. »

Zusammen]assung

Gesetz und Gnade stellen im Alten Testament keinen Gegensatz
dar. Beide haben in dem gerechten uod gnädigen Gott ihren
Ursprung. Die Verheißungen an die Erzväter, die Befreiung aus

Ägypten, die Annahme und Erwählung39 des Volkes bekunden die

gratia praeveniens. Die Thora setzt das von Gott begründete
Verhältnis mit einer Gemeinschaft voraus. Die von Mose proklamierten
Worte Jahwes bewahren nicht nur die Ordnung dieser Gemeinschaft,

sondern geben ihr durch das Verbot des Fremdkultes und
des Kultbildes ein besonderes Gepräge, das das Volk Jahwes von
allen anderen unterscheidet. Von Mose über Josua, Josia und Esra -
oder war doch Nehemia der Mittler? - zieht sich eine Geschichte der

Verpflichtungen auf die Worte Jahwes, die durch Befehle und
Gesetze vermehrt, in Erzählungen eingebettet wurden, bis schließlich

der durch Abtrennung des Buches Josua entstandene Pentateuch

als die Thora vorlag.
Die Thora als Wegweisung ist eine gute Gabe Gottes. Sie ist

vollkommen (Ps. 198), sie ist der Grund der Freude und des Heils
(Ps. 11970 75 169). Segen und Fluch, Leben und Tod des einzelnen

3S Zur Problematik siehe E. Sellin - G. Fohrer a.a.O. 2091Ï.
39 H. J. Zobel, Ursprung und Verwurzelung des Erzählungsglaubens

Israels, ThL 93 (19G8)

28



und des Volkes hängen von der Befolgung oder Nichtbefolgung der
Thora ab (Dtn. 28).

Das Einhalten der Verpflichtunghat die gratia postveniens zu Folge
(Ex. 193bff.), die auch nach dem Gericht eintritt (Jes. 6010, Hos. lf.).
Der Gehorsam kann auch zum Leiden führen (Dan. 3 und 6).

Kritisch ist die Frage der Erfüllbarkeit der Thora. In der jeweiligen

Gegenwart ist die Vergebung notwendig. Für die Zukunft
verheißen die Propheten Jeremia und Ezechiel die Wandlung des

menschlichen Wesens (Jer. 31, Ez. 36). Den guten Werken wird
eine Sühnewirkung zugeschrieben, entsprechend dem Tun-Ergehen-
Zusammenhang (Prov. 16g, Dan. 424).

Gnade (Jes. 53, Jona 4) und Thora haben eine Bedeutung auch
für die Völker (Jes. 2, Mi. 4). Weisheit und Prophétie sollen durch
die Thora zusammengehalten werden (Pred. 1213f Mal. 322).

Sowohl die Gnade (hsd) Gottes (Ps. 263) als auch seine Rechte

(msptjm) (Ps. 1910, Neh. 913) sind Wahrheit ('mt), d.h. absolut
verläßlich (Ps. lll7b).

Gott ist gnädig und gerecht (Ps. 1124b, 1165) insofern, als «er
nicht mit uns nach unseren Sünden handelt und uns nicht nach

unserer Missetat vergilt» (Ps. 10310), und insofern, als «Jahwe

Gerechtigkeit und Recht allen schafft, die Unrecht leiden» (Ps. 1036).

Der Mensch, der durch Gehorsam und Glauben, durch Umkehr
und Gottesfurcht in Gemeinschaft mit Gott steht, ist ebenfalls
gerecht und gnädig: «Der Gerechte ist gnädig (hnh, nicht hnnwn)
und gibt» (Ps. 3721). Die kritische Frage bleibt, ob der Mensch Gott
soweit entsprechen kann, denn «das Gebilde des Herzens des
Menschen ist böse von Jugend an» (Gen. 8?1). Gott «kennt das Gebilde,
das wir sind» (Ps. 10314).

Weil Gott gnädig und gerecht ist, sind Gnade und Gesetz - um
die Formeln von Chalzedon zu gebrauchen - «ungetrennt und ungeteilt,

unvermischt und unverändert». Es liegt schließlich an Gottes
Heilswillen, «daß Gnade (hsd) und Wahrheit ('mt) zusammentreffen,

Gerechtigkeit (sdk) und Friede (slwm) sich küssen»

(Ps. S5n)40.

40 Nachträglich sei in bezug auf die religionsgeschichtliche Einordnung
des «Gesetzes» auf G. Johrer, Geschichte der israelitischen Religion, 1969,
bes. 71ff., 109ff., 186ff., 296 und 389ff. verwiesen (Lit.).

29


	Gesetz und Gnade im alten Testament

