Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Die Weisheit des Gottes im System Salomo Ibn Gabirols
Autor: Greive, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

um die einmalige Stellung Israels als Volk Gottes aufrecht. So heil3t
es in einem Hymnus, der mehrere Male in der Liturgie des Ver-
sohnungstages wiederkehrt:

Unser Gott und Gott unserer Viter, vergib uns,
verzeihe und entsithne uns!

Denn wir sind dein Volk, und du bist unser Gott,
wir sind deine Séhne, und du bist unser Vater,

wir sind deine Knechte, und du bist unser Herr,

wir sind deine Lammer, und du bist unser Hirt,

wir sind dein Weinberg, und du bist unser Hiiter,
wir sind dein Krbe, und du bist unser Anteil,

wir vertrauen dir, und du bist unser Retter,

wir sind dein Werk, und du bist unser Schépfer,

wir sind deine Lieblinge, und du bist unser Verwandter,
wir sind dein Volk, und du bist unser Kéonig,

wir sind deine Geliebte, und du bist unser Geliebter,
wir sind deine Gepriesenen, und du bist unser Preis!

DIE WEISHEIT GOTTES IM SYSTEM
SALOMO IBN GABIROLS

Von HERMANN GREIVE, Koln

Die folgenden Ausfiihrungen zielen nicht darauf ab, Begriff und
Wesen der Weisheit Gottes in Salomo ibn Gabirols Schriften um-
fassend zu erdrtern. Sie stellen lediglich eine erweiterte Anmerkung
zur «Konigskrone» dar, vor allem zu jenem Abschnitt dieser philo-
sophisch-religiosen Dichtung, in dem der Sénger in vierfachem
Ansatz von und vor Gott bekennt: «Du bis weise . ..»!. Dabei ist

1 Von der «Konigskrone», M9 90> (K. M.) — Krone des Kénigtums,
ist in dieser Zeitschrift (18. Jahrgang [1962], Heft 1) eine deutsche Uber-
setzung von Johann Maier erschienen. Der hebréische Text ist hiufig ge-
druckt worden. Wir beziehen uns im folgenden auf die kommentierte Aus-
gabe von J. A. Seidmann: Rabbi Selomo ibn Gabirol, Kitéir Malkut, Jeru-
salem 1950. Der Abschnitt «Du bist weise. . .» ist der neunte des Gesanges.

245



es jedoch notwendig, das philosophische Hauptwerk Ibn Gabirols,
die «Lebensquelle», mitzuberiicksichtigen2. Gerade die scheinbare
Differenz in den Aussagen iiber die Weisheit Gottes in der «Konigs-
krone» und in der «Lebensquelle» bilden den Ausgangspunkt der
Uberlegungen.

Ob sich Ibn Gabirol im Arabischen zur Bezeichnung der Weis-
heit Gottes eines einzigen Terminus bedient hat, ist ungewi3. In
der lateinischen Ubersetzung der «Lebensquelle» werden die Aus-
driicke sapientia und scientia gebraucht, und zwar hédufig als
Synonyme. Falaqeras hebréischer Text hat iy und n25n. In dem
erwahnten Abschnitt der «Konigskrone» steht ebenfalls fnon bzw.
das zugehorige Adjektiv aon.

An zahlreichen Stellen der «Lebensquelle» ist die gottliche Weis-
heit nichts anderes als der gottliche Wille. So z. B. in einem fiir
die Willenslehre des Philosophen hochbedeutsamen Abschnitt des
5. Buches, wo vom Wirken und von den Werken der Weisheit die
Rede ist3. Demgegeniiber heil3t es an einer entscheidenden Stelle
des 9. Gesanges der «Konigskrone»: «Von deiner Weisheit hast du
den Willen ausgestrahlt 4.»

Dieser scheinbare Widerspruch hat J. A. Seidmann zu der
Erkldrung veranlaBt, die Willenslehre der «Kdonigskrone» unter-
scheide sich von der der «Lebensquelle». «Dort (in der ,Lebens-
quelle)», so fithrt Seidmann aus, «wird die emanierende Schopfung
abgestuft: Gottheit, Wille, universell-geistige Materie und Form. . .
Und hier in der ,Konigskrone® ... geht die Weisheit dem Willen
voraus»®. Es ist zweifellos richtig, daB in der «Konigskrone» die
Weisheit Gottes dem gottlichen Willen vorausgeht. Dies bildet

2 Die urspriinglich arabisch abgefaBte «Lebensquelle» ist nur in latei-
nischer und — auszugsweise — in hebréiischer Ubersetzung iiberliefert. Wir
zitieren nach der Ausgabe des lateinischen Textes von Cl. Baeumker:
Avencebrolis (Ibn Gabirol) Fons Vitae, Monasterii 1892—1895 (F. V.), und
nach der Edition der hebriischen Teiliibersetzung von R. Schem Tob ben
Falagera in : A. Zifroni (Hrsg.), Rabbi Selomo Ben-Gabirol, Sefir Meqor
Hajjim, Tel-Aviv 1964, S. 433—532 (M. H.).

3F. V.V, 40 (330, 4).

4 ... BN nHRR TnOnn (K. M. IX, 11).

5 Seidmann (s. Anm. 1): Einleitung S. 7. Vgl. dazu die entsprechende
Anmerkung zum Text: S. 21f. (hebr.).

246



jedoch keinen Gegensatz zu der Lehre der «Lebensquelle». Die
Widerspriichlichkeit der zitierten Aussagen 1dBt sich auflésen und
damit, wie uns scheint, zugleich ein vertieftes Verstdndnis der
Lehre Gabirols gewinnen.

Die von Seidmann angezeigte Differenz tritt nicht nur bei einem
Vergleich zwischen der «Konigskrone» und der «Lebensquelle» her-
vor, sie 16t sich auch von der «Lebensquelle» allein her aufweisen.
Dies mag ein erster Hinweis darauf sein, daBl es sich schwerlich
um einen Widerspruch handelt. Freilich nur ein Hinweis. Denn es
ist oft genug — ob zu Recht oder Unrecht — die Uberzeugung
ausgesprochen worden, die «Lebensquelle» sei von Widerspriichen
keineswegs frei. In Anwendung auf die zur Diskussion stehende
Frage nach dem Verhiltnis von Gottheit, Weisheit und Willen ist
diese Annahme jedoch voreilig.

Es empfiehlt sich, um Klarheit zu erhalten, vom Wesen und
von der Funktion des Willens in Gabirols System auszugehen. Mit
den Ausdriicken «Wesen» und «Funktion» ist schon die wichtigste
weiterfithrende Unterscheidung angedeutet. Der Wille ist eine gott-
liche Kraft 6, wesensméBig identisch mit der Gottheit?. Als Kraft
ist es ihm jedoch nicht eigentiimlich, gleich dem gottlichen Wesen
in sich zu ruhen, sondern wirksam zu werden. Paradox ausgedriickt:
Das Wesentliche des Willens erschopft sich nicht in seinem mit der
Gottheit identischen Wesen, sondern vollendet sich im Wirken. Im
Wirken aber ist der Wille ein abgetrennter: «considerata cum
actione, erit alia ab essentia»®. Es gibt unter dieser Riicksicht eine
«separatio» des Willens von der Einheit, die Gott ist ®. Der Wille
ist so beschaffen, dafl aus ihm etwas, namlich sein Wirken, heraus-
tritt, das endlich ist, weil es an dem Bewirkten — Materie und
Form — eine Grenze hat, obwohl er seinem Wesen nach unendlich,

6 So mehrfach. Z. B. M. H. (Falagera) 1,2 und V,60 — F.V. V, 38
(326, 4).

7 ipsa et essentia (Dei) idem» (F. V. IV, 19 [253, 4]).

8 F. V.V, 37 (325, 24).

9 F.V. V, 40 (329, 27—330, 1). In dieselbe Richtung weisen folgende
Stellen: «Voluntas ... finita est secundum effectum et non finita secundum
essentiam» (F. V. III, 57 [205, 23ff.]), sowie: RY PR T8n n%5n 1% v
axYn T8m 7950 (M. H. [Falagera] III, 39). Siehe auch F. V. IV, 19 (253,
1ff.).

247



weil mit Gott identisch ist. Dieses sein Wirken gehort jedoch nichts-
destoweniger zu ihm, es ist das Wirken des Willens oder der Wille
als wirkender.

Dies mull im Auge behalten werden, wenn man die von Seid-
mann angezeigte «Widerspriichlichkeit» auflésen will. Eben der-
selbe doppelte Aspekt, unter dem der Wille gesehen werden kann,
eroffnet sich angesichts der Weisheit (sowie auch der Kinheit)
Gottes. Wie der Wille seinem Wesen nach als mit dem Wesen
Gottes identische gottliche Kraft gilt, so wird die Weisheit als mit
dem Wesen Gottes identische géttliche Eigenschaft —proprietasi® —
bezeichnet. Andererseits ist die Weisheit, wie bereits eingangs
erwahnt wurde, wie der Wille Prinzip des gdéttlichen Wirkens!!.
Hieraus folgt nicht, wie es zunédchst den Anschein haben kénnte,
eine vollige, beide Aspekte umfassende Identitdt der Begriffe Weis-
heit und Wille. Der Begriff der Weisheit betrifft in der zweifachen
mit den Begriffen Weisheit und Wille gemeinten Wirklichkeit —
wenn nihere Bestimmungen fehlen — zunichst das Moment des
wesenhaft Gottlichen und der des Willens zunachst das Moment
des gottlichen Wirkens. Wichtiger aber ist es, iiberall dort, wo vom
Willen und von der Weisheit die Rede ist, deren innere Unter-
schiedlichkeit im Auge zu behalten. Unter dieser Voraussetzung
koénnen die sich scheinbar widersprechenden Aussagen Ibn Gabirols
iiber diesen Gegenstand leicht miteinander in Einklang gebracht
werden.

Betrachten wir zunédchst den Satz aus der «Konigskrone»: «Von

10In F. V. V, 42 (333, 4f.) schreibt Tbn Gabirol: «forma est a proprietate
essentiae, id est a saplentia et unitate», und fiigt hinzu: «etsi essentia non
sit propriata proprietate ab ea extrinseca». Damit ist eindeutig ausgespro-
chen, daB die géttlichen Eigenschaften der Weisheit und Einheit als mit
dem Wesen Gottes identisch aufzufassen sind. Zur Identitédt von Gottheit
und Einheit vgl. auch K. M. VIIL, 28: JM1TARY "]h"l.'l‘?N "3 wIBA PR —
«Es gibt keine Differenz zwischen deiner Gottheit und deiner Einheit». Auf
die Eigenschaft der Einheit wird spéater noch kurz einzugehen sein. Zu der
zitierten Stelle aus F. V. V, 42 vgl. auch die Parallelstelle in: M. H. (Fala-
gera) V, 67. Was im lateinischen Text mit proprietas wiedergegeben wird,
ubersetzt Falagera im Hebraischen mit RN, dem Terminus technicus fiir
Attribut (Gottes).

it S. Anm. 3.

248



deiner Weisheit hast du den Willen ausgestrahlt»!2. Der Wille dieses
Satzes ist der wirkende Wille, der Wille, dem es zukommt «als
Schaffender und Kiinstler den Ausflul des Seins aus dem Nichts
zu ziehen»'3, Die Weisheit aber, von der hier die Rede ist, ist die
Weisheit Gottes, «deine Weisheit», die mit dem Wesen Gottes
identische gottliche Higenschaft. Was hier gesagt wird, ist also —
entfaltet — dieses: Aus dem Wesen Gottes, dem in geschopflicher
Sicht die Eigenschaften der Weisheit und Einheit zukommen,
erflieBt in Gestalt des Willens (oder des Wortes) ein Wirken, das
die geschopfliche Wirklichkeit hervorbringt. Dieses Wirken des
Willens oder wirksame Wollen wird deshalb als von der Weisheit
ausgehend gelehrt, weil seine entscheidende Wirkung — universale
Materie und Form und deren Verbindung!* — der universale
Intellekt, also Wissen und Weisheit ist. Dies gilt in solchem Malfle,
daB Ibn Gabirol die Form des Intellekts als «vollkommene Weisheit»,
gemeint ist natiirlich die vollkommene Weisheit der Schopfung,
bezeichnen kann?s.

Es besteht somit in diesem Punkte keine Diskrepanz zwischen
der Lehre der «Lebensquelle» und der der «Kénigskrone». Das
Gesagte 1dBt sich von der zweiten Kigenschaft Gottes, namlich von
der Einheit her noch erhirten. Ahnlich wie die Weisheit wird auch
die Einheit von Gott — als dessen Eigenschaft —, vom Willen, der
zuweilen als unitas prima bezeichnet wird, und von der Form aus-
gesagtl®. Zudem gibt es tiber das Verhéltnis von Einheit und Willen

12 8. Anm. 4.

13 K. M. IX, 12f.

14 Unter anderm M. H. (Falagera) V, 60.

15 «voluntas est origo formae intelligentiae, quae est sapientia perfecta»
(F. V.V, 40 [329, 10f.]). In der hebriischen Ubersetzung Falaqgeras (V, 64)
heiBlt es allerdings: MPH RKIT NYIM AndYR AR RO PO0R NN —
«welche die vollkommene Form ist». Ob diese oder die lateinische Uber-
setzung den Text des arabischen Originals getreuer wiedergibt, ist nicht zu
entscheiden. Nimmt man dies von der lateinischen Ubersetzung an, so ergibt
sich eine interessante Parallele zu Isaak Israeli. Nach A. Altman and S. M.
Stern, Isaac Israeli, Oxford 1958, S. 159, identifiziert Isaak Israeli die erste
Form mit «the perfect wisdom, the pure radiance, and clear splendour».
(Stellennachweise a. a. O.)

16 «(forma est unitas impressa ab unitate prima» (F. V. IV, 14 [240, 23f.]).
Mit der unitas prima kann nur der Wille gemeint sein.

249



dhnliche Aussagen wie die besprochene iiber das Verhéltnis von
Weisheit und Willen. Eine wurde bereits unter anderer Riicksicht
zitiert. In ihr ist die Rede von der Aktio des Willens und seiner
Trennung von der Einheit. Ungeachtet dessen, dafl der Wille die
erste Einheit ist, gibt es also eine Trennung des Willens von der
Einheit, dhnlich wie es einen Hervorgang des Willens aus der Weis-
heit gibt. Dasjenige, wovon der Wille als wirkender sich trennt, ist
die Einheit als Eigenschaft Gottes, wie die Weisheit, aus der er
hervorgeht, die Weisheit als Eigenschaft Gottes ist. Die andere
Stelle lautet: Der Wille «ist aus der Einheit, ja, er ist die Kraft der
Einheit»17. Hier kommt sehr klar zum Ausdruck, dafl mit « Einheit»
nicht eine Kraft — eine Wirksamkeit — bezeichnet werden soll,
denn diese wird gerade von ihr unterschieden. Die gemeinte Hin-
heit ist vielmehr die Kinheit des Wesens Gottes, vom Geschopf her
gesehen eine gottliche Eigenschaft. Dieser kommt aber eine Kraft
zu, die sie aus sich entldf3t. Diese Kraft ist der wirkende Wille.
Vorher wurde ausgefiihrt, dall der Wille als nicht wirkender,
seinem Wesen nach, mit dem Wesen Gottes identisch ist. Genauer,
beriicksichtigt man die besprochenen Stellen, an denen von einem
Hervorgang des (wirkenden) Willens von der Weisheit und Einheit
Gottes gesprochen wird, wire zu sagen: Der Wille als Wesen ist
«zundchst» mit den gottlichen Eigenschaften der Weisheit und Ein-
heit identisch. Dieses «zunichst» ist aber sachlich unerheblich (in
zeitlichem Sinne verstanden sogar falsch), da die Eigenschaften
selbst wiederum mit dem Wesen Gottes identisch sind. Deshalb
kann Ibn Gabirol auch getrost und in seinem Sinne zutreffend an
anderen Stellen den Willen kurz als Kraft Gottes bezeichnen. Da
aber zugleich der Wille mit der Weisheit und Einheit identisch und
als wirkender deren Kraft und Wirken ist, kann ebenso wohl —
verkiirzt — die Schopfung als Werk der Einheit und Weisheit
erscheinen. So wenn es heillt: «propter hoc dicitur, quod totum
sit per scientiam dei excelsi»!®, d. h. durch das Wissen, sofern es
ein wirkendes und somit identisch mit dem Wirken des Willens
ist. In diesem Sinne ist auch der Satz zu verstehen: Die Form

17 yipsa (voluntas) est ex unitate, immo ipsa est virtus unitatis» (F. V.
V, 37 [325, 151.]).
18 F, V.V, 27 (307, 15f.).

250



werde «a voluntate, id est a sapientia»!®. Der von der Weisheit als
Eigenschaft Gottes ausgehende wirkende Wille ist die wirkende
Weisheit.

Zusammengefalt ist also zu unterscheiden:
1. Weisheit und Einheit Gottes

a) als Eigenschaften Gottes (identisch sowohl mit dem Wesen
Gottes wie auch mit dem Wesen des gottlichen Willens),

b) als Prinzipien gottlichen Wirkens (identisch mit dem Willen
als wirkendem).

2. Weisheit und Einheit in der Schopfung: Wirkungen des gott-
lichen Willens.

REZENSIONEN

Max KrREUzZBERGER (Editor): Studies of the Leo Baeck Institute. Frederic
Ungar Publishing Co., New York 1967, 318 8., $ 6.50.

Der vorliegende Band enthélt eine Reihe von Vortriagen, die bedeutende
judische Gelehrte im Rahmen des Leo-Baeck-Institutes in New York gehal-
ten haben.

Ein einleitender Artikel von F. Bamberger gibt eine kurze Wirdigung
der tiberragenden Personlichkeit Leo Baecks, des letzten groBen Vertreters
der «Wissenschaft des Judentums» in Deutschland. E. Kahler behandelt
in seinem Beitrag «The Jews and the Germans» neuerdings das Problem der
deutsch-jiidischen Symbiose und ihres Scheiterns, das seit dem in den fiinf-
ziger Jahren erschienenen Buch von D. Leschnitzer, «Saul und Davidy,
periodisch immer wieder aufgerollt wird, da es sich eben wirklich um eine
einmalige Symbiose handelte, die die Tragik des Scheiterns um so schmerz-
licher empfinden liBt. Weitere Beitriige gelten ebenfalls typisch deutsch-
judischen Problemen: H. J. Morgentau: The Tragedy of German Jewish
Liberalisme; J. Katz: The German Jewish Utopia of Social Emancipation
und G. L. Mosse: The Influence of the Vilkisch Idea on German Jewry.

Gerson D. Cohen deckt in seinem Artikel: Messianic Postures of Ashkena-
zim and Sephardim manche interessante und verhéltnisméal3ig wenig bekannte
messianische Vorstellungen bei mittelalterlichen jiidischen Autoren auf.

19 F. V.V, 42 (335, 4f.).

251



	Die Weisheit des Gottes im System Salomo Ibn Gabirols

