
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Die Weisheit des Gottes im System Salomo Ibn Gabirols

Autor: Greive, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


um die einmalige Stellung Israels als Volk Gottes aufrecht. So heißt
es in einem Hymnus, der mehrere Male in der Liturgie des

Versöhnungstages wiederkehrt :

Unser Gott und Gott unserer Väter, vergib uns,
verzeihe und entsühne uns!
Denn wir sind dein Volk, und du bist unser Gott,
wir sind deine Söhne, und du bist unser Vater,
wir sind deine Knechte, und du bist unser Herr,
wir sind deine Lämmer, und du bist unser Hirt,
wir sind dein Weinberg, und du bist unser Hüter,
wir sind dein Erbe, und du bist unser Anteil,
wir vertrauen dir, und du bist unser Retter,
wir sind dein Werk, und du bist unser Schöpfer,
wir sind deine Lieblinge, und du bist unser Verwandter,
wir sind dein Volk, und du bist unser König,
wir sind deine Geliebte, und du bist unser Geliebter,
wir sind deine Gepriesenen, und du bist unser Preis

DIE WEISHEIT GOTTES IM SYSTEM
SALOMO IBN GABIROLS

Von Hermann Greive, Köln

Die folgenden Ausführungen zielen nicht darauf ab, BegrifF und
Wesen der Weisheit Gottes in Salomo ihn Gabirols Schriften
umfassend zu erörtern. Sie stellen lediglich eine erweiterte Anmerkung
zur «Königskrone» dar, vor allem zu jenem Abschnitt dieser

philosophisch-religiösen Dichtung, in dem der Sänger in vierfachem
Ansatz von und vor Gott bekennt: «Du bis weise »L Dabei ist

1 Von der «Königskrone», mD1?» iro (K. M.) — Krone des Königtums,
ist in dieser Zeitschrift (18. Jahrgang [1962], Heft 1) eine deutsche
Übersetzung von Johann Maier erschienen. Der hebräische Text ist häufig
gedruckt worden. Wir beziehen uns im folgenden auf die kommentierte
Ausgabe von J. A. Seidmann: Rabbi Selomo ibn Gabirol, Kätär Malkut,
Jerusalem 1950. Der Abschnitt «Du bist weise...» ist der neunte des Gesanges.

245



es jedoch notwendig, das philosophische Hauptwerk Ihn Gabirols,
die «Lehensquelle», mitzuberücksichtigen2. Gerade die scheinbare
Differenz in den Aussagen über die Weisheit Gottes in der «Königskrone»

und in der «Lebensquelle» bilden den Ausgangspunkt der
Überlegungen.

Ob sich Ibn Gabirol im Arabischen zur Bezeichnung der Weisheit

Gottes eines einzigen Terminus bedient hat, ist ungewiß. In
der lateinischen Übersetzung der «Lebensquelle» werden die
Ausdrücke sapientia und scientia gebraucht, und zwar häufig als

Synonyme. Falaqeras hebräischer Text hat WT und nöDD. In dem
erwähnten Abschnitt der «Königskrone» steht ebenfalls nü2n bzw.
das zugehörige Adjektiv DDtl.

An zahlreichen Stellen der «Lebensquelle» ist die göttliche Weisheit

nichts anderes als der göttliche Wille. So z. B. in einem für
die Willenslehre des Philosophen hochbedeutsamen Abschnitt des
5. Buches, wo vom Wirken und von den Werken der Weisheit die
Rede ist3. Demgegenüber heißt es an einer entscheidenden Stelle
des 9. Gesanges der «Königskrone»: «Von deiner Weisheit hast du
den Willen ausgestrahlt4. »

Dieser scheinbare Widerspruch hat J. A. Seidmann zu der

Erklärung veranlaßt, die Willenslehre der «Königskrone»
unterscheide sich von der der «Lebensquelle». «Dort (in der
,Lebensquelle')», so führt Seidmann aus, «wird die emanierende Schöpfung
abgestuft : Gottheit, Wille, universell-geistige Materie und Form.
Und hier in der ,Königskrone' geht die Weisheit dem Willen
voraus»5. Es ist zweifellos richtig, daß in der «Königskrone» die
Weisheit Gottes dem göttlichen Willen vorausgeht. Dies bildet

2 Die ursprünglich arabisch abgefaßte «Lebensquelle» ist nur in
lateinischer und — auszugsweise — in hebräischer Übersetzung überliefert. Wir
zitieren nach der Ausgabe des lateinischen Textes von Cl. Baeumker:
Avencebrolis (Ibn Gabirol) Fons Yitae, Monasterii 1892—1895 (F. V.), und
nach der Edition der hebräischen Teilübersetzung von R. Schern Tob ben
Falaqera in : A. Zifroni (Hrsg.), Rabbi Selomo Ben-Gabirol, Sefär Meqor
Hajjim, Tel-Aviv 1964, S. 433—532 (M. H.).

3 F. V. Y, 40 (330, 4).
4 yen nbsx "jnösnö (K. m. ix, il).
5 Seidmann (s. Anm. 1): Einleitung S. 7. Vgl. dazu die entsprechende

Anmerkung zum Text: S. 21f. (hebr.).

246



jedoch keinen Gegensatz zu der Lehre der «Lebensquelle». Die
Widersprüchlichkeit der zitierten Aussagen läßt sich auflösen und
damit, wie uns scheint, zugleich ein vertieftes Verständnis der
Lehre Gabirols gewinnen.

Die von Seidmann angezeigte Differenz tritt nicht nur bei einem

Vergleich zwischen der «Königskrone» und der «Lebensquelle» hervor,

sie läßt sich auch von der «Lebensquelle» allein her aufweisen.
Dies mag ein erster Hinweis darauf sein, daß es sich schwerlich
um einen Widerspruch handelt. Freilich nur ein Hinweis. Denn es

ist oft genug — ob zu Recht oder Unrecht — die Überzeugung
ausgesprochen worden, die «Lebensquelle» sei von Widersprüchen
keineswegs frei. In Anwendung auf die zur Diskussion stehende

Frage nach dem Verhältnis von Gottheit, Weisheit und Willen ist
diese Annahme jedoch voreilig.

Es empfiehlt sich, um Klarheit zu erhalten, vom Wesen und
von der Funktion des Willens in Gabirols System auszugehen. Mit
den Ausdrücken «Wesen» und «Funktion» ist schon die wichtigste
weiterführende Unterscheidung angedeutet. Der Wille ist eine göttliche

Kraft6, wesensmäßig identisch mit der Gottheit7. Als Kraft
ist es ihm jedoch nicht eigentümlich, gleich dem göttlichen Wesen
in sich zu ruhen, sondern wirksam zu werden. Paradox ausgedrückt :

Das Wesentliche des Willens erschöpft sich nicht in seinem mit der
Gottheit identischen Wesen, sondern vollendet sich im Wirken. Im
Wirken aber ist der Wille ein abgetrennter: «considerata cum
actione, erit alia ab essentia»8. Es gibt unter dieser Rücksicht eine

«separatio » des Willens von der Einheit, die Gott ist9. Der Wille
ist so beschaffen, daß aus ihm etwas, nämlich sein Wirken, heraustritt,

das endlich ist, weil es an dem Bewirkten — Materie und
Form — eine Grenze hat, obwohl er seinem Wesen nach unendlich,

6 So mehrfach. Z. B. M. H. (Falaqera) I, 2 und V, 60 — F. V. V, 38

(326, 4).
7 «ipsa et essentia (Dei) idem» (F. V. IV, 19 [253, 4]).
s F. V. V, 37 (325, 24).
9 F. V. V, 40 (329, 27—330, 1). In dieselbe Richtung weisen folgende

Stellen : «Voluntas finita est secundum effectum et non finita secundum
essentiam» (F. V. 111,57 [205, 23ff.]), sowie: fW bllDH TS/3 V? W
DSSJn "JSZ3 nbon (M. H. [Falaqera] III, 39). Siehe auch F. V. IV, 19 (253,

Iff.).

247



weil mit Gott identisch ist. Dieses sein Wirken gehört jedoch
nichtsdestoweniger zu ihm, es ist das Wirken des Willens oder der Wille
als wirkender.

Dies muß im Auge behalten werden, wenn man die von
Seidmann angezeigte <Widersprüchlichkeit» auflösen will. Eben
derselbe doppelte Aspekt, unter dem der Wille gesehen werden kann,
eröffnet sich angesichts der Weisheit (sowie auch der Einheit)
Gottes. Wie der Wille seinem Wesen nach als mit dem Wesen
Gottes identische göttliche Kraft gilt, so wird die Weisheit als mit
dem Wesen Gottes identische göttliche Eigenschaft—proprietas10 —
bezeichnet. Andererseits ist die Weisheit, wie bereits eingangs
erwähnt wurde, wie der Wille Prinzip des göttlichen Wirkens11.
Hieraus folgt nicht, wie es zunächst den Anschein haben könnte,
eine völlige, beide Aspekte umfassende Identität der Begriffe Weisheit

und Wille. Der Begriff der Weisheit betrifft in der zweifachen
mit den Begriffen Weisheit und Wille gemeinten Wirklichkeit —
wenn nähere Bestimmungen fehlen — zunächst das Moment des

wesenhaft Göttlichen und der des Willens zunächst das Moment
des göttlichen Wirkens. Wichtiger aber ist es, überall dort, wo vom
Willen und von der Weisheit die Rede ist, deren innere
Unterschiedlichkeit im Auge zu behalten. Unter dieser Voraussetzung
können die sich scheinbar widersprechenden Aussagen Ibn Gabirols
über diesen Gegenstand leicht miteinander in Einklang gebracht
werden.

Betrachten wir zunächst den Satz aus der «Königskrone»: «Von

10 In F. V. Y, 42 (333, 4f.) schreibt Ibn Gabirol: «forma est a proprietate
essentiae, id est a sapientia et unitate», und fügt hinzu: «etsi essentia non
sit propriata proprietate ab ea extrinseca». Damit ist eindeutig ausgesprochen,

daß die göttlichen Eigenschaften der Weisheit und Einheit als mit
dem Wesen Gottes identisch aufzufassen sind. Zur Identität von Gottheit
und Einheit vgl. auch K. M. VIII, 28 : -|rvnniO "[mnbx pa tTlSH fKl —
«Es gibt keine Differenz zwischen deiner Gottheit und deiner Einheit». Auf
die Eigenschaft der Einheit wird später noch kurz einzugehen sein. Zu der
zitierten Stelle aus F. V. V, 42 vgl. auch die Parallelstelle in: M. H. (Fala-
qera) V, 67. Was im lateinischen Text mit proprietas wiedergegeben wird,
übersetzt Falaqera im Hebräischen mit "INI"!, dem Terminus technicus für
Attribut (Gottes).

11 S. Anm. 3.

248



deiner Weisheit hast du den Willen ausgestrahlt»12. Der Wille dieses

Satzes ist der wirkende Wille, der Wille, dem es zukommt «als

Schaffender und Künstler den Ausfluß des Seins aus dem Nichts
zu ziehen»13. Die Weisheit aber, von der hier die Rede ist, ist die
Weisheit Gottes, «deine Weisheit», die mit dem Wesen Gottes
identische göttliche Eigenschaft. Was hier gesagt wird, ist also —
entfaltet — dieses : Aus dem Wesen Gottes, dem in geschöpflicher
Sicht die Eigenschaften der Weisheit und Einheit zukommen,
erfließt in Gestalt des Willens (oder des Wortes) ein Wirken, das
die geschöpfliche Wirklichkeit hervorbringt. Dieses Wirken des

Willens oder wirksame Wollen wird deshalb als von der Weisheit
ausgehend gelehrt, weil seine entscheidende Wirkung — universale
Materie und Form und deren Verbindung14 — der universale
Intellekt, also Wissen und Weisheit ist. Dies gilt in solchem Maße,
daß Ibn Gabirol die Form des Intellekts als «vollkommene Weisheit»,
gemeint ist natürlich die vollkommene Weisheit der Schöpfung,
bezeichnen kann15.

Es besteht somit in diesem Punkte keine Diskrepanz zwischen
der Lehre der «Lebensquelle» und der der «Königskrone». Das

Gesagte läßt sich von der zweiten Eigenschaft Gottes, nämlich von
der Einheit her noch erhärten. Ähnlich wie die Weisheit wird auch
die Einheit von Gott — als dessen Eigenschaft —, vom Willen, der
zuweilen als unitas prima bezeichnet wird, und von der Form
ausgesagt16. Zudem gibt es über das Verhältnis von Einheit und Willen

13 S. Anm. 4.
13 K. M. IX, 12f.
14 Unter anderm M. H. (Falaqera) V, 60.
15 «voluntas est origo formae intolligentiae, quae est sapientia perfecta»

(F. V. Y, 40 [329, 10f.]). In der hebräischen Übersetzung Falaqeras (V, 64)
heißt es allerdings: Tip» Sin pmm n»bt£?n HUSH KW bDtPH miS —
«welche die vollkommene Form ist». Ob diese oder die lateinische
Übersetzung den Text des arabischen Originals getreuer wiedergibt, ist nicht zu
entscheiden. Nimmt man dies von der lateinischen Übersetzung an, so ergibt
sich eine interessante Parallele zu Isaak Israeli. Nach A. Altman and S. M.
Stern, Isaac Israeli, Oxford 1958, S. 159, identifiziert Isaak Israeli die erste
Form mit «the perfect wisdom, the pure radiance, and clear splendour».
(Stellennachweise a. a. O.)

16 «forma est unitas impressa ab unitate prima» (F. V. IV, 14 [240, 23f.)).
Mit der unitas prima kann nur der Wille gemeint sein.

249



ähnliche Aussagen wie die besprochene über das Verhältnis von
Weisheit und Willen. Eine wurde bereits unter anderer Rücksicht
zitiert. In ihr ist die Rede von der Aktio des Willens und seiner

Trennung von der Einheit. Ungeachtet dessen, daß der Wille die
erste Einheit ist, gibt es also eine Trennung des Willens von der
Einheit, ähnlich wie es einen Hervorgang des Willens aus der Weisheit

gibt. Dasjenige, wovon der Wille als wirkender sich trennt, ist
die Einheit als Eigenschaft Gottes, wie die Weisheit, aus der er
hervorgeht, die Weisheit als Eigenschaft Gottes ist. Die andere
Stelle lautet: Der Wille «ist aus der Einheit, ja, er ist die Kraft der
Einheit»17. Hier kommt sehr klar zum Ausdruck, daß mit «Einheit»
nicht eine Kraft — eine Wirksamkeit — bezeichnet werden soll,
denn diese wird gerade von ihr unterschieden. Die gemeinte Einheit

ist vielmehr die Einheit des Wesens Gottes, vom Geschöpf her
gesehen eine göttliche Eigenschaft. Dieser kommt aber eine Kraft
zu, die sie aus sich entläßt. Diese Kraft ist der wirkende Wille.

Vorher wurde ausgeführt, daß der Wille als nicht wirkender,
seinem Wesen nach, mit dem Wesen Gottes identisch ist. Genauer,
berücksichtigt man die besprochenen Stellen, an denen von einem

Hervorgang des (wirkenden) Willens von der Weisheit und Einheit
Gottes gesprochen wird, wäre zu sagen: Der Wille als Wesen ist
«zunächst» mit den göttlichen Eigenschaften der Weisheit und Einheit

identisch. Dieses «zunächst» ist aber sachlich unerheblich (in
zeitlichem Sinne verstanden sogar falsch), da die Eigenschaften
selbst wiederum mit dem Wesen Gottes identisch sind. Deshalb
kann Ibn Gabirol auch getrost und in seinem Sinne zutreffend an
anderen Stellen den Willen kurz als Kraft Gottes bezeichnen. Da
aber zugleich der Wille mit der Weisheit und Einheit identisch und
als wirkender deren Kraft und Wirken ist, kann ebenso wohl —
verkürzt — die Schöpfung als Werk der Einheit und Weisheit
erscheinen. So wenn es heißt: «propter hoc dicitur, quod totum
sit per scientiam dei excelsi»18, d. h. durch das Wissen, sofern es

ein wirkendes und somit identisch mit dem Wirken des Willens
ist. In diesem Sinne ist auch der Satz zu verstehen: Die Eorm

17 «ipsa (voluntas) est ex unitate, immo ipsa est virtus unitatis» (F. V.
V, 37 [325, 15f.]).

18 F. V. V, 27 (307, 15f.).

250



werde «a voluntate, id est a sapientia»19. Der von der Weisheit als

Eigenschaft Gottes ausgehende wirkende Wille ist die wirkende
Weisheit.

Zusammengefaßt ist also zu unterscheiden :

1. Weisheit und Einheit Gottes

a) als Eigenschaften Gottes (identisch sowohl mit dem Wesen
Gottes wie auch mit dem Wesen des göttlichen Willens),

b) als Prinzipien göttlichen Wirkens (identisch mit dem Willen
als wirkendem).

2. Weisheit und Einheit in der Schöpfung: Wirkungen des
göttlichen Willens.

REZENSIONEN

Max Kreuzberger (Editor) : Studies of the Leo Baeck Institute. Frederic
Ungar Publishing Co., New York 1967, 318 S., $ 6.50.

Der vorliegende Band enthält eine Reihe von Vorträgen, die bedeutende
jüdische Gelehrte im Rahmen des Leo-Baeck-lnstitutes in New York gehalten

haben.
Ein einleitender Artikel von F. Bamberger gibt eine kurze Würdigung

der überragenden Persönlichkeit Leo Baecks, des letzten großen Vertreters
der «Wissenschaft des Judentums» in Deutschland. E. Kahler behandelt
in seinem Beitrag «The Jews and the Germans» neuerdings das Problem der
deutsch-jüdischen Symbiose und ihres Scheiterns, das seit dem in den fünfziger

Jahren erschienenen Buch von D. Leschnitzer, «Saul rind David»,
periodisch immer wieder aufgerollt wird, da es sich eben wirklich um eine

einmalige Symbiose handelte, die die Tragik des Scheiterns um so schmerzlicher

empfinden läßt. Weitere Beiträge gelten ebenfalls typisch
deutschjüdischen Problemen: H. J. Morgentau: The Tragedy of German Jewish
Libéralisme; J. Katz: The German Jewish Utopia of Social Emancipation
und G. L. Mosse: The Influence of the Völkisch Idea o;i German Jewry.

Gerson D. Cohen deckt in seinem Artikel : Messianic Postures of Ashkena-
zim and Sephardim manche interessante und verhältnismäßig wenig bekannte
messianische Vorstellungen bei mittelalterlichen jüdischen Autoren auf.

« F. V. V, 42 (335, 4f.).

251


	Die Weisheit des Gottes im System Salomo Ibn Gabirols

