Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Ehrflrchtige Begegnung mit Chagall [Fortsetzung]
Autor: Bergmann, Hellmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EHRFURCHTIGE BEGEGNUNG MIT CHAGALL

Von HELrLmuT BErReMANN, Frankfurt

2. Teil

Eigenartig ist der Vorgang, der Chagalls Riickkehr nach Paris
veranlaBte. Ein Pariser Kunsthédndler und Verleger namens Vollard
suchte nach einem Kiinstler, der eine neue bibliophile Ausgabe
illustrieren sollte. Als ihm vom Kunstkritiker Coquiot einige Bilder
gezeigt wurden, unter denen auch etliche aus dem Atelier stammten,
das Chagall beim Weggang von Paris verlassen hatte und aus dem
sie durch gewissenlose unehrliche Menschen entfithrt worden waren,
regte sich in Vollard der Wunsch, Chagall fiir diese Arbeit zu
gewinnen. So schrieb er den Brief an Chagall, der den Meister be-
stimmte nach Paris zuriickzukehren, nach neunjihriger Abwesen-
heit im Jahre 1923. Es mul} schon ein arg schmerzlicher Augenblick
gewesen sein, als Chagall sein Atelier gdnzlich ausgepliindert wieder-
sah. Die ersten zwei Jahre lebte Chagall in einem Atelier in der
Avenue Orléans, just in dem Hause, in dem Lenin sich Jahre lang
verborgen gehalten hatte, dann in einem kleinen eigenen Heim in
Boulogne sur Seine. Uber seinen Eindruck von dem in der Zeit nach
dem ersten Weltkrieg in Paris herrschendem Kunstleben mag
Chagall selbst zu uns sprechen. «Bei meiner Riickkehr nach Paris
war ich angenehm iiberrascht eine neue kiinstlerische Jugend vorzu-
finden, die in gewisser Hinsicht die Vorkriegsbezeichnung Literatur
rehabilitierte. Was 1910 beleidigend gewesen war, wurde jetzt bei-
nahe geférdert. Es ist daher umso mehr zu bedauern, daf die Kunst
dieser Epoche sich wenig durch die natiirliche technische Meister-

197



schaft hervorgetan hat, die fiir die Meister der heroischen Epoche so
kennzeichnend war. Alles in der Kunst muf} aus der Bewegung
unseres Blutes, unseres ganzen auch unbewuliten Seins kommen.»
Bei den Verhandlungen mit Vollard hatte sich Chagall bereit er-
klart die «Toten Seelen» von Gogol zu illustrieren. Dieses Werk, das
die menschlichen Schwéichen mit gewissenpackendem Ernst zur
Darstellung brachte nicht ohne einen Zuschull von Humor im Jahre
1842, war gegen den Willen des Verfassers schon 6fter mit Bildern
versehen worden. Gogol wollte von solchen Versuchen nichts wissen.
«Ich bin ein Feind jeglicher Xylographien und dhnlicher moderner
Spésse. Die Ware soll verkauft werden, wie sie ist, und es hat keinen
Zweck sie mit derartigem Konditorzeug zu verzuckern.» Nun sind
Chagalls Tllustrationen keineswegs solche Verzuckerungen. Sie sind
vielmehr geniale Interpretationen des geistigen Gehaltes des Werkes
Gogols, vielleicht kénnte man sagen bildliche Darstellungen der
menschlichen Komdédie. Ein treffendes Beispiel dafiir diirfte die
Darstellung der Kanzleistube sein. Wir sehen einen Kreis von
Schreibtischplatten, Tintenféissern, schreibenden Hinden und langen
Nasgen vor uns. Aus einer Tischplatte wéichst der Kopf eines Schrei-
bers hervor, zum Zeichen dafiir, wie fest er mit dem Ort seiner Tétig-
keit verbunden ist. Die Tiiréffnung hat fatale Ahnlichkeit mit
einem Galgen, unter dem der Biirovorsteher mit herrschsiichtiger
Amtsmiene lauert. Dasist eine Probe Chagallscher Art zu illustrieren.
Uber seine Art, die Arbeit an den Radierungen zu bewiltigen, ist
eine kostliche Darstellung auf uns gekommen. Da lesen wir von
einem seiner Freunde: «Man kann zu ihm kommen, wann man will :
Marec sitzt da, wie ein Schuster, und klopft auf seine Kupferplatten,
ein redlicher Handwerker Gottes. Seine Frau, die seiner Kunst bei-
steht wie eine Schwester dem Fieber des Kranken, liest ihm das
Kapitel vor, sie lachen immerfort. Ida, die siebenjahrige Tochter,
springt vom Klavier herzu und will die Geschichte auch héren,
und nun werden die phantastischen Situationen unter Geldchter
von einer seltsamen Familie neugestaltet mit dem ganzen Humor
und der ganzen Tragik RuBlands. Und der Vater Marc, das ver-
riickteste Kind unter den Dreien, schneidet Grimassen, streckt seiner
Tochter die Zunge raus, pufft seine Frau, rauft sich die Haare in die
Stirn — und zeichnet dabei... Jedes Bild eine andere Technik, eine

198



andere Philosophie, eine andere Lebensfithrung: jedes Bild wie
jeder Mensch und jeder Tag immer anders; wer sagt es wie? Einmal
heiter, einmal schneeklar, einmal vom Alkohol entirdischt, die Kal-
ber im Himmel und die Blumen im Magen der Jungfrauen, aber
welche Hingabe: ein jiidischer Franz von Assisi. Und dabei lacht
Marc, schneidet Fratzen, 143t sich von Ida zwicken und beillt und
stohnt sein tégliches: Je suis si malheureux! Je veux mourir!» Bis
1948, lange Zeit nach dem Tode Vollards, hat Chagall an diesem
Werk gearbeitet. Und was war in dieser Zeit an Schicksal iiber ihn
gekommen. Doch kehrte er immer wieder zu dieser Arbeit zuriick.
Neben und zwischen dieser Arbeit malte Chagall auch gréBere Bil-
der, sich in diesen Jahren nicht immer nur in Paris aufhaltend,
sondern auch in ganz Frankreich umherziehend. Einen gewissen
Einschnitt in der Entwicklung der Kunst Chagalls bedeutet das
Bild die Tochter des Malers am Fenster 1924. Es fehlen in diesem
Bild zum ersten Mal das Liebaugeln mit den kubistischen Formen
und jede Anspielung auf Witebsk. Diesen Wandlungsproze$
koénnen wir auch bei den Liebespaarbildern feststellen. Jenes Bild
das Paar aus dem Jahre 1928 nahert sich merklich der Wirklichkeit.
Gleichviel macht es fiir den Beschauer das IneinanderflieBen von
Traum und Tag glaubhaft, das Irdische ist irgendwie durchschei-
nend. In dem wihrend der 10 Jahre von 1926 bis 1936 geschaffenen
Werk der Engel mit der Palette ist das Liebespaar durch einen
Engel ersetzt, das frither die Liebenden einhiillende Blattwerk durch
die Engelsfliigel. Innerlich unmaéglich sollte es dem Beschauer natiir-
lich sein irgendwelche Spekulationen iiber die Natur des Engels an
solche Bilder anzukniipfen. Die Engelsgestalten sind bei Chagall in
stdndigem Wandel begriffen. Allein diese Feststellung sollte genii-
gen, um vor solchen Fehlinterpretationen zu bewahren. Eine andere
bemerkenswerte Folge der Wiederbegegnung Chagalls mit dem
stissen Frankreich war, dafl das Chagallsche Tier zuriicktrat
gegeniiber dem festlich geschmiickten Zirkuspferd. Und mit ihm
malte der Meister nun Zirkusreiterinnen, Harlekine und Musikanten.
Horen wir dazu wieder einmal mehr Chagall selbst. «Ich habe stets
Clowns, Akrobaten und Komd&dianten als tragische Gestalten (!)
betrachtet, die fiir mich den Gestalten in gewissen religiosen Male-
reien dhneln. Ich m6chte nicht irgendeines der ergreifenderen zarten

199



Gefiihle in dem Bild eines Clowns oder einer Zirkusreiterin ent-
behren.» Dabei darf daran erinnert werden, dal alle die, die der
Welt des Zirkus angehoren, in einem Bereich leben, in dem die Ge-
setze der Schwerkraft, des Raumes und der Zeit ungiiltig geworden
sind. Die verstiegendste Gebérde ist fiir sie noch moglich und kann
ein giiltiger Ausdruck ihres Wesens sein. Dabei ist die Farbe hilf-
reich die Darstellung glaubhaft zu machen.

Neben einigen Bildern aus der Zirkuswelt, die durch kiihne Kom-
bination den Betrachter iiberraschen, wie einem auf einer aufrecht
stehenden Geige tanzenden Akrobaten oder dem Clown, der auf
einem auf dem Riicken eines Zirkuspferdes ruhenden Ball seine
Kunst zeigt mit einem Regenschirm, schuf Chagall drei unverging-
lich schone Bilder: die Akrobatin, das Liebespaar auf dem Pferd
und die Liebenden im Flieder. Alle drei Bilder sind ausgezeichnet
durch den Geist ungebrochener Lebensfreude, der den Maler er-
fiillte. Welch eine Anmut geht von der Akrobatin aus! Den Hinter-
grund bilden im Dunkel stehende Gebéude, in denen sich Geschifte
befinden. In der Mitte ein helleres romanisches Kirchenportal, dar-
iiber ein Himmel mit lichten Wolken und blauen Stellen. Und in:dies
Milieu ist nun die Akrobatin hineingestellt, das Bild vollig beherr-
schend, voll Grazie. Eine ausgesprochen schone Gestalt mit einem
lieben Gesicht, wie aus einer anderen Welt den Beschauer anblickend,
an ihr Trapez gelehnt, das Gewand rosafarben mit Blumen, die
Beine beschwingt iiberkreuzt und oben ziirtlich sich an ihr Gesicht
schmiegend mit innigem Ausdruck ihr Mitarbeiter. Wer einmal nach
schweren Erschiitterungen Vergessen sucht im Anblick einer ande-
ren Welt, der vertiefe sich in dies Bild. Dazu das zweite Bild. Wir
sehen in zédrtlichem Sich-Anschmiegen das Liebespaar auf einem
weiBlen Schimmel, der eine Geige zwischen Kopf und Hals tragt im
Bewulitsein dessen, wen er tragen darf. Und mit wieviel Liebe hat
Chagall die kostbare gestickte Decke des Pferdes gemalt. Die
Frauengestalt hilt einen Ficher in der Hand. Und im Hintergrund
oben einen Geiger und unten rechts Héiuser, die an Witebsk erin-
nern, und ein paar seltsame Musikanten davor. Alles getragen von
einer unbeschwerten Lebensbejahung. Ist, so fragen wir uns, so
etwas noch einer Steigerung fiahig? Wenn wir ein Bild von Chagall
sehen moéchten, in dem ihm diese Steigerung gelungen ist, dann

200



miissen wir zu dem im gleichen Jahre gemalten Bilde die Liebenden
im Flieder greifen. Es ist etwas Uniiberbietbares dies farbenprich-
tige Leuchten des Flieders in der Vase, in dem das Liebespaar sich
der Traumwelt zdrtlich hingibt, und dariiber ein Himmel mit
Woélkehen, in den Wolken der Mond, der sich in dem FluB spiegelt,
den Briicken iiberspannen. Hier hat uns der Maler letztes Gliick
in volligem Vergessen gemalt einmalig unverginglich schon. Bewegt
uns das Mondlicht Chagalls nicht mehr wie die Sonnenstrahlen, die
die Impressionisten auf ihren Bildern festhielten ?

Kaum hatten die guten Pariser begonnen einen Versuch zu ma-
chen das Werk Chagalls sich zu erschlieen, da wurden sie aufs neue
iiberrascht durch eine Ausstellung von etwa 100 Darstellungen zu
den Fabeln La Fontaines, von der Hand Ohagalls. Wiederum hatte
Vollard den Kiinstler zu diesen Werken angeregt. Es waren wert-
volle Meisterwerke. Ein jedes war nach Form, Farbe und Komposi-
tion ein geloste Heiterkeit ausstrahlendes, die Wahrheiten Fon-
taines treffend darstellendes Blatt. Der Lowe und das Schaf, der
Wolf und der Hund lacheln. Und wenn wir das Blatt in die Hand
nehmen, das Reineke vor den Trauben zeigt, da mull man sagen:
die Trauben sind so leuchtend und so siif}, dafl man die Hand nach
ihnen ausstrecken mochte und man fiihlt unwillkiirlich mit dem
Fuchs, dem sich die Haare vor Verlangen striduben. Ubrigens hatte
Vollard hernach unseren Chagall gegen allerlei Anfeindungen man-
cher Kritiker zu verteidigen. Denn gebiirtige franzosische Maler
waren doch der Meinung, dafl Chagall, aus dem Osten kommend,
nicht der geeignete Mann sei, den so urfranzosischen Geist wie La
Fontaine in Bildern zur Sprache zu bringen. Vollard erwiderte tref-
fend, daB Fontaine den Stoff zu vielen seiner Fabeln orientalischen
Sagen entnommen habe. Und dafB} es einen russischen Dichter gebe,
der die Fabeln ins Russische iibertragen habe. Und er schloB mit
der Feststellung: « Wenn man mich nun fragt: Warum Chagall? so
antworte ich: gerade weil mir seine Asthetik der des La Fontaine
nahe und in gewissem Sinne verwandt erscheint, fest und zart,
realistisch und phantastisch zugleich.»

Noch einmal hat Vollard Chagall eine Anregung gegeben zu
einem Zyklus von Bildern. Thm gebiihrt das Verdienst Chagall ein-
geladen zu haben, die Bibel mit Illustrationen zu versehen. Im Um-

201



gang mit Kiinstlern hat Vollard die Erfahrung gemacht, dal auch
solche Kiinstler, die aus sich heraus schaffen, manchmal einer be-
sonderen Ermunterung bediirfen, die ihnen hilfreich ist sich in einem
neuen Werk nicht nur zu entfalten, sondern zu ihrem Innersten zu
finden. Das mdchte man sagen diirfen zu dieser Auftragerteilung
Vollards an Chagall. Fiir den Meister ist nichts so bezeichnend, als
wie er an die Bewiéltigung dieser ihm gestellten Aufgabe heranging.
Er machte Reisen in die Lidnder, wo er sich in den Geist der Bibel
und der jiidischen Welt hoffte gut einleben zu koénnen, u.a. nach
Paldstina und Spanien. Auch wird man nicht fehlgehen in der An-
nahme, dal Chagall sich durch Betrachten der Zeichnungen Rem-
brandts Anregungen schenken lieB. Besteht doch zwischen beiden
irgendwie eine schicksalsméaflige und geistige Verwandtschaft. Beide
stammen aus dem Volk. Rembrandts Vater war Miiller, Chagalls
Arbeiter. Bei beiden ist die Kunst durch schweres Erleben ent-
bunden. Rembrandt war, menschlich gesprochen, selbst schuld an
dem aulleren Zusammenbruch in seinem Leben durch mutwillige
Verschuldung, die ihm die AusstoBung aus der satten biirgerlichen
Gesellschaft seines Landes eintrug. Bei Chagall ist es der Zusammen-
stol3 mit einem iiberméachtigen Schicksal, das ihn als Glied seines
Volkes traf, dieses Volkes, dem anzugehdoren fiir viele, viele Men-
schen einen Tod nach vollig grundlosen Erniedrigungen bedeutete.
Beide sind erfiillt von dem Willen, das Leben zu bejahen, andrerseits
fiithlen sich beide gerufen das Didmonische und Apokalyptische zur
Darstellung zu bringen. Beiden verhalf erst die grolle Leidenstaufe
in ihrem Leben dazu ihr menschliches und kiinstlerisches Ich zu
finden. Daf} ihre Religiositdt zur Welt des Dogmas kein Verhéltnis
fand, ist in ihrer Berufung begriindet, in der zu einer alle Menschen
ansprechenden Verkiindigung. Dieses Verbundensein in letzten Tie-
fen erkldrt es, daB3 beide in mancher Hinsicht sich nahe stehende
Kunstwerke schufen. Es sei nur an die Rabbiner oder an die Radie-
rungen zur Bibel gedacht, wovon wir noch einiges sagen wollen.
Nach diesen Bemerkungen betrachten wir einige Radierungen Cha-
galls zur Bibel. Da wire zunéchst die Erschaffung des Menschen.
Mit eilenden Schritten tragt eine Gestalt auf den Armen Adam zur
Erde herab durch die Wolken. Es verrdt eine véllig selbstdndige
Innenschau Chagalls, dall er die Erschaffung Adams so losgeldst

202



vom biblischen Bericht gestaltete und dadurch den Beschauer zu
Fragen anregt, die ihm vorher wohl nie gekommen sein diirften.
Z.B. zu der Frage, an welchem Ort sich der Meister das Geschehen
der Erschaffung des ersten Menschen vorstellt. Aber gerade diese
Frage diirfte Chagall véllig ferngelegen haben. Denn kiinstlerische
Intuition fragt nicht, sie schafft wie unter einem Zwang. Anders-
artig der Besuch der drei Engel bei Abraham. Dall bei der Zeich-
nung der Engel eine eigene Erfahrung Chagalls aus der Petersburger
Zeit um 1910 mitgewirkt hat, die Chagall in einer Darstellung
sieben Jahre spiter festzuhalten suchte, mag nebenbei erwihnt
werden. Als Ganzes liegt iiber diesem Bild ein zarter Hauch von
Humor. Die drei Engel scheinen sich gegenseitig ihren Auftrag vor
dem hochst verwunderten Abraham zu bestédtigen. Abraham selbst
wirkt freudig bestiirzt. Unnachahmlich ist seine Handbewegung,
sein Gesichtsausdruck und seine Haltung. Hinter ihm bringt die
offensichtlich etwas verschnupfte Sara das Brot zum Wein. Ganz
anders wirkt Abraham bei dem Gang nach Sodom. Haltung und
Gesichtsausdruck spiegeln das tiefe Weh und die Hilflosigkeit
Abrahams wider. Die ineinander verkrampften Hédnde unterstrei-
chen das noch. Die Engel wissen um die Unausweichlichkeit des
Verhéngnisses iiber Sodom. Ks sind Schergen in Engelsgestalt.
Wilde Erregtheit priagt die Ziige des Moses auf dem Bilde der dgyp-
tischen Finsternis. Von unten blickt Pharao zu Moses auf, offen-
sichtlich um ihn zu bitten der Plage ein Ende zu bereiten. Die hilf-
los gewordene Menge ist angedeutet. Dall Moses in gottlichem Auf-
trag handelt, will die Gestalt des Engels mit dem ausgestreckten
Arm sagen. Vollig anders die Gestalt, die herabschwebt zu dem
traumenden Salomo. Alles an ihr ist schenkende Gebirde, iiber-
schdumende Freudigkeit ihre Verheilung dem Konig iibermitteln
zu diirfen. Salomo ist im Erwachen. Wiederum sind wir iiberrascht,
wenn wir nach diesen Radierungen die iiber die Vision des Elias auf
uns wirken lassen. Elias im Prophetenmantel, die linke Hand am
Giirtel, der rechte Arm erhoben, um ihn vor die Augen und das
Gesicht schiitzend zu halten, iiber ihm schwebend ein Engel mit der
Hand nach oben deutend. Lichtfiille flutet von oben herab. Der
Gegensatz zwischen Hell und Dunkel, die erschiitternde Propheten-
gestalt sind es, die den Beschauenden in Bann ziehen und die ihm

203



nachgehen, ohne dafl er sich von dem Eindruck 1sen kann. Das
Bild zeugt mehr als Worte es konnten von dem Los eines Propheten
Gottes. Neben dies Blatt méchten wir noch das legen, das das Gebet
des Jesaja darstellt. Wenn heute viele Menschen zu dem Gebet
keine lebendige Beziehung mehr haben, so méchte man ihnen diese
Darstellung Chagalls schweigend in die Hand driicken. Hier kénnten
sie der Wirklichkeit, die sich dem aufrichtig im Gebet mit Gott
ringenden Menschen erschlie3t, begegnen. Dieser Prophet legt Fiir-
bitte ein fiir sein Volk vor Gott, das spricht aus seinen Augen und
aus seiner Haltung. Will der Engel iiber ihm ihm aufrichtende Ver-
heiBung sagen? Er hat solch jubelnden Ausdruck.

Wir sehen: von allen Radierungen geht ein geheimnisvolles
Etwas aus, das aus der Welt der Religion stammt. Und wenn das
Auge bei der einen oder anderen Radierung bei dem Landschaftlichen
etwas verweilt, dann versteht man erst ganz, wieso Chagall einmal
sagen konnte: «Im Osten fand ich die Bibel und einen Teil meines
eigenen Wesens. Die Luft des Landes Israel macht einen weise.»

Wir entsinnen uns wohl alle mehr oder weniger, welchen Ein-
druck auf uns als Kinder die alte Wanduhr gemacht hat, deren
Pendel stets gleichméBig von einer zur anderen Seite sich bewegte bei
Tag und bei Nacht. Besonders wenn wir von der liebevollen Hand der
Mutter anldBlich einer kleinen Erkrankung aufs Sofa, das unter der
Uhr stand, umgebettet wurden und wir beobachteten nun das Vor-
riicken der Zeiger und das Einsetzen des Schlagwerkes zu jeder vol-
len Stunde, dann kamen uns doch allerhand kindliche Gedanken, die
eine Ahnung enthielten von dem Geheimnis Zeit. So mag es auch
Chagall gegangen sein. Daraus ist es wohl zu erkldren, dafl die Uhr
immer wieder auf seinen Bildern eine Rolle spielt. Die Erinnerung an
die Uhr im Vaterhaus in Witebsk mag ihm nachgegangen sein und
Vorstellungen von flieBenden und strémenden Dingen verbanden
sich damit. Von diesen Gedanken aus wird sich uns das Bild «Die
Zeit ist ein FluBl ohne Ufer » seinem Gehalt nach eher erschlielen.
Wir sehen eine Uhr schrig durch die Luft schweben. Nur durch
das Glas des Uhrengehéduses sehen wir die Umrahmung des Ziffer-
blattes, das keine Ziffern tridgt, und den Perpendikel schimmern.
Dabei schlégt der Pendel falsch aus. Das Uhrengehiuse hat Chagall
mit feiner Sorgfalt ausgefiithrt. Die Uhr wird gehalten durch einen

204



Fisch mit machtigen Fliigeln. Farbenprachtig leuchten die Schup-
pen und die Fliigel des Fisches. Am Maul des Fisches sehen wir
einen Arm, dessen Hand eine Geige und einen Bogen hilt. Den
Hintergrund bildet eine Flusslandschaft, auf dem Fluss wieder ein
Kahn mit einem Ruderer. An den beiderseitigen Ufern sind Héuser
und vorn rechts ein sich umschlungen haltendes Liebespaar. Die
wild hinstiirmenden Wolken konnten beinahe gefliigelte Wesen
sein. Wenn wir uns erinnern, daf3 der Flufl in der Symbolsprache
der jiidischen Religion eine besondere Rolle spielt, und dal der
Maler dem Bild selbst die Unterschrift im AnschluBl an ein Wort
Ovids gegeben hat, dann mochten wir dem Bild als Deutung dies
mitzugeben wagen: Zeit und Zeitlosigkeit flielen in ihm ineinander,
so wie Gliick und Ungliick im Leben. Alles ist dem Vergehen unter-
worfen. Ob wohl durch Chagalls Seele bei diesem Bild das Wort
des Dichters des 90. Psalms gegangen ist: « Tausend Jahre sind vor
Dir, wie der Tag, der gestern vergangen ist. Du ldssest sie dahin-
fahren wie einen Strom. Unser Leben ... fidhret schnell dahin, als
flogen wir davon.» Dieser stille ernste Grundton klingt uns auch
aus dem folgenden Bild entgegen, dem Geiger im Schnee, das uns
einen armen Musikanten im Schnee liegend nahe zu bringen sucht,
hinter dem die Héauser eines polnischen Dorfes in ihrer Armselig-
keit sichtbar sind unter einem diisteren Himmel. Schmerzlich
bewegt driickt er Geige und Bogen an sich, der einzige Trost, der
ihm blieb. Noch ernster ist der Klang, der uns zwingt die Augen
niederzuschlagen, wenn wir das Bild Einsamkeit betrachten. Hier
sitzt zusammengekauert ein Rabbi in weilen Mantel gehiillt, die
Thorarolle im Arm, trostlose Trauer spricht aus seinen Ziigen, der
gewittrige Himmel und die nur angedeuteten Hauser von Witebsk
erhohen den Eindruck der Diisterkeit des Ganzen. Ahnt der fromme
Rabbi — das Bild ist 1933 gemalt — das Schicksal der Glieder
seines Volkes? Als einziger Trost in all dem Dunkel wirkt die helle
Kuh, der auch Geige und Bogen beigegeben sind. Wollte der Kiinst-
ler in diesem Tier und den Musikinstrumenten andeuten, dafl nach
schwersten Tagen einmal wieder die Nachkommen der arg gepriif-
ten Glieder seines Volkes zeugen kénnen vom Frieden Gottes: «Der
Herr hat GroBes an uns getan. Des sind wir fréhlich»? Bringt der
Engel, der vom Himmel herabschwebt, dem gebeugten Diener der

205



Religion vielleicht eine aufrichtende Botschaft? Wieder lebens-
bejahender ist die Stimmung in den drei Bildern: der Stuhl der
Braut, das der Kiinstler anldfllich der Hochzeit der Tochter Ida
schuf, ein Bild mit lauter leuchtenden Farben und wohl das einzige
Mal bei Chagall unter Beachtung der Perspektive, und das Bild
die drei Kerzen, auch nur von Frieden durchflutet und von der fiir
unseren Meister so einmalig bezeichnenden Zartheit bei der Dar-
stellung von sich herzlich anschmiegenden Liebenden mit all den
Beigaben, die Chagall so gern seinen Bilden bedeutsam einfiigte,
und schlieflich das dritte, das er 1934 begann und erst 1944 vollen-
dete: a ma femme, das den Betrachter vor viele ungeldste Ratsel
stellt, und das doch bei aller Vielfalt des Dargestellten innere Ein-
heit hat, die vor allem durch die Gestalt der Bella gesichert ist, die
wie ein vom Himmel gefallenes Wunder unter dem Fliederstrauch
liegt von einem Liebreiz, der geradezu bestricken kann. Oder ver-
birgt sich hinter der gefliigelten Uhr manches aus dem gerade auch
fiir Chagall so schwer zu bewéltigenden Lebensabschnitt von 1934
bis 1944? Wie langsam schlichen damals in der Angst die Minuten
dahin! Das auf diesem Bilde vorhandene Tier und andeutungsweise
Witebsk ist auch auf dem Cellospieler aus dem Jahre 1939 darge-
stellt. Doch spielt diesmal das Tier auf einem Stuhl sitzend und
angekleidet eine Geige aufschauend zu dem Cellospieler mit dem
doppelten Gesicht, dem gekronten Haupt und dem im Winde
flatternden Haar. Lorbeerzweiglein sind im Himmel sichtbar und
ein mild scheinender Mond. Darf man sagen, dal dies Bild etwas
wie feierliche Andacht mit vers6hnenden Klingen atmet?

Eine vollig andere Welt tritt uns auf dem an Kiihnheit der
Komposition kaum zu iibertreffenden Bilde «Der Engelsturzy» ent-
gegen. Es wurde im Jahre 1923 begonnen, im Jahre 1933 weiter-
ausgefiihrt und schlieflich im Jahre 1947 vollendet. Wir sehen, wie
der Meister immer wieder zu einem Bilde zuriickkehrte, bis es seinem
inneren Auftrag entsprach. Ob ihm die Anregung zu diesem Bilde
wohl gekommen ist bei dem Lesen des Henochbuches, in dem es
Donnerengel, Rauchengel, Wolkenengel, Blitzengel und Regen-
engel gibt? Jedenfalls beherrscht der aus den diisteren Wolken, die
im Grundton Blau gehalten sind, herabstiirzende rote Engel die
Halfte des Bildes. Starr blickt das eine Auge, das Haar hingt wirr

206



herab und welch eine Hand, die ins Leere greift beim Sturz kopf-
iiber nach unten. In dem einen Fliigel erblicken wir die Uhr, dies-
mal mit angedeutetem Zifferblatt, in dem anderen Fligel eine
Frauengestalt, die ihr Kind an sich schiitzend zu halten sucht,
wihrend ihr Haupt einen hellen Schleier trigt. Oben links sucht
ein russischer Bauer sich beim Sturz aus den prismenartig gemalten
Wolken mit seinem Stock zu stiitzen, aber er findet keinen Halt.
Unter ihm geht entsetzt und erziirnt ein Rabbiner mit der Thora-
rolle davon. Hinter seinem Scholl kommt das Chagallsche Tier,
gelb, mit starrem Blick auf den stiirzenden Engel sehend, vor
seinem Maul eine Geige in Himmelblau mit einem Bogen. Dariiber
scheint der Mond, von einem Lichtkranz umgeben. Unten ist
Witebsk angedeutet, das ein alter Jude mit einem Sack iiber der
Schulter verla3t. Auf der rechten Seite unten ragt das Kreuz von
Golgatha auf, eine Kerze steht brennend davor. Im Hintergrund
schlagen die Feuerflammen von Witebsk gen Himmel. Dieses gewal-
tige Bild, das man mit Recht als eine der grofiten Schopfungen
Chagalls angesehen hat, gibt uns unlésbare Fragen auf. Wollte der
Meister in ihm den Umsturz unseres Jahrhunderts, dessen Trag-
weite noch keiner von uns absehen kann, darstellen? Ein vom
Himmel kopfiiber herabstiirzender Engel wire wohl eine Gestalt,
bei der man an die zusammenbrechende religiose Welt denken
konnte; dasselbe sagt doch der Rabbiner, der mit der Thora hoft-
nungslos fliichtet. Der arme Jude, der seine Geburtsstadt verldsst
mit den Habseligkeiten, die er auf dem Riicken davontrigt, ver-
korpert gerade in dieser bescheidenen Darstellung an einer kleinen
Stelle des Bildes nicht bloB das Schicksal von vielen seiner Volks-
und Glaubensgenossen; er erinnert doch an alle Fliichtlinge. Das
brennende Witebsk ist eine uniiberhérbare Aussage zu der Zer-
storungswut, die die Verantwortlichen ergriffen hat. Der russische
Bauer im Sturz lit uns an die soziale Unterdriickung der Ent-
rechteten denken. Und das Kruzifix mit dem Heiland mit dem
Gebetsschal als Lendentuch und den Gebetsriemen der frommen
Juden um das Haupt und der brennenden Kerze davor, iiber dem
in Flammen stehenden Witebsk aufragend, soll es die tiefernste
Frage wecken: was ist die Ursache, dafl zwei Religionen, die so
manches gemeinsam haben, die Menschheit nicht vor einer solchen

207



Katastrophe bewahren konnten, in der die Menschheit heute zit-
ternd steht? Man kann sich dem nicht entziehen: dies Bild hat
apokalyptische Wucht. Es fordert von dem, der sich darin vertieft,
die Antwort seines Wesens.

Daf} Chagall nicht zu diister gesehen hatte, als er dies Bild 1923
begann zu gestalten, hat die Zeit bewiesen. Der Abessinienkonflikt,
der spanische Biirgerkrieg und der Krieg zwischen China und Japan
haben das eindeutig bewiesen. Dazu hatten die Judenpogrome in
Deutschland begonnen, die Konzentrationslager fiillten sich, die
Synagogen gingen in Flammen auf: Menschen wurden nur wegen
ihrer Gesinnung oder wegen ihrer Abstammung verfolgt. Als sein
Wort zu diesen Vorgingen malte Chagall die weille Kreuzigung.
Er trat damit in die FuBlspuren Goyas, der in seinen Tagen auch in
Gemalden seinen Protest gegen das Geschehen zum Ausdruck ge-
bracht hat. Wir sehen die Héiuser von Witebsk durcheinander-
gestiirzt, die Synagoge in Flammen, ebenso die Thorarolle, die
Kultgegenstinde liegen verstreut auf der Strafle, die Menschen
suchen sich durch die Flucht zu retten, die einen auf einem Schiff,
die anderen zu Fuf}, ein Rabbiner mit der Thora, eine Gruppe
erhebt jammernd Klage iiber den Wolken und von links stiirmt
eine Gruppe Gewalttatiger mit Schwertern und Fahnen heran. Es
sind die Nationalisten. In der Mitte steht das Kreuz mit dem
Nazarener. Eine Leiter lehnt am Kreuz, aber niemand kommt, um
den Hingerichteten vom Kreuz abzunehmen. Aber ein Lichtstrahl
fiallt von oben herab auf das Kreuz und endet am Fufle des Kreuzes
iiber einem brennenden Leuchter kultischen Gepriges. Das Bild
hielt fest, was auf der Welt geschah. Der Gekreuzigte tragt wieder
jiidische Kultusschleier und -riemen als Leibbinde und Kopftuch.
Die Uberschrift iiber dem Kreuz lautet in hebrédischer Sprache:
Jesus von Nazareth, Konig der Juden. Es ist nicht notig, die Frage
zu stellen, welche Einstellung zu dem Mann am Kreuz Chagall hat
bekunden wollen. Er hat es selbst einmal ausgesprochen: «Mein
Christus soll Mensch sein, voller Liebe und Trauer ... Christus ist
die grofie Liebe, das hohe Menschliche.» Ein anderes Mal bekennt
er, dafl ihn die blonde Gestalt Christi schon lange beunruhigte.
«Christus ist ein Dichter, einer der Groften — gerade durch das
unglaubliche, unverniinftige Aufsichnehmen des Leidens ... Er ist

208



der Mensch mit dem tiefsten Lebensverstidndnis — eine Zentral-
figur fiir das Geheimnis Leben.» Und dann die andere AuBerung:
«Ich kann mir Christus nicht denken aus der Sicht einer Konfession,
eines Dogmas.» Mit diesen Worten Chagalls sind uns die Augen
aufgetan. Chagall steht da, wo die edelsten Geister seines Volkes
heute stehen, wenn sie sich der Christusfrage stellen. Seine Auffas-
sung ist der Martin Bubers, des gelehrten Mannes aus der Welt des
Chassidismus, auffallend dhnlich. Und die Stellung Schalom Ben
Chorins ist auch nicht wesentlich davon unterschieden. Kann uns
das eigentlich wundern? Es ist eine von uns Christen sehr ernst zu
nehmende Tatsache, dieses Nicht zu dem Christus des Neuen
Testamentes Findenkonnen seitens der edlen jiidischen Denker und
Kiinstler. Wir wissen, was Christen Juden angetan haben im Ver-
lauf der Geschichte des Christentums. Wie sollen Juden zu dem
Christus der Christen finden unter diesen Umsténden? Wer hat
ihnen durch HaB und Uberheblichkeit den Weg verlegt? Ubrigens
triagt der Christus der weillen Kreuzigung Ziige still leidender wiirde-
voller Ergebenheit. Man spiirt: Chagall wollte einen Jesus malen,
der unter dem Leid seiner Volksgenossen tief leidet, ohne Anklage
zu erheben. Wie nah war da Chagall dem Heiland, der am Kreuz
betete: «Vater, vergib ihnen; denn sie wissen nicht, was sie tun.»

Im Jahre 1939 waren Chagall und seine Frau nach Gordes bei
Marseille gezogen. Als im September der Zweite Weltkrieg ausbrach,
arbeitete er ruhig weiter und ging sogar noch im Februar 1940 nach
Paris, wo eine Ausstellung seiner Werke in der Galerie durchgefiihrt
wurde. Als aber Paris besetzt war von den deutschen Truppen,
konnte er sich nicht mehr linger verhehlen, wie es um sein Verbleiben
in Frankreich stiinde. Eine Einladung nach New York vom Direk-
tor des Museums der modernen Kunst half ihm eine Ausreiseerlaub-
nis zu erhalten und seine Bilder mitzunehmen. So leicht ging das
freilich nicht. Ein Jahr lang irrten seine Bilder durch eine fehler-
hafte Abfertigung in Spanien herum, und er sah im Hafen von
Lissabon seine verfolgten Volks- und Glaubensgenossen in duBerster
Armut ins Ungewisse auswandern. Dadurch und niedergedriickt
durch die schrecklichen Nachrichten iiber das Schicksal vieler
Juden und durch die Aussicht auch bald zu den Entwurzelten
gehéren zu miissen, wartete er von Tag zu Tag. Das kostete viel

209



seelische Kraft. Als er schliefilich in New York ankam, konnte er
diese Niedergeschlagenheit zunidchst nicht iiberwinden. Schlieflich
gelang es doch Freunden ihn wieder zum Schaffen zu tiberreden.
Aber die Bilder dieser Jahre atmen die traurige Stimmung seiner
Seele. Wir brauchen nur die Bilder Harlekinfamilie, in der Nacht
und in der Dimmerung anzusehen und spiiren, wie das erlittene
Schicksal der Emigration ihm den Pinsel fiithrte. Schwermut ist
ihre Grundstimmung. Bei der Harlekinfamilie steht das Bild einer
fliichtenden Familie vor uns. Und es ist so bezeichnend, dafl auf
diesen drei Bildern die Landschaft seiner polnisch-russischen Hei-
mat wieder erscheint. Sie bildet auch den Hintergrund auf dem
Bilde «Der Schlitten». Dort ist sie durch ein Gehoft, ein Haus und
ein Gotteshaus angedeutet. Der Morgen bricht allméhlich an. Es
ist Herbst, wie an den kahlen Baumen zu sehen ist. Im Vorder-
grund eilt der Schlitten dahin, angetrieben von einem kleinen
russischen Bauern mit einer Peitsche in hockender Stellung. Vor
dem Schlitten, mit ihm verbunden, ein riesenhaft groBer Frauen-
kopf mit starr geéffnetem Auge und begehrlich gedffnetem Mund.
Welches innere Gesicht mag iiber den Kiinstler gekommen sein,
das ihn zwang den Pinsel so zu fiihren? Wenn man dies Bild einmal
gesehen hat, zieht es einen immer wieder zu ihm hin. Sind das die
Horner des Schlittens, und das auf dem Kopf der Frau, oder ist es
die verblassende Sichel des Mondes iiber dieser Landschaft, die
einer versinkenden Zeit angehort? Unmittelbarer und aufwiihlender
wirkt das Bild «Krieg» aus dem Jahre 1943. Eine winterliche
Strafle, bei der Chagall offensichtlich wieder an Witebsk gedacht
hat, mit zum Teil auf den Kopf gestellten Héausern bildet die
Szenerie. Die Hauser brennen, auch das Gotteshaus; auf der Strafe
liegt ein Toter. Oben sehen wir einen Schlitten, der deutlich an den
erinnert auf dem eben besprochenen Bilde, aber diesmal mit einem
erschrocken in die Zerstorung blickenden Pferde und einer Frau
mit einem Kinde als Fahrgast — manche wollen in ihr eine Madonna
sehen: ob mit Recht sei dahingestellt. Im Vordergrund ein Wagen,
dessen Pferd scheut und den Wagen umstiirzt. Ein Mann mit einem
Sack fliichtet. In den Wolken kommt eine bewaffnete Soldateska
heran. Dies Bild reiht sich vollwertig ein in die mutigsten Protest-
schopfungen menschliche Verantwortung fiihlender Kiinstler. Es

210



ist eine uniiberh6rbare Aussage, die wir mit dem Wort des Dichters
in Worte kleiden konnen: «Ein furchtbar Schrecknis ist der Krieg.»

In dem gleichen Jahre schenkte Chagall seinen Mitmenschen
noch eine Kreuzigung, die wegen der vorherrschenden gelben Grund-
farbe die gelbe genannt wird. Sie erinnert in manchen Stiicken an
die fritheren Darstellungen. Wir finden den Mann mit der Leiter,
wir finden auch Witebsk angedeutet, klagende Gestalten aus dem
judischen Volk, also Dinge und Menschen, denen wir auf seinen
Bildern schon begegnet sind. Aber da kimpfen ertrinkende Frauen
mit den Wogen, ein Schiff versinkt gerade und im Vordergrund
fliichtet auf einem violetten Tier eine Frauengestalt mit entbloBter
Brust, ein Kindlein im Arm. Sind vor dem Kiinstler, als sein Pinsel
dies auf die Leinwand brachte, wieder mit zwingender Gewalt
fliichtende Menschen aufgestiegen, die vom Schicksal von Ort zu
Ort getrieben, gedngstigt keine Zeit finden, zu dem die Augen zu
erheben, der eines qualvollen Todes an ihrem Wege stirbt, was
gerade bei einer Mutter, die ihr Kindchen retten will aus dem
Zusammenbruch, so verstiandlich und verzeihlich ist? Spiegelt sich
doch ihre Erregung in ihrem Auge, das in weite Ferne zu blicken
scheint. Nun fesselt aber unser Auge etwas anderes und darin liegt
so viel an Fragen, die zu beantworten kaum moglich ist. Da trigt
ein Engel, der ein Horn blidst — dachte Chagall an ein Schophar-
horn? — und eine Kerze hilt, eine in Griin gehaltene Thorarolle,
auf der keine Schrift zu lesen ist, sondern nur der Name Witebsk.
Und daneben ragt das Kreuz mit dem Jesus auf, fast etwas steif,
wieder mit Gebetsriemen und Gebetsmantel. Der Augenblick des
Abscheidens scheint schon voriiber. Denn die Brust zeigt die Speer-
wunde. Thora und Kruzifixus in den Himmel aufragend, das stellt
Fragen. Sind die Gebote Gottes nicht in die Religionen des Christen-
tums und des Islams iibernommen worden und haben sie da nicht
als Lebenshilfe Segen stiften konnen? Und der, der neben der Thora
stirbt, hat er nicht darum gerungen, daf} ihr letzter Sinn, die letzte
Zielsetzung ihrer Gebote wirklich verstanden werden? Starb er nicht
auch deswegen? Das Ganze erinnert irgendwie an russische Ikone,
die auf Chagall in seinen russischen Tagen tiefen Eindruck gemacht
haben diirften. Und wenn wir uns vorstellen, wir stiinden im Hause
Chagalls mit ihm allein vor dieser Schépfung von ihm, koénnten

211



wir nicht vielleicht doch jeder fiir sich still beten in Ehrfurcht und
Verehrung vor dem Mann am Kreuz? Chagall hat einmal gesagt:
«Unsere ganze innere Welt ist Wirklichkeit, mehr vielleicht als die
sichtbare Welt. Der Maler sollte nie mit seiner Person zwischen
sein Werk und den Betrachter treten. Ein Dritter kann wohl den
Versuch machen, die Arbeit eines Kiinstlers zu deuten, ohne ihr
zu schaden.»

Im Friithjahr 1942 bat der Leiter einer Ballett-Company, Massins,
Chagall Kostiime und Biihnenbilder fiir das Ballett Aleko zu ent-
werfen. Freudig nahm Chagall den Auftrag an und zog mit seiner
Familie nach Mexiko-City. Die Handlung des Balletts geht auf
Puschkins Gedicht «Die Zigeuner» zuriick. Das war so recht ein
Auftrag fiir unseren Meister. In der Tat schenkte ihm die Glut der
Sonne Mexikos eine Farbenpracht, wie sie ihm bisher in Amerika
versagt geblieben war, eine Tatsache, die wieder einmal mehr zum
Nachdenken iiber unmenschliche Regierungsmethoden anleiten
sollte. Das Biithnenbild fiir Aleko zeigt einen bewegten Himmel, in
dessen Wolken die Mondscheibe, ein Hahn und ein Liebespaar
schweben. Das gleiche beobachten wir bei dem mexikanischen
Hahn, der purpurfarben, von Leidenschaft getrieben durch die
Nacht stiirmt, und bei dem Jongleur. Es ist in der Tat ein wildes
Wesen, diese Jongleurgestalt mit dem menschlichen Koérper und
dem zornig dreinschauenden Hahnenkopf, an dessen Brust ein
Fiedler seine Geige spielt. Daneben kopfgestellt die Chagallsche
Uhr, unten die Zirkusarena mit einer Reiterin, ein Bauernhaus,
rechts eine Frauengestalt mit einem Madonnenschleier und dariiber
eine Artistin auf dem Trapez. Die Zuschauer, wenn auch nur ange-
deutet, fehlen nicht. Irgend etwas Damonisches liegt in diesem Bild.
Nur von der Frauengestalt und dem hinter ihr vorsehenden Tier
geht etwas wie Frieden aus. Das andere ist wie ein Aufwiihlen der
Frage vom Sinn des Lebens, ohne dall dem Beschauer eine Antwort
zuteil wiirde. Das Bild spiegelt die Angste und die Schatten der
Verzweiflung wieder, die sich auf die Seele des Schopfers in jenen
Kriegsjahren gelegt hatten.

Nach der Riickkehr aus Mexiko hatten Chagall und Bella in
einem Ort am Nordrand des Staates New York im Gebirge gewohnt.
Es waren die letzten gliicklichen Tage, die beiden vergénnt waren.

212



Denn im September des Jahres 1944 erkrankte Bella an einer Virus-
infektion, der sie erlag. So mufite Chagall auch dies durchstehen:
allein in dem fremden Land, in dem er innerlich nie heimisch
geworden ist. Wollten wir annehmen, dafl er durch diesen Schick-
salsschlag in seiner Schaffenskraft endgiiltig gebrochen worden sei,
so wiirden wir ihn verkennen. Er wusste, dall Millionen seiner
Volks- und Glaubensgenossen viel Furchtbareres erlitten hatten und
taglich noch erleiden muBten. Der Gedanke an dieses Millionen-
schicksal lieB ihn die Haltung gewinnen, die einem Kiinstler von
solchem Rang wie er als Mensch einzig anstand: er versuchte in
seinen Bildern die Erinnerung an die Heimgegangene zu verkléren.
So haben die Bilder der nichsten Jahre nicht das gewaltig Protest-
hafte der fritheren. Es wird abgelost durch eine friedvollere Tiefe,
die als Segen dieses tiefen Leides gedeutet werden darf mit der
Ehrfurcht, die solchem Leid gegeniiber die einzig mogliche Haltung
ist. Da ist das Bild «Autour d’elle». Er steht links an der Staffelei,
die Palette mit den Pinseln in der Hand, ihm gegeniiber die Vollen-
dete, dariiber in wehmutsvoller Erinnerung ein sich umarmendes
Brautpaar, ein Engel kommt von oben herab und deutet mit der
Hand auf das Bild, das in einem Kreis sichtbar ist. Es ist Witebsk.
Der Hahn mit einer Kerze fehlt auch nicht. Nicht ohne Bewegung
kann man betrachten, wie der Brautschleier der Braut in dem
griinen Kranz herunter weht bis zu der rechts unten stehenden
Gestalt Bellas. So gedenkt ein Chagall der treuen Gefdhrtin seines
Lebens und Anregerin seiner Kunst. Wir spiiren, wie ein heiliges
Wort iiber uns kommt, das Wort: «Liebe ist stirker als der Tod.»
Zu diesen Bildern gehoren auch die beiden «Der Geist der Stadt»
und das «Selbstbildnis mit der Uhr». In beiden Bildern finden wir
die Gestalt des Gekreuzigten. Einmal weist der Kiinstler mit aus-
gestreckter Hand auf die Christusfigur hin. Will er die Frauen-
gestalt einladen auch auf den leidenden Jesus hinzublicken? Auf
dem zweiten steht Chagall traurig bewegt vor einem Bild des
Gekreuzigten auf der Staffelei. Riithrend trostlich schaut sein Tier
iiber seine Schulter, dieweil er sein Gesicht an dies Tier anschmiegt.
Das Bild des sterbenden Jesus mit einem Hahn zu seinen Hiupten
ist dadurch ausgezeichnet vor allen anderen Darstellungen von
Golgatha, daB eine Frau, die unverkennbar Bellas Ziige trigt, sich

213



liebevoll trostend zum Heiland neigt. Und iiber dem ganzen Bild
schwebt die Uhr, diesmal von segnenden Hénden getragen. Segnen
diese Hédnde diese Stunde? Nur Ehrfurcht geziemt dem, der an
einer solchen Jesusbegegnung teilnehmen darf. Wenn uns bei
anderen Darstellungen des Kreuzesgeschehens durch Chagall manch-
mal die Frage aufstieg, ob unser Geschlecht nicht dankbar sein
darf, daBl ihm ein solcher begnadeter Kiinstler aus dem Volke Jesu
den jiidischen Jesus von Nazareth wieder naher gebracht hat, nach-
dem weiten Kreisen der Christenheit der griechische Christus inner-
lich fremd geworden ist oder fremd zu werden droht, wogegen doch
nur die Riickkehr zur Geschichte wirklich helfen kann, vor diesen
Bildern aus Leid geboren und durch Leid gesegnet, empfinden wir
nur Schweigen als die einzig mogliche Haltung.

Eine innere Hilfe fiir Chagall ist es sicher gewesen, dafl ihm
kurze Zeit nach dem Tode Bellas die Bitte vorgebracht wurde, fiir
eine Auffithrung der Ballett-Company in New York Biithnen- und
Kostiimentwiirfe fiir Strawinskys Feuervogel zu entwerfen. Das
gab ihm die Moglichkeit zum dankbaren Bekenntnis fiir das, was
ihm Bella gewesen war, und zum Trostsuchen. Verweilen wir etwas
bei dem Vorhang zum Feuervogel. Aus einer diister unheimlichen
Grotte — soll sie die grauenvolle Innenansicht der Welt damals
aufs Herz des Beschauenden legen? — rast hervor der feurige
Vogel, der einen Vogelkopf mit gedffnetem Schnabel und einen wild
aufstehenden Kamm hat und einen Menschenkopf weiblichen
Geschlechtes. Der Leib des weiblichen Wesens ist mit dem des
Vogels eins. Die Schwingen des Vogels breiten sich aufleuchtend
weit aus, fast furchterregend, wihrend die Hiénde des weiblichen
Wesens Blumen streuen. Unten brennt die Erde lichterloh, so daB
vor dem Feuerschein selbst die Mondsichel sich verfinstert. Mér-
chenwelt und furchtbare Wirklichkeit des Lebens sind in diesem
Vorhangbild vereint unldslich und geheimnisvoll, wie die beiden
Kérper des Vogels geheimnisvoll verbunden sind. 1945 gemalt, als
wirklich weite Teile der Erde brannten. Nur streute keine Frauen-
hand Blumen herab. Wohl aber versuchten Hidnde edler Frauen
Wunden zu heilen und Leidende zu trosten . . .

In diesem Zusammenhang miissen wir auch noch des Bildes
«Das Paar in der Wolke» gedenken. Unten sehen wir die Héauser

214



von Witebsk. Der Mond ist aufgegangen. Vor einem blithenden
Baum sitzt eine Frau mit aufgelostem Haar. Klagt sie? In der
Wolke liegen eingebettet zwei Liebende zart aneinander geschmiegt
fast eins auf einer Bettstatt. Das Ganze hat etwas Unirdisches.
Oben ist das Chagallsche Tier mit einer Geige. Spielt es den beiden
iiberirdische Weisen? Und ist die Gemeinsamkeit der beiden jen-
seits irdischen Gliickes? Soll darauf der Jiingling deuten, der den
Vorhang, der das Ganze verhiillt, zuriickschldgt? Alles ist von einer
Innigkeit, wie sie nur geboren werden kann aus zart scheuer Liebe
und aus dem Erleben iiberwundener Schmerzen des Krdenlebens.
Wir fragen uns: fithrten Ahnungen den Pinsel Chagalls bei diesem
Bilde? Wir spiiren: dem Tode begegnen bedeutet Segen. Man kann
ihn entméchtigen durch die Gestaltung des Abschieds und des
Gedenkens.

Hierher gehort noch das Bild « Nocturne». Meergriin und korallen-
rot ist der Grund. Durch den gewittrigen Himmel jagt ein rotes
Pferd, auf seinem Riicken eine schneeweisse Windsbraut. Wieviel
Leben liegt in diesen beiden, stiirmisches dahinrasendes Leben. Ein
Leuchter spendet Licht. Unten liegt eine Ortschaft. Chagall hat
sicher an Witebsk dabei gedacht, das zeigt schon die Kuppel des
Gotteshauses. Wenn wir die Windsbraut ansehen, trigt sie Ziige
wie Bella. Der blithende Baum, der sich umblickende Hahn und
die verschwommene Sichel des Mondes scheinen weltverbunden,
das Obere aber ist weltgelost. Geht uns dabei nicht eine Ahnung
davon auf, daf} es eine Welt jenseits der Grenze unseres Erkennens
geben muf, jenseits auch des Todes?

Ehe Chagall nach Frankreich zuriickkehrte, schuf er noch drei-
zehn Lithographien zu Tausendundeiner Nacht, heiBbliitig unschul-
dige Darstellungen, die dem phantastischen Geist der arabischen
Mirchen durchaus entsprachen, echte Chagalls. Im Sommer 1943
hatte Chagall bei einer Konferenz von Lehrern und Studenten in
einem College am Schlufl seines Vortrages gesagt. «Die Menschheit
will Neues finden. Sie will die Urspriinglichkeit ihrer eigenen Aus-
druckskraft wiederfinden, #dhnlich der der Primitiven, der der
Menschen, die zum ersten Male den Mund 6ffneten, um ihre alleinige
Wahrheit auszusprechen ... Ich weill nicht — wer kann in die
Zukunft schauen, welch duBere und innere Form die kiinftige fran-

215



zoOsische Kunst annehmen wird? Wird es eine weitergehende Erneu-
erung ihrer bewundernswerten ehemaligen Schau und ihres Form-
kultes geben? Wird sich anstelle der ehemaligen eine neue innere
Schau einstellen, eine ganz andere Anschauung der Welt ?» Als Bahn-
brecher auf diesem Wege diirfen wir Chagall bestimmt ansehen.

Es war im Frithjahr des Jahres 1947, als sich Chagall auf den
Weg nach Frankreich machte. Hier durfte er nach all den unver-
dienten Abwertungen, die ihm und seinem kiinstlerischen Wollen
in den von einer hemmungslosen Gewaltdiktatur beherrschten Lén-
dern widerfahren waren, eine vollige Genugtuung erhalten. Seine
Werke wurden im Pariser Musée d’Art Moderne unter voller Aner-
kennung ihres einmaligen Wertes mit ausgestellt, und diese Aus-
stellung wurde auch in London und Amsterdam wiederholt mit
gleichem Erfolg.

Nach kurzem Aufenthalt in Paris und St. Jean Cap-Ferrat sie-
delte Chagall schlieBlich nach Vence iiber und bezog die Villa «Les
Collines», wovon im Anfang die Rede war. Das erste Bild, das
Chagall in Vence schuf, trigt den Titel «Die rote Sonne». Eine
Frauengestalt in blauem Gewand schwebt iiber das Bild. Ihr be-
gegnet ein Jiingling in leuchtend gelbem Kleid, das eine rote Sonne
durchschneidet. Man spiirt bei ldngerer Betrachtung, dall den
Kiinstler beim Schaffen das Entziicken an der Farbe beseelte in
alleiniger Befriedigung.

Es ist begreiflich, dafl Chagall das Bediirfnis fiihlte, einen Gegen-
stand zu finden, der seinen kiinstlerischen Bediirfnissen in eben-
biirtiger Weise entsprach. So kann es nicht wundernehmen, daf}
er bei seiner tiefen Gldubigkeit zu den Gestalten der Bibel zuriick-
kehrte. Er schuf unter anderem ein Bild «K6nig David». Dies Bild
ist ein Zeugnis von der auch in Chagall wiedererwachten Hoffnungs-
welt der alttestamentlichen Frommen, wie sie die Folge der Neu-
griindung des Staates Israel nur zu begreiflicherweise auslésen
muBte. Da ist die das Bild beherrschende Gestalt des Konigs
David, der auf der Harfe spielt. Man hort David richtig spielen
jenes uralte Hoffnungslied: «Jerusalem ist gebaut, dal} es eine
Stadt sei, da man zusammenkommen soll, da die Stdimme hinauf-
gehen, die Stimme des Herrn, wie geboten ist dem Volk Israel zu
danken dem Namen des Herrn: Wiinschet Jerusalem Glick! Es

216



moge wohl gehen denen, die dich lieben.» Ein purpurner Konigs-
mantel und die Krone auf dem Haupt zieren den Konig der Ver-
heifung. Im Hintergrund geht die Sonne leuchtend auf, davor die
Stadt Jerusalem mit dem Zug der aus der Stadt unter Jubel kom-
menden Gldubigen. Ihr gegeniiber der Rabbiner, der ein Leben lang
gewartet hat diesen Tag zu erleben und dessen Herz von Dank
iiberquillt. Da sind noch zwei Frauengestalten, die eine einen
Leuchter mit drei Lichtern tragend, die andere im weiflen Fest-
gewand, das durch den Himmel schwebt. Diirfen wir an Kronungs-
jungfrauen denken, die dem Konig ihre Huldigung darbringen
wollen? Ein Engel bringt leuchtende Blumen in Gelb und Blau zu
dieser Feststunde, der Hahn fehlt auch nicht und der Maler kommt
mit seinen mitfeiernden Briidern und Schwestern, unter denen eine
Geigerin vor sich hinspielt, leise, um das Lied des Konigs nicht zu
storen. Aber wie konnte sie anders ihre Gefiihle zum Ausdruck
bringen? Unten im Vordergrund noch ein Paar, eine Mutter mit
ihrem Kinde an der Brust. Wollte Chagall in ihr eine Mutter in
ihrem Gliick als Sinnbild der Hoffnung fiir Jerusalem darstellen?
Alle Teile des reichen Ganzen stehen in lebendiger Beziehung
zueinander, was durch die einzigartige Symphonie der Farben be-
sonders eindriicklich wird. Neben diesem Bild hat Chagall noch
zwei Werke aus der Heilsgeschichte seines Volkes geschaffen : Moses
und den Durchzug durchs Rote Meer, beide sich anlehnend an
seine Radierungen zur Bibel, in sich alles vereinigend, was ihn als
Glied seines Volkes nach dieser Wendung seiner Geschichte bewegte.
Aus jener Zeit stammen auch noch zwei Christusdarstellungen,
Christus im Mondlicht (1950) und Christus an der Briicke (1952).
Darf man dies so deuten, dall unser Meister an dem Meister aus
Nazareth nicht vorbeikommt? Auf dem ersten Bild scheint der
Gekreuzigte auf eine Mutter und ihr Kind giitig herabzuschauen,
so dafl man fast glauben konnte, die ausgebreiteten Hinde seien
segnende Hénde. |
Doch es darf nicht unerwihnt bleiben, dal3 Chagall es nicht
unterlassen hat seinen Dank an Paris, wo er sich als Kiinstler
gefunden hatte, in einigen Bildern abzustatten. Dreimal ist Chagall
nach Paris gekommen. Er sagt iiber die dritte Begegnung einmal:
«Als ich nach Jahren in Amerika nach Frankreich zuriickkam,

217



machte der romantische Anblick des noch immer lebendigen, lichter-
glinzenden Paris nach den schrecklichen Jahren, die die Welt zu
iiberstehen hatte, einen tiefen Eindruck auf mich.» In Vence hat
er in einer Folge von neunundzwanzig Gemailden, die die Galerie
Maeght ausstellte, seinen Dank an Paris, wie die Sammlung heillen
sollte, abgetragen. Alle Wahrzeichen von Paris finden wir auf diesen
Bildern. Bei allen diesen Bildern entgleiten dem Beschauer die
wirklichen Dinge. Sie verschwinden hinter den Geheimnissen, die
sich hinter der Wirklichkeit verborgen halten. So dringt Chagall
vor zur letzten kiinstlerischen Wahrheit. Man denke nur an die
Seinebriicken und die Décher. Alles ist irgendwie transparent, ob
wir auf die Madonna auf dem ersten Bilde betrachtend hinblicken
oder auf die Gestalt des Meisters und seines Schiilers im zweiten
Bilde, der eine blaue Thorarolle in der Hand hat, oder auf die
Liebespaare auf beiden Bildern. Manchmal glaubt man fast zu
traumen vor seinen Bildern, wie z. B. vor der blauen Barke.

In Vence waren einige Keramikwerkstitten. Denn in der Pro-
vence wurde seit alters dieses Gewerbe geiibt. Waren es diese
Werkstatten und ihre Meister, die Chagall zu einem Versuch auf
diesem Gebiet anregten? In der Arbeit in Ton wirkten die Farben
wie mit dem Bildtrager eins geworden. KEs ist reizvoll bei dem zu
verweilen, was Chagall auf diese Art schuf. Neben Malereien auf
Tellern, Vasen und Kacheln hat der Meister auch Skulpturen ge-
schaffen. Er sagt einmal dariiber: « Diese Muster aus Keramik sind
wie ein Vorgeschmack, in gewisser Beziehung das Ergebnis meines
Lebens im Siiden, wo man die Bedeutung dieses alten Handwerks
so deutlich fiihlt. Selbst die Erde, iiber die ich gehe, ist so leuchtend.
Sie sieht mich zartlich an, als wollte sie mich rufen. Diese Erde
wollte ich berithren wie die alten Handwerker, wollte mich von der
zufilligen Dekoration entfernen und in den Grenzen der Keramik
bleibend ihr den Widerhall einer zugleich nahen und fernen Kunst
einhauchen. Plotzlich scheint es mir, daB diese so klare Erde von
Ferne die taube Erde meiner Heimatstadt Witebsk wachruft. Aber
die Erde erschlieBt sich nicht leicht, ebenso wie dieses Handwerk.
Manchmal entldt das Feuer meine Schmerzenskinder anerkennend
aus dem Ofen, manchmal wieder in grotesken und ldcherlichen
Formen. Die alten Elemente erinnern mich nur zu gut daran, daf}

218



meine Mittel bescheiden sind.» Fin Thema bevorzugt Chagall bei
seinen Skulpturen: zwel Gestalten oder auch nur Antlitze, die sich
aneinander schmiegen. Gelegentlich gestaltete er auch ernste The-
men, z. B. eine letzte Begegnung von Christus und Maria oder auch
den Konig David. Hier mul} erwéhnt werden, dall diese David-
gestalt ernste Ziige tragt, fast an Rembrandt erinnernd. Iis soll
hier nur hingewiesen werden auf den grofen Unterschied zwischen
der oben erwdhnten Darstellung des Konigs David, die den Stem-
pel der Freude am wiedererrichteten Staate Israel trigt, und der
diisteren Darstellung Rembrandts in dem bekannten Gemaélde
«Konig Saul und David».

Noch mit siebzig Jahren hat Chagall Bilder gemalt, in denen er
gewissermaflen die Ernte seines lebenslangen Schaffens eingebracht
hat. Wir denken dabei an die Illustrationen zu Daphnis und Chloe:
Chagall hat sich dariiber einmal so gedullert: « Die Wurzeln meiner
ersten Heimat berithren sich mit den Wurzeln meiner zweiten
Heimat, die mir hilft lachelnd zu atmen.» Kines dieser Bilder hat
die Unterschrift: die Mandelbliiten. Vor einer Hiigellandschaft
sehen wir im Vordergrund ein schwebendes Paar hingestreckt. Die
Gestalt der Frau, die mit den Hiigelformen verschmilzt, ist zugleich
sinnenhaft schon und doch entkorperlicht, so wie die Blumen dieser
Landschaft, wenn sie der Abendsonnenstrahl kii3t. Sie trigt einen
zarten Schleier. Der Jiingling neben ihr beugt sich empor mit leicht
zuriickgelehntem Kopf. Er greift nach einem Buch iiber den Leib
der Geliebten hinweg. Es fehlen die auch sonst iiblichen beigegebe-
nen Gestalten nicht: eine Vase mit einem BlumenstrauBl, ein Tier-
kopf, ein Vogel und ein blasender Hirt. Wollte der Meister mit
diesem Bild eine Aussage iiber das Geheimnis des Lebens, alles
Lebens machen?

DafB3 Chagall noch ein zweites Mal geheiratet hat, dall er auch
aus dieser Ehe ein Kind, einen Sohn, gehabt hat und dal} er auch
die Freude an Enkelkindern hat erleben diirfen, sei in dankbarer
Mitfreude erwihnt fiir die Frfiillung seines Lebens auch auf diesem
Gebiet.

Es ist eine Gnade, wenn jemand im Alter das Geschenk geistiger
Frische und das andere der richtigen Umgebung haben darf, deren
er bedarf, um schaffen zu konnen. Beides traf bei Chagall zu. Vence

219



war fir ihn die rechte Umwelt. Als er einmal in Rom weilte, um im
etruskischen Museum sich anregen zu lassen und die Skulpturen in
Tarquinia, Veji und Ceveteri zu studieren, soll er sogar dort in der
Ewigen Stadt einem Freunde gegeniiber sich geduBlert haben: «Um
Gottes willen, zuriick nach Vence.» Er brauchte die Atmosphére
dieses Ortes im Siiden Frankreichs, um schaffen zu konnen. Wie
er einmal an einer Wand in seinem Garten voriiberging, soll er
gesagt haben: «Je cherche un grand mur.» Dieser Wunsch ist ihm
im Alter erfiillt worden. Er hat in schon hohem Alter noch das
Fenster fiir das Gebdude der Unesco in New York, die Fenster fir
eine Synagoge bei Jerusalem, das Gemélde fiir die Frankfurter
Oper und den Plafond der Pariser Oper schaffen diirfen. Leider
wurde aus dem ersten Plan, den er bewegte, infolge ungiinstiger
Umsténde nichts, ndmlich der Ausmalung der Chapelle du Calvaire
in der Nahe von Vence. Nur wenige Bilder wurden fertig. Kines
davon wurde 1958 in Paris ausgestellt, das Gemaélde «Die Erschaf-
fung der ersten Menschen.» Es kniipft an die Darstellung in den
Illustrationen zur Bibel an; doch tridgt der Engel das erste Men-
schenpaar, das nur andeutungsweise aufschimmert, in ihr Erden-
schicksal. Ganz besonders farbenméichtig strahlt die Sonne. AuBer-
dem sehen wir Engel und Propheten vor David, der auf der Harfe
spielt. Die Gestalt des Gekreuzigten fehlt auch nicht. Hinter
Andeutungen eines Tempels glitht eine andere Sonne in Weil3, die
die Gestalt Gottes verbirgt. Zwei Hinde halten die beiden Gesetzes-
tafeln empor. So hat Chagall die alttestamentliche und die neutesta-
mentliche Glaubenswelt in diesem Werk zur Darstellung gebracht,
iiberkonfessionell bis zum letzten Wahrheitsgehalt vorstoBend.

Erfolggekronter war die Mitarbeit Chagalls bei der Kirche
«Notre Dame de Toute Grace» im Kurort Plateau d’Assy, fiir deren
Baptisterium er zwei Keramikreliefs und zwei Farbfenster mit
Engeln schuf, und fiir die Kathedrale in Metz, fiir die er ebenfalls
zwei Fenster entwerfen sollte. Wahrend die erste Kirche mehr hell
gehalten war, konnte Chagall bei der in Metz seiner Neigung zu
dunkleren Farben nachgeben, da die Fenster zu den élteren passen
mubBten.

Der Hauptauftrag auf diesem Gebiet wurde ihm durch die in
den Vereinigten Staaten arbeitende charitative Organisation

220



Hadassah vermittelt. Der Meister sollte fiir die Synagoge in dem
Ort Ain-Karem in den Bergen Juddas nahe bei Jerusalem zwolf
Glasfenster schaffen. Chagall wéhlte zum Gegenstand die zwolf
Stimme Israels. Fiir dieses Gotteshaus mullte sich der Kiinstler
an das Verbot der Gottesdarstellung halten. Er bediente sich des-
wegen der Zeichen. So sehen wir den Lowen Judas, den KEsel als
Tier des Stammes Issaschar, den Konigsadler und das gekronte
Pferd als Zeichen des Stammes Gad und die schlanke Hindin als
Tier des Stammes Naphtali. Als Friedenszeichen finden wir die
Taube Noahs, die Traube und den Olbaum, als das des Krieges
die Viper. Der drei- und siebenarmige Leuchter fehlen nicht, ebenso-
wenig das Widderhorn und der Fisch in der Woge. Aus dem Himmel
leuchtet das Auge Gottes und zwei Hédnde halten die gottlichen
Gesetzestafeln. Entsprechend sind auch die Farben der zwolf
Stimme gewahlt. Dem Vermittler zwischen Gott und dem Volk,
dem Stamm Levi, ist z. B. die Farbe Gelb als Sinnbild des Lichtes
und des Geistigen beigegeben, wiahrend fiir Juda das Purpurrot
gewdhlt ist in Erinnerung an seine Kriege. Besonders bewegt ist
man, wenn man fiithlt, wie durch die Zeichen das Herz des Malers
hindurchschimmert — und dieses Herz ist ein gldubiges Herz. Mehr
als zwei Jahre hat Chagall an diesen Fenstern gearbeitet. Bei der
Einweihung im Februar 1962 sagte er: « Das, was man heute religios
nennt, habe ich verwirklicht, indem ich auch an die grofien alten
Schopfungen der semitischen Volker dachte. Und ich will hoffen,
daB ich damit den Freunden der Kultur, den Dichtern und Kiinst-
lern der benachbarten Volker und aller anderen Volker die Hand
entgegenstreckte.»

Als weiteres schuf Chagall ein Glasfenster fiir das Haus der
Vereinten Nationen in New York. Es war dem Gedéchtnis des
leider zu frith ums Leben gekommenen Generalsekretéirs dieser
internationalen Korperschaft gewidmet, Dag Hammarskjold. Sein
Leben war der Erhaltung des Friedens in der Welt geweiht. Wie
konnte etwas anderes als Gegenstand fiir dieses Fenster in Frage
kommen als der Friede. Schon die Grundfarbe Blau ist doch die
Farbe des Friedens und der Liebe. Ein Engel, der sich aus einem
Blumenstraull heraus einem Kinde zuneigt, will den Frieden ver-
sinnbildlichen. Zeugen dieses Vorgangs sind auf der rechten Seite

221



Propheten und Blutzeugen, die ihr Leben im Kampf um den Frie-
den dahingegeben haben, und auf der linken Seite die Kémpfer fiir
den Frieden, unter denen eine Mutter nicht fehlt, die ihr Kindlein
schiitzend in ihrem Arm zu bergen sucht. Dall Chagall fiir dieses
Werk auf jede Honorierung verzichtet hat, ist fiir ihn bezeichnend.
Ebenso hat er es auch gehalten bei dem Plafond fiir die Pariser
Oper.

Das fiihrt uns noch einmal zuriick zur Welt des Theaters.
Chagall hat sich erbitten lassen, fir das Foyer des neuen Frank-
furter Theaters eine Abwandlung des Bildes «Der grofle Zirkus» zu
schaffen. Es ist das Bild «Commedia dell’arte», das in seinem
Format alle anderen bisherigen Bilder Chagalls iibertrifft. Iis kehren
in ihm fast alle uns vertrauten Gestalten der Kunst des Meisters
wieder: Akrobaten mit Béllen, der Mann mit der Leiter, das
Chagallsche Tier, einmal mit Fliigeln, einmal in der Arena Geige
spielend, das Liebespaar, noch einmal in der innigen Reinheit, die
uns an ihnen immer wieder entziickte, eine Trapezkiinstlerin, der
Kopf des Hahnes, um die Arena sitzend in zwei getrennten Gruppen
die Zuschauer und schliellich oben die Kapelle mit ihrem Dirigen-
ten, der gerade an der Stelle steht, wo in den religiosen Bildern der
Weltenrichter seinen Platz hatte. Neben diesen bekannten Figuren
fehlt auch Witebsk nicht, iiber dem der Mond friedvoll aufgegangen
ist. Das Bild ist dreiteilig nach Art der sakralen Zwecken dienenden
Bilder. Entspricht es dem Wollen des Kiinstlers, wenn wir uns
durch sein Werk daran erinnern lassen, daf3 in der Antike Theater-
und Zirkusspiele stets in Verbindung mit der Welt des Sakralen
standen und dal3 das Gebotene irgendwie religiose und mythische
Bedeutung hatte? Diirfen wir in der Zirkusarena als Teil eines
Kreises Erde und Kosmos versinnbildlicht sehen und will uns die
Leiter sagen, daBl es des Meisters Auffassung ist, dal zwischen
Kosmos und Welt eine Verbindung besteht? Keiner wird es wagen
wollen, diese Fragen verbindlich zu beantworten. Aber wir sind
dankbar, daf} sie in uns geweckt werden.

Die Kronung der Bemiithungen Chagalls um ein grolles Wand-
bild diirfen wir in dem Werk erblicken, das Chagall fiir die Pariser
Oper geschaffen hat. Als man dem 77 Jahre alten Kiinstler die
Bitte vorbrachte, ein Deckengemalde fiir diese Stitte der Kunst-

222



pflege zu malen, zogerte er begreiflicherweise zuerst. Handelte es
sich doch um eine Flidche von mehr als 200 Quadratmetern. Aber
schlieBlich sagte er zu. Aus den berithmten Opern und Balletts
wihlte er sich die Gestalten aus. Dabei wurden die Farben von der
Musik bestimmt. Sie waren fiir ihn schon immer Ausdrucksmittel
fiir seine geistig-sinnliche Welt. Das Blau verkorpert Friede und
Hoffnung, Rot und Gelb die mystische Verziickung, Griin die Liebe
und Weill die Reinheit der Unschuld. So schwebt aus dem blauen
Grund des Plafonds ein Iingel hervor, der die Welt der ZauberfiGte
beschiitzt. Ebenfalls blau sind die Gebdude und Kuppeln der Stadt
Moskau, durch die die Gestalten der Oper Mussorgskijs «Boris
Godunow» umrahmt werden. Griin findet fiir Wagners Tristan und
Tsolde sowie Berlioz’ Romeo und Juliette Verwendung. Auf rotem
und gelbem Grunde leuchten Strawinskys Feuervogel, Ravels
Daphnis und Chloe, Tschaikowskijs Schwanensee und Adams
Giselle auf. Aus Weill treten die Gestalten von Debussys Pelleas
und Melisande hervor. Dall daneben der Eiffelturm, die Oper und
der Arc de Triomphe nicht fehlen, ist eine zarte Andeutung des
Dankes Chagalls an Paris. Bezeichnend fiir die innere Einstellung
des Meisters bei seiner Arbeit sind die von ihm wihrend der Arbeit
gemachten Worte: «Ich liebe es, wenn meine Malerei ohne exzessive
Rhetorik bleibt. »

Eingangs erwahnten wir das Wort Chagalls, er wolle Briicken
bauen. Wenn wir auf sein bisheriges Lebenswerk zuriickblicken,
diirfen wir ihm dankbar bestatigen, dall er dies wirklich getan hat.
Er baute Briicken zwischen den Nationen, er hat auch Briicken
errichtet zwischen den Konfessionen, und nicht nur. Auch zwischen
Mensch und Mensch hat er diesen Dienst verrichtet und zwischen
den verschiedenen Auffassungen des Lebensproblems als solchem.
Denken wir nur an die Darstellung der Liebenden durch ihn. Ob
er vielleicht auch zur Befreiung manchem helfen kénnte, der fiir
unsere Zeit und ihre Fragen noch zu sehr in veralteten Auffassungen
befangen ist, besonders auf dem Gebiet der Religion? Sein Werk
ist tief religiés. Das sahen und fiihlten wir immer wieder. Kinem
Freunde gegeniiber hat sich Chagall einmal dariiber so ausgespro-
chen: «Alles mag sich verindern in unserer demoralisierten Welt,
nur nicht das Herz, die Liebe des Menschen und sein Streben zur

223



Erkenntnis des Gottlichen. Die Malerei, wie alle Poesie, hat teil
am Gottlichen ; das spiiren die Menschen heute genau so, wie sie es
frither taten. Welche Armut umgab meine Jugend, wie muflte sich
mein Vater mit uns neun Kindern abplagen. Doch war er immer
voller Liebe und in seiner Art ein Poet. Seine Gestalt und sein
Wesen lielen mich zum ersten Mal die Existenz des Poetischen
auf dieser Erde erahnen. Dann spiirte ich sie in den Nachten, wenn
ich in den dunklen Himmel schaute. Da erfuhr ich, dall es noch
eine andere Welt gab. Das brachte mich zum Weinen, so ergriff es
mich.» Sollte ein solches Geisteserbe im kiinstlerischen Gewand
nicht in unserer Zeit des unsicheren Tastens und Suchens, des
Ringens nach einem neuen Gehalt eine Verpflichtung sein und eine
Lebenshilfe ?

BEGRIFF UND FUNKTION DES
GOTTESVOLKES IN DER RABBINISCHEN
TRADITION

Von KvurT HRUBY

(Fortsetzung)

Die Sundhaftigkert Israels

Die starke Betonung des aullergewOhnlichen, einmaligen Ver-
héltnisses zwischen Gott und seinem auserwihlten Volk triibt
jedoch nicht den Blick der Rabbinen fiir den dauernden Siinden-
zustand Israels. Die Privilegien, mit denen Gott Israel ausgezeich-
net hat, sind ein reines Gnadengeschenk und finden ihre Erklirung
in der Funktion, die der Herr seinem Volk in seinem Heilsplan
zugedacht hat. Um dieser Funktion willen ist das Verhdiltnis
Gottes zu seinem Volk unaufloslich und unwiderruflich, aber es

224



	Ehrfürchtige Begegnung mit Chagall [Fortsetzung]

