
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Ehrfürchtige Begegnung mit Chagall [Fortsetzung]

Autor: Bergmann, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EHRFÜRCHTIGE BEGEGNUNG MIT CHAGALL

Von Hellmut Bergmann, Frankfurt

2. Teil

Eigenartig ist der Vorgang, der Chagalls Rückkehr nach Paris
voran laßte. Ein Pariser Kunsthändler und Verleger namens Vollard
suchte nach einem Künstler, der eine neue bibliophile Ausgabe
illustrieren sollte. Als ihm vom Kunstkritiker Coquiot einige Bilder
gezeigt wurden, unter denen auch etliche aus dem Atelier stammten,
das Chagall beim Weggang von Paris verlassen hatte und aus dem
sie durch gewissenlose unehrliche Menschen entführt worden waren,
regte sich in Vollard der Wunsch, Chagall für diese Arbeit zu
gewinnen. So schrieb er den Brief an Chagall, der den Meister
bestimmte nach Paris zurückzukehren, nach neunjähriger Abwesenheit

im Jahre 1923. Es muß schon ein arg schmerzlicher Augenblick
gewesen sein, als Chagall sein Atelier gänzlich ausgeplündert wiedersah.

Die ersten zwei Jahre lebte Chagall in einem Atelier in der
Avenue Orléans, just in dem Hause, in dem Lenin sich Jahre lang
verborgen gehalten hatte, dann in einem kleinen eigenen Heim in
Boulogne sur Seine. Über seinen Eindruck von dem in der Zeit nach
dem ersten Weltkrieg in Paris herrschendem Kunstleben mag
Chagall selbst zu uns sprechen. «Bei meiner Rückkehr nach Paris

war ich angenehm überrascht eine neue künstlerische Jugend
vorzufinden, die in gewisser Hinsicht die Vorkriegsbezeichnung Literatur
rehabilitierte. Was 1910 beleidigend gewesen war, wurde jetzt
beinahe gefördert. Es ist daher umso mehr zu bedauern, daß die Kunst
dieser Epoche sich wenig durch die natürliche technische Meister-

197



Schaft hervorgetan hat, die für die Meister der heroischen Epoche so
kennzeichnend war. Alles in der Kunst muß aus der Bewegung
unseres Blutes, unseres ganzen auch unbewußten Seins kommen.»
Bei den Verhandlungen mit Vollard hatte sich Chagall bereit
erklärt die «Toten Seelen» von Gogol zu illustrieren. Dieses Werk, das
die menschlichen Schwächen mit gewissenpackendem Ernst zur
Darstellung brachte nicht ohne einen Zuschuß von Humor im Jahre
1842, war gegen den Willen des Verfassers schon öfter mit Bildern
versehen worden. Gogol wollte von solchen Versuchen nichts wissen.
«Ich bin ein Feind jeglicher Xylographien und ähnlicher moderner
Spässe. Die Ware soll verkauft werden, wie sie ist, und es hat keinen
Zweck sie mit derartigem Konditorzeug zu verzuckern. » Nun sind
Chagalls Illustrationen keineswegs solche Verzuckerungen. Sie sind
vielmehr geniale Interpretationen des geistigen Gehaltes des Werkes
Gogols, vielleicht könnte man sagen bildliche Darstellungen der
menschlichen Komödie. Ein treffendes Beispiel dafür dürfte die

Darstellung der Kanzleistube sein. Wir sehen einen Kreis von
Schreibtischplatten, Tintenfässern, schreibenden Händen und langen
Nasen vor uns. Aus einer Tischplatte wächst der Kopf eines Schreibers

hervor, zum Zeichen dafür, wie fest er mit dem Ort seiner Tätigkeit

verbunden ist. Die Türöffnung hat fatale Ähnlichkeit mit
einem Galgen, unter dem der Bürovorsteher mit herrschsüchtiger
Amtsmiene lauert. Das ist eine Probe Chagallscher Art zu illustrieren.
Über seine Art, die Arbeit an den Radierungen zu bewältigen, ist
eine köstliche Darstellung auf uns gekommen. Da lesen wir von
einem seiner Freunde: «Man kann zu ihm kommen, wann man will:
Marc sitzt da, wie ein Schuster, und klopft auf seine Kupferplatten,
ein redlicher Handwerker Gottes. Seine Frau, die seiner Kunst
beisteht wie eine Schwester dem Fieber des Kranken, liest ihm das

Kapitel vor, sie lachen immerfort. Ida, die siebenjährige Tochter,
springt vom Klavier herzu und will die Geschichte auch hören,
und nun werden die phantastischen Situationen unter Gelächter
von einer seltsamen Familie neugestaltet mit dem ganzen Humor
und der ganzen Tragik Rußlands. Und der Vater Marc, das
verrückteste Kind unter den Dreien, schneidet Grimassen, streckt seiner
Tochter die Zunge raus, pufft seine Frau, rauft sich die Haare in die
Stirn — und zeichnet dabei... Jedes Bild eine andere Technik, eine

198



andere Philosophie, eine andere Lebensführung: jedes Bild wie
jeder Mensch und jeder Tag immer anders; wer sagt es wie? Einmal
heiter, einmal schneeklar, einmal vom Alkohol entirdischt, die Kälber

im Himmel und die Blumen im Magen der Jungfrauen, aber
welche Hingabe: ein jüdischer Franz von Assisi. Und dabei lacht
Marc, schneidet Fratzen, läßt sich von Ida zwicken und beißt und
stöhnt sein tägliches: Je suis si malheureux! Je veux mourir!» Bis
1948, lange Zeit nach dem Tode Vollards, hat Chagall an diesem
Werk gearbeitet. Und was war in dieser Zeit an Schicksal über ihn
gekommen. Doch kehrte er immer wieder zu dieser Arbeit zurück.
Neben und zwischen dieser Arbeit malte Chagall auch größere
Bilder, sich in diesen Jahren nicht immer nur in Paris aufhaltend,
sondern auch in ganz Frankreich umherziehend. Einen gewissen
Einschnitt in der Entwicklung der Kunst Chagalls bedeutet das

Bild die Tochter des Malers am Fenster 1924. Es fehlen in diesem
Bild zum ersten Mal das Liebäugeln mit den kubistischen Formen
und jede Anspielung auf Witebsk. Diesen Wandlungsprozeß
können wir auch bei den Liebespaarbildern feststellen. Jenes Bild
das Paar aus dem Jahre 1928 nähert sich merklich der Wirklichkeit.
Gleichviel macht es für den Beschauer das Ineinanderfließen von
Traum und Tag glaubhaft, das Irdische ist irgendwie durchscheinend.

In dem während der 10 Jahre von 1926 bis 1936 geschaffenen
Werk der Engel mit der Palette ist das Liebespaar durch einen

Engel ersetzt, das früher die Liebenden einhüllende Blattwerk durch
die Engelsflügel, Innerlich unmöglich sollte es dem Beschauer natürlich

sein irgendwelche Spekulationen über die Natur des Engels an
solche Bilder anzuknüpfen. Die Engelsgestalten sind bei Chagall in
ständigem Wandel begriffen. Allein diese Feststellung sollte genügen,

um vor solchen Fehlinterpretationen zu bewahren. Eine andere
bemerkenswerte Folge der Wiederbegegnung Chagalls mit dem
süssen Frankreich war, daß das Chagallsche Tier zurücktrat
gegenüber dem festlich geschmückten Zirkuspferd. Und mit ihm
malte der Meister nun Zirkusreiterinnen, Harlekine und Musikanten.
Hören wir dazu wieder einmal mehr Chagall selbst. «Ich habe stets
Clowns, Akrobaten und Komödianten als tragische Gestalten
betrachtet, die für mich den Gestalten in gewissen religiösen Malereien

ähneln. Ich möchte nicht irgendeines der ergreifenderen zarten

199



Gefühle in dem Bild eines Clowns oder einer Zirkusreiterin
entbehren.» Dabei darf daran erinnert werden, daß alle die, die der
Welt des Zirkus angehören, in einem Bereich leben, in dem die
Gesetze der Schwerkraft, des Bau mes und der Zeit ungültig geworden
sind. Die verstiegendste Gebärde ist für sie noch möglich und kann
ein gültiger Ausdruck ihres Wesens sein. Dabei ist die Farbe
hilfreich die Darstellung glaubhaft zu machen.

Neben einigen Bildern aus der Zirkuswelt, die durch kühne
Kombination den Betrachter überraschen, wie einem auf einer aufrecht
stehenden Geige tanzenden Akrobaten oder dem Clown, der auf
einem auf dem Rücken eines Zirkuspferdes ruhenden Ball seine

Kunst zeigt mit einem Regenschirm, schuf Chagall drei unvergänglich
schöne Bilder: die Akrobatin, das Liebespaar auf dem Pferd

und die Liebenden im Flieder. Alle drei Bilder sind ausgezeichnet
durch den Geist ungebrochener Lebensfreude, der den Maler
erfüllte. Welch eine Anmut geht von der Akrobatin aus! Den Hintergrund

bilden im Dunkel stehende Gebäude, in denen sich Geschäfte
befinden. In der Mitte ein helleres romanisches Kirchenportal,
darüber ein Himmel mit lichten Wolken und blauen Stellen. Und in'dios

i
Milieu ist nun die Akrobatin hineingestellt, das Bild völlig
beherrschend, voll Grazie. Eine ausgesprochen schöne Gestalt mit einem
lieben Gesicht, wie aus einer anderen Welt den Beschauer anblickend,
an ihr Trapez gelehnt, das Gewand rosafarben mit Blumen, die
Beine beschwingt überkreuzt und oben zärtlich sich an ihr Gesicht
schmiegend mit innigem Ausdruck ihr Mitarbeiter. Wer einmal nach
schweren Erschütterungen Vergessen sucht im Anblick einer anderen

Welt, der vertiefe sich in dies Bild. Dazu das zweite Bild. Wir
sehen in zärtlichem Sich-Anschmiegen das Liebespaar auf einem
weißen Schimmel, der eine Geige zwischen Kopf und Hals trägt im
Bewußtsein dessen, wen er tragen darf. Und mit wieviel Liebe hat
Chagall die kostbare gestickte Decke des Pferdes gemalt. Die
Frauengestalt hält einen Fächer in der Hand. Und im Hintergrund
oben einen Geiger und unten rechts Häuser, die an Witebsk
erinnern, und ein paar seltsame Musikanten davor. Alles getragen von
einer unbeschwerten Lebensbejahung. Ist, so fragen wir uns, so
etwas noch einer Steigerung fähig? Wenn wir ein Bild von Chagall
sehen möchten, in dem ihm diese Steigerung gelungen ist, dann

200



müssen wir zu dem im gleichen Jahre gemalten Bilde die Liebenden
im Flieder greifen. Es ist etwas Unüberbietbares dies farbenprächtige

Leuchten des Flieders in der Vase, in dem das Liebespaar sich
der Traumwelt zärtlich hingibt, und darüber ein Himmel mit
Wölkchen, in den Wolken der Mond, der sich in dem Fluß spiegelt,
den Brücken überspannen. Hier hat uns der Maler letztes Glück
in völligem Vergessen gemalt einmalig unvergänglich schön. Bewegt
uns das Mondlicht Chagalls nicht mehr wie die Sonnenstrahlen, die
die Impressionisten auf ihren Bildern festhielten

Kaum hatten die guten Pariser begonnen einen Versuch zu
machen das Werk Chagalls sich zu erschließen, da wurden sie aufs neue
überrascht durch eine Ausstellung von etwa 100 Darstellungen zu
den Fabeln La Fontaines, von der Hand Chagalls. Wiederum hatte
Vollard den Künstler zu diesen Werken angeregt. Es waren wertvolle

Meisterwerke. Ein jedes war nach Form, Farbe und Komposition

ein gelöste Heiterkeit ausstrahlendes, die Wahrheiten
Fontaines treffend darstellendes Blatt. Der Löwe und das Schaf, der
Wolf und der Hund lächeln. Und wenn wir das Blatt in die Hand
nehmen, das Reineke vor den Trauben zeigt, da muß man sagen:
die Trauben sind so leuchtend und so süß, daß man die Hand nach
ihnen ausstrecken möchte und man fühlt unwillkürlich mit dem
Fuchs, dem sich die Haare vor Verlangen sträuben. Übrigens hatte
Vollard hernach unseren Chagall gegen allerlei Anfeindungen mancher

Kritiker zu verteidigen. Denn gebürtige französische Maler
waren doch der Meinung, daß Chagall, aus dem Osten kommend,
nicht der geeignete Mann sei, den so urfranzösischen Geist wie La
Fontaine in Bildern zur Sprache zu bringen. Vollard erwiderte
treffend, daß Fontaine den Stoff zu vielen seiner Fabeln orientalischen
Sagen entnommen habe. Und daß es einen russischen Dichter gebe,
der die Fabeln ins Russische übertragen habe. Und er schloß mit
der Feststellung: «Wenn man mich nun fragt: Warum Chagall? so

antworte ich: gerade weil mir seine Ästhetik der des La Fontaine
nahe und in gewissem Sinne verwandt erscheint, fest und zart,
realistisch und phantastisch zugleich. »

Noch einmal hat Vollard Chagall eine Anregung gegeben zu
einem Zyklus von Bildern. Ihm gebührt das Verdienst Chagall
eingeladen zu haben, die Bibel mit Illustrationen zu versehen. Im Um-

201



gang mit Künstlern hat Vollard die Erfahrung gemacht, daß auch
solche Künstler, die aus sich heraus schaffen, manchmal einer
besonderen Ermunterung bedürfen, die ihnen hilfreich ist sich in einem

neuen Werk nicht nur zu entfalten, sondern zu ihrem Innersten zu
finden. Das möchte man sagen dürfen zu dieser Auftragerteilung
Vollards an Chagall. Für den Meister ist nichts so bezeichnend, als
wie er an die Bewältigung dieser ihm gestellten Aufgabe heranging.
Er machte Reisen in die Länder, wo er sich in den Geist der Bibel
und der jüdischen Welt hoffte gut einleben zu können, u.a. nach
Palästina und Spanien. Auch wird man nicht fehlgehen in der
Annahme, daß Chagall sich durch Betrachten der Zeichnungen Rem-
brandts Anregungen schenken ließ. Besteht doch zwischen beiden

irgendwie eine schicksalsmäßige und geistige Verwandtschaft. Beide
stammen aus dem Volk. Rembrandts Vater war Müller, Chagalls
Arbeiter. Bei beiden ist die Kunst durch schweres Erleben
entbunden. Rembrandt war, menschlich gesprochen, selbst schuld an
dem äußeren Zusammenbruch in seinem Leben durch mutwillige
Verschuldung, die ihm die Ausstoßung aus der satten bürgerlichen
Gesellschaft seines Landes eintrug. Bei Chagall ist es der Zusammenstoß

mit einem übermächtigen Schicksal, das ihn als Glied seines

Volkes traf, dieses Volkes, dem anzugehören für viele, viele
Menschen einen Tod nach völlig grundlosen Erniedrigungen bedeutete.
Beide sind erfüllt von dem Willen, das Leben zu bejahen, andrerseits
fühlen sich beide gerufen das Dämonische und Apokalyptische zur
Darstellung zu bringen. Beiden verhalf erst die große Leidenstaufe
in ihrem Leben dazu ihr menschliches und künstlerisches Ich zu
finden. Daß ihre Religiosität zur Welt des Dogmas kein Verhältnis
fand, ist in ihrer Berufung begründet, in der zu einer alle Menschen

ansprechenden Verkündigung. Dieses Verbundensein in letzten Tiefen

erklärt es, daß beide in mancher Hinsicht sich nahe stehende
Kunstwerke schufen. Es sei nur an die Rabbiner oder an die

Radierungen zur Bibel gedacht, wovon wir noch einiges sagen wollen.
Nach diesen Bemerkungen betrachten wir einige Radierungen Chagalls

zur Bibel. Da wäre zunächst die Erschaffung des Menschen.
Mit eilenden Schritten trägt eine Gestalt auf den Armen Adam zur
Erde herab durch die Wolken. Es verrät eine völlig selbständige
Innenschau Chagalls, daß er die Erschaffung Adams so losgelöst

202



vom biblischen Bericht gestaltete und dadurch den Beschauer zu
Fragen anregt, die ihm vorher wohl nie gekommen sein dürften.
Z.B. zu der Frage, an welchem Ort sich der Meister das Geschehen
der Erschaffung des ersten Menschen vorstellt. Aber gerade diese

Frage dürfte Chagall völlig ferngelegen haben. Denn künstlerische
Intuition fragt nicht, sie schafft wie unter einem Zwang. Andersartig

der Besuch der drei Engel bei Abraham. Daß bei der Zeichnung

der Engel eine eigene Erfahrung Chagalls aus der Petersburger
Zeit um 1910 mitgewirkt hat, die Chagall in einer Darstellung
sieben Jahre später festzuhalten suchte, mag nebenbei erwähnt
werden. Als Ganzes liegt über diesem Bild ein zarter Hauch von
Humor. Die drei Engel scheinen sich gegenseitig ihren Auftrag vor
dem höchst verwunderten Abraham zu bestätigen. Abraham selbst
wirkt freudig bestürzt. Unnachahmlich ist seine Handbewegung,
sein Gesichtsausdruck und seine Haltung. Hinter ihm bringt die
offensichtlich etwas verschnupfte Sara das Brot zum Wein. Ganz
anders wirkt Abraham bei dem Gang nach Sodom. Haltung und
Gesichtsausdruck spiegeln das tiefe Weh und die Hilflosigkeit
Abrahams wider. Die ineinander verkrampften Hände unterstreichen

das noch. Die Engel wissen um die Unausweichlichkeit des

Verhängnisses über Sodom. Es sind Schergen in Engelsgestalt.
Wilde Erregtheit prägt die Züge des Moses auf dem Bilde der
ägyptischen Finsternis. Von unten blickt Pharao zu Moses auf,
offensichtlich um ihn zu bitten der Plage ein Ende zu bereiten. Die hilflos

gewordene Menge ist angedeutet. Daß Moses in göttlichem Auftrag

handelt, will die Gestalt des Engels mit dem ausgestreckten
Arm sagen. Völlig anders die Gestalt, die herabschwebt zu dem

träumenden Salomo. Alles an ihr ist schenkende Gebärde,
überschäumende Freudigkeit ihre Verheißung dem König übermitteln
zu dürfen. Salomo ist im Erwachen. Wiederum sind wir überrascht,
wenn wir nach diesen Radierungen die über die Vision des Elias auf
uns wirken lassen. Elias im Prophetenmantel, die linke Hand am

Gürtel, der rechte Arm erhoben, um ihn vor die Augen und das

Gesicht schützend zu halten, über ihm schwebend ein Engel mit der
Hand nach oben deutend. Lichtfülle flutet von oben herab. Der

Gegensatz zwischen Hell und Dunkel, die erschütternde Prophetengestalt

sind es, die den Beschauenden in Bann ziehen und die ihm

203



nachgehen, ohne daß er sich von dem Eindruck lösen kann. Das
Bild zeugt mehr als Worte es könnten von dem Los eines Propheten
Gottes. Neben dies Blatt möchten wir noch das legen, das das Gebet
des Jesaja darstellt. Wenn heute viele Menschen zu dem Gebet
keine lebendige Beziehung mehr haben, so möchte man ihnen diese

Darstellung Chagalls schweigend in die Hand drücken. Hier könnten
sie der Wirklichkeit, die sich dem aufrichtig im Gebet mit Gott
ringenden Menschen erschließt, begegnen. Dieser Prophet legt
Fürbitte ein für sein Volk vor Gott, das spricht aus seinen Augen und
aus seiner Haltung. Will der Engel über ihm ihm aufrichtende
Verheißung sagen? Er hat solch jubelnden Ausdruck.

Wir sehen: von allen Radierungen geht ein geheimnisvolles
Etwas aus, das aus der Welt der Religion stammt. Und wenn das

Auge bei der einen oder anderen Radierung bei dem Landschaftlichen
etwas verweilt, dann versteht man erst ganz, wieso Chagall einmal

sagen konnte: «Im Osten fand ich die Bibel und einen Teil meines

eigenen Wesens. Die Luft des Landes Israel macht einen weise.»

Wir entsinnen uns wohl alle mehr oder weniger, welchen
Eindruck auf uns als Kinder die alte Wanduhr gemacht hat, deren
Pendel stets gleichmäßig von einer zur anderen Seite sich bewegte bei
Tag und bei Nacht. Besonders wenn wir von der liebevollen Hand der
Mutter anläßlich einer kleinen Erkrankung aufs Sofa, das unter der
Uhr stand, umgebettet wurden und wir beobachteten nun das
Vorrücken der Zeiger und das Einsetzen des Schlagwerkes zu jeder vollen

Stunde, dann kamen uns doch allerhand kindliche Gedanken, die
eine Ahnung enthielten von dem Geheimnis Zeit. So mag es auch
Chagall gegangen sein. Daraus ist es wohl zu erklären, daß die Uhr
immer wieder auf seinen Bildern eine Rolle spielt. Die Erinnerung an
die Uhr im Vaterhaus in Witebsk mag ihm nachgegangen sein und
Vorstellungen von fließenden und strömenden Dingen verbanden
sich damit. Von diesen Gedanken aus wird sich uns das Bild «Die
Zeit ist ein Fluß ohne Ufer » seinem Gehalt nach eher erschließen.
Wir sehen eine Uhr schräg durch die Luft schweben. Nur durch
das Glas des Uhrengehäuses sehen wir die Umrahmung des

Zifferblattes, das keine Ziffern trägt, und den Perpendikel schimmern.
Dabei schlägt der Pendel falsch aus. Das Uhrengehäuse hat Chagall
mit feiner Sorgfalt ausgeführt. Die Uhr wird gehalten durch einen

204



Fiscli mit mächtigen Flügeln. Farbenprächtig leuchten die Schuppen

und die Flügel des Fisches. Am Maul des Fisches sehen wir
einen Arm, dessen Hand eine Geige und einen Bogen hält. Den
Hintergrund bildet eine Flusslandschaft, auf dem Fluss wieder ein
Kahn mit einem Ruderer. An den beiderseitigen Ufern sind Häuser
und vorn rechts ein sich umschlungen haltendes Liebespaar. Die
wild hinstürmenden Wolken könnten beinahe geflügelte Wesen
sein. Wenn wir uns erinnern, daß der Fluß in der Symbolsprache
der jüdischen Religion eine besondere Rolle spielt, und daß der
Maler dem Bild selbst die Unterschrift im Anschluß an ein Wort
Ovids gegeben hat, dann möchten wir dem Bild als Deutung dies

mitzugeben wagen : Zeit und Zeitlosigkeit fließen in ihm ineinander,
so wie Glück und Unglück im Leben. Alles ist dem Vergehen
unterworfen. Ob wohl durch Chagalls Seele bei diesem Bild das Wort
des Dichters des 90. Psalms gegangen ist: «Tausend Jahre sind vor
Dir, wie der Tag, der gestern vergangen ist. Du lässest sie dahin-
fahren wie einen Strom. Unser Leben fähret schnell dahin, als

flögen wir davon.» Dieser stille ernste Grundton klingt uns auch
aus dem folgenden Bild entgegen, dem Geiger im Schnee, das uns
einen armen Musikanten im Schnee liegend nahe zu bringen sucht,
hinter dem die Häuser eines polnischen Dorfes in ihrer Armseligkeit

sichtbar sind unter einem düsteren Himmel. Schmerzlich
bewegt drückt er Geige und Bogen an sich, der einzige Trost, der
ihm blieb. Noch ernster ist der Klang, der uns zwingt die Augen
niederzuschlagen, wenn wir das Bild Einsamkeit betrachten. Hier
sitzt zusammengekauert ein Rabbi in weißen Mantel gehüllt, die
Thorarolle im Arm, trostlose Trauer spricht aus seinen Zügen, der

gewittrige Himmel und die nur angedeuteten Häuser von Witebsk
erhöhen den Eindruck der Düsterkeit des Ganzen. Ahnt der fromme
Rabbi — das Bild ist 1933 gemalt — das Schicksal der Glieder
seines Volkes? Als einziger Trost in all dem Dunkel wirkt die helle

Kuh, der auch Geige und Bogen beigegeben sind. Wollte der Künstler

in diesem Tier und den Musikinstrumenten andeuten, daß nach
schwersten Tagen einmal wieder die Nachkommen der arg geprüften

Glieder seines Volkes zeugen können vom Frieden Gottes: «Der
Herr hat Großes an uns getan. Des sind wir fröhlich»? Bringt der

Engel, der vom Himmel herabschwebt, dem gebeugten Diener der

205



Religion vielleicht eine aufrichtende Botschaft? Wieder
lebensbejahender ist die Stimmung in den drei Bildern: der Stuhl der
Braut, das der Künstler anläßlich der Hochzeit der Tochter Ida
schuf, ein Bild mit lauter leuchtenden Farben und wohl das einzige
Mal bei Chagall unter Beachtung der Perspektive, und das Bild
die drei Kerzen, auch nur von Frieden durchflutet und von der für
unseren Meister so einmalig bezeichnenden Zartheit bei der
Darstellung von sich herzlich anschmiegenden Liebenden mit all den

Beigaben, die Chagall so gern seinen Bilden bedeutsam einfügte,
und schließlich das dritte, das er 1934 begann und erst 1944 vollendete:

a ma femme, das den Betrachter vor viele ungelöste Rätsel
stellt, und das doch bei aller Vielfalt des Dargestellten innere Einheit

hat, die vor allem durch die Gestalt der Bella gesichert ist, die
wie ein vom Himmel gefallenes Wunder unter dem Fliederstrauch
liegt von einem Liebreiz, der geradezu bestricken kann. Oder
verbirgt sich hinter der geflügelten Uhr manches aus dem gerade auch
für Chagall so schwer zu bewältigenden Lebensabschnitt von 1934
bis 1944? Wie langsam schlichen damals in der Angst die Minuten
dahin Das auf diesem Bilde vorhandene Tier und andeutungsweise
Witebsk ist auch auf dem Cellospieler aus dem Jahre 1939 dargestellt.

Doch spielt diesmal das Tier auf einem Stuhl sitzend und
angekleidet eine Geige aufschauend zu dem Cellospieler mit dem

doppelten Gesicht, dem gekrönten Haupt und dem im Winde
flatternden Haar. Lorbeerzweiglein sind im Himmel sichtbar und
ein mild scheinender Mond. Darf man sagen, daß dies Bild etwas
wie feierliche Andacht mit versöhnenden Klängen atmet?

Eine völlig andere Welt tritt uns auf dem an Kühnheit der

Komposition kaum zu übertreffenden Bilde «Der Engelsturz»
entgegen. Es wurde im Jahre 1923 begonnen, im Jahre 1933

weiterausgeführt und schließlich im Jahre 1947 vollendet. Wir sehen, wie
der Meister immer wieder zu einem Bilde zurückkehrte, bis es seinem
inneren Auftrag entsprach. Ob ihm die Anregung zu diesem Bilde
wohl gekommen ist bei dem Lesen des Henochbuches, in dem es

Donnerengel, Rauchengel, Wolkenengel, Blitzengel und Regenengel

gibt? Jedenfalls beherrscht der aus den düsteren Wolken, die
im Grundton Blau gehalten sind, herabstürzende rote Engel die
Hälfte des Bildes. Starr blickt das eine Auge, das Haar hängt wirr

206



lierab und welch eine Hand, die ins Leere greift beim Sturz kopfüber

nach unten. In dem einen Flügel erblicken wir die Uhr, diesmal

mit angedeutetem Zifferblatt, in dem anderen Flügel eine

Frauengestalt, die ihr Kind an sich schützend zu halten sucht,
während ihr Haupt einen hellen Schleier trägt. Oben links sucht
ein russischer Bauer sich beim Sturz aus den prismenartig gemalten
Wolken mit seinem Stock zu stützen, aber er findet keinen Halt.
Unter ihm geht entsetzt und erzürnt ein Rabbiner mit der Thora-
rolle davon. Hinter seinem Schoß kommt das Chagallsclie Tier,
gelb, mit starrem Blick auf den stürzenden Engel sehend, vor
seinem Maul eine Geige in Himmelblau mit einem Bogen. Darüber
scheint der Mond, von einem Lichtkranz umgeben. Unten ist
Witebsk angedeutet, das ein alter Jude mit einem Sack über der
Schulter verläßt. Auf der rechten Seite unten ragt das Kreuz von
Golgatha auf, eine Kerze steht brennend davor. Im Hintergrund
schlagen die Feuerflammen von Witebsk gen Himmel. Dieses gewaltige

Bild, das man mit Recht als eine der größten Schöpfungen
Chagalls angesehen hat, gibt uns unlösbare Fragen auf. Wollte der
Meister in ihm den Umsturz unseres Jahrhunderts, dessen Tragweite

noch keiner von uns absehen kann, darstellen? Ein vom
Himmel kopfüber herabstürzender Engel wäre wohl eine Gestalt,
bei der man an die zusammenbrechende religiöse Welt denken
könnte; dasselbe sagt doch der Rabbiner, der mit der Thora
hoffnungslos flüchtet. Der arme Jude, der seine Geburtsstadt verlässt
mit den Habseligkeiten, die er auf dem Rücken davonträgt,
verkörpert gerade in dieser bescheidenen Darstellung an einer kleinen
Stelle des Bildes nicht bloß das Schicksal von vielen seiner Volksund

Glaubensgenossen; er erinnert doch an alle Flüchtlinge. Das
brennende Witebsk ist eine unüberhörbare Aussage zu der
Zerstörungswut, die die Verantwortlichen ergriffen hat. Der russische
Bauer im Sturz läßt uns an die soziale Unterdrückung der
Entrechteten denken. Und das Kruzifix mit dem Heiland mit dem
Gebetsschal als Lendentuch und den Gebetsriemen der frommen
Juden um das Haupt und der brennenden Kerze davor, über dem
in Flammen stehenden Witebsk aufragend, soll es die tiefernste
Frage wecken: was ist die Ursache, daß zwei Religionen, die so

manches gemeinsam haben, die Menschheit nicht vor einer solchen

207



Katastrophe bewahren konnten, in der die Menschheit heute
zitternd steht? Man kann sich dem nicht entziehen: dies Bild hat
apokalyptische Wucht. Es fordert von dem, der sich darin vertieft,
die Antwort seines Wesens.

Daß Chagall nicht zu düster gesehen hatte, als er dies Bild 1923

begann zu gestalten, hat die Zeit bewiesen. Der Abessinienkonflikt,
der spanische Bürgerkrieg und der Krieg zwischen China und Japan
haben das eindeutig bewiesen. Dazu hatten die Judenpogrome in
Deutschland begonnen, die Konzentrationslager füllten sich, die
Synagogen gingen in Flammen auf: Menschen wurden nur wegen
ihrer Gesinnung oder wegen ihrer Abstammung verfolgt. Als sein
Wort zu diesen Vorgängen malte Chagall die weiße Kreuzigung.
Er trat damit in die Fußspuren Goyas, der in seinen Tagen auch in
Gemälden seinen Protest gegen das Geschehen zum Ausdruck
gebracht hat. Wir sehen die Häuser von Witebsk durcheinandergestürzt,

die Synagoge in Flammen, ebenso die Thorarolle, die

Kultgegenstände liegen verstreut auf der Straße, die Menschen
suchen sich durch die Flucht zu retten, die einen auf einem Schiff,
die anderen zu Fuß, ein Rabbiner mit der Thora, eine Gruppe
erhebt jammernd Klage über den Wolken und von links stürmt
eine Gruppe Gewalttätiger mit Schwertern und Fahnen heran. Es
sind die Nationalisten. In der Mitte steht das Kreuz mit dem
Nazarener. Eine Leiter lehnt am Kreuz, aber niemand kommt, um
den Hingerichteten vom Kreuz abzunehmen. Aber ein Lichtstrahl
fällt von oben herab auf das Kreuz und endet am Fuße des Kreuzes
über einem brennenden Leuchter kultischen Gepräges. Das Bild
hielt fest, was auf der Welt geschah. Der Gekreuzigte trägt wieder
jüdische Kultusschleier und -riemen als Leibbinde und Kopftuch.
Die Überschrift über dem Kreuz lautet in hebräischer Sprache:
Jesus von Nazareth, König der Juden. Es ist nicht nötig, die Frage
zu stellen, welche Einstellung zu dem Mann am Kreuz Chagall hat
bekunden wollen. Er hat es selbst einmal ausgesprochen: «Mein
Christus soll Mensch sein, voller Liebe und Trauer Christus ist
die große Liebe, das hohe Menschliche.» Ein anderes Mal bekennt
er, daß ihn die blonde Gestalt Christi schon lange beunruhigte.
«Christus ist ein Dichter, einer der Größten — gerade durch das

unglaubliche, unvernünftige Aufsichnehmen des Leidens Er ist

208



der Mensch mit dem tiefsten Lebensverständnis — eine Zentralfigur

für das Geheimnis Leben.» Und dann die andere Äußerung:
«Ich kann mir Christus nicht denken aus der Sicht einer Konfession,
eines Dogmas.» Mit diesen Worten Chagalls sind uns die Augen
aufgetan. Chagall steht da, wo die edelsten Geister seines Volkes
heute stehen, wenn sie sich der Christusfrage stellen. Seine Auffassung

ist der Martin Bubers, des gelehrten Mannes aus der Welt des

Chassidismus, auffallend ähnlich. Und die Stellung Schalom Ben
Chorins ist auch nicht wesentlich davon unterschieden. Kann uns
das eigentlich wundern? Es ist eine von uns Christen sehr ernst zu
nehmende Tatsache, dieses Nicht zu dem Christus des Neuen
Testamentes Findenkönnen seitens der edlen jüdischen Denker und
Künstler. Wir wissen, was Christen Juden angetan haben im Verlauf

der Geschichte des Christentums. Wie sollen Juden zu dem
Christus der Christen finden unter diesen Umständen? Wer hat
ihnen durch Haß und Überheblichkeit den Weg verlegt? Übrigens
trägt der Christus der weißen Kreuzigung Züge still leidender würdevoller

Ergebenheit. Man spürt: Chagall wollte einen Jesus malen,
der unter dem Leid seiner Volksgenossen tief leidet, ohne Anklage
zu erheben. Wie nah war da Chagall dem Heiland, der am Kreuz
betete: «Vater, vergib ihnen; denn sie wissen nicht, was sie tun.»

Im Jahre 1939 waren Chagall und seine Frau nach Gordes bei
Marseille gezogen. Als im September der Zweite Weltkrieg ausbrach,
arbeitete er ruhig weiter und ging sogar noch im Februar 1940 nach
Paris, wo eine Ausstellung seiner Werke in der Galerie durchgeführt
wurde. Als aber Paris besetzt war von den deutschen Truppen,
konnte er sich nicht mehr länger verhehlen, wie es um sein Verbleiben
in Frankreich stünde. Eine Einladung nach New York vom Direktor

des Museums der modernen Kunst half ihm eine Ausreiseerlaubnis

zu erhalten und seine Bilder mitzunehmen. So leicht ging das

freilich nicht. Ein Jahr lang irrten seine Bilder durch eine fehlerhafte

Abfertigung in Spanien herum, und er sah im Hafen von
Lissabon seine verfolgten Volks- und Glaubensgenossen in äußerster
Armut ins Ungewisse auswandern. Dadurch und niedergedrückt
durch die schrecklichen Nachrichten über das Schicksal vieler
Juden und durch die Aussicht auch bald zu den Entwurzelten
gehören zu müssen, wartete er von Tag zu Tag. Das kostete viel

209



seelische Kraft. Als er schließlich in New York ankam, konnte er
diese Niedergeschlagenheit zunächst nicht überwinden. Schließlich
gelang es doch Freunden ihn wieder zum Schaffen zu überreden.
Aber die Bilder dieser Jahre atmen die traurige Stimmung seiner
Seele. Wir brauchen nur die Bilder Harlekinfamilie, in der Nacht
und in der Dämmerung anzusehen und spüren, wie das erlittene
Schicksal der Emigration ihm den Pinsel führte. Schwermut ist
ihre Grundstimmung. Bei der Harlekinfamilie steht das Bild einer
flüchtenden Familie vor uns. Und es ist so bezeichnend, daß auf
diesen drei Bildern die Landschaft seiner polnisch-russischen Heimat

wieder erscheint. Sie bildet auch den Hintergrund auf dem
Bilde «Der Schlitten». Dort ist sie durch ein Gehöft, ein Haus und
ein Gotteshaus angedeutet. Der Morgen bricht allmählich an. Es
ist Herbst, wie an den kahlen Bäumen zu sehen ist. Im Vordergrund

eilt der Schlitten dahin, angetrieben von einem kleinen
russischen Bauern mit einer Peitsche in hockender Stellung. Vor
dem Schlitten, mit ihm verbunden, ein riesenhaft großer Frauenkopf

mit starr geöffnetem Auge und begehrlich geöffnetem Mund.
Welches innere Gesicht mag über den Künstler gekommen sein,
das ihn zwang den Pinsel so zu führen? Wenn man dies Bild einmal
gesehen hat, zieht es einen immer wieder zu ihm hin. Sind das die
Hörner des Schlittens, und das auf dem Kopf der Frau, oder ist es

die verblassende Sichel des Mondes über dieser Landschaft, die
einer versinkenden Zeit angehört Unmittelbarer und aufwühlender
wirkt das Bild «Krieg» aus dem Jahre 1943. Eine winterliche
Straße, bei der Chagall offensichtlich wieder an Witebsk gedacht
hat, mit zum Teil auf den Kopf gestellten Häusern bildet die
Szenerie. Die Häuser brennen, auch das Gotteshaus; auf der Straße

liegt ein Toter. Oben sehen wir einen Schlitten, der deutlich an den
erinnert auf dem eben besprochenen Bilde, aber diesmal mit einem
erschrocken in die Zerstörung blickenden Pferde und einer Frau
mit einem Kinde als Fahrgast — manche wollen in ihr eine Madonna
sehen: ob mit Recht sei dahingestellt. Im Vordergrund ein Wagen,
dessen Pferd scheut und den Wagen umstürzt. Ein Mann mit einem
Sack flüchtet. In den Wolken kommt eine bewaffnete Soldateska
heran. Dies Bild reiht sich vollwertig ein in die mutigsten
Protestschöpfungen menschliche Verantwortung fühlender Künstler. Es

210



ist eine unüberhörbare Aussage, die wir mit dem Wort des Dichters
in Worte kleiden können: «Ein furchtbar Schrecknis ist der Krieg.»

In dem gleichen Jahre schenkte Chagall seinen Mitmenschen
noch eine Kreuzigung, die wegen der vorherrschenden gelben Grundfarbe

die gelbe genannt wird. Sie erinnert in manchen Stücken an
die früheren Darstellungen. Wir finden den Mann mit der Leiter,
wir finden auch Witebsk angedeutet, klagende Gestalten aus dem

jüdischen Volk, also Dinge und Menschen, denen wir auf seinen
Bildern schon begegnet sind. Aber da kämpfen ertrinkende Frauen
mit den Wogen, ein Schiff versinkt gerade und im Vordergrund
flüchtet auf einem violetten Tier eine Frauengestalt mit entblößter
Brust, ein Kindlein im Arm. Sind vor dem Künstler, als sein Pinsel
dies auf die Leinwand brachte, wieder mit zwingender Gewalt
flüchtende Menschen aufgestiegen, die vom Schicksal von Ort zu
Ort getrieben, geängstigt keine Zeit finden, zu dem die Augen zu
erlieben, der eines qualvollen Todes an ihrem Wege stirbt, was
gerade bei einer Mutter, die ihr Kindchen retten will aus dem
Zusammenbruch, so verständlich und verzeihlich ist? Spiegelt sich
doch ihre Erregung in ihrem Auge, das in weite Ferne zu blicken
scheint. Nun fesselt aber unser Auge etwas anderes und darin liegt
so viel an Fragen, die zu beantworten kaum möglich ist. Da trägt
ein Engel, der ein Horn bläst — dachte Chagall an ein Schophar-
horn? — und eine Kerze hält, eine in Grün gehaltene Thorarolle,
auf der keine Schrift zu lesen ist, sondern nur der Name Witebsk.
Und daneben ragt das Kreuz mit dem Jesus auf, fast etwas steif,
wieder mit Gebetsriemen und Gebetsmantel. Der Augenblick des

Abscheidens scheint schon vorüber. Denn die Brust zeigt die
Speerwunde. Thora und Kruzifixus in den Himmel aufragend, das stellt
Fragen. Sind die Gebote Gottes nicht in die Religionen des Christentums

und des Islams übernommen worden und haben sie da nicht
als Lebenshilfe Segen stiften können Und der, der neben der Thora
stirbt, hat er nicht darum gerungen, daß ihr letzter Sinn, die letzte
Zielsetzung ihrer Gebote wirklich verstanden werden Starb er nicht
auch deswegen? Das Ganze erinnert irgendwie an russische Ikone,
die auf Chagall in seinen russischen Tagen tiefen Eindruck gemacht
haben dürften. Und wenn wir uns vorstellen, wir stünden im Hause

Chagalls mit ihm allein vor dieser Schöpfung von ihm, könnten

211



wir nicht vielleicht doch jeder für sich still beten in Ehrfurcht und
Verehrung vor dem Mann am Kreuz? Chagall hat einmal gesagt:
«Unsere ganze innere Welt ist Wirklichkeit, mehr vielleicht als die
sichtbare Welt. Der Maler sollte nie mit seiner Person zwischen
sein Werk und den Betrachter treten. Ein Dritter kann wohl den
Versuch machen, die Arbeit eines Künstlers zu deuten, ohne ihr
zu schaden. »

Im Frühjahr 1942 bat der Leiter einer Ballett-Company, Massins,
Chagall Kostüme und Bühnenbilder für das Ballett Aleko zu
entwerfen. Freudig nahm Chagall den Auftrag an und zog mit seiner
Familie nach Mexiko-City. Die Handlung des Balletts geht auf
Puschkins Gedicht «Die Zigeuner» zurück. Das war so recht ein
Auftrag für unseren Meister. In der Tat schenkte ihm die Glut der
Sonne Mexikos eine Farbenpracht, wie sie ihm bisher in Amerika
versagt geblieben war, eine Tatsache, die wieder einmal mehr zum
Nachdenken über unmenschliche Regierungsmethoden anleiten
sollte. Das Bühnenbild für Aleko zeigt einen bewegten Himmel, in
dessen Wolken die Mondscheibe, ein Hahn und ein Liebespaar
schweben. Das gleiche beobachten wir bei dem mexikanischen
Hahn, der purpurfarben, von Leidenschaft getrieben durch die
Nacht stürmt, und bei dem Jongleur. Es ist in der Tat ein wildes
Wesen, diese Jongleurgestalt mit dem menschlichen Körper und
dem zornig dreinschauenden Hahnenkopf, an dessen Brust ein
Fiedler seine Geige spielt. Daneben kopfgestellt die Chagallsche
Uhr, unten die Zirkusarena mit einer Reiterin, ein Bauernhaus,
rechts eine Frauengestalt mit einem Madonnenschleier und darüber
eine Artistin auf dem Trapez. Die Zuschauer, wenn auch nur
angedeutet, fehlen nicht. Irgend etwas Dämonisches liegt in diesem Bild.
Nur von der Frauengestalt und dem hinter ihr vorsehenden Tier
geht etwas wie Frieden aus. Das andere ist wie ein Aufwühlen der
Frage vom Sinn des Lebens, ohne daß dem Beschauer eine Antwort
zuteil würde. Das Bild spiegelt die Ängste und die Schatten der

Verzweiflung wieder, die sich auf die Seele des Schöpfers in jenen
Kriegsjahren gelegt hatten.

Nach der Rückkehr aus Mexiko hatten Chagall und Bella in
einem Ort am Nordrand des Staates New York im Gebirge gewohnt.
Es waren die letzten glücklichen Tage, die beiden vergönnt waren.

212



Denn im September des Jahres 1944 erkrankte Bella an einer
Virusinfektion, der sie erlag. So mußte Chagall auch dies durchstehen:
allein in dem fremden Land, in dem er innerlich nie heimisch
geworden ist. Wollten wir annehmen, daß er durch diesen
Schicksalsschlag in seiner Schaffenskraft endgültig gebrochen worden sei,

so würden wir ihn verkennen. Er wusste, daß Millionen seiner
Volks- und Glaubensgenossen viel Furchtbareres erlitten hatten und
täglich noch erleiden mußten. Der Gedanke an dieses Millionenschicksal

ließ ihn die Haltung gewinnen, die einem Künstler von
solchem Rang wie er als Mensch einzig anstand: er versuchte in
seinen Bildern die Erinnerung an die Heimgegangene zu verklären.
So haben die Bilder der nächsten Jahre nicht das gewaltig Protesthafte

der früheren. Es wird abgelöst durch eine friedvollere Tiefe,
die als Segen dieses tiefen Leides gedeutet werden darf mit der

Ehrfurcht, die solchem Leid gegenüber die einzig mögliche Haltung
ist. Da ist das Bild «Autour d'elle». Er steht links an der Staffelei,
die Palette mit den Pinseln in der Hand, ihm gegenüber die Vollendete,

darüber in wehmutsvoller Erinnerung ein sich umarmendes

Brautpaar, ein Engel kommt von oben herab und deutet mit der
Hand auf das Bild, das in einem Kreis sichtbar ist. Es ist Witebsk.
Der Hahn mit einer Kerze fehlt auch nicht. Nicht ohne Bewegung
kann man betrachten, wie der Brautschleier der Braut in dem

grünen Kranz herunter weht bis zu der rechts unten stehenden
Gestalt Bellas. So gedenkt ein Chagall der treuen Gefährtin seines

Lebens und Anregerin seiner Kunst. Wir spüren, wie ein heiliges
Wort über uns kommt, das Wort: «Liebe ist stärker als der Tod.»
Zu diesen Bildern gehören auch die beiden «Der Geist der Stadt»
und das «Selbstbildnis mit der Uhr». In beiden Bildern finden wir
die Gestalt des Gekreuzigten. Einmal weist der Künstler mit
ausgestreckter Hand auf die Christusfigur hin. Will er die Frauen-

gestalt einladen auch auf den leidenden Jesus hinzublicken? Auf
dem zweiten steht Chagall traurig bewegt vor einem Bild des

Gekreuzigten auf der Staffelei. Rührend tröstlich schaut sein Tier
über seine Schulter, dieweil er sein Gesicht an dies Tier anschmiegt.
Das Bild des sterbenden Jesus mit einem Hahn zu seinen Häupten
ist dadurch ausgezeichnet vor allen anderen Darstellungen von
Golgatha, daß eine Frau, die unverkennbar Bellas Züge trägt, sich

213



liebevoll tröstend zum Heiland neigt. Und über dem ganzen Bild
schwebt die Uhr, diesmal von segnenden Händen getragen. Segnen
diese Hände diese Stunde? Nur Ehrfurcht geziemt dem, der an
einer solchen Jesusbegegnung teilnehmen darf. Wenn uns bei
anderen Darstellungen des Kreuzesgeschehens durch Chagall manchmal

die Frage aufstieg, ob unser Geschlecht nicht dankbar sein
darf, daß ihm ein solcher begnadeter Künstler aus dem Volke Jesu
den jüdischen Jesus von Nazareth wieder näher gebracht hat, nachdem

weiten Kreisen der Christenheit der griechische Christus innerlich

fremd geworden ist oder fremd zu werden droht, wogegen doch

nur die Rückkehr zur Geschichte wirklich helfen kann, vor diesen
Bildern aus Leid geboren und durch Leid gesegnet, empfinden wir
nur Schweigen als die einzig mögliche Haltung.

Eine innere Hilfe für Chagall ist es sicher gewesen, daß ihm
kurze Zeit nach dem Tode Bellas die Bitte vorgebracht wurde, für
eine Aufführung der Ballett-Company in New York Bühnen- und
Kostümentwürfe für Strawinskys Feuervogel zu entwerfen. Das

gab ihm die Möglichkeit zum dankbaren Bekenntnis für das, was
ihm Bella gewesen war, und zum Trostsuchen. Verweilen wir etwas
bei dem Vorhang zum Feuervogel. Aus einer düster unheimlichen
Grotte — soll sie die grauenvolle Innenansicht der Welt damals
aufs Herz des Beschauenden legen? — rast hervor der feurige
Vogel, der einen Vogelkopf mit geöffnetem Schnabel und einen wild
aufstehenden Kamm hat und einen Menschenkopf weiblichen
Geschlechtes. Der Leib des weiblichen Wesens ist mit dem des

Vogels eins. Die Schwingen des Vogels breiten sich aufleuchtend
weit aus, fast furchterregend, während die Hände des weiblichen
Wesens Blumen streuen. Unten brennt die Erde lichterloh, so daß

vor dem Feuerschein selbst die Mondsichel sich verfinstert.
Märchenwelt und furchtbare Wirklichkeit des Lebens sind in diesem

Vorhangbild vereint unlöslich und geheimnisvoll, wie die beiden

Körper des Vogels geheimnisvoll verbunden sind. 1945 gemalt, als
wirklich weite Teile der Erde brannten. Nur streute keine Frauenhand

Blumen herab. Wohl aber versuchten Hände edler Frauen
Wunden zu heilen und Leidende zu trösten

In diesem Zusammenhang müssen wir auch noch des Bildes
«Das Paar in der Wolke» gedenken. Unten sehen wir die Häuser

214



von Witebsk. Der Mond ist aufgegangen. Vor einem blühenden
Baum sitzt eine Frau mit aufgelöstem Haar. Klagt sie? In der
Wolke liegen eingebettet zwei Liebende zart aneinander geschmiegt
fast eins auf einer Bettstatt. Das Ganze hat etwas Unirdisches.
Oben ist das Chagallsche Tier mit einer Geige. Spielt es den beiden
überirdische Weisen? Und ist die Gemeinsamkeit der beiden
jenseits irdischen Glückes? Soll darauf der Jüngling deuten, der den

Vorhang, der das Ganze verhüllt, zurückschlägt? Alles ist von einer

Innigkeit, wie sie nur geboren werden kann aus zart scheuer Liebe
und aus dem Erleben überwundener Schmerzen des Erdenlebens.
Wir fragen uns : führten Ahnungen den Pinsel Chagalls bei diesem
Bilde? Wir spüren: dem Tode begegnen bedeutet Segen. Man kann
ihn entmächtigen durch die Gestaltung des Abschieds und des

Gedenkens.
Hierher gehört noch das Bild «Nocturne». Meergrün und korallenrot

ist der Grund. Durch den gewittrigen Himmel jagt ein rotes
Pferd, auf seinem Rücken eine schneeweisse Windsbraut. Wieviel
Leben liegt in diesen beiden, stürmisches dahinrasendes Leben. Ein
Leuchter spendet Licht. Unten liegt eine Ortschaft. Chagall hat
sicher an Witebsk dabei gedacht, das zeigt schon die Kuppel des

Gotteshauses. Wenn wir die Windsbraut ansehen, trägt sie Züge
wie Bella. Der blühende Baum, der sich umblickende Hahn und
die verschwommene Sichel des Mondes scheinen weltverbunden,
das Obere aber ist weltgelöst. Geht uns dabei nicht eine Ahnung
davon auf, daß es eine Welt jenseits der Grenze unseres Erkennens
geben muß, jenseits auch des Todes?

Ehe Chagall nach Frankreich zurückkehrte, schuf er noch
dreizehn Lithographien zu Tausendundeiner Nacht, heißblütig unschuldige

Darstellungen, die dem phantastischen Geist der arabischen
Märchen durchaus entsprachen, echte Chagalls. Im Sommer 1943

hatte Chagall bei einer Konferenz von Lehrern und Studenten in
einem College am Schluß seines Vortrages gesagt. «Die Menschheit
will Neues finden. Sie will die Ursprünglichkeit ihrer eigenen
Ausdruckskraft wiederfinden, ähnlich der der Primitiven, der der

Menschen, die zum ersten Male den Mund öffneten, um ihre alleinige
Wahrheit auszusprechen Ich weiß nicht — wer kann in die

Zukunft schauen, welch äußere und innere Form die künftige fran-

215



zösische Kunst annehmen wird Wird es eine weitergehende Erneuerung

ihrer bewundernswerten ehemaligen Schau und ihres Formkultes

geben? Wird sich anstelle der ehemaligen eine neue innere
Schau einstellen, eine ganz andere Anschauung der Welt » Als
Bahnbrecher auf diesem Wege dürfen wir Chagall bestimmt ansehen.

Es war im Frühjahr des Jahres 1947, als sich Chagall auf den

Weg nach Frankreich machte. Hier durfte er nach all den
unverdienten Abwertungen, die ihm und seinem künstlerischen Wollen
in den von einer hemmungslosen Gewaltdiktatur beherrschten Ländern

widerfahren waren, eine völlige Genugtuung erhalten. Seine
Werke wurden im Pariser Musée d'Art Moderne unter voller
Anerkennung ihres einmaligen Wertes mit ausgestellt, und diese
Ausstellung wurde auch in London und Amsterdam wiederholt mit
gleichem Erfolg.

Nach kurzem Aufenthalt in Paris und St. Jean Cap-Ferrat
siedelte Chagall schließlich nach Vence über und bezog die Villa «Les

Collines», wovon im Anfang die Rede war. Das erste Bild, das

Chagall in Vence schuf, trägt den Titel «Die rote Sonne». Eine
Frauengestalt in blauem Gewand schwebt über das Bild. Ihr
begegnet ein Jüngling in leuchtend gelbem Kleid, das eine rote Sonne
durchschneidet. Man spürt bei längerer Betrachtung, daß den
Künstler beim Schaffen das Entzücken an der Farbe beseelte in
alleiniger Befriedigung.

Es ist begreiflich, daß Chagall das Bedürfnis fühlte, einen Gegenstand

zu finden, der seinen künstlerischen Bedürfnissen in
ebenbürtiger Weise entsprach. So kann es nicht wundernehmen, daß

er bei seiner tiefen Gläubigkeit zu den Gestalten der Bibel zurückkehrte.

Er schuf unter anderem ein Bild «König David». Dies Bild
ist ein Zeugnis von der auch in Chagall wiedererwachten Hoffnungswelt

der alttestamentlichen Frommen, wie sie die Folge der
Neugründung des Staates Israel nur zu begreiflicherweise auslösen
mußte. Da ist die das Bild beherrschende Gestalt des Königs
David, der auf der Harfe spielt. Man hört David richtig spielen
jenes uralte Hoffnungslied: «Jerusalem ist gebaut, daß es eine
Stadt sei, da man zusammenkommen soll, da die Stämme hinaufgehen,

die Stämme des Herrn, wie geboten ist dem Volk Israel zu
danken dem Namen des Herrn: Wünschet Jerusalem Glück! Es

216



möge wohl gehen denen, die dich lieben.» Ein purpurner Königsmantel

und die Krone auf dem Haupt zieren den König der
Verheißung. Im Hintergrund geht die Sonne leuchtend auf, davor die
Stadt Jerusalem mit dem Zug der aus der Stadt unter Jubel
kommenden Gläubigen. Ihr gegenüber der Rabbiner, der ein Leben lang
gewartet hat diesen Tag zu erleben und dessen Herz von Dank
überquillt. Da sind noch zwei Frauengestalten, die eine einen
Leuchter mit drei Lichtern tragend, die andere im weißen
Festgewand, das durch den Himmel schwebt. Dürfen wir an
Krönungsjungfrauen denken, die dem König ihre Huldigung darbringen
wollen? Ein Engel bringt leuchtende Blumen in Gelb und Blau zu
dieser Feststunde, der Hahn fehlt auch nicht und der Maler kommt
mit seinen mitfeiernden Brüdern und Schwestern, unter denen eine

Geigerin vor sich hinspielt, leise, um das Lied des Königs nicht zu
stören. Aber wie könnte sie anders ihre Gefühle zum Ausdruck
bringen? Unten im Vordergrund noch ein Paar, eine Mutter mit
ihrem Kinde an der Brust. Wollte Chagall in ihr eine Mutter in
ihrem Glück als Sinnbild der Hoffnung für Jerusalem darstellen?
Alle Teile des reichen Ganzen stehen in lebendiger Beziehung
zueinander, was durch die einzigartige Symphonie der Farben
besonders eindrücklich wird. Neben diesem Bild hat Chagall noch
zwei Werke aus der Heilsgeschichte seines Volkes geschaffen: Moses

und den Durchzug durchs Rote Meer, beide sich anlehnend an
seine Radierungen zur Bibel, in sich alles vereinigend, was ihn als

Glied seines Volkes nach dieser Wendung seiner Geschichte bewegte.
Aus jener Zeit stammen auch noch zwei Christusdarstellungen,

Christus im Mondlicht (1950) und Christus an der Brücke (1952).
Darf man dies so deuten, daß unser Meister an dem Meister aus
Nazareth nicht vorbeikommt? Auf dem ersten Bild scheint der

Gekreuzigte auf eine Mutter und ihr Kind gütig herabzuschauen,
so daß man fast glauben könnte, die ausgebreiteten Hände seien

segnende Hände.
Doch es darf nicht unerwähnt bleiben, daß Chagall es nicht

unterlassen hat seinen Dank an Paris, wo er sich als Künstler
gefunden hatte, in einigen Bildern abzustatten. Dreimal ist Chagall
nach Paris gekommen. Er sagt über die dritte Begegnung einmal:
«Als ich nach Jahren in Amerika nach Frankreich zurückkam,

217



machte der romantische Anblick des noch immer lebendigen,
lichterglänzenden Paris nach den schrecklichen Jahren, die die Welt zu
überstehen hatte, einen tiefen Eindruck auf mich.» In Vence hat
er in einer Folge von neunundzwanzig Gemälden, die die Galerie
Maeght ausstellte, seinen Dank an Paris, wie die Sammlung heißen
sollte, abgetragen. Alle Wahrzeichen von Paris finden wir auf diesen
Bildern. Bei allen diesen Bildern entgleiten dem Beschauer die
wirklichen Dinge. Sie verschwinden hinter den Geheimnissen, die
sich hinter der Wirklichkeit verborgen halten. So dringt Chagall
vor zur letzten künstlerischen Wahrheit. Man denke nur an die
Seinebrücken und die Dächer. Alles ist irgendwie transparent, ob

wir auf die Madonna auf dem ersten Bilde betrachtend hinblicken
oder auf die Gestalt des Meisters und seines Schülers im zweiten
Bilde, der eine blaue Thorarolle in der Hand hat, oder auf die

Liebespaare auf beiden Bildern. Manchmal glaubt man fast zu
träumen vor seinen Bildern, wie z. B. vor der blauen Barke.

In Vence waren einige Keramikwerkstätten. Denn in der
Provence wurde seit alters dieses Gewerbe geübt. Waren es diese

Werkstätten und ihre Meister, die Chagall zu einem Versuch auf
diesem Gebiet anregten? In der Arbeit in Ton wirkten die Farben
wie mit dem Bildträger eins geworden. Es ist reizvoll bei dem zu
verweilen, was Chagall auf diese Art schuf. Neben Malereien auf
Tellern, Vasen und Kacheln hat der Meister auch Skulpturen
geschaffen. Er sagt einmal darüber: «Diese Muster aus Keramik sind
wie ein Vorgeschmack, in gewisser Beziehung das Ergebnis meines
Lebens im Süden, wo man die Bedeutung dieses alten Handwerks
so deutlich fühlt. Selbst die Erde, über die ich gehe, ist so leuchtend.
Sie sieht mich zärtlich an, als wollte sie mich rufen. Diese Erde
wollte ich berühren wie die alten Handwerker, wollte mich von der
zufälligen Dekoration entfernen und in den Grenzen der Keramik
bleibend ihr den Widerhall einer zugleich nahen und fernen Kunst
einhauchen. Plötzlich scheint es mir, daß diese so klare Erde von
Ferne die taube Erde meiner Heimatstadt Witebsk wachruft. Aber
die Erde erschließt sich nicht leicht, ebenso wie dieses Handwerk.
Manchmal entläßt das Feuer meine Schmerzenskinder anerkennend
aus dem Ofen, manchmal wieder in grotesken und lächerlichen
Formen. Die alten Elemente erinnern mich nur zu gut daran, daß

218



meine Mittel bescheiden sind.» Ein Thema bevorzugt Chagall bei
seinen Skulpturen: zwei Gestalten oder auch nur Antlitze, die sich
aneinander schmiegen. Gelegentlich gestaltete er auch ernste
Themen, z.B. eine letzte Begegnung von Christus und Maria oder auch
den König David. Hier muß erwähnt werden, daß diese Davidgestalt

ernste Züge trägt, fast an Rembrandt erinnernd. Es soll
hier nur hingewiesen werden auf den großen Unterschied zwischen
der oben erwähnten Darstellung des Königs David, die den Stempel

der Freude am wiedererrichteten Staate Israel trägt, und der
düsteren Darstellung Rembrandts in dem bekannten Gemälde

«König Saul und David».
Noch mit siebzig Jahren hat Chagall Bilder gemalt, in denen er

gewissermaßen die Ernte seines lebenslangen Schaffens eingebracht
hat. Wir denken dabei an die Illustrationen zu Daphnis und Chloe :

Chagall hat sich darüber einmal so geäußert: «Die Wurzeln meiner
ersten Heimat berühren sich mit den Wurzeln meiner zweiten
Heimat, die mir hilft lächelnd zu atmen.» Eines dieser Bilder hat
die Unterschrift: die Mandelblüten. Vor einer Hügellandschaft
sehen wir im Vordergrund ein schwebendes Paar hingestreckt. Die
Gestalt der Frau, die mit den Hügelformen verschmilzt, ist zugleich
sinnenhaft schön und doch entkörperlicht, so wie die Blumen dieser
Landschaft, wenn sie der Abendsonnenstrahl küßt. Sie trägt einen
zarten Schleier. Der Jüngling neben ihr beugt sich empor mit leicht
zurückgelehntem Kopf. Er greift nach einem Buch über den Leib
der Geliebten hinweg. Es fehlen die auch sonst üblichen beigegebenen

Gestalten nicht: eine Vase mit einem Blumenstrauß, ein
Tierkopf, ein Vogel und ein blasender Hirt. Wollte der Meister mit
diesem Bild eine Aussage über das Geheimnis des Lebens, alles
Lebens machen?

Daß Chagall noch ein zweites Mal geheiratet hat, daß er auch

aus dieser Ehe ein Kind, einen Sohn, gehabt hat und daß er auch
die Freude an Enkelkindern hat erleben dürfen, sei in dankbarer
Mitfreude erwähnt für die Erfüllung seines Lebens auch auf diesem

Gebiet.
Es ist eine Gnade, wenn jemand im Alter das Geschenk geistiger

Frische und das andere der richtigen Umgebung haben darf, deren

er bedarf, um schaffen zu können. Beides traf bei Chagall zu. Vence

219



war für ihn die rechte Umwelt. Als er einmal in Rom weilte, nm im
etruskischen Museum sich anregen zu lassen und die Skulpturen in
Tarquinia, Veji und Ceveteri zu studieren, soll er sogar dort in der
Ewigen Stadt einem Freunde gegenüber sich geäußert haben: «Um
Gottes willen, zurück nach Vence.» Er brauchte die Atmosphäre
dieses Ortes im Süden Frankreichs, um schaffen zu können. Wie
er einmal an einer Wand in seinem Garten vorüberging, soll er
gesagt haben: «Je cherche un grand mur.» Dieser Wunsch ist ihm
im Alter erfüllt worden. Er hat in schon hohem Alter noch das
Fenster für das Gebäude der Unesco in New York, die Fenster für
eine Synagoge bei Jerusalem, das Gemälde für die Frankfurter
Oper und den Plafond der Pariser Oper schaffen dürfen. Leider
wurde aus dem ersten Plan, den er bewegte, infolge ungünstiger
Umstände nichts, nämlich der Ausmalung der Chapelle du Calvaire
in der Nähe von Vence. Nur wenige Bilder wurden fertig. Eines
davon wurde 1958 in Paris ausgestellt, das Gemälde «Die Erschaffung

der ersten Menschen.» Es knüpft an die Darstellung in den
Illustrationen zur Bibel an; doch trägt der Engel das erste
Menschenpaar, das nur andeutungsweise aufschimmert, in ihr
Erdenschicksal. Ganz besonders farbenmächtig strahlt die Sonne. Außerdem

sehen wir Engel und Propheten vor David, der auf der Harfe
spielt. Die Gestalt des Gekreuzigten fehlt auch nicht. Hinter
Andeutungen eines Tempels glüht eine andere Sonne in Weiß, die
die Gestalt Gottes verbirgt. Zwei Hände halten die beiden Gesetzestafeln

empor. So hat Chagall die alttestamentliche und die neutesta-
mentliche Glaubenswelt in diesem Werk zur Darstellung gebracht,
überkonfessionell bis zum letzten Wahrheitsgehalt vorstoßend.

Erfolggekrönter war die Mitarbeit Chagalls bei der Kirche
«Notre Dame de Toute Grace» im Kurort Plateau d'Assy, für deren

Baptisterium er zwei Keramikreliefs und zwei Farbfenster mit
Engeln schuf, und für die Kathedrale in Metz, für die er ebenfalls
zwei Fenster entwerfen sollte. Während die erste Kirche mehr hell
gehalten war, konnte Chagall bei der in Metz seiner Neigung zu
dunkleren Farben nachgeben, da die Fenster zu den älteren passen
mußten.

Der Hauptauftrag auf diesem Gebiet wurde ihm durch die in
den Vereinigten Staaten arbeitende charitative Organisation

220



Hadassah vermittelt. Der Meister sollte für die Synagoge in dem
Ort Ain-Karem in den Bergen Judäas nahe bei Jerusalem zwölf
Glasfenster schaffen. Chagall wählte zum Gegenstand die zwölf
Stämme Israels. Für dieses Gotteshaus mußte sich der Künstler
an das Verbot der Gottesdarstellung halten. Er bediente sich

deswegen der Zeichen. So sehen wir den Löwen Judas, den Esel als
Tier des Stammes Issaschar, den Königsadler und das gekrönte
Pferd als Zeichen des Stammes Gad und die schlanke Hindin als
Tier des Stammes Naphtali. Als Friedenszeichen finden wir die
Taube Noahs, die Traube und den Ölbaum, als das des Krieges
die Viper. Der drei- und siebenarmige Leuchter fehlen nicht, ebensowenig

das Widderhorn und der Fisch in der Woge. Aus dem Himmel
leuchtet das Auge Gottes und zwei Hände halten die göttlichen
Gesetzestafeln. Entsprechend sind auch die Farben der zwölf
Stämme gewählt. Dem Vermittler zwischen Gott und dem Volk,
dem Stamm Levi, ist z. B. die Farbe Gelb als Sinnbild des Lichtes
und des Geistigen beigegeben, während für Juda das Purpurrot
gewählt ist in Erinnerung an seine Kriege. Besonders bewegt ist
man, wenn man fühlt, wie durch die Zeichen das Herz des Malers
hindurchschimmert — und dieses Herz ist ein gläubiges Herz. Mehr
als zwei Jahre hat Chagall an diesen Fenstern gearbeitet. Bei der
Einweihung im Februar 1962 sagte er: «Das, was man heute religiös
nennt, habe ich verwirklicht, indem ich auch an die großen alten
Schöpfungen der semitischen Völker dachte. Und ich will hoffen,
daß ich damit den Freunden der Kultur, den Dichtern und Künstlern

der benachbarten Völker und aller anderen Völker die Hand
entgegenstreckte. »

Als weiteres schuf Chagall ein Glasfenster für das Haus der
Vereinten Nationen in New York. Es war dem Gedächtnis des

leider zu früh ums Leben gekommenen Generalsekretärs dieser
internationalen Körperschaft gewidmet, Dag Hammarskjöld. Sein
Leben war der Erhaltung des Friedens in der Welt geweiht. Wie
konnte etwas anderes als Gegenstand für dieses Fenster in Frage
kommen als der Friede. Schon die Grundfarbe Blau ist doch die
Farbe des Friedens und der Liebe. Ein Engel, der sich aus einem
Blumenstrauß heraus einem Kinde zuneigt, will den Frieden
versinnbildlichen. Zeugen dieses Vorgangs sind auf der rechten Seite

221



Propheten und Blutzeugen, die ihr Leben im Kampf um den Frieden

dahingegeben haben, und auf der linken Seite die Kämpfer für
den Frieden, unter denen eine Mutter nicht fehlt, die ihr Kindlein
schützend in ihrem Arm zu bergen sucht. Daß Chagall für dieses

Werk auf jede Honorierung verzichtet hat, ist für ihn bezeichnend.
Ebenso hat er es auch gehalten bei dem Plafond für die Pariser
Oper.

Das führt uns noch einmal zurück zur Welt des Theaters.
Chagall hat sich erbitten lassen, für das Foyer des neuen Frankfurter

Theaters eine Abwandlung des Bildes «Der große Zirkus» zu
schaffen. Es ist das Bild «Commedia dell'arte», das in seinem
Format alle anderen bisherigen Bilder Chagalls übertrifft. Es kehren
in ihm fast alle uns vertrauten Gestalten der Kunst des Meisters
wieder: Akrobaten mit Bällen, der Mann mit der Leiter, das

Chagallsche Tier, einmal mit Flügeln, einmal in der Arena Geige
spielend, das Liebespaar, noch einmal in der innigen Reinheit, die

uns an ihnen immer wieder entzückte, eine Trapezkünstlerin, der

Kopf des Hahnes, um die Arena sitzend in zwei getrennten Gruppen
die Zuschauer und schließlich oben die Kapelle mit ihrem Dirigenten,

der gerade an der Stelle steht, wo in den religiösen Bildern der
Weltenrichter seinen Platz hatte. Neben diesen bekannten Figuren
fehlt auch Witebsk nicht, über dem der Mond friedvoll aufgegangen
ist. Das Bild ist dreiteilig nach Art der sakralen Zwecken dienenden
Bilder. Entspricht es dem Wollen des Künstlers, wenn wir uns
durch sein Werk daran erinnern lassen, daß in der Antike Theater-
und Zirkusspiele stets in Verbindung mit der Welt des Sakralen
standen und daß das Gebotene irgendwie religiöse und mythische
Bedeutung hatte? Dürfen wir in der Zirkusarena als Teil eines

Kreises Erde und Kosmos versinnbildlicht sehen und will uns die
Leiter sagen, daß es des Meisters Auffassung ist, daß zwischen
Kosmos und Welt eine Verbindung besteht? Keiner wird es wagen
wollen, diese Fragen verbindlich zu beantworten. Aber wir sind
dankbar, daß sie in uns geweckt werden.

Die Krönung der Bemühungen Chagalls um ein großes Wandbild

dürfen wir in dem Werk erblicken, das Chagall für die Pariser
Oper geschaffen hat. Als man dem 77 Jahre alten Künstler die
Bitte vorbrachte, ein Deckengemälde für diese Stätte der Kunst-

222



pflege zu malen, zögerte er begreiflicherweise zuerst. Handelte es

sich doch um eine Fläche von mehr als 200 Quadratmetern. Aber
schließlich sagte er zu. Aus den berühmten Opern und Balletts
wählte er sich die Gestalten aus. Dabei wurden die Farben von der
Musik bestimmt. Sie waren für ihn schon immer Ausdrucksmittel
für seine geistig-sinnliche Welt. Das Blau verkörpert Friede und
Hoffnung, Rot und Gelb die mystische Verzückung, Grün die Liebe
und Weiß die Reinheit der Unschuld. So schwebt aus dem blauen
Grund des Plafonds ein Engel hervor, der die Welt der Zauberflöte
beschützt. Ebenfalls blau sind die Gebäude und Kuppeln der Stadt
Moskau, durch die die Gestalten der Oper Mussorgskijs «Boris
Godunow» umrahmt werden. Grün findet für Wagners Tristan und
Isolde sowie Berlioz' Romeo und Juliette Verwendung. Auf rotem
und gelbem Grunde leuchten Strawinskys Feuervogel, Ravels
Daphnis und Chloe, Tschaikowskijs Schwanensee und Adams
Giselle auf. Aus Weiß treten die Gestalten von Debussys Pelleas
und Melisande hervor. Daß daneben der Eiffelturm, die Oper und
der Arc de Triomphe nicht fehlen, ist eine zarte Andeutung des

Dankes Chagalls an Paris. Bezeichnend für die innere Einstellung
des Meisters bei seiner Arbeit sind die von ihm während der Arbeit
gemachten Worte: «Ich liebe es, wenn meine Malerei ohne exzessive
Rhetorik bleibt.»

Eingangs erwähnten wir das Wort Chagalls, er wolle Brücken
bauen. Wenn wir auf sein bisheriges Lebenswerk zurückblicken,
dürfen wir ihm dankbar bestätigen, daß er dies wirklich getan hat.
Er baute Brücken zwischen den Nationen, er hat auch Brücken
errichtet zwischen den Konfessionen, und nicht nur. Auch zwischen
Mensch und Mensch hat er diesen Dienst verrichtet und zwischen
den verschiedenen Auffassungen des Lebensproblems als solchem.
Denken wir nur an die Darstellung der Liebenden durch ihn. Ob

er vielleicht auch zur Befreiung manchem helfen könnte, der für
unsere Zeit und ihre Fragen noch zu sehr in veralteten Auffassungen
befangen ist, besonders auf dem Gebiet der Religion? Sein Werk
ist tief religiös. Das sahen und fühlten wir immer wieder. Einem
Freunde gegenüber hat sich Chagall einmal darüber so ausgesprochen:

«Alles mag sich verändern in unserer demoralisierten Welt,
nur nicht das Herz, die Liebe des Menschen und sein Streben zur

223



Erkenntnis des Göttlichen. Die Malerei, wie alle Poesie, hat teil
am Göttlichen ; das spüren die Menschen heute genau so, wie sie es

früher taten. Welche Armut umgab meine Jugend, wie mußte sich
mein Vater mit uns neun Kindern abplagen. Doch war er immer
voller Liebe und in seiner Art ein Poet. Seine Gestalt und sein
Wesen ließen mich zum ersten Mal die Existenz des Poetischen
auf dieser Erde erahnen. Dann spürte ich sie in den Nächten, wenn
ich in den dunklen Himmel schaute. Da erfuhr ich, daß es noch
eine andere Welt gab. Das brachte mich zum Weinen, so ergriff es

mich.» Sollte ein solches Geisteserbe im künstlerischen Gewand
nicht in unserer Zeit des unsicheren Tastens und Suchens, des

Ringens nach einem neuen Gehalt eine Verpflichtung sein und eine
Lebenshilfe l

BEGRIFF UND FUNKTION DES
GOTTESVOLKES IN DER RABBINISCHEN

TRADITION

Von Kurt Hruby

(Fortsetzung)

Die Sündhaftigkeit Israels

Die starke Betonung des außergewöhnlichen, einmaligen
Verhältnisses zwischen Gott und seinem auserwählten Volk trübt
jedoch nicht den Blick der Rabbinen für den dauernden Sünden-
zustand Israels. Die Privilegien, mit denen Gott Israel ausgezeichnet

hat, sind ein reines Gnadengeschenk und finden ihre Erklärung
in der Funktion, die der Herr seinem Volk in seinem Heilsplan
zugedacht hat. Um dieser Funktion willen ist das Verhältnis
Gottes zu seinem Volk unauflöslich und unwiderruflich, aber es

224


	Ehrfürchtige Begegnung mit Chagall [Fortsetzung]

