Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Aus der judischen Poesie. Ein Wermutstropfen im Becher ; Poetisch-
liturgiche Stiicke aus dem "Buch der Geheimnisse"

Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus der jiidischen Poesie

Ubersetzt von Joranx MaIgr, Kéln

EIN WERMUTSTROPFEN IM BECHER

Das Giirtellied Ba“¢lét bat nedibah

1 Zieht die «edle Tochter» ein
an des Zechgelages Ort:
Freudenjauchzer 16st sie aus,
ihre Liebe ist begehrt!

5 Jedutun- und Etanlied
stimmt, ihr Edlen, fiir sie an!
Gern bin ich ihr Brautigam!
Ob auch viele sie gefreit —
ohne Brautgeld und Geschenk
10 trinkt sie euch mit Jungfernblut,
schwicht den Grofen, den Gigant,
gibt den Schwachen Festigkeit
und in den Pokalen gleicht
sie der (Seele) in dem Leib!
Refrain: 15 Freuden(jauchzer 16st sie aus,
ihre Liebe ist begehrt)!

Gléaser kiinden es mit Klang:
«Seht, die Reben sind erbliiht!»
Wenn zur n(euen) Jahreszeit,
20 da Schebat und Adar hin,
sich die Leute umgehiillt
lauter Lust und Herrlichkeit,
schaue ich die Pein und Qual
all der Uz- und Kedarbrut!

167



25 Warum, Zion, so zerstort,
bleibst du immer noch verbannt?
Refrain: Freuden(jauchzer l6se aus,
ihre Liebe sei begehrt)!

Dichter suchten unverwandt
30 nach Vergleichen fiir das Kind
des an Taten reichen «Herrny,
die mit Namen wohl bekannt:
(Arm)e sagen durch ihn Lob,
Schulden sind in ihm getilgt,
35 GroBe zollten ihm Respekt,
Midchen schenkten ihm Gehor,
trister Seele (gottgesandt)
als ihr Lebenselixier!
Refrain: Freuden(jauchzer 10st sie aus,
40 ihre Liebe ist begehrt)!

Jeden Weisen, der sich straubt,
kirrt und iiberwindet er,
fielen doch durch seinen Bann
Abimelech und Pichol!
45 Wen sonst gidb’s, in dessen Bild
einem Weisen ich so gleich,
ob dem schonen Salomo
oder Heman und Chalchol,
sei es der Geliebten Brust,
50 der «Gazelle» Augenpaar?
Refrain: Freuden(jauchzer 16st sie aus,
ihre Liebe ist begehrt)!

Text und Form

Der hebréiische Text dieses «Giirtelliedes» wurde von J. Schir-
mann in seinem Werk «Strim hedasim min hag-Genizah» (Jerusalem
1965) S. 323f. publiziert, und zwar aus einer Handschrift der
Kaufmann-Genizah (Nr. 61).

168



Zur Veranschaulichung des VersmaBes (dem die Ubersetzung
so gut als méglich angeglichen ist) und des Reimes vgl. die folgende
Transkription des Liedeinganges, dessen zweite Hilfte als Refrain
nach der SchluBzeile jeder Strophe wiederkehrt.

Ba?lét bat nedibah | il mekon has-Stijjah
gl ¢ érer bthidwah | ’ah*batah resijjah!

Die jeweils letzte Ganzzeile jeder Strophe folgt ebenfalls diesem
Schema (Reim auf -ak, -ah) und bildet mit der zweiten Halfte des
Eingangs zusammen den «Giirtel», der in der Ubersetzung durch
Vorriicken auf die Linie des Einganges von der Strophe abgesetzt
ist. Im tiibrigen sind die Reime in den Strophen selbst, wie es der
Gattung entspricht, verschieden. Die Halbzeilen enden in der
ersten Strophe auf -tan, in der 2. auf -$6¢, in der 3. auf -lim und in
der 4. auf -md, die Ganzzeilenschliisse auf -im, -dar, -mét und -kol.

Zum Inhalt

In ziigigem Liedrhythmus und in anschaulichen, manchmal auch
verwegenen Bildern feiert das Lied den Wein und den Friihling.
Diese Verbindung ist nicht etwa zufillig, denn es war im mauri-
schen Spanien tatsdchlich iblich, zur Frithlingszeit in den sorg-
faltig gepflegten Gérten Trinkgelage zu veranstalten. Mit Jubel
wird der Wein, die «edle Tochter» bzw. «Tochter des Edlen» (des
Rebstocks), von den Zechenden begriifit, denn man weill ihre Gunst
wohl zu schétzen, was im Refrain dann immer neu bekraftigt wird.
Ohne Bedenken ruft der Dichter in der ersten Strophe dazu auf,
dem Wein Lieder des Jedutun und Etan, biblischer Dichter, zu
singen. In einem kithnen Bild veranschaulicht er die stets gleich
neue und durch keine Vervielfachung und Wiederholung entwertete
Begegnung mit dem Wein als Freien einer immer jungfriulichen
Braut, beschreibt seine unterschiedliche Wirkung auf Starke und
Schwache und vergleicht den Wein im Pokal schlieBlich der Seele
im Leib. In der zweiten Strophe, nachdem der Friihling als Anlaf}
des Gelages und als Ursache allgemeiner Frohlichkeit beschrieben
worden, ergibt sich ein jaher MiBklang. Dem Dichter wird plétzlich

169



der Zustand des jiidischen Volkes bewuBt, die Unterdriickung im
Exilsdasein, die so gar nicht zur frohlichen Jahreszeit und zur Fest-
stimmung paBt. Der Refrain gewinnt in diesem Zusammenhang,
ohne daB der (hebriische) Wortlaut sich dndert (was in der Uber-
setzung unmoglich ist), die Bedeutung eines Wunsches und wird
zum Ausdruck der messianischen Hoffnung. Aber schon die 3.
Strophe fahrt wieder unbekiimmert mit dem Lob des Weines fort
und behauptet nicht weniger, als dafl er von Gott selbst firr die
betriibten Seelen als Lebenselixier gesandt worden sei. Die letzte
Strophe, textlich nicht korrekt erhalten, kann nur vermutungs-
weise iibersetzt werden. Allem Anschein nach fiihrte der Dichter
zuletzt bewulBt Bilder von verschwimmender Bedeutung ein, um
einen leicht «benebelten» Zustand anzudeuten.

Der unvermittelte Hinweis auf das Schicksal des erwahlten Vol-
kes im Trinklied ist kein Einzelfall. Zur Zeit der ersten Versuche
jidischer Dichter in Spanien, die profanen arabischen Liedgattun-
gen aufzunehmen, erregten Trinklieder noch schwere religiose Be-
denken. Ein Dichter wie Dunasch ben Labrat (gest. ca. 970) zog sich
folgendermallen aus der Affire: Er schrieb ein Trinklied in Form
einer iippig beschreibenden Einladung zu einem Gelage und formu-
lierte die Antwort als herbe Zurechtweisung («W¢dmer: *al tisany,
Text bei N. Alloni, Dunasch ben Labrat, Sirim, Tel Aviv 1966/67,
S. 64—66; J. Schirmann, Has-$rah ha-"ibrit biSfarad b Provence,
I, Tel Aviv 1959, S. 34f.).

Zu ewnzelnen Zeilen

1 «Edle Tochter», vgl. dazu Zl. 30f. «Kind (wortlich auch
hier: Tochter) des an Taten reichen Herrn (Edlen)». Es ist
der Wein, die Tochter des Rebstocks. Der Ausdruck ist aus
Hohel. 7, 2 entnommen.

5 Jedutun: s. I Chr. 16, 38.41.42; 25, 1—6; ferner Ps. 39, 1;
62, 1 und 77, 1. Etan: s. I Chr. 15, 17.19; Ps. 89, 1.

7/10 Ungeachtet aller fritheren Verehrer und Liebhaber schenkt
die «Tochter des Rebstocks» immer wieder ein vollig neu-
wertiges Erlebnis.

170



11
12
14
15

18
19
20

24

27/28

30f.

32
33
37
41

44

Gigant: wortlich «Starkery, *étan, vgl. Hi. 12, 19; Jer. 5, 15.
Schwache: « Zuriickgebliebene», nach 5. Mos. 25, 18.
ka(n-ntSamah ), «Seele», ergdnzt durch J. Schirmann.

In der Handschrift ist das erste Wort der Zl. 3 (g#l) ange-
fithrt, ein Hinweis darauf, daf3 der Vers als Refrain dient.
Ebenso Z1. 27.39.51.

Hohel. 2, 13.

Ergianzung nach J. Schirmann: ha-h*(asot).

Schebat und Adar, 11. und 12. Monat, d. h. Februar/Mirz.
Vgl. dazu Hohel. 2, 11-—13 und (worauf J. Schirmann ver-
weist) den Anfang des Gedichtes «Met *ab dmet *@ldl» (D. S.
Sassoon, Diwan of Shemuel Hannaghid, Oxford 1934,
S. 110, Nr. 168).

Wortl. : Sohne von Uz und Kedar. Uz ist nach Gen. 36, 28
ein Esaunachkomme, vgl. Klagel. 4, 21 (Tochter Edom im
Lande Uz), und Esau versinnbildlicht in der Tradition das
romische Reich bzw. die christliche Herrschaft. Kedar ist
nach Gen. 25, 13 ein Sohn Ismaels, des Stammvaters der
Araber, Sinnbild der islamischen Weltmacht. In Ps. 120, 5
Bezeichnung fiur das Exil.

Der Zusammenhang erfordert die Ubersetzung als Wunsch;
im Hebréischen dndert sich dadurch der Wortlaut nicht.
Siehe zu ZI1. 1.

Vgl. das Verbum ngb im Nif‘al in Num. 1, 17 u. 6.

Ergénzt nach Schirmann: (“m )ljm, «Miihselige».

Erginzt nach Schirmann (s. Gen. 45, 5): ("el $lahd).

Der Text ist verderbt, die Suffixe der 3. Person, die die
Ubersetzung voraussetzt, sind wohl jenen der 1. Person
vorzuziehen.

Abimelech und Pichol: Erwihnt Gen. 21, 22—34, wo sie
mit Abraham einen Vertrag schlieBen. Der Dichter spielt
jedoch nicht auf die biblische Erzihlung, sondern auf einen
damals offenbar noch bekannten Midrasch an, wonach die
beiden als Géiste Abrahams vom Wein iibermannt wurden.
Moglicherweise schloB sich diese Haggadah auch an- das
Fest an, das nach Gen. 21, 8 Abraham zur Beschneidung
Isaaks gab. Im Midr. Gen.r. LIII, 10 und LIV, 5 sind An-

171



deutungen eines Gelages enthalten, Ausfiihrlicheres nur in
einer spiaten Quelle, vgl. L. Ginzberg, The Legends of the
Jews, I, S. 262; V, 217.

48 Siehe I Kon. 5, 11 (und vgl. T Chr. 2, 6).

49f. Die Bilder sind entweder durch schlechte Textiiberlieferung
unklar geworden oder der Dichter lief sie mit Absicht ver-
schwimmen. «Gazelle» ist eine geldufige Bezeichnung fiir
die Geliebte. Der hebriische Text lehnt sich an Hohel. 4, 5
an, wortl. steht fiir «Brusty»: “afré. . ., und statt «Zwillinge»
im Hohelied setzte der Dichter «Augen».

POETISCH-LITURGISCHE STUCKE
AUS DEM «BUCH DER GEHEIMNISSE»

Das von M. Margalioth herausgegebene! und in dieser Zeitschrift
schon einmal kurz beschriebene «Buch der Geheimnisse»? enthélt
im letzten Abschnitt eine Beschreibung des 7. Himmels. Im Unter-
schied zu den Kapiteln iiber die Himmel 1—6 handelt es sich jedoch
nicht um eine Himmelsbeschreibung mit eingearbeiteten Magie-
anwelisungen, sondern um eine Kompilation liturgisch-poetischer
Stiicke bzw. Fragmente, die fiir sich urspriinglich innerhalb der
Hekalot- oder Schi‘ur Qomah-Tradition iiberliefert worden waren.
Freilich bleibt auch die Moglichkeit, dafl der Kompilator die Stiicke
unmittelbar aus der liturgischen Uberlieferung aufgenommen hat,
nicht ausgeschlossen.

Das Stiick I entspricht gattungsmialliig den aus der Hekalot-
Literatur wohlbekannten Qeda#$ah-Hymnen. In gravitdtischer
Feierlichkeit wird mit einem Schwall traditioneller Bilder und
synonymer Begriffe der thronende Gott in seiner Umgebung be-
schrieben. Mit einer mehr oder minder ausfiihrlichen Anspielung

1 Sefar ha-Razim, Jerusalem 1966.
2 Judaica 24, 1968, S. 98—111.

172



auf die himmlische Liturgie und mit deren Hohepunkt, der Qedassah
(Trishagion), schlieBen diese Dichtungen. Stil, Sprache und Form
deuten auch im vorliegenden Fall auf einen engen Zusammenhang
mit der Hekalot-Esoterik, was eine zeitliche Ansetzung im 4./5. Jh.
wahrscheinlich macht, vielleicht in noch fritherer Zeit.

Das Fragment II konnte ebenfalls aus einer derartigen Qedussah-
Hymne stammen.

Das ITI. und letzte Stiick enthélt eine Serie von Benediktionen
nach gleichem Schema (Baridk $mdé b... dmebérak b..., d. h.:
Gepriesen sei sein Name In ... und gesegnet in ...). In diese
litaneiartige Reihe sind liturgische Phrasen und Fragmente einge-
tragen worden, in einem Kall auch ein biblisches Zitat. Die folgende
Ubersetzung hélt sich bis auf wenige Ausnahmen an den von
M. Margalioth rekonstruierten Text, weicht in der Zeilenzihlung
jedoch ab.

(1)

1 Der siebte Himmel ist ganz «siebenfaches Licht» 4,
von seinem Licht erstrahlen alle (Himmels-) Stétten 5
und in ithm steht der Thron der Herrlichkeit
auf den vier Tieren (der Herrlichkeit) ¢,

3 Einen Hinweis darauf kann man mit dem Herausgeber darin sehen,
daB3 der Passus in mehr oder weniger variierter Form auch im Sefer Raziel
(Amsterdam 1701) f. 39a und in dem Bindchen «Mirkabah Selemah» (ed.
S. Mussajoff, Jerusalem 1921) f. 41 enthalten ist und in anderen Hand-
schriften in Schi'ur Qémah-Zusammenhingen uberliefert ist.

1Vgl. Jes. 30, 26; 1 QH VII, 16; Jose b. Jose, *Azkir gebdrdt 25; Seder r.
di Bere’sit (Wertheimer, Batté Midrasot 1T) cap. 47; hebr. Hen. XXVI. Fir
das Motiv von der Lichtwohnung Gottes vgl. auch in Rafael Edelmann,
Zur Frithgeschichte des Mahzor, Stuttgart 1934 (hebr.), S. 14, Z1. 9. In Hek.
r. X, 2 ist das «<wunderbare Licht» ('6r miifla’) Objekt der Schau.

5 Himmelsstidtten, meondl, wie r&qé\a‘, auch im Sefer ha-Razim selbst
(Einl. Z1. 6: 7 me"6ndt). Oft auch in Seder r. diBere’sit (s. Anm. 4) 9f. 18,
und Alphabet des R. Akiba (ARA im folgenden) He (Wertheimer II, 366).
Sonst ist der Sing. m@'én zumeist Bezeichnung des 5. Himmels.

6 Zu erwarten wire statt Herrlichkeit: Heiligkeit (hqwd$). Zur Vorstel-
lung von der Merkabah iiber den vier «Tieren» s. auch Judaica 22, 1966,
209—217.

173



5 in ihm sind Kammern des Lebens 7 und der Seelen 8.
Unerforschlich und unendlich ist das grofle Licht in ihm
und von dem vollen ® Licht erstrahlt die ganze Erdel®.
Und Engel, gehalten!! von Saulen des Lichts!?,
ihr Licht wie Venus-Licht2, nie verléschend!4,

10 und?® ihre Augen Blitzstrahlen gleich,
stehen auf Fliigeln!® des Lichtes
und verherrlichen in Ehrfurcht
den, der am Thron der Herrlichkeit sitzt!7?.
Denn Er!® allein (und kein Fremder mit ihm)!?
15 thront an seiner heiligen Stitte (und niemand auller ihm)!?,
sucht Recht und wagt Gerechtigkeit??,

7 h. Hen. X; ARA He (Wertheimer 11, 366); Tzade (a. a. O. S. 388).

8 Vgl. Ma‘aseh Méarkabah 5 (Wertheimer I, S. 59), auch in einer Schil-
derung des 7. Himmels: *6seré rathét weginzé nesamét (Vorratskammern der
Geister und Schatzkammern der Seelen). Vgl. ferner auch syr. Bar. 21, 23;
griech. Bar., 4. Himmel; 1V. Esra 4, 41.

9 Die Textiiberlieferung schwankt. In Merkabah Selemah z. B. heiBt es:
dmerdb ’érah (und von der Fiille des Lichts); vielleicht ist memdlla’ ver-
schrieben aus mifla’ (wunderbar)? Vgl. Hek.r. X, 2 (s. Anm. 4).

10 Vgl. Ez. 43, 2.

11 *ehizim; ev. (Variante und in talmud. Zeit auch sprachlich tblich:)
= ’oh#zé (haltend).

12 Vgl. die Feuersdulen h. Hen. 48 BL.; ARA Alef (Wertheimer II, 351);
Jod (a. a. O., S. 374).

13 Zum Licht der Venus s. auch Hek. r. XXX, 1, doch hier auf die Eso-
teriker bezogen.

14 Urspriunglich aus der Kultterminologie, s. Lev. 6, 5 etc., dann bildlich
wie I Kon. 22, 17; Jes. 34, 10; 66, 24; Jer. 7, 20; 17, 27; Ez. 21, 3 ete.

15 w'gnjhm ist wohl dem ki “9njhm der Edition vorzuziehen.

16 gpj; andere Lesart: gbj (auf).

17 Dieser Thron ist gerade der esoterische Hauptgegenstand. Der Zusatz
«hoch und erhaben» aus Jes. 6, 3 stort die Struktur.

18 In einem Ms (Taylor-Schechter n. s. 230): ’attah — «Du». Ein Hinweis
auf den tatsichlichen Gebetscharakter des Stiickes; die 3. Person im Text
war wegen des Zusammenhanges notig.

19 Der eingeklammerte Text ersetzt in einigen Mss den ganzen Passus
von «thront ...» bis «... offen vor ihm», ist aber vielleicht in der vorge-
schlagenen Weise einzugliedern.

20 Vgl. etwa Prov. 16, 11.

174



richtet in Treuem und spricht Recht?!
und feurige Biicher liegen offen vor ihm?2.
Feuerstrome entspringen vor ihm?3,

20 vor seiner Hoheit erschrecken die Gottlichen??,
vor seinem Grollen schwanken die Saulen?®
und Torpfosten wanken vor seiner Stimme?¢.
Seine Scharen stehen vor ihm
aber sehen nicht2? seine Gestalt?28,

25 denn er bleibt jedem Auge verborgen,
keiner kann ihn schauen und leben?®.

Seine Gestalt ist allen verborgen3®,
ihm bleibt von nichts die Gestalt je verhillt,
er, der die Tiefen der Finsternis aufdeckts!

2l Ps. 96, 13.

22 Dan. 7, 10.

23 Ein gelaufiges Motiv der Hekalot-Esoterik (vgl. schon Dan. 7, 1; ath.
Hen. 14, 19; 71, 2.6). S. auch Aggadat Schir hasch-Schirim zu Cant. 8, 6;
h. Hen. 33; 37; 42; Ma"seh Miarkabah (Scholem, G., Jewish Gnosticism,
Merkabah Mysticism and Talmudic Tradition, New York 19652, Appendix)
§ 3; Seder r. diBere’sit (s. Anm. 4) 46; Maseh Mirkabah (s. Anm. 8) 6;
Ma‘jan ha-Hokmah (Jellinek, Bet ha-Midrasch 1T, 59); Midr. Mischle X. S.
sonst auch G. Scholem, a. a. O. S. 35.56. Oft tritt dafiir der Terminus tech-
nicus nahar dindr auf, vgl. v. a. Gen. r. par. 78, 1; Seder r. diBere’sit 46f.;
Ma‘2§eh Mérkabah 6; h. Hen. 18; 19; 36; 47, und s. den Pijjut ’Arba‘ah ra’ i
mar’ 6t Glohim.

24 Hi. 41, 17.

25 Hi. 26, 11.

26 Jes. 6, 4.

27 Hi. 34, 29.

28 Die umrifhafte Erscheinung des Thronenden & la Ez. 1, 26—28;
Pirqé dR. Eliezer IV. Vgl. zur Sache auch Hek. z., zitiert bei G. Scholem,
Major Trends in Jewish Mysticism, London 19552, S. 364: «Der Gott, der
den Augen aller Geschépfe entzogen und verborgen vor den Dienstengeln,
aber offenbar wurde dem R. Akiba im Ma‘$eh Mirkabah» (d. h. durch die
Schau des Gottesthrons).

29 Das Paradox, daBl man Gott nicht sehen konne, es aber dennoch —
unter gewissen Umsténden — eine Gottesschau gibt, ist bereits in der Bibel
zu finden. Vgl. Jes. 6 u. 6.!

30 Vgl. Hi. 28, 21 (die Weisheit).

31 Hi 12, 22; Dan. 2, 22a.

175



30 wund weill, was im Dunkel sich birgt32.
Denn Licht lagert bei ihm?33,
wie ein Gewand umhiillt er sich Licht34,
thront auf dem Throne von Licht,
umstrahlt von gewaltigem Licht.

35 Die Tiere und Ofannim tragen ihn33
und fliegen mit ihren Fliigeln3®,
sie haben jeder sechs Fliigel,
bedecken ihr Antlitz mit Fligeln®?,
richten ihr Antlitz nach unten,

40 wenden ihr Gesicht einander zu38,
erheben ihr Gesicht nicht nach oben
aus ihrer Angst und ihrer Furcht3d.
Und es stehen auf ihren Posten

45 wvor ihm Scharen um Scharen,
tauchen in Strome der Reinigung ein 4,
hiillen sich in weillfeurige Roben 4
und sprechen in Demut 42 mit kréaftiger Stimme 43:

82 Dan. 2, 22; vgl. Hi. 28, 3.

33 Dan. 2, 22.

34 Ps. 104, 2. Zum Lichtgewand der Gottheit in der Esoterik s. G. Scho-
lem, a. a. O. (Anm. 23) S. 57ff.; vgl. auch Hek. r. IV, 2f.; Masdeh Méirkabah
(Anm. 8) 3.

35 Vgl. Ez. 1, 20f.; dath. Hen. 71, 7; Hek.r. IV, 5.

36 Vgl. Jes. 6, 2; von daher auch Hek.r. III, 3: Die Throntriagertiere
beriihren mit den FiiBen den “Arabot-Boden nicht, sondern schweben dartber.

37 Jes. 6, 2.

38 Wortlich: «auf sie vier». Wie der ganze Passus nach Ez. 1, 5ff. Dennoch
bleibt der Satz unbeholfen. Vielleicht stand hier urspriinglich wl’rb“tn *rb°
pngm oder wlrbtm pnjm lrb jhm.

39 Vgl. dazu auch Judaica 22, 1966, S. 2091f.

40 Vgl. Seder r. diBere’sit 47; h. Hen. 36, und s. oben Anm. 23.

41 Vgl. Ma‘aséeh Markabah 6; ARA Alef (Wertheimer 11, 352); h. Hen. 36.
Ferner s. die Einkleidung des Henoch-Metatron in sl. Hen. 22, 8;h. Hen. 12.22.

42 Demut wird oft betont, vgl. Seder r. diBere’sit 47; ARA He (Wert-
heimer II, 366); A. Jellinek, Bet ha-Midrasch III, 162. Dementsprechend
wird auch von den Esoterikern diese Eigenschaft verlangt (Hek.r. II, 5),
zumal Gott selbst «demitig» ist (Hek.r. XXVI, 3f.; XXVIII, 1).

43 Ebensowie viele Hymnen in der Hekalotliteratur endet auch dieses Stiick
mit demTrishagion, der Qedissah. Vgl. zur Gattungauch Judaica 22,1966, 212ff.

176



Heilig, heilig, heilig ist der Herr Zebaoth,
50 voll ist die ganze Erde seiner Herrlichkeit 44!

(II) 45

Er war langst vor allen Werken da %8,
Er war, bevor 47 Erde und Himmel bestanden,
Er allein und kein Fremder mit ihm.

Der die Himmel 48 an seinem Arm aufhingt 49,
55 dessen Furcht auf allen Himmeln liegt
und dessen Schrecken auf allen Engeln.
Denn aus seinem Mundhauch sind sie gehauen 50
und zum Preis seiner Macht sind sie aufgestellt 5.

Er ist einzig — wer will ihm entgegnen 52?
60 Unwiderruflich ist sein Befehl,
denn er ist Konig der GroBkonige,
herrscht iiber alle Konige der Erde
und erhebt sich iiber die Engel des Himmels.
Der die Herzen erforscht, bevor sie erschaffen,
65 und die Gedanken kennt, bevor 3 sie entstehn!

144 Jes. 6, 3.

45 Vgl. gewisse Formulierungen in IV. Esra 8, 20—23; Seder r. diBere’sit
47 (gegen Ende).

46 Vgl. etwa schon 1 QH XITIT, 1.

47 ‘qd lo’ im Sinne von «wihrend der Zeit, da noch nicht war», «bevor»:
vgl. Neh. 7, 3 (dazu G. R. Driver, ZAW 78, 1966, S. 4ff.) und Koh. 12, 1.

48 Mit einigen Textzeugen ist der Plural me énét wohl vorzuziehen.

49 Vgl. Seder r. diBere’sit 18; 46; 47 (hier: die ganze Welt); Ma'seh
Mirkabah, ed. Scholem, a. a. O. (Anm. 23), § 28 (Sdhakkol taldj b...); ARA
Mem. (Wertheimer 11, S. 380), wonach Gott ebenfalls die ganze Welt mit
seinem Arme trigt; vgl. jJChag 11, 1 (den Sturmwind), bChag 12b.

50 Vgl. den haufigen Ausdruck «aus Flammen gehauene».

51 Bezieht sich auf die himmlische Liturgie.

52 Hi. 23, 13; b’hd ist dabei im Sinne des Targums und der judischen
exegetischen Tradition zu verstehen, nach Abraham ibn Hzra «ein grofBes
Geheimnis».

53 5. oben Anm. 47.

177



(ITT) 54

Gepriesen sei sein Name ( ) %

und gesegnet die Herrlichkeit seiner Pracht ¢
fiir alle Ewigkeit und alle Zeit

auf immerdar 57,

54 Der Herausgeber M. Margalioth verweist S. 108, Anm. 25, auf Natan
Niata® Hannovers «Sa‘2ré Sijjon» (Amsterdam 1736), f. 42b, wo 13 etwas
anders angeordnete Benediktionen, doch mit der Anrede in 2. Person
(Gepriesen sei dein. ..), vorkommen. Und auf f. 43a wird dieses Gebet mit
den Engeln Raziel und Sandalphon in Verbindung gebracht, also mit der
himmlischen Liturgie. Der SchluB3 des Gebets lautet hier «Gepriesen seist
Du, Herr, der sein Volk Israel heiligt und den Sabbattag. Amen», eine alte
palédstinensische Formulierung. Dies alles weist auf einen urspriinglich eso-
terischen Kontext. Eine gewisse formal-strukturelle Ahnlichkeit besteht
auch zu einem Gedicht, das Ms Sassoon 56, f. 203 (nach Mitteilung Marga-
lioths) dem Josef ibn Abitur (950— nach 1012) zugeschrieben wird. Auch
dieses wird mit Raziel und Sandalphon in Verbindnng gesetzt:

Gepriesen seist du

und gepriesen sei dein Name immerdar,
ewigwihrend und erhoéht sei dein Gedéchtnis
in der Pracht deiner Kraft bestédndig auf immer und ewig!
Gepriesen sei dein Name in deiner Heiligkeit
und erhoéht sei dein Gedéchtnis in der Pracht deiner Kraft.
Gepriesen sei dein Name ... etec.
und erhoht ... ete.
Gepriesen sei dein Name aus dem Munde Raziels,
des Fursten der Geheimnisse,
und erhoht sei dein Gedéchtnis im Munde Sandalphons,
der Kronen windet seinem Herrn.
Margalioth zieht die Verfasserschaft des Josef ibn Abitur allerdings in Zwei-
fel, weil ein schopferischer Dichter doch schwerlich eine iltere Vorlage
verwertet haben durfte. Dieses Argument wiegt aber nicht so schwer.
Soweit die Gedichte Josef ibn Abiturs erhalten sind, weisen sie durchaus
ein besonderes Interesse an der ¢himmlischen Welt» aus, und in esoterisch
beeinfluBten Gattungen (wie z. B. oft in den sog. ’Ofannim) wirkten sich
Vorbilder durchaus aus. Dazu kommt, dafl der Dichter tatsédchlich palésti-
nensische Traditionen gekannt hat (vgl. dariiber Ch. Schirmann, Sirim
hadasim min hag-Genizah, Jerusalem 1966, S. 149ff.).

Gedichte dhnlicher Struktur sind auch aus spéterer Zeit bekannt, vgl.

I. Davidson, *Osar has-§irah wehap-pijjat, Bet. 1677. In gewissem MaBe

178



70 Denn keinen Gott gibt es auller ihm
und keine Gottheit neben ithm 58,

Gepriesen sei sein Name in jedem Geschlecht und Geschlecht
und gesegnet sei er in den himmlischen Stéatten.

Gepriesen sel sein Name in seiner Macht
75 und gesegnet das Gedichtnis seiner herrlichen Kraft 5.

Denn wie sein Name, so ist sein Ruhm,

wie es geschrieben steht €0:

«Wie dein Name, Herr, so geht dein Ruhm

bis an die Enden der Erde. Deine Rechte
80 ist voll von Gerechtigkeit» (Ps. 48, 11).

Er nidhert ¢ die Reinen seiner Furcht,

entfernt die Unreinen mit dem Grimm seines Zorns,
reilt Berge aus mit Kraft und Gewalt,

unversehens kehrt er sie um in seinem Zorn %2,

85 Die Erde hingt er auf % wie eine Traube,
er tragt 5 das All,

kann hier auch noch der Sir haj-jihtid Davidson, a. a. O. 1658, und Nr. 1668
zum Vergleich herangezogen werden.

Die Eintragungen zwischen den Benediktionen in der ersten Hilfte des
Stiickes erinnern z.T. an die Gattung des Zulat. Moglicherweise stammt
das Material aus einer alten Joser-Komposition. Zu vergleichen ist auch
Seder r. diBere’sit 47 Ende. Fir die Verwendung des «Namens» in der
Benediktionsformel vgl. Ps. 72, 18f. und Jub. 25, 12.

55 Die Struktur der Benediktion — vgl. die spéteren — ist hier gestort.

56 jgr, Synonym fiir kabdd.

57 Vgl. Ps. 106, 48.

58 Jes. 44, 6.8; 45, 6.21; Ps. 18, 32 (II Sam. 22, 32); Jes. 43, 11; 1 QH
VII, 32; X, 9; 1 QS XTI, 18.

59 Vgl. Davidson, a. a. O. (Anm. 54) Bet. 1679 (in der 2. Person).

60 Ps. 48, 11.

61 Ps. 65, 5.

62 Hi. 9, 5.

63 Vgl. Hi. 26, 7; Jose b. Jose, Attah kénanta 7f., und siehe oben Anm. 49.

64 Vgl. Jes. 46, 4.

179



er war, er ist und er wird sein,
der «Alte der Tage» %3,

und mit ihm Reichtum, Dauer und Gerechtigkeit 66!

90 Gepriesen sei seine Herrlichkeit aus seiner Wohnstatt 67
und gesegnet in der Pracht seiner Ehre.

Der mit Erkenntnis das Herz seiner Frommen fiillt 8,
zu erforschen und erkennen die Kraft der Furcht seines
[ Namens °.

Gepriesen sei sein Name am Sitze seiner Herrlichkeit 7°
95 und gesegnet in der Pracht seiner Macht ™.

Gepriesen sei sein Name in den Kammern des Schnees 72
und gesegnet an den flammenden Stromen 3.

Gepriesen sei sein Name im Lichtgewolk 7
und gesegnet in den Wolken der Pracht 7.

65 PDan. 7, 9.

68 Prov. 8, 18.

87 Ez. 3, 12; vgl. Ma‘s¢eh Méarkabah, ed. Scholem, a. a. O. (Anm. 23) § 6.

68 Val. auch schon 1 QS XI, 15.18; XI, 27f. u. 6.; Ma"éeh Mirkabah
ed. Scholem (Anm. 23) § 29.

69 Vgl. z. B. Ma'®éeh Markabah, ed. Scholem (Anm. 23) § 8 (des Name
gleich seiner Macht und dessen Macht gleich seinem Namen ist, er ist seine
Kraft und seine Kraft ist er); § 11; Hek. r. XI, 3f. Auch die Namen-Theo-
logie mit ihrem kraftigen magischen Einschlag spricht fiir paldstinensischen
Ursprung.

70 mosab hedard (vgl. Hek. r. X, 1 mdsab hodar j6fi; Maseh Markabah 3:
mosab jegard) statt des ublichen kisse’ hak-kabdd.

1 Vgl. Ps. 89, 18; 96, 6.

72 Vgl. h. Hen. 22 B IT (ed. Odeberg); Hek. r. VII, 1.

73 S. oben zu Anm. 23 und vgl. Seder r. diBere’sit 41 ; Maseh Méarkabah 5.

7 Vgl. Ma'2seh Mirkabah ed. Scholem (Anm. 23) § 30: “arfelé téhar.
Hier: ziw.

7 “apagné hod — fur das tblichere “@nané kabod.

180



100 Gepriesen sei sein Name bei den Wagenmyriaden 76
und gesegnet bei den himmlischen Tausenden 77.

Gepriesen sei sein Name bei den Feuerketten 78
und gesegnet bei den flammenden Banden 7°.

Gepriesen sei sein Name mit den Donnerschldgen 8¢
105 wund gesegnet mit den Laufen der Blitze 8.

Gepriesen sei sein Name im Mund aller auf Erden
und gesegnet in den Tiefen der Erde 2.

Gepriesen sei sein Name in allen Wiisten 83
und gesegnet auf den Wogen des Meeres 8.

110 Gepriesen sei sein Name allein auf dem Thron
und gesegnet auf seinem machtvollen Sitze.

Gepriesen sei sein Name im Mund jedes Wesens
und gesegnet im Lied eines jeden Geschopfs.

Gepriesen sei der Herr auf ewig,
115 Amen und Amen 85,
Halleluja!

" Ps. 68, 18.

77 Ps. 68, 18. Das zweite Wort bezeichnet nach spiiterem Verstdndnis
eine Engelklasse (vgl. h. Hen. 17).

78 Aus I Koén. 7, 17 (IT Chron. 3, 5.16), s. folgende Anm.

79 Wie die «Ketten» vorhin, so stammen auch die «Stricke» (Bande) aus
der Beschreibung des Heiligtums, vgl. Ex. 35, 18; 39, 40.

80 Vgl. Ps. 104, 7; Ps. 77, 19.

81 Vgl. Na. 2, 5.

82 Ps. 71, 20, vgl. Ps. 42, 8.

83 Vgl. Ps. 106, 9 (Stichwortverbindung).

84 Vgl. Jes. 48, 18.

85 Pgs. 89, 53 und 106, 48; vgl. Ps. 41, 14; 72, 19.

181



	Aus der jüdischen Poesie. Ein Wermutstropfen im Becher ; Poetisch-liturgiche Stücke aus dem "Buch der Geheimnisse"

