
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Aus der jüdischen Poesie. Ein Wermutstropfen im Becher ; Poetisch-
liturgiche Stücke aus dem "Buch der Geheimnisse"

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus der jüdischen Poesie

Übersetzt von Johann Mai kr, Köln

EIN WERMUTSTROPFEN IM BECHER

Das Gürtellied Ba'Hôt bat nedîbah

1 Zieht die «edle Tochter» ein
an des Zechgelages Ort:

Freudenjauchzer löst sie aus,
ihre Liebe ist begehrt

5 Jedutun- und Etanlied
stimmt, ihr Edlen, für sie an

Gern bin ich ihr Bräutigam
Ob auch viele sie gefreit —-

ohne Brautgeld und Geschenk
10 tränkt sie euch mit Jungfernblut,

schwächt den Großen, den Gigant,
gibt den Schwachen Festigkeit

und in den Pokalen gleicht
sie der (Seele) in dem Leib

Refrain: 15 Freuden(jauchzer löst sie aus,
ihre Liebe ist begehrt)

Gläser künden es mit Klang :

«Seht, die Reben sind erblüht!»
Wenn zur n(euen) Jahreszeit,

20 da Schebat und Adar hin,
sich die Leute umgehüllt

lauter Lust und Herrlichkeit,
schaue ich die Pein und Qual

all der Uz- und Kedarbrut

167



25 Warum, Zion, so zerstört,
bleibst du immer noch verbannt?

Refrain: Freuden(jauchzer löse aus,
ihre Liebe sei begehrt)

Dichter suchten unverwandt
30 nach Vergleichen für das Kind

des an Taten reichen «Herrn»,
die mit Namen wohl bekannt :

(Arm)e sagen durch ihn Lob,
Schulden sind in ihm getilgt,

35 Große zollten ihm Respekt,
Mädchen schenkten ihm Gehör,

trister Seele (gottgesandt)
als ihr Lebenselixier

Refrain: Freuden(jauchzer löst sie aus,
40 ihre Liebe ist begehrt)

Jeden Weisen, der sich sträubt,
kirrt und überwindet er,

fielen doch durch seinen Bann
Abimelech und Pichol

45 Wen sonst gäb's, in dessen Bild
einem Weisen ich so gleich,

ob dem schönen Salomo
oder Heman und Chalchol,

sei es der Geliebten Brust,
50 der «Gazelle» Augenpaar?

Refrain: Freuden(jauchzer löst sie aus,
ihre Liebe ist begehrt)

Text und Form

Der hebräische Text dieses «Gürtelliedes» wurde von J. Schirmann

in seinem Werk «Sîrîm hadMîm min hag-Genîzah » (Jerusalem
1965) S. 323f. publiziert, und zwar aus einer Handschrift der
Kaufmann-Genizah (Nr. 61).

168



Zur Veranschaulichung des Versmaßes (dem die Übersetzung
so gut als möglich angeglichen ist) und des Reimes vgl. die folgende
Transkription des Liedeinganges, dessen zweite Hälfte als Refrain
nach der Schlußzeile jeder Strophe wiederkehrt.

Ba'alot bat nedîbah / 'äl mekôn haS-Setijjah
<jîl te'ôrer bchädwah / 'ahabcLtäh resûjjah!

Die jeweils letzte Ganzzeile jeder Strophe folgt ebenfalls diesem
Schema (Reim auf -ah, -ah) und bildet mit der zweiten Hälfte des

Eingangs zusammen den «Gürtel», der in der Übersetzung durch
Vorrücken auf die Linie des Einganges von der Strophe abgesetzt
ist. Im übrigen sind die Reime in den Strophen selbst, wie es der
Gattung entspricht, verschieden. Die Halbzeilen enden in der
ersten Strophe auf -fem, in der 2. auf -Sot, in der 3. auf -lîm und in
der 4. auf -mo, die Ganzzeilenschlüsse auf -îm, -dar, -mot und -hol.

Zum Inhalt

In zügigem Liedrhythmus und in anschaulichen, manchmal auch

verwegenen Bildern feiert das Lied den Wein und den Frühling.
Diese Verbindung ist nicht etwa zufällig, denn es war im maurischen

Spanien tatsächlich üblich, zur Frühlingszeit in den
sorgfältig gepflegten Gärten Trinkgelage zu veranstalten. Mit Jubel
wird der Wein, die «edle Tochter» bzw. «Tochter des Edlen» (des

Rebstocks), von den Zechenden begrüßt, denn man weiß ihre Gunst
wohl zu schätzen, was im Refrain dann immer neu bekräftigt wird.
Ohne Bedenken ruft der Dichter in der ersten Strophe dazu auf,
dem Wein Lieder des Jedutun und Etan, biblischer Dichter, zu

singen. In einem kühnen Bild veranschaulicht er die stets gleich
neue und durch keine Vervielfachung und Wiederholung entwertete
Begegnung mit dem Wein als Freien einer immer jungfräulichen
Braut, beschreibt seine unterschiedliche Wirkung auf Starke und
Schwache und vergleicht den Wein im Pokal schließlich der Seele

im Leib. In der zweiten Strophe, nachdem der Frühling als Anlaß
des Gelages und als Ursache allgemeiner Fröhlichkeit beschrieben

worden, ergibt sich ein jäher Mißklang. Dem Dichter wird plötzlich

169



der Zustand des jüdischen Volkes bewußt, die Unterdrückung im
Bxilsdasein, die so gar nicht zur fröhlichen Jahreszeit und zur
Feststimmung paßt. Der Refrain gewinnt in diesem Zusammenhang,
ohne daß der (hebräische) Wortlaut sich ändert (was in der
Übersetzung unmöglich ist), die Bedeutung eines Wunsches und wird
zum Ausdruck der messianischen Hoffnung. Aber schon die 3.

Strophe fährt wieder unbekümmert mit dem Lob des Weines fort
und behauptet nicht weniger, als daß er von Gott selbst für die
betrübten Seelen als Lebenselixier gesandt worden sei. Die letzte
Strophe, textlich nicht korrekt erhalten, kann nur vermutungsweise

übersetzt werden. Allem Anschein nach führte der Dichter
zuletzt bewußt Bilder von verschwimmender Bedeutung ein, um
einen leicht «benebelten» Zustand anzudeuten.

Der unvermittelte Hinweis auf das Schicksal des erwählten Volkes

im Trinklied ist kein Einzelfall. Zur Zeit der ersten Versuche

jüdischer Dichter in Spanien, die profanen arabischen Liedgattungen

aufzunehmen, erregten Trinklieder noch schwere religiöse
Bedenken. Ein Dichter wie Dunasch ben Labrat (gest. ca. 970) zog sich
folgendermaßen aus der Affäre: Er schrieb ein Trinklied in Eorm
einer üppig beschreibenden Einladung zu einem Gelage und formulierte

die Antwort als herbe Zurechtweisung («W'ömer: 'al tUän»,
Text bei N. Alloni, Dunasch ben Labrat, Sîrîm, Tel Aviv 1966/67,
S. 64—66; J. Schirmann, HaS-Sîrâh hä-'ibrit biSfarad ûbeProvence,

I, Tel Aviv 1959, S. 34f.).

Zu einzelnen Zeilen

1 «Edle Tochter», vgl. dazu ZI. 30f. «Kind (wörtlich auch
hier: Tochter) des an Taten reichen Herrn (Edlen)». Es ist
der Wein, die Tochter des Rebstocks. Der Ausdruck ist aus
Hohel. 7, 2 entnommen.

5 Jedutun: s. I Chr. 16, 38.41.42; 25, 1—6; ferner Ps. 39, 1;
62, 1 und 77, 1. Etan: s. I Chr. 15, 17.19; Ps. 89, 1.

7/10 Ungeachtet aller früheren Verehrer und Liebhaber schenkt
die «Tochter des Rebstocks» immer wieder ein völlig
neuwertiges Erlebnis.

170



11 Gigant: wörtlich «Starker», 'efän, vgl. Hi. 12, 19; Jer. 5, 15.

12 Schwache: «Zurückgebliebene», nach 5. Mos. 25, 18.

14 ka(n-nesamäh), «Seele», ergänzt durch J. Schirmann.
15 In der Handschrift ist das erste Wort der ZI. 3 (gil) ange¬

führt, ein Hinweis darauf, daß der Vers als Refrain dient.
Ebenso ZI. 27.39.51.

18 Hohel. 2, 13.

19 Ergänzung nach J. Schirmann: ha-ha(äSöt).
20 Schebat und Adar, 11. und 12. Monat, d. h. Februar/März.

Vgl. dazu Hohel. 2, 11—13 und (worauf J. Schirmann
verweist) den Anfang des Gedichtes «Met 'ab umet 'älul» (D. S.

Sassoon, Diwan of Shemuel Hannaghid, Oxford 1934,
S. 110, Nr. 168).

24 Wörtl. : Söhne von Uz und Kedar. Uz ist nach Gen. 36, 28

ein Esaunachkomme, vgl. Klagel. 4, 21 (Tochter Edom im
Lande Uz), und Esau versinnbildlicht in der Tradition das

römische Reich bzw. die christliche Herrschaft. Kedar ist
nach Gen. 25, 13 ein Sohn Ismaels, des Stammvaters der
Araber, Sinnbild der islamischen Weltmacht. In Ps. 120, 5

Bezeichnung für das Exil.
27/28 Der Zusammenhang erfordert die Übersetzung als Wunsch;

im Hebräischen ändert sich dadurch der Wortlaut nicht.
30f. Siehe zu ZI. 1.

32 Vgl. das Verbum nqb im Nif'al in Num. 1, 17 u. ö.
33 Ergänzt nach Schirmann: ('m)ljm, «Mühselige».
37 Ergänzt nach Schirmann (s. Gen. 45, 5): ('el Mahô).
41 Der Text ist verderbt, die Suffixe der 3. Person, die die

Übersetzung voraussetzt, sind wohl jenen der 1. Person
vorzuziehen.

44 Abimelech und Pichol: Erwähnt Gen. 21, 22—34, wo sie

mit Abraham einen Vertrag schließen. Der Dichter spielt
jedoch nicht auf die biblische Erzählung, sondern auf einen

damals offenbar noch bekannten Midrasch an, wonach die

beiden als Gäste Abrahams vom Wein übermannt wurden.

Möglicherweise schloß sich diese Haggadah auch an das

Fest an, das nach Gen. 21, 8 Abraham zur Beschneidung
Isaaks gab. Im Midr. Gen.r. LUI, 10 und LIV, 5 sind An-

171



deutungen eines Gelages enthalten, Ausführlicheres nur in
einer späten Quelle, vgl. L. Ginzberg, The Legends of the
Jews, I, S. 262; V, 217.

48 Siehe I Kön. 5, 11 (und vgl. I Chr. 2, 6).
49f. Die Bilder sind entweder durch schlechte Textüberlieferung

unklar geworden oder der Dichter ließ sie mit Absicht
verschwimmen. «Gazelle» ist eine geläufige Bezeichnung für
die Geliebte. Der hebräische Text lehnt sich an Hohel. 4, 5

an, wörtl. steht für «Brust»: 'âfrê..., und statt «Zwillinge»
im Hohelied setzte der Dichter «Augen».

POETISCH-LITURGISCHE STÜCKE
AUS DEM «BUCH DER GEHEIMNISSE»

Das von M. Margalioth herausgegebene1 und in dieser Zeitschrift
schon einmal kurz beschriebene «Buch der Geheimnisse»2 enthält
im letzten Abschnitt eine Beschreibung des 7. Himmels. Im Unterschied

zu den Kapiteln über die Himmel 1—6 handelt es sich jedoch
nicht um eine Himmelsbeschreibung mit eingearbeiteten
Magieanweisungen, sondern um eine Kompilation liturgisch-poetischer
Stücke bzw. Fragmente, die für sich ursprünglich innerhalb der
Hekalot- oder Schfur Qomah-Tradition überliefert worden waren.
Freilich bleibt auch die Möglichkeit, daß der Kompilator die Stücke
unmittelbar aus der liturgischen Überlieferung aufgenommen hat,
nicht ausgeschlossen.

Das Stück I entspricht gattungsmäßig den aus der Hekalot-
Literatur wohlbekannten Qedûssâh-Hymnen. In gravitätischer
Feierlichkeit wird mit einem Schwall traditioneller Bilder und

synonymer BegrifFe der thronende Gott in seiner Umgebung
beschrieben. Mit einer mehr oder minder ausführlichen Anspielung

1 Sefär ha-Râzîm, Jerusalem 1966.
2 Judaica 24, 1968, S. 98—111.

172



auf die himmlische Liturgie und mit deren Höhepunkt, der Qedûssâh

(Trishagion), schließen diese Dichtungen. Stil, Sprache und Form
deuten auch im vorliegenden Fall auf einen engen Zusammenhang
mit der Hekalot-Esoterik, was eine zeitliche Ansetzung im 4./5. Jh.
wahrscheinlich macht, vielleicht in noch früherer Zeit.

Das Fragment II könnte ebenfalls aus einer derartigen Qedussäh-

Hymne stammen.
Das III. und letzte Stück enthält eine Serie von Benediktionen

nach gleichem Schema {Bârûk semô b. umeboräk b. d. h. :

Gepriesen sei sein Name in und gesegnet in In diese

litaneiartige Reihe sind liturgische Phrasen und Fragmente
eingetragen worden, in einem Fall auch ein biblisches Zitat. Die folgende
Übersetzung hält sich bis auf wenige Ausnahmen an den von
M. Margalioth rekonstruierten Text, weicht in der Zeilenzählung
jedoch ab.

(I)

1 Der siebte Himmel ist ganz «siebenfaches Licht » 4,

von seinem Licht erstrahlen alle (Himmels-) Stätten 5

und in ihm steht der Thron der Herrlichkeit
auf den vier Tieren (der Herrlichkeit) 6,

3 Einen Hinweis darauf kann man mit dem Herausgeber darin sehen,
daß der Passus in mehr oder weniger variierter Form auch im Sefer Raziel
(Amsterdam 1701) f. 39a und in dem Bändchen «Märkäbäh Selemäh» (ed.
S. Mussajoff, Jerusalem 1921) f. 41 enthalten ist und in anderen
Handschriften in Schi'ur Qömah-Zusammenhängen überliefert ist.

4 Vgl. Jes. 30, 26; 1 QH VII, 16; Jose b. Jose, 'Azkir gebûrât 25; Seder r.
di Bere'sft (Wertheimer, Batte Midrasôt II) cap. 47; hebr. Hen. XXVI. Für
das Motiv von der Lichtwohnung Gottes vgl. auch in Rafael Edelmann,
Zur Frühgeschichte des Mahzor, Stuttgart 1934 (hebr.), S. 14, ZI. 9. In Hek.
r. X, 2 ist das «wunderbare Licht» ('or mûfïa) Objekt der Schau.

5 Himmelsstätten, me'ônôt, wie räqia% auch im Sefer ha-Razim selbst

(Einl. ZI. 6: 7 me'ônôt). Oft auch in Seder r. diBere'sît (s. Anm. 4) 9f. 18,

und Alphabet des R. Akiba (ARA im folgenden) He (Wertheimer II, 366).
Sonst ist der Sing, mä'ön zumeist Bezeichnung des 5. Himmels.

6 Zu erwarten wäre statt Herrlichkeit: Heiligkeit (hqwds). Zur Vorstellung

von der Merkabah über den vier «Tieren» s. auch Judaica 22, 1966,
209—217.

173



5 in ihm sind Kammern des Lebens 7 und der Seelen 8.

Unerforschlich und unendlich ist das große Licht in ihm
und von dem vollen9 Licht erstrahlt die ganze Erde10.

Und Engel, gehalten11 von Säulen des Lichts12,
ihr Licht wie Venus-Licht13, nie verlöschend14,

10 und15 ihre Augen Blitzstrahlen gleich,
stehen auf Flügeln16 des Lichtes
und verherrlichen in Ehrfurcht
den, der am Thron der Herrlichkeit sitzt17.
Denn Er18 allein (und kein Fremder mit ihm)19

15 thront an seiner heiligen Stätte (und niemand außer ihm)19,
sucht Recht und wägt Gerechtigkeit20,

7 h. Hen. X; ARA He (Wertheimer II, 366); Tzade (a. a. O. S. 388).
8 Vgl. MaCaseh Märkäbäh 5 (Wertheimer I, S. 59), auch in einer

Schilderung des 7. Himmels: '6serê rûhôt weginzê nescimôt (Vorratskammern der
Geister und Schatzkammern der Seelen). Vgl. ferner auch syr. Bar. 21, 23;
griech. Bar., 4. Himmel; IV. Esra 4, 41.

9 Die Textüberlieferung schwankt. In Merkabah Selemah z. B. heißt es:
ûmerob 'ôrâh (und von der Fülle des Lichts); vielleicht ist mfmûllâ'
verschrieben aus mûfia (wunderbar)? Vgl. Hek.r. X, 2 (s. Anm. 4).

i« Vgl. Ez. 43, 2.
11 'ahûzîm; ev. (Variante und in talmud. Zeit auch sprachlich üblich:)
'ohazê (haltend).
12 Vgl. die Feuersäulen h. Hen. 48 BL. ; ARA Alef (Wertheimer II, 351);

Jod (a. a. O., S. 374).
13 Zum Licht der Venus s. auch Hek. r. XXX, 1, doch hier auf die Eso-

teriker bezogen.
14 Ursprünglich aus der Kultterminologie, s. Lev. 6, 5 etc., dann bildlich

wie I Kön. 22, 17; Jes. 34, 10; 66, 24; Jer. 7, 20; 17, 27; Ez. 21, 3 etc.
15 w'jnjhm ist wohl dem M 'jnjhm der Edition vorzuziehen.
16 gpj; andere Lesart: gbj (auf).
17 Dieser Thron ist gerade der esoterische Hauptgegenstand. Der Zusatz

«hoch und erhaben» aus Jes. 6, 3 stört die Struktur.
38 In einem Ms (Taylor-Schechter n. s. 230): 'atfäh — «Du». Ein Hinweis

auf den tatsächlichen Gebetscharakter des Stückes; die 3. Person im Text
war wegen des Zusammenhanges nötig.

19 Der eingeklammerte Text ersetzt in einigen Mss den ganzen Passus

von «thront ...» bis «... offen vor ihm», ist aber vielleicht in der
vorgeschlagenen Weise einzugliedern.

20 Vgl. etwa Prov. 16, 11.

174



richtet in Treuem und spricht Recht21

und feurige Bücher liegen offen vor ihm22.

Feuerströme entspringen vor ihm23,
20 vor seiner Hoheit erschrecken die Göttlichen24,

vor seinem Grollen schwanken die Säulen25

und Torpfosten wanken vor seiner Stimme26.
Seine Scharen stehen vor ihm
aber sehen nicht27 seine Gestalt28,

25 denn er bleibt jedem Auge verborgen,
keiner kann ihn schauen und leben29.

Seine Gestalt ist allen verborgen30,
ihm bleibt von nichts die Gestalt je verhüllt,
er, der die Tiefen der Finsternis aufdeckt31

21 Ps. 96, 13.
22 Dan. 7, 10.
23 Ein geläufiges Motiv der Hekalot-Esoterik (vgl. schon Dan. 7, 1 ; äth.

Hen. 14, 19; 71, 2.6). S. auch Aggadat Schir hasch-Schirim zu Cant. 8, 6;
h. Hen. 33; 37; 42; Ma'aseh Märkäbäh (Scholem, G., Jewish Gnosticism,
Merkabah Mysticism and Talmudic Tradition, New York 19652, Appendix)
§ 3; Seder r. diBere'sît (s. Anm. 4) 46; Ma'aseh Märkäbäh (s. Anm. 8) 6;
Ma'jan hä-Hokmäh (Jellinek, Bet ha-Midrasch II, 59); Midr. Mischle X. S.

sonst auch G. Scholem, a. a. O. S. 35.56. Oft tritt dafür der Terminus tech-
nicus naliar dînûr auf, vgl. v. a. Gen. r. par. 78, 1; Seder r. diBere'sît 46f. ;

Ma'aseh Märkäbäh 6; h. Hen. 18; 19; 36; 47, und s. den Pijjut 'Arbü'ah râ'û
marôt 'Hohîm.

Hi. 41, 17.
23 Hi. 26, 11.
26 Jes. 6, 4.
27 Hi. 34, 29.
28 Die umrißhafte Erscheinung des Thronenden à la Ez. 1, 26—28;

Pirqê dR. Eliezer IV. Vgl. zur Sache auch Hek. z., zitiert bei G. Scholem,

Major Trends in Jewish Mysticism, London 19552, S. 364: «Der Gott, der
den Augen aller Geschöpfe entzogen und verborgen vor den Dienstengeln,
aber offenbar wurde dem R. Akiba im Ma'aseh Märkäbäh» (d. h. durch die
Schau des Gottesthrons).

29 Das Paradox, daß man Gott nicht sehen könne, es aber dennoch —
unter gewissen Umständen — eine Gottesschau gibt, ist bereits in der Bibel
zu finden. Vgl. Jes. 6 u. ö.

30 Vgl. Hi. 28, 21 (die Weisheit).
37 Hi 12, 22; Dan. 2, 22a.

175



30 und weiß, was im Dunkel sich birgt32.
Denn Licht lagert bei ihm33,
wie ein Gewand umhüllt er sich Licht34,
thront auf dem Throne von Licht,
umstrahlt von gewaltigem Licht.

35 Die Tiere und Ofannim tragen ihn35
und fliegen mit ihren Flügeln36,
sie haben jeder sechs Flügel,
bedecken ihr Antlitz mit Flügeln37,
richten ihr Antlitz nach unten,

40 wenden ihr Gesicht einander zu38,

erheben ihr Gesicht nicht nach oben
aus ihrer Angst und ihrer Furcht39.
Und es stehen auf ihren Posten

45 vor ihm Scharen um Scharen,
tauchen in Ströme der Reinigung ein 40,

hüllen sich in weißfeurige Roben 41

und sprechen in Demut42 mit kräftiger Stimme 43 :

32 Dan. 2, 22; vgl. Hi. 28, 3.
33 Dan. 2, 22.
34 Ps. 104, 2. Zum Lichtgewand der Gottheit in der Esoterik s. G. Scho-

lem, a. a. O. (Anm. 23) S. 57ff. ; vgl. auch Hek. r. IV, 2f. ; MaCaseh Märkäbäh
(Anm. 8) 3.

35 Vgl. Ez. 1, 20f. ; äth. Hen. 71, 7; Hek. r. IV, 5.
36 Vgl. Jes. 6,2; von daher auch Hek. r. III, 3; Die Thronträgertiere

berühren mit den Füßen den 'Arabot-Boden nicht, sondern schweben darüber.
37 Jes. 6, 2.
38 Wörtlich: «auf sie vier». Wie der ganze Passus nach Ez. 1, 5ff. Dennoch

bleibt der Satz unbeholfen. Vielleicht stand hier ursprünglich wl'rb'tn 'rb'
pnjm oder wl'rb'tm pnjm Irb'jhm.

39 Vgl. dazu auch Judaica 22, 1966, S. 209ff.
40 Vgl. Seder r. diBere'sft 47 ; h. Hen. 36, und s. oben Anm. 23.
41 Vgl. MaAseh Märkäbäh 6; ARA Alef (Wertheimer II, 352); h. Hen. 36.

Ferner s. die Einkleidung des Henoch-Metatron in si. Hen. 22, 8 ; h. Hen. 12.22.
42 Demut wird oft betont, vgl. Seder r. diBere'sît 47 ; ARA He

(Wertheimer II, 366); A. Jellinek, Bet ha-Midrasch III, 162. Dementsprechend
wird auch von den Esoterikern diese Eigenschaft verlangt (Hek. r. II, 5),
zumal Gott selbst «demütig» ist (Hek. r. XXVI, 3f.; XXVIII, 1).

43 Ebenso wie viele Hymnen in der Hekalotliteratur endet auch dieses Stück
mit demTrishagion, der Qedüssäh.Vgl. zur Gattung auch Judaica 22,1966,212ff.

176



Heilig, heilig, heilig ist der Herr Zebaoth,
50 voll ist die ganze Erde seiner Herrlichkeit44

(II) 45

Er war längst vor allen Werken da 46,

Er war, bevor 47 Erde und Himmel bestanden,
Er allein und kein Fremder mit ihm.

Der die Himmel48 an seinem Arm aufhängt49,
55 dessen Furcht auf allen Himmeln liegt

und dessen Schrecken auf allen Engeln.
Denn aus seinem Mundhauch sind sie gehauen50
und zum Preis seiner Macht sind sie aufgestellt51.

Er ist einzig — wer will ihm entgegnen52
60 Unwiderruflich ist sein Befehl,

denn er ist König der Großkönige,
herrscht über alle Könige der Erde
und erhebt sich über die Engel des Himmels.
Der die Herzen erforscht, bevor sie erschaffen,

65 und die Gedanken kennt, bevor53 sie entstehn

44 Jes. 6, 3.
45 Vgl. gewisse Formulierungen in IV. Esra 8, 20—23; Seder r. diBere'sît

47 (gegen Ende).
46 Vgl. etwa schon 1 QH XIII, 1.
47 'ad Id im Sinne von «während der Zeit, da noch nicht war», «bevor»:

vgl. Neh. 7, 3 (dazu G. R. Driver, ZAW 78, 1966, S. 4ff.) und Koh. 12, 1.

48 Mit einigen Textzeugen ist der Plural m"'ônôt wohl vorzuziehen.
49 Vgl. Seder r. diBere'sît 18; 46; 47 (hier: die ganze Welt); Ma'aseh

Märkäbäh, ed. Scholem, a. a. O. (Anm. 23), § 28 (sähakkol tälüj b. ARA
Mem. (Wertheimer II, S. 380), wonach Gott ebenfalls die ganze Welt mit
seinem Arme trägt; vgl. jChag II, 1 (den Sturmwind), bChag 12b.

50 Vgl. den häufigen Ausdruck «aus Flammen gehauene».
51 Bezieht sich auf die himmlische Liturgie.
52 Hi. 23, 13; b'hd ist dabei im Sinne des Targums und der jüdischen

exegetischen Tradition zu verstehen, nach Abraham ihn Ezra «ein großes
Geheimnis ».

53 S. oben Anm. 47.

177



(III)54

Gepriesen sei sein Name )55

und gesegnet die Herrlichkeit seiner Pracht56
für alle Ewigkeit und alle Zeit
auf immerdar 57.

54 Der Herausgeber M. Margalioth verweist S. 108, Anm. 25, auf Natari
Näta' Hannovers «Sa'arê Sijjôn» (Amsterdam 1736), f. 42b, wo 13 etwas
anders angeordnete Benediktionen, doch mit der Anrede in 2. Person
(Gepriesen sei dein. vorkommen. Und auf f. 43a wird dieses Gebet mit
den Engeln Raziel und Sandalphon in Verbindung gebracht, also mit der
himmlischen Liturgie. Der Schluß des Gebets lautet hier «Gepriesen seist
Du, Herr, der sein Volk Israel heiligt und den Sabbattag. Amen», eine alte
palästinensische Formulierung. Dies alles weist auf einen ursprünglich
esoterischen Kontext. Eine gewisse formal-strukturelle Ähnlichkeit besteht
auch zu einem Gedicht, das Ms Sassoon 56, f. 203 (nach Mitteilung Marga-
lioths) dem Josef ibn Abitur (950— nach 1012) zugeschrieben wird. Auch
dieses wird mit Raziel und Sandalphon in Verbindung gesetzt:

Gepriesen seist du
und gepriesen sei dein Name immerdar,

ewigwährend und erhöht sei dein Gedächtnis
in der Pracht deiner Kraft beständig auf immer und ewig!

Gepriesen sei dein Name in deiner Heiligkeit
und erhöht sei dein Gedächtnis in der Pracht deiner Kraft.

Gepriesen sei dein Name etc.
und erhöht etc.

Gepriesen sei dein Name aus dem Munde Raziels,
des Fürsten der Geheimnisse,
und erhöht sei dein Gedächtnis im Munde Sandalphons,
der Kronen windet seinem Herrn.

Margalioth zieht die Verfasserschaft des Josef ibn Abitur allerdings in Zweifel,

weil ein schöpferischer Dichter doch schwerlich eine ältere Vorlage
verwertet haben dürfte. Dieses Argument wiegt aber nicht so schwer.
Soweit die Gedichte Josef ibn Abiturs erhalten sind, weisen sie durchaus
ein besonderes Interesse an der «himmlischen Welt» aus, und in esoterisch
beeinflußten Gattungen (wie z. B. oft in den sog. 'Ofannim) wirkten sich
Vorbilder durchaus aus. Dazu kommt, daß der Dichter tatsächlich
palästinensische Traditionen gekannt hat (vgl. darüber Ch. Schirmann, Sîrîm
hadâsîm min hag-Genîzâh, Jerusalem 1966, S. 149ff.).

Gedichte ähnlicher Struktur sind auch aus späterer Zeit bekannt, vgl.
I. Davidson, '(Isar has-sîrâh wehap-pijjût, Bet. 1677. In gewissem Maße

178



70 Denn keinen Gott gibt es außer ihm
und keine Gottheit neben ihm58.

Gepriesen sei sein Name in jedem Geschlecht und Geschlecht
und gesegnet sei er in den himmlischen Stätten.

Gepriesen sei sein Name in seiner Macht
75 und gesegnet das Gedächtnis seiner herrlichen Kraft59.

Denn wie sein Name, so ist sein Ruhm,
wie es geschrieben steht60 :

«Wie dein Name, Herr, so geht dein Ruhm
bis an die Enden der Erde. Deine Rechte

80 ist voll von Gerechtigkeit» (Ps. 48, 11).

Er nähert61 die Reinen seiner Furcht,
entfernt die Unreinen mit dem Grimm seines Zorns,
reißt Berge aus mit Kraft und Gewalt,
unversehens kehrt er sie um in seinem Zorn 62.

85 Die Erde hängt er auf63 wie eine Traube,
er trägt64 das All,

kann hier auch noch der Sîr haj-jihûd Davidson, a. a. O. 1658, und Nr. 1668

zum Vergleich herangezogen werden.
Die Eintragungen zwischen den Benediktionen in der ersten Hälfte des

Stückes erinnern z. Ï. an die Gattung des Zulat. Möglicherweise stammt
das Material aus einer alten Joser-Komposition. Zu vergleichen ist auch
Seder r. diBere'sit 47 Ende. Für die Verwendung des «Namens» in der
Benediktionsformel vgl. Ps. 72, 18f. und Jub. 25, 12.

55 Die Struktur der Benediktion — vgl. die späteren — ist hier gestört.
56 jqr, Synonym für käböd.
57 Vgl. Ps. 106, 48.
« Jes. 44, 6.8; 45, 6.21; Ps. 18, 32 (II Sam. 22, 32); Jes. 43, 11; 1 QH

VII, 32; X, 9; 1 QS XI, 18.
59 Vgl. Davidson, a. a. O. (Anm. 54) Bet. 1679 (in der 2. Person).
6° Ps. 48, 11.
61 Ps. 65, 5.
«2 Hi. 9, 5.
63 Vgl. Hi. 26, 7 ; Jose b. Jose, 'Atfäh lconanfä 7f., und siehe oben Anm. 49.
64 Vgl. Jes. 46, 4.

179



er war, er ist und er wird sein,
der «Alte der Tage»65,
und mit ihm Reichtum, Dauer und Gerechtigkeit66

90 Gepriesen sei seine Herrlichkeit aus seiner Wohnstatt67
und gesegnet in der Pracht seiner Ehre.

Der mit Erkenntnis das Herz seiner Frommen füllt68,
zu erforschen und erkennen die Kraft der Furcht seines

[Namens 69.

Gepriesen sei sein Name am Sitze seiner Herrlichkeit70
95 und gesegnet in der Pracht seiner Macht71.

Gepriesen sei sein Name in den Kammern des Schnees72

und gesegnet an den flammenden Strömen73.

Gepriesen sei sein Name im Lichtgewölk74
und gesegnet in den Wolken der Pracht75.

65 Dan. 7, 9.
es Prov. 8, 18.
67 Ez. 3, 12; vgl. Mä*aseh Märkäbäh, ed. Scholem, a. a. O. (Anm. 23) § 6.
68 Vgl. auch schon 1 QS XI, 15.18; XI, 27f. u. ö.; Ma'aseh Märkäbäh

ed. Scholem (Anm. 23) § 29.
69 Vgl. z. B. Ma'aseh Märkäbäh, ed. Seholem (Anm. 23) § 8 (des Name

gleich seiner Macht und dessen Macht gleich seinem Namen ist, er ist seine
Kraft und seine Kraft ist er); § 11 ; Hek. r. XI, 3f. Auch die Namen-Theologie

mit ihrem kräftigen magischen Einschlag spricht für palästinensischen
Ursprung.

70 môsab h"darô (vgl. Hek. r. X, 1 môsab hadar jôfî-, Ma'aseh Märkäbäh 3:
môsab jeqarô) statt des üblichen hisse' hak-kabôd.

71 Vgl. Ps. 89, 18; 96, 6.
72 Vgl. h. Hen. 22 B II (ed. Odeberg); Hek. r. VII, 1.
73 S. oben zu Anm. 23 und vgl. Seder r. diBere'sit 41 ; Ma'aseh Märkäbäh 5.
74 Vgl. Ma'aseh Märkäbäh ed. Scholem (Anm. 23) § 30: 'arfelê tôhar.

Hier : zîw.
75 nanê hôd — für das üblichere '"nanê kcibôd.

180



100 Gepriesen sei sein Name bei den Wagenmyriaden76
und gesegnet bei den himmlischen Tausenden77.

Gepriesen sei sein Name bei den Feuerketten78
und gesegnet bei den flammenden Banden79.

Gepriesen sei sein Name mit den Donnerschlägen 80

105 und gesegnet mit den Läufen der Blitze81.

Gepriesen sei sein Name im Mund aller auf Erden
und gesegnet in den Tiefen der Erde82.

Gepriesen sei sein Name in allen Wüsten83
und gesegnet auf den Wogen des Meeres 84.

110 Gepriesen sei sein Name allein auf dem Thron
und gesegnet auf seinem machtvollen Sitze.

Gepriesen sei sein Name im Mund jedes Wesens
und gesegnet im Lied eines jeden Geschöpfs.

Gepriesen sei der Herr auf ewig,
115 Amen und Amen85,

Halleluja!

76 Ps. 68, 18.
77 Ps. 68, 18. Das zweite Wort bezeichnet nach späterem Verständnis

eine Engelklasse (vgl. h. Hen. 17).
78 Aus I Kön. 7, 17 (II Chron. 3, 5.16), s. folgende Anm.
79 Wie die «Ketten» vorhin, so stammen auch die «Stricke» (Bande) aus

der Beschreibung des Heiligtums, vgl. Ex. 35, 18; 39, 40.
89 Vgl. Ps. 104, 7; Ps. 77, 19.
si Vgl. Na. 2, 5.
82 Ps. 71, 20, vgl. Ps. 42, 8.
83 Vgl. Ps. 106, 9 (Stichwortverbindung').
84 Vgl. Jes. 48, 18.
88 Ps. 89, 53 und 106, 48; vgl. Ps. 41, 14; 72, 19.

181


	Aus der jüdischen Poesie. Ein Wermutstropfen im Becher ; Poetisch-liturgiche Stücke aus dem "Buch der Geheimnisse"

