
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Prophet und König im Alten Testament

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROPHET UND KÖNIG
IM ALTEN TESTAMENT1

Von Hebbert Schmid, Kaiserslautern

Überblickt man die Biblische Geschichte, wie sie in den Schulen

gelehrt wird, so fällt sofort auf, daß sich Prophet und König oft
gegenübertreten: Samuel, der nur in I Sam. 320 als Prophet bezeichnet

wird, und Saul, Nathan und David, Elia und Ahab, Arnos und
Jerobeam II., der in Am 710ffi_ allerdings im Hintergrund bleibt,
Jesaja und Ahas, Jeremia und Jojakim, Jeremia und Zedekia2.
Noch viele Beispiele wären zu nennen. Dabei geht es nicht nur um
Auseinandersetzungen zwischen den beiden. Propheten waren an
der Entstehung des Königtums maßgebend beteiligt. Sie treten
mit dem Königtum besonders in Erscheinung. Die Prophétie
erlischt allerdings nicht mit dem Untergang des Königtums im
Nord- und Südreich. Sie hält sozusagen den Gedanken des Königtums

aufrecht, indem sie auch in exilisch-nachexilischer Zeit das

Kommen eines Königs auf Davids Thron ansagt, der erst im letzten

Jahrhundert vor Christi Geburt als «Messias» bezeichnet wird.
Man könnte nun versucht sein, das Thema Prophet und König
unter dem Gesichtspunkt des Charismatischen und des Institutionellen

vereinfachend abzuhandeln. Dies wäre nicht ganz ungerechtfertigt,

wie die «Zusammenfassung» zeigt. Die alttestamentlichen
Quellen lassen jedoch ein differenziertes Verhältnis erkennen, zumal
Prophetentum3 und Königtum4 keine einheitlichen Größen sind.

1 Siehe O. Procksch, König und Prophet in Israel, Greifswalder
Universitätsreden 10 1924 (zur Reichsgründungsfeier am 18. Januar!).

2 Zum einzelnen: H. Schmid, Der Lehrstoff aus dem Alten Testament,
1966.

3 Siehe dazu u. a. E. Jenni, Die alttestamentliche Prophétie, ThSt 67

(1962); H. W. Wolff, Hauptprobleme alttestamentlicher Prophétie, Theol.
Bücherei 22 (1964), 206ff. ; G. Fohrer, Studien zur alttestamentlichen
Prophétie, BZAW 99 (1967).

4 Die neueste umfassende Arbeit : J. A. Soggin, Das Königtum in Israel,
BZAW 104 (1967).

152



Dies soll im folgenden an der jeweiligen Entstehung aufgezeigt
werden.

A. Die Entstehung des Prophetentums

Vorläufer der Propheten, die man am besten als Gottesboten
bezeichnet, sind Seher (I Sam. 99) und Ekstatiker, die auch außerhalb

Israels bezeugt sind, wie z. B. die Einzelgestalt des Bileam
(Num. 22—24) und die Gruppe der 450 Baalspropheten (I Kö. 18).

Auf den in Mari am mittleren Euphrat auftretenden muhhum, der
dem König eine Gottesbotschaft in kultischen Angelegenheiten
überbringt (18. Jh. v. Chr.), kann hier nur hingewiesen werden5.
Dennoch kam es nur in Israel und Juda zum Auftreten der
sogenannten «klassischen» Propheten, die ihr Tun und Reden durch
die von Gott ausgehende Berufung legitimierten (Am. 710ff Jes. 6

Jer. 1). Das Geheimnis der Berufung und der prophetischen
Wirksamkeit läßt sich weder religionswissenschaftlich noch psychologisch

lüften (vgl. Am. 38). Bileam erlangte dadurch eine besondere

Bedeutung, daß er im Dienst des moabitischen Königs stand
und «Israel» gegenübertrat. Die Bedeutung des Gottesmannes und
Sehers Samuel hängt, von seiner richterlichen Tätigkeit abgesehen

(I Sam. 7131î damit zusammen, daß er in der Situation der
Bedrohung Israels durch die Philister und andere Eeinde, Saul zum
Fürsten (nagid) bzw. zum König über Israel salbte (I Sam. 97—1016)

— und verwarf (I Sam. 137bff vgl. Kap. 15). Somit besteht
hinsichtlich Entstehung und Ansehen von Prophetentum und Königtum

eine eigenartige Wechselwirkung, auch aus dem folgenden
Abschnitt hervorgeht.

B. Die Entstehung des Königtums Sauls und Davids

Samuel salbte Saul (1012—1004)6 im Auftrag Jahwes (I Sam.

—1016). Die Salbung durch Samuel galt als Salbung Jahwes

5 Siehe C. Westermann, Die Mari-Briefe und die Prophétie in Israel,
Theol. Bücherei 24 (1964), 17Iff.

6 Die chronologischen Angaben entstammen der Zeittafel von A. Jepsen
in: W. Rudolph, Hosea, KAT XIII/1 1966, 271ff.

153



(I Sam. 15j 17). Auch die Bestimmung des Königs, der die als
ungerechte Richter fungierenden Samuelsöhne ablösen sollte, durch das
Los war ein Gottesentscheid (I Sam. 8; 1017fl). Aber auch vom
Volk konnte die Initiative ausgehen: Der Heerbann machte Saul
zum König (I Sam 1115; in v. 14 ist Samuel wohl nachgetragen);
die Männer Judas salbten David (1004—965) in Hebron zum König
über das Haus Juda, die Ältesten Israels zum König über das
Nordreich (II Sam. 2i ö3), wobei sich letztere auf eine prophetische
Designation Davids beriefen (52), die in I Sam. 1314 Samuel
zugeschrieben wird. Nach der Eroberung des jebusitischen Jerusalem
wurde David auch noch König über diesen Stadtstaat. Der Prophet
Nathan, den ich wie den Priester Zadok (II Sam. 817) für einen
Jebusiter halten möchte, der sich dem Jahweglauben anschloß,
verhieß David eine ewige Dynastie, wobei seine Thronfolger in
einem besonderen Sohnesverhältnis zu Jahwe stehen sollten

(II Sam. Inb.14.i6.27)- Nathan griff damit Vorstellungen des sakralen

Königtums auf, wie sie z. B. in den Königspsalmen 2 und 8920ffl

bezeugt sind7. Nathan war der Erzieher des Bathsebasohnes Salomo

(II Sam. 1225), für den er sich mit dem Priester Zadok als Nachfolger

Davids einsetzte (I Reg. lllfl.). Wenn auch Prophet, Priester
und König zusammenarbeiteten, so war es doch einst der
«Hofprophet» Nathan, der dem schuldigen David das Gericht ansagte

(II Sam. 12). Während in Jerusalem bis zum Untergang durch die

Babylonier (587) die Dynastie der Davididen herrschte, kam es

im Nordreich Israel bis zum Untergang durch die Assyrer (722) zu
keiner bleibenden Dynastiebildung, was zum Teil mit prophetischen

Verschwörungen zusammenhängt. Zunächst soll das Verhältnis

von Prophet und König im Nordreich Israel untersucht werden.

Prophet und König im Nordreich

Wie für Saul (I Sam. 9X—1016), der hauptsächlich über das
zentrale Gebiet des späteren Nordreiches herrschte, ist für viele israeli-

7 Siehe dazu H. Ringgren, The Messiah in the Old Testament, 1956;
ders., Israelitische Religion, in: Die Religionen der Menschheit 26 1963,
50ff.

154



tische Könige seit dem Tode Salomos (926) bis zur Gefangennahme
des letzten Königs Hosea vor dem Fall Samarias (722) die
prophetische Designation und damit ihre Einsetzung durch Gott
grundlegend. Ein gutes Beispiel dafür bietet der erste König des

Nordreiches, Jerobeam I. (926—905). Der Prophet Ahia von Silo

sagte Jerobeam, den Salomo über die Fronarbeit des Hauses Joseph
gesetzt hatte, die Herrschaft über zehn Stämme an, indem er seinen

neuen (Propheten-) Mantel in zwölf Stücke riß und unter vier
Augen zu Jerobeam sprach: «Nimm dir zehn Stücke! Denn so

spricht Jahwe, der Gott Israels: ,siehe, ich bin im Begriff das

Königtum (nämlich über das Nordreich) der Hand Salomos zu
entreißen und gebe dir zehn Stämme '» (I Kö. 1131). Das Prophetenwort

erfüllte sich. Das Nordreich entzog sich der Königsherrschaft
der Davididen (I Kö. 1215ft Aber auch das Gerichtswort des
gleichen Propheten über das Haus Jerobeams — die näheren Umstände
sind in I Kö. 14 geschildert — wurde verwirklicht: Der Verschwörer
Baesa tötete den Jerobeamsohn Nadab, wurde König (906) und
beseitigte die ganze Verwandtschaft seines Vorgängers (I Kö. 152äfl
Dem Hause Baesa-Ela erging es ebenso: nach dem Gerichtswort
des Propheten Jehu, dem Sohn Hananis, wurde es von Gott eingesetzt

und verworfen, ausgerottet (I Kö. 16lff
Den Weg der Gewaltlogigkeit, der dann für die Schriftpropheten

von Arnos und Hosea an charakteristisch ist, ging der Gottesmann
Elia (I Kö. 17—19; 21; II Kö. lx_17)8. Der Auftrag an ihn, Hasael

zum König über Aram, Jehu zum König über Israel und Elisa zum
Propheten an seiner Statt zu salben (I Kö. 1915_17), gehört zur
Elisaüberlieferung (vgl. II Kö. 87fl Kap. 9f.). Die Tötung der
Baalspropheten (I Reg. 1840) ist vielleicht überlieferungsgeschichtlich
sekundär; sie ist die Erfüllung der sozusagen gesetzlich gebotenen
Todesstrafe (Ex. 2219 Dtn. 13). Elia trat den Königen Ahab (871

bis 852) und Ahasja (852—851) mutig entgegen, er zettelte jedoch
keine Verschwörung an, etwa durch die Designation eines Gegenkönigs

(I Kö. 17x 18lf 16f 41fl 21; II Kö. l2-8.i5fl.)- der Novelle

I Kö. 17—19 klingt bereits das Motiv des Leidens an, insofern als

Elia vom Königshaus verfolgt wurde und fliehen mußte.

8 Siehe G. Fohrer, Elia, 1957; ders., RGG3 s. v. «Elia».

155



Von besonderem Interesse sind die in die Eliaüberlieferung
eingeschalteten Kapitel I Kö. 20 und 22. Hier treten Einzelpropheten
und Prophetengruppen im Krieg auf. Dabei ist zunächst in Kap. 20

bemerkenswert, daß sowohl Königsboten als auch Propheten die
Botenformel «So spricht Benhadad:» bzw. «So spricht Jahwe:»
gebrauchen und dann in der Person des Auftraggebers (1. Person)
Heil oder Unheil ansagen, mit oder ohne nähere Begründung. Der
Prophet versteht sich als Bote Gottes und greift in Wort und
Zeichenhandlung in das Kriegsgeschehen ein. Die Erwähnung der
«Söhne der Propheten» (2035) läßt darauf schließen, daß der anonyme
«Einzelprophet» einer Prophetengenossenschaft angehörte oder ihr
vorstand. Ein Kennzeichen der Mitglieder war vermutlich eine

Tätowierung (v. 41) oder eine Art Tonsur (vgl. II Kö. 223ff II Kö.
22 zeigt ein gutes Einvernehmen zwischen dem König Ahab, der
dann als ein aufrechter Held im Kampf gegen die Aramäer fiel, und
einer Prophetengenossenschaft von etwa 400 Mann, die wahrscheinlich

vom Hof unterstützt wurde und sozusagen «des Lied sang,
des Brot sie aß» (vgl. Mi. 35). Sie sagte dem König Heil und Sieg

voraus, und Zedekia, der Sohn Kenaanas, bekräftigte dies durch
ein Zeichen (II Kö. 22n). König Josaphat von Juda (868—847),
der als der schwächere nolens volens am Angriffskrieg
teilnehmen mußte, war von der Heilsbotschaft offensichtlich nicht
überzeugt. Er fragte nach einem «Propheten für Jahwe». Ahab
nannte einen gewissen «Mann» — der Titel Prophet fällt nicht!
(v. 8) —, Micha, Jimlas Sohn, der allerdings immer Übel prophezeite.

Josaphat bestand darauf, daß er gehört wird. Nach einer
ironisch gemeinten Heilsbotschaft tat Micha seine Unheilsvision —
er könnte als Seher bezeichnet werden — kund (v. 17). In einer
weiteren Schau kommt zum Ausdruck, daß die falschen Propheten,
die vielleicht als königstreue Patrioten subjektiv ehrlich waren,
durch einen von Gott ausgesandten Lügengeist verführt worden
waren9. Micha ging den Weg des Leidens und — infolge des
verlorenen Krieges — den der Rechtfertigung, die er zum Glück
noch erleben durfte.

9 Siehe H. Schmid, Gottesbild, Gottesschau und Theophanie, Judaica 23

(1967), 241ff., bes. 245.

156



Vorstand, vielleicht als «Vater» («Abt») angeredet (vgl. II Kö.
62i 1314), einer Prophetengenossenschaft mit einem Gemeinschaftsgebäude

bei Jericho-Gilgal (vgl. II Kö. 338 6lff war Elisa10, der
als Nachfolger des Einzelgängers Elia galt und nach Ansicht der
Prophetensöhne 2/3 des Geistes seines Vorgängers besaß (II Kö. 29).

Er griff in das Kriegsgeschehen und in die Politik ein, (851—845)
indem er wahrscheinlich während der Regierungszeit Jorams, des

letzten Königs aus der Dynastie Omris, gegen den israelitischen
König und für die Aramäer eintrat (II Kö. 34_27 87_15), aber unter
der Herrschaft des Usurpators Jehu (845—818) und dessen Sohnes
Joahas (818—802) und Enkels Joas (802—787) die eigene Seite
unterstützte (II Kö. 5; 6g_23 624—720). Vor seinem Tode forderte er Joas

zu einer Zeichenhandlung auf (1314_19). An der blutigen Revolution
Jehus war er mittelbar beteiligt, insofern als er «einen von den

Prophetensöhnen» aufforderte, im Namen Jahwes den Offizier Jehu
zum König über Israel zu salben, der außer dem Omriden Joram,
die Königinmutter Isebel auch den judäisclien König Ahasja 845

umbrachte (II Kö. 9f.). Bevor wir auf die Problematik dieser
Bluttaten eingehen, sei erwähnt, daß unter der Herrschaft des Joas-
sohnes Jerobeam II. (787—747) der Heilsprophet Jona, Amittais
Sohn, auftrat (II Kö. 1425).

Die Problematik der durch Propheten ausgelösten Revolution
Jehus (845) besteht nicht bloß darin, daß — leider nicht nur dort
und damals — viel Blut floß, sondern daß Jehu ein Eiferer für
Jahwe war und von Jahwe direkt für seine Taten gelobt wurde

(II Kö. 1016 30). Propheten zettelten Verschwörungen an. Sie waren
also mehr als bloße Warner und Bußprediger, wie der Deuteronomist

in II Kö. 1713 von ihnen und den Sehern aussagt. Bezeichnend

ist, daß etwa 100 Jahre später zwei Propheten auftraten, die

Verschwörungen und Bluttaten ablehnten: Arnos aus Thekoa in Juda
und Hosea aus dem Nordreich zur Zeit des vorletzten Königs aus
Jehus Geschlecht, Jerobeams II. (787—747), dessen Sohn Sacharja
nach einem halben Jahr von Schallum erschlagen wurde, wobei
weder hier noch später von einer prophetischen Beteiligung etwas
bekannt ist. König Schallum wurde von Menahem (747—738)

10 Siehe G. Fohrer, RGG3 s. v. «Elisa».

157



umgebracht. Die beiden nächsten Könige des Nordreiches, Pekachja
(737—736) und Pekach (735—732) starben keines natürlichen Todes.
Der letzte Usurpator, Hosea (731—723), wurde von den Assyrern
gefangen genommen. Der Prophet Hosea starb wohl während dessen

Regierungszeit, machte also vier Königsmorde mit (vgl. Hos. 73_7

84 139_n).
Arnos stammte zwar aus dem Süden, trat aber im Nordreich auf.

Er wurde vom Priester Amazja des Reichsheiligtums in Bethel —
sicherlich mit königlicher Billigung — außer Landes gewiesen
(Am. 710ffi). Arnos, der angeblich eine Verschwörung gegen den

König Jerobeam II. inmitten des Hauses Israel angezettelt haben
sollte, entgegnete dem Priester: «Nicht Prophet bin ich, noch bin
ich Prophetensohn» (v. 14aß). Diese in der alttestamentlichen
Wissenschaft oft verhandelte Aussage kann m. E.11 im Zusammenhang
mit dem Vorwurf der Verschwörung nur so verstanden werden, daß
Arnos weder das Haupt noch ein Mitglied einer Prophetengenossenschaft

war, die einen Sturz des Königs plante und etwa durch die

Designation eines Gegenkönigs in die Wege leitete. Bemerkenswert
ist, daß Arnos in der Reihe der sogenannten Völkerorakel (1 3 ^12)

Taten brandmarkte, die man heute zum Teil als Kriegsverbrechen
bezeichnen würde.

Im Buch Hosea12 nimmt Jahwe direkten Bezug auf die blutige
Revolution Jehus, indem er nach der Geburt eines Sohnes zum
Propheten spricht : «Nenne seinen Namen Jesreel, denn nicht mehr
lange, und ich suche die Bluttaten von Jesreel am Hause Jehus
heim und bereite dem Königtum des Hauses Israel ein Ende» (14).

Wenn die Schriftpropheten seit Arnos, deren Worte zum größten
Teil mündlich ergingen, aber nachträglich (zum Teil) in Rollen
niedergeschrieben wurden (vgl. Jer. 36), von politischen
Umsturzversuchen Abstand nahmen, so heißt das nicht, daß sie nicht als

Boten Jahwes dem Königtum, der Priesterschaft und dem Volk
das Gottesgericht angesagt hätten. Das geht paradigmatisch aus
Hos. 12_9 und den Visionen des Arnos hervor, wenn man von den
beiden ersten absieht (77_9 87_3 91_4). Daß das Volk diesen Gerichts-

11 Eine Begründung bot ich in Judaica 23 (1967), 68ff.
12 Siehe dazu die Kommentare von H. W. Wolff, Hosea, BK XIV/1 1961,

und von W. Rudolph (siehe oben Anm. 6) z. St.

158



propheten kein Gehör schenken wollte (vgl. Jes. 69_u), versteht sich

von selbst. Erst im und nach dem Gericht, d. h. in exilisch-nach-
exilischer Zeit gab man ihnen, und damit Gott, recht (vgl. Klgl.
Jer.).

Prophet und König im Südreich

Während dem König David (1004—965) von den Propheten
Nathan (II Sam. 12) und Gad (II Sam. 24), der David schon in der
Zeit der Verfolgung durch Saul begleitete (I Sam. 226 II Sam. 24),
aber dann durch den vermutlichen Jebusiter Nathan in den Hintergrund

gedrängt wurde, das Gottesgericht angesagt wurde, treten
Salomo (965—926) keine Propheten gegenüber. Und gerade er hätte
es nötig gehabt (vgl. I Kö. 213ffl Dies ist um so auffallender, als

ihn der Priester Zadok und der Prophet Nathan am Gichon zum
König machten (I Kö. I31 jT Starb Nathan bald oder war er in
seinen Schützling (II Sam. 1225) blind verliebt oder zog er den Weg
des Schweigens dem des Leidens vor? Auffallend ist, daß im
Südreich bis zur Berufung Jesajas (736) kaum Propheten auftraten.
Der Gottesmann Schemaja gebot dem Nachfolger Salomos, Reha-
beam (926—910), keinen Krieg gegen das Brudervolk Israel zu
führen. Die Krieger sollen sogar darauf gehört haben, was von
einer ganz außergewöhnlichen Klugheit zeugen würde (I Kö. 1222a

Die Regierenden haben anders gehandelt (I Kö. 1430). Nach I Kö.
1233—1322 trat in Bethel vor Jerobeam ein anonymer Gottesmann
aus Juda auf, der die Beseitigung des Götzendienstes durch den

König Josia (639—609) geweissagt hätte, wie die Bewohner von
Bethel behaupteten (II Kö. 2315a Sie wußten wohl auch, daß der
Gottesmann hatte sterben müssen, weil ein alter Prophet in Bethel
ihn zum Ungehorsam verführt hatte (I Kö. 13na).

Eigenartig ist, daß der König Josia nach dem Auffinden einer
Thorarolle im Tempel und nach deren Verlesung befahl, Jahwe in
bezug auf die niedergeschriebenen Worte, die den Gotteszorn
ansagten, zu befragen (II Kö. 2213). Der Priester Hilkia und andere
sahen in der Prophetin Hulda die legitime Interpretin, die dann
die Unheilsworte bestätigte und dem bußfertigen König ein
friedliches Lebensende voraussagte (v. 14—20). Es kam aber anders

159



(II Kö. 2329f Offensichtlich war man der Ansicht, daß zur rechten
Hermeneutik eine besondere, prophetische Begabung gehört. Wenn
der Prophet Jeremia nicht befragt wurde, so kann dies darauf
beruhen, daß er nicht zum Kultpersonal des Tempels gehörte;
vielleicht wohnte er 622 noch gar nicht in Jerusalem (Jr. ll18ffl).

In den folgenden Ausführungen über Jesaja und Jeremia wäre
es interessant, die Aussagen dieser Propheten über fremdländische
Könige zu untersuchen — Hesekiel, Daniel, Jona u. a. müßten
dann ebenfalls berücksichtigt werden —; dies würde jedoch zu
weit führen. Infolgedessen geht es nur um das Verhältnis Jesajas
und Jeremias zu den jeweiligen judäischen Königen.

Jesaja, der in der Zeit der Expansion des assyrischen Weltreichs
auftrat (vgl. Jes. 10; 20), wirkte während der Königsherrschaft
des Alias (736—729) und des Hiskia (728—700). Mit beiden Königen
traf er während des syrisch-ephraimitischen Krieges (733) bzw.
während der akuten Bedrohung Jerusalems durch die Assyrer (701)
zusammen.

Im sogenannten syrisch-ephraimitischen Krieg hatten sich
Damaskus und Samaria miteinander verbündet, um Juda und
Jerusalem zu erobern und König Ahas durch den Sohn Tabels zu
ersetzen, der als Dritter im Bunde an einer Verteidigungsgemeinschaft

gegen Assur teilgenommen hätte (Jes. 76 vgl. II Kö. 16). Die
Gefahr für das Davidshaus, dem eine beständige Dynastie verheißen
worden war (II Sa. 7), und für das Volk war groß (Jes. 72). In
dieser Lage befahl Jahwe Jesaja, mit seinem Sohn Schear-Jaschub

(«ein Rest, der umkehrt») dem König Ahas zu begegnen, der
anscheinend wegen der bevorstehenden Belagerung die Wasserleitung
des oberen Teiches zur Walkerfeldstraße hin inspizierte. Der
Prophet sollte den König ermahnen, stille zu sein und sich nicht zu
fürchten — wobei durch den Namen des Sohnes eine weitere
Botschaft zum Ausdruck kam —, denn die Absicht der feindlichen
Könige Rezin und Pekach kommt nicht zustande (74f 7). Weil
dieses Gotteswort in der Situation der allgemeinen Nervosität nicht
gerade verläßlich erschien, fügte der Prophet in einem hebräischen
Wortspiel die Mahnung hinzu : «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht »

(v. 9b). Der Grund des Glaubens ist die Zusage Gottes und damit
Gott selbst. König Ahas unterwarf sich nicht Gott als dessen Knecht

160



und Sohn, er sandte vielmehr — sozusagen realpolitisch — Boten
an den assyrischen Großkönig Tiglath Pileser III. (745—727) und
ließ ihm sagen: «dein Knecht und dein Sohn bin ich; komm herauf
und hilf mir », worauf der Assyrer gegen entsprechende Bezahlung,
aber im eigenen Interesse, Damaskus eroberte (733—732; II Kö.
167 9). Jesaja wollte Ahas zum Glauben bewegen, wie aus dem
außerordentlich umstrittenen Abschnitt Jes. 71017 hervorgeht13.
Die Aufforderung, ein Zeichen zu erbitten, lehnte der König ab.
Jahwe gab deswegen selbst ein Zeichen: «Siehe, eine junge Frau

Almali) ist schwanger und gebiert einen Sohn und ,du sollst
seinen Namen nennen' (3. Person fem. in 2. Person masc. umvokali-
siert) Immanuel Gott mit uns) denn bevor der Knabe Böses

zu verwerfen und Gutes zu wählen weiß, ist der Ackerboden
verlassen, vor dessen beiden Königen dir graut» (71416, vgl. 83{).
Dennoch wird das Gericht über König und Reich hereinbrechen
(v. 17). Zeichen im engeren Sinn ist das heranwachsende Kind mit
seinem Namen, wie Jesajas Söhne Schear-Jaschub und Maher-
Schalal-Chasch-Bas («Eilebeute-Plünderschnell»; 83f) «Zeichen und
Wahrzeichen» sind (818). Wer ist die Mutter Immanuels? Es würde
gut in die Situation von Jes. 7 passen, wenn der Prophet mit seinem
Sohn dem König mit dessen (zukünftigen) Sohn gegenüberstände.
Diese Vermutung wird durch folgende Analogie gestützt: In den
kanaanäischen Texten aus Ras-Schamra Ugarit)14 wird die
Prinzessin Churaja und zukünftige Frau des Königs Kuriti als g'lmt
«Almah» (wie in Jes. 714) bezeichnet (Krt. 204). In den nicht
vollständig erhaltenen Zeilen 5 und 7 des ugaritischen Textes 77

scheint ausgesagt zu sein, daß eine btl(t) Jungfrau, die auch

'glmt genannt wird, einen Sohn gebären wird. Von einer
Jungfrauengeburt ist kaum die Rede, da die Empfängnis noch bevorsteht.

Als «Zeichen» ist Immanuel nicht messianisch zu verstehen.
Der Messias als Spiegel für gegenwärtige Davididen und als eschato-

logischer Herrscher nach dem Untergang des Königshauses (587)

war mehr als ein Zeichen. Man darf annehmen, daß die Mutter des

Siehe H. W. Wolff, Friede ohne Ende, BSt 35 (1962).
14 Texte und Übersetzungen; C. H. Gordon, Ugaritic Handbook, AnOr

25 (1947); A. Jirku, Kanaanäische Mythen und Epen aus Ras Schamra-

Ugarit, 1962.

161



Immanuel, der nicht mit dem König Hiskia gleichgesetzt werden
kann, eine nicht näher bekannte Braut des Königs Ahas war. Ließ
Ahas ihren Sohn durchs Feuer gehen (II Kö. 163)?

Anders als Alias verhielt sich König Hiskia, wie vor allem aus
den Erzählungen Jes. 36—39 hervorgeht, die weitgehend auch in
II Kö. 18—20 enthalten sind. Besonders zu beachten ist hier der
historische Bericht 18i3_16- Hiskia hatte sich der Unterwerfung
unter den assyrischen König entzogen. Dies hatte einen Kriegszug
Sanheribs (704—681) gegen Juda und Jerusalem zur Folge (701).
Auf die Schmährede des assyrischen Obermundschenken hin, die

er bei der Wasserleitung des oberen Teiches an der Walkerfeldstraße

hielt (vgl. Jes. 7) und dabei das unrealistische «Vertrauen»
der Jerusalemer in Frage stellte, ließ Hiskia betroffen Jesaja befragen,

der das Gotteswort übermitteln ließ : «Fürchte dich nicht vor
den Worten, die du gehört hast, mit denen die Burschen des assyrischen

Königs mich schmähten Siehe, ich werde einen Geist in ihn
geben, auf daß er ein Gerücht hört und in sein Land zurückkehrt ;

aber in seinem Lande werde ich ihn durch das Schwert fallen
lassen» (361—379a). Nach der Variante 379b_38 warfen die assyrischen

Boten dem König ein illusorisches Gottvertrauen vor ; Hiskia
begab sich mit der schriftlichen Kapitulationsaufforderung in den

Tempel, also in das königliche Palastheiligtum, bat um Rettung,
worauf ihm Jesaja eine dreifache Gottesantwort überbrachte in
Form eines Spottliedes (v. 22—29), eines Heilszeichens für den

König Jerusalems (v. 30—32) und eines Unheilswortes über den

König von Assur (v. 33—35), daran sich der Bericht über die

Katastrophe im assyrischen Lager und über die Ermordung
Sanheribs anschließt. Hiskia ist geradezu eine Kontrastfigur zu Ahas.
Als er todkrank war und Jesaja ihm im Namen Gottes sein Ende
ansagte, rief er Jahwe an, der ihm durch den Gottesboten unter
Nennung eines mirakelhaften Zeichens eine weitere Lebenszeit von
15 Jahren zusprechen ließ, worauf Hiskia vor der therapeutischen
Behandlung durch den Propheten einen Dankpsalm sprach (Jes. 38).
Die Psalmen im Munde des Königs lassen die Frage aufkommen,
ob nicht eine Reihe der Gebete im Psalter (Klagelieder!) aus dem

königlichen Kult erwachsen sind (vgl. II Kö. 134), in dem auch
Propheten fungierten. Weniger günstig kommt Hiskia in Kap. 39

162



weg: Einer Gesandtschaft des babylonischen Königs Merodach
Baladan, der wie Hiskia 705 von den Assyrern abgefallen war,
hatte er alle seine Besitzungen gezeigt. Jesaja sagte ihm im Namen
Gottes die Plünderung durch die Babylonier voraus. Hiskia gab
Gott recht und sich damit zufrieden, daß das Unheil nicht in seinen

Tagen hereinbrechen sollte.
Die Zeit des Zusammenbruchs des assyrischen Reiches (612

Eroberung Ninives durch die Babylonier und Meder) und die
babylonische Herrschaft (Einnahmen Jerusalems am 16. 3. 597 und am
10. August 587) erlebte der Prophet Jeremia, der z. Z. des Königtums

Josias 626 berufen wurde. Während er die Reform Josias
anscheinend unterstützte (Jer. ll6fl), zumindest mit diesem König
keine Auseinandersetzung hatte, mußte er unter der Herrschaft
Jojakims (608—598) und auch Zedekias (597—587) viel leiden.

Jer. 21n—238 enthält eine Sammlung von Sprüchen über Könige ;

21j_7 g_io — aus der Zeit Zedekias — wurde vorangestellt, worauf
noch zurückzukommen ist. Im einzelnen sei zu den Königsorakeln
folgendes bemerkt: Die Totenklage über den «guten» König Josia,
den auch Jeremia als gerecht hinstellt (2215) und der in der Schlacht
bei Megiddo gegen den Pharao Necho fiel (609), muß groß gewesen
sein. Jeremia gebietet aber, nicht über den Toten zu weinen,
sondern über Josias Sohn Schallum Joahas, der nach dreimonatiger
Herrschaft von Necho abgesetzt und nach Ägypten gebracht
wurde, von wo er nicht mehr zurückkehrte (Jer. 2210_12, vgl.
II Kö. 2328ft 31fl Dann machte der Pharao den Josiasohn Eljakim
zum König und nannte ihn Jojakim. Dieser erfüllte nicht die

königliche Pflicht, für Recht und Gerechtigkeit zu sorgen (22j_7).
In seiner Gewinnsucht schreckte er vor keiner Tat zurück. Jeremia
kündigte ihm im Namen Jahwes ein «Eselsbegräbnis» an (2213_19).

Jojakim jedoch «legte sich zu seinen Vätern» (II Kö. 24e) vor der
ersten Einnahme Jerusalems. Sein Sohn Jojachin (Ende 598 bis
16. 3.597) ergab sich und wurde als Gefangener nach Babel gebracht,
wo er nach der Thronbesteigung des Nachfolgers Nebukadnezars,
Evil Merodach Amel Marduk), begnadigt wurde. Jeremia sagte
ihm und der Königinmutter die Gefangenschaft und die

Verschleppung voraus (2224fi 13lgl). Kein Nachkomme Jojachins
sollte mehr auf dem Thron Davids sitzen und über Juda herrschen

163



(2230b). Das Jahwewort in 2.31_8 verheißt aber dem David «einen

gerechten Sproß» — «Jahwe unsere Gerechtigkeit» genannt (womit
auf Zedekia als negative Kontrastfigur hingewiesen wird) —, der
als weiser und gerechter König zum Heil seines Volkes Juda-Israel
regieren wird.

Es ist nicht bekannt, wie diese Orakel übermittelt wurden. Aus
der sogenannten Baruchschrift, die höchstwahrscheinlich von Jeremias

Sekretär (Jer. 36; 32121 16 4336 45) niedergeschrieben wurde
und sich auf drei Epochen bezieht (4. Jahr Jojakims: 26;
19i.2a.io-iia.i4f. ^i-6 36 45; 4. Jahr Zedekias: 27,_3 12b 28f. 5159_64;

zweite Belagerung Jerusalems und Aufenthalt in Ägypten:
341_7.8_22 3 73—4430)15, geht jedoch hervor, wie die jeweilige direkte
oder indirekte Begegnung zwischen dem Propheten und dem König
verlief.

Jeremia trat dem König Jojakim nie direkt gegenüber. Dies ist
nicht verwunderlich, hat doch dieser König — wohl im Anfang
seiner Herrschaft — nicht davor zurückgeschreckt, den sonst
unbekannten Propheten Uria, den Sohn Schemajas, hinrichten zu
lassen (26ao_ 23). Jeremia hatte einflußreiche Gönner am Hofe, so

z. B. Achikam, der sich für die Reform unter Josia einsetzte
(2624 II Kö. 22ia). Zum Verständnis vom Jer. 36 ist es wichtig zu
wissen, daß Jeremia aus irgendeinem Grund verhindert war, den

Tempelvorhof aufzusuchen (v. 5). Er war also nicht eingesperrt,
sonst könnten die Beamten ihm und dem Baruch nicht raten, sich

vor dem König so sicher zu verstecken, daß sie als von Jahwe
verborgen galten (v. 19. 26). Jeremia sollte im Auftrag Gottes im
Jahre 605 alle Worte seit seiner Berufung niederschreiben, was
dann Baruch auf Diktat hin ausführte. Auch vergangene Unheilsworte

würden (vielleicht!) das Volk zur Umkehr bewegen. Baruch
verlas an einem Fasttag die Schriftrolle im Tempelbezirk. Michaja
berichtete den Beamten davon; diese ließen sich den Text vorlesen
und erstatteten tief beeindruckt dem König Meldung. Jojakim
reagierte anders als Josia bei der Verlesung der Thorarolle (vgl.
II Kö. 22llfl ): nach dem Vortrag einiger Spalten schnitt er diese
ab und warf sie ins Eeuer, das im Winter den Raum erwärmte.

15 So E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 196510, 436.

164



Jeremia diktierte daraufhin auf Gottes Geheiß eine zweite,
vermehrte Auflage, der im Laufe der Zeit weitere Worte hinzugefügt
wurden. Baruch, der mit seinem Herrn gefährdet war, verhieß der

Prophet, daß er mit seinem Leben davonkommen werde (Jer. 45).
Während bei Jojakim die Person des Propheten zwangsläufig

zurücktrat, kam es zwischen Jeremia und König Zedekia zum
persönlichen Zusammentreffen. Nach Jer. 21 v_7 ließ der König während

der zweiten Belagerung Jerusalems den Propheten durch
vornehme Boten in der Hoffnung befragen, Jahwe würde wiederum
ein Wunder vollbringen (vgl. Jes. 36f.). Jeremia gab kund, daß

Gott selbst wider die Stadt streite und daß sogar der König in die
Hände Nebukadnezars fallen werde. Nur dadurch komme man mit
dem Leben davon, daß man zu den Babyloniern überlaufe (v. 8—10).
Nach Jer. 34^ hatte der Prophet den König persönlich durch
diese Botschaft vor die Entscheidung gestellt. Als ein Heer des

Pharao Hophra (=Apries 588—569) gegen die Babylonier
heranrückte, glaubte man an eine Entsetzung der bedrängten Stadt
Jerusalem. Zedekia ließ wiederum Jeremia, der Fürbitte tun sollte,
befragen. Die Antwort war, daß die Ägypter wieder abziehen, aber
die Babylonier Jerusalem einnehmen und verbrennen werden
(373_10). Der Prophet wurde unter dem Vorwand, überlaufen zu
wollen, ins Gefängnis geworfen. Der König ließ ihn holen und
befragte ihn heimlich. Die Haft erleichterte er ihm (37lia Jeremia
konnte offensichtlich wiederum den Untergang der Stadt androhen
und zur Kapitulation auffordern. Die Führer der Kriegspartei
erreichten, daß Jeremia wegen Defaitismus in eine verschlammte
Zisterne geworfen wurde, wogegen der König nichts unternehmen
konnte. Ein kuschitischer Höfling, Ebedmelech (vgl. 3915ffl rettete
ihn. Zedekia ließ ein letztes Mal Jeremia zu sich rufen, der dem

König wiederum zum Überlaufen riet, um sich und die Stadt zu
retten. Der König hatte aber Angst vor den Judäern, die bereits

übergelaufen waren. Schließlich bat er Jeremia um eine Notlüge,
damit niemand den Inhalt des Zwiegesprächs erführe (Jer. 38).

Die Stadt wurde eingenommen, Zedekia hingerichtet, Jeremia
befreit (Jer. 39, vgl. Jer. 52). Das war das Ende des letzten Königs
auf Davids Thron, weil er — obgleich er dem Propheten menschlich
wohl gesonnen war — nicht den Worten gehorchte, die Jahwe

165



durch Jeremia sprach (37lf Lieber hörte man die Worte der

Heilspropheten (Jer. 239fl, vgl. Kap. 29). Aber die Unterscheidung
zwischen echten und falschen Propheten ist nicht leicht. Selbst
Jeremia erkannte erst auf Grund eines besonderen Gotteswortes,
daß Hananja ein falscher Prophet war (Jer. 28).

Zusammenfassung

Die Untersuchung hat gezeigt, daß weder Prophetentum noch

Königtum einheitliche Größen sind. Zu beachten ist, daß
Einzelgestalten wie Elia, Arnos, Jesaja und Jeremia, mag ihr Einfluß
auch noch so groß gewesen sein, neben der Masse der stärker
kultisch gebundenen Berufspropheten geradezu «Außenseiter» waren.
Das Königtum der Davididen in Jerusalem und vor allem vieler
Könige des Nordreiches hatte eine charismatisch-prophetische
Grundlage. Aber die charismatisch begründete Institution war —
wie jedes Establishment — auf Selbstsicherung aus und drängte
das Charismatische zurück oder stützte sich auf pseudocharismatische

prophetische Ja-Sager, die nicht durch den Geist, sondern
durch die Masse der Mitläufer imposant und selbst auf ihre Erhaltung

bedacht waren. Die Zurückweisung oder gar Verbannung des

Charismatischen konnte für Propheten Verfolgung und Tod bedeuten.

Hierin darf einer der Ansatzpunkte für die Vorstellung vom
stellvertretenden Leiden gesehen werden. Das Zeugnis der echten
Propheten blieb, wies Gott als den Geber des Charismas und der
Institution aus und ermahnte König und Volk zum Vertrauen auf
den Herrn: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht!»

166


	Prophet und König im Alten Testament

