Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Prophet und Konig im Alten Testament
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROPHET UND KONIG
IM ALTEN TESTAMENT !

Von HErBERT ScHMID, Kaiserslautern

Uberblickt man die Biblische Geschichte, wie sie in den Schulen
gelehrt wird, so féllt sofort auf, dal sich Prophet und Konig oft
gegeniibertreten: Samuel, der nur in I Sam. 3,, als Prophet bezeich-
net wird, und Saul, Nathan und David, Elia und Ahab, Amos und
Jerobeam II., der in Am 7,,4 allerdings im Hintergrund bleibt,
Jesaja und Ahas, Jeremia und Jojakim, Jeremia und Zedekia?Z.
Noch viele Beispiele wiren zu nennen. Dabei geht es nicht nur um
Auseinandersetzungen zwischen den beiden. Propheten waren an
der Entstehung des Konigtums malligebend beteiligt. Sie treten
mit dem Konigtum besonders in Krscheinung. Die Prophetie
erlischt allerdings nicht mit dem Untergang des Konigtums im
Nord- und Siidreich. Sie hélt sozusagen den Gedanken des Konig-
tums aufrecht, indem sie auch in exilisch-nachexilischer Zeit das
Kommen eines Konigs auf Davids Thron ansagt, der erst im letz-
ten Jahrhundert vor Christi Geburt als «Messias» bezeichnet wird.
Man konnte nun versucht sein, das Thema Prophet und Konig
unter dem Gesichtspunkt des Charismatischen und des Institutio-
nellen vereinfachend abzuhandeln. Dies ware nicht ganz ungerecht-
fertigt, wie die «Zusammenfassung» zeigt. Die alttestamentlichen
Quellen lassen jedoch ein differenziertes Verhéltnis erkennen, zumal
Prophetentum?® und Konigtum? keine einheitlichen GroBen sind.

1 Siehe O. Procksch, Konig und Prophet in Israel, Greifswalder Universi-
tédtsreden 10 1924 (zur Reichsgriindungsfeier am 18. Januar!).

2 Zum einzelnen: H. Schmid, Der Lehrstoff aus dem Alten Testament,
1966.

3 Siehe dazu u. a. E. Jenni, Die alttestamentliche Prophetie, ThSt 67
(1962); H. W. Wolff, Hauptprobleme alttestamentlicher Prophetie, Theol.
Biicherei 22 (1964), 206ff.; G. Fohrer, Studien zur alttestamentlichen Pro-
phetie, BZAW 99 (1967).

4 Die neueste umfassende Arbeit: J. A. Soggin, Das Kénigtum in Israel,
BZAW 104 (1967).

152



Dies soll im folgenden an der jeweiligen Entstehung aufgezeigt
werden.

A. Die Entstehung des Prophetentums

Vorlaufer der Propheten, die man am besten als Gottesboten
bezeichnet, sind Seher (I Sam. 9,) und Ekstatiker, die auch auBer-
halb Israels bezeugt sind, wie z. B. die Einzelgestalt des Bileam
(Num. 22—24) und die Gruppe der 450 Baalspropheten (I K. 18).
Auf den in Mari am mittleren Euphrat auftretenden muhhum, der
dem Konig eine Gottesbotschaft in kultischen Angelegenheiten
iiberbringt (18. Jh. v. Chr.), kann hier nur hingewiesen werden °.
Dennoch kam es nur in Israel und Juda zum Auftreten der soge-
nannten «klassischen» Propheten, die ihr Tun und Reden durch
die von Gott ausgehende Berufung legitimierten (Am. 7,,; Jes. 6
Jer. 1). Das Geheimnis der Berufung und der prophetischen Wirk-
samkeit laBt sich weder religionswissenschaftlich noch psycho-
logisch liiften (vgl. Am. 3;). Bileam erlangte dadurch eine beson-
dere Bedeutung, daBl er im Dienst des moabitischen Konigs stand
und «Israel» gegeniibertrat. Die Bedeutung des Gottesmannes und
Sehers Samuel hingt, von seiner richterlichen Téatigkeit abgesehen
(I Sam. 7,,4), damit zusammen, dall er in der Situation der Be-
drohung Israels durch die Philister und andere Feinde, Saul zum
Fiirsten (nagid) bzw. zum Konig iiber Israel salbte (I Sam. 9,—10,,)
— und verwarf (I Sam. 13,, 5 vgl. Kap. 15). Somit besteht hin-
sichtlich Entstehung und Ansehen von Prophetentum und Konig-
tum eine eigenartige Wechselwirkung, auch aus dem folgenden
Abschnitt hervorgeht.

B. Die Entstehung des Konigtums Sauls und Davids

Samuel salbte Saul (1012—1004)% im Auftrag Jahwes (I Sam.
9,—10,,). Die Salbung durch Samuel galt als Salbung Jahwes

5 Siehe C. Westermann, Die Mari-Briefe und die Prophetie in Israel,
Theol. Biicherei 24 (1964), 171ff.

6 Die chronologischen Angaben entstammen der Zeittafel von A. Jepsen
in: W. Rudolph, Hosea, KAT XIII/1 1966, 271ff.

153



(I Sam. 15, ;). Auch die Bestimmung des Konigs, der die als unge-
rechte Richter fungierenden Samuelschne ablosen sollte, durch das
Los war ein Gottesentscheid (I Sam. 8; 10,,4). Aber auch vom
Volk konnte die Initiative ausgehen: Der Heerbann machte Saul
zum Konig (I Sam 11,;; in v. 14 ist Samuel wohl nachgetragen);
die Ménner Judas salbten David (1004—965) in Hebron zum Koénig
iiber das Haus Juda, die Altesten Israels zum Konig iiber das
Nordreich (II Sam. 2, 5;), wobei sich letztere auf eine prophetische
Designation Davids beriefen (5,), die in I Sam. 13,, Samuel zuge-
schrieben wird. Nach der Eroberung des jebusitischen Jerusalem
wurde David auch noch Konig iiber diesen Stadtstaat. Der Prophet
Nathan, den ich wie den Priester Zadok (II Sam. 8,.) fiir einen
Jebusiter halten mochte, der sich dem Jahweglauben anschloB,
verhie} David eine ewige Dynastie, wobei seine Thronfolger in
einem besonderen Sohnesverhéltnis zu Jahwe stehen sollten
(II Sam. 7,,}, 14.16.27)- Nathan griff damit Vorstellungen des sakra-
len Konigtums auf, wie sie z. B. in den Ko6nigspsalmen 2 und 89,4
bezeugt sind 7. Nathan war der Erzieher des Bathsebasohnes Salomo
(IT Sam. 12,;), fiir den er sich mit dem Priester Zadok als Nach-
folger Davids einsetzte (I Reg. 1;, 4 ). Wenn auch Prophet, Priester
und Konig zusammenarbeiteten, so war es doch einst der «Hof-
prophet» Nathan, der dem schuldigen David das Gericht ansagte
(IT Sam. 12). Wahrend in Jerusalem bis zum Untergang durch die
Babylonier (587) die Dynastie der Davididen herrschte, kam es
im Nordreich Israel bis zum Untergang durch die Assyrer (722) zu
keiner bleibenden Dynastiebildung, was zum Teil mit propheti-
schen Verschwoérungen zusammenhéngt. Zunichst soll das Verhalt-
nis von Prophet und Ko6nig im Nordreich Israel untersucht werden.

Prophet und Konig im Nordreich

Wie fir Saul (I Sam. 9,—10,¢), der hauptsachlich iiber das zen-
trale Gebiet des spateren Nordreiches herrschte, ist fiir viele israeli-

7 Siehe dazu H. Ringgren, The Messiah in the Old Testament, 1956;
ders., Israelitische Religion, in: Die Religionen der Menschheit 26 1963,
50ff.

154



tische Konige seit dem Tode Salomos (926) bis zur Gefangennahme
des letzten Konigs Hosea vor dem Fall Samarias (722) die pro-
phetische Designation und damit ihre Einsetzung durch Gott
grundlegend. Ein gutes Beispiel dafiir bietet der erste Konig des
Nordreiches, Jerobeam 1. (926—905). Der Prophet Ahia von Silo
sagte Jerobeam, den Salomo iiber die Fronarbeit des Hauses Joseph
gesetzt hatte, die Herrschaft iiber zehn Stdmme an, indem er seinen
neuen (Propheten-) Mantel in zwolf Stiicke ril und unter vier
Augen zu Jerobeam sprach: «Nimm dir zehn Stiicke! Denn so
spricht Jahwe, der Gott Israels: ,siehe, ich bin im Begriff das
Konigtum (ndmlich tiber das Nordreich) der Hand Salomos zu ent-
reien und gebe dir zehn Stdmme . . .‘» (I K6. 115,). Das Propheten-
wort erfillte sich. Das Nordreich entzog sich der Konigsherrschaft
der Davididen (I K&. 12,;4). Aber auch das Gerichtswort des glei-
chen Propheten iiber das Haus Jerobeams — die niheren Umstédnde
sind in I K6. 14 geschildert — wurde verwirklicht: Der Verschworer
Baesa totete den Jerobeamsohn Nadab, wurde Koénig (906) und
beseitigte die ganze Verwandtschaft seines Vorgéngers (I K6. 15, ).
Dem Hause Baesa-Ela erging es ebenso: nach dem Gerichtswort
des Propheten Jehu, dem Sohn Hananis, wurde es von Gott einge-
setzt und verworfen, ausgerottet (I Ko. 16, 4 ).

Den Weg der Gewaltlogigkeit, der dann fir die Schriftpropheten
von Amos und Hosea an charakteristisch ist, ging der Gottesmann
Elia (I K6. 17—19; 21; IT Ké. 1, ;) 8. Der Auftrag an ihn, Hasael
zum Konig tiber Aram, Jehu zum Konig iiber Israel und Elisa zum
Propheten an seiner Statt zu salben (I Ko. 19, ,,), gehort zur
Elisaiiberlieferung (vgl. II K6. 8,5 Kap. 9f.). Die T6tung der Baals-
propheten (I Reg. 18,,) ist vielleicht iiberlieferungsgeschichtlich
sekundar; sie ist die Erfiillung der sozusagen gesetzlich gebotenen
Todesstrafe (Ex. 22,y Dtn. 13). Elia trat den Konigen Ahab (871
bis 852) und Ahasja (852—851) mutig entgegen, er zettelte jedoch
keine Verschwoérung an, etwa durch die Designation eines Gegen-
konigs (I Ko. 17; 1844 11 41 21; 1T K6, 1, ¢ 154). In der Novelle
I K6. 17—19 klingt bereits das Motiv des Leidens an, insofern als
Elia vom Konigshaus verfolgt wurde und fliehen mufte.

8 Siehe G. Fohrer, Elia, 1957; ders., RGG3 s. v. «Elia».

155



Von besonderem Interesse sind die in die Eliaiiberlieferung ein-
geschalteten Kapitel I K6. 20 und 22. Hier treten Einzelpropheten
und Prophetengruppen im Krieg auf. Dabei ist zunédchst in Kap. 20
bemerkenswert, dafl sowohl Konigsboten als auch Propheten die
Botenformel «So spricht Benhadad:» bzw. «So spricht Jahwe:» ge-
brauchen und dann in der Person des Auftraggebers (1. Person)
Heil oder Unheil ansagen, mit oder ohne ndhere Begriindung. Der
Prophet versteht sich als Bote Gottes und greift in Wort und
Zeichenhandlung in das Kriegsgeschehen ein. Die Erwidhnung der
«S6hne der Propheten» (20,;) 1a8t darauf schlieen, dafl der anonyme
«Einzelprophet» einer Prophetengenossenschaft angehdrte oder ihr
vorstand. Ein Kennzeichen der Mitglieder war vermutlich eine
Téatowierung (v. 41) oder eine Art Tonsur (vgl. IT Ké. 2,,4). II Ko6.
22 zeigt ein gutes Einvernehmen zwischen dem Konig Ahab, der
dann als ein aufrechter Held im Kampf gegen die Araméer fiel, und
einer Prophetengenossenschaft von etwa 400 Mann, die wahrschein-
lich vom Hof unterstiitzt wurde und sozusagen «des Lied sang,
des Brot sie afi» (vgl. Mi. 3;). Sie sagte dem Konig Heil und Sieg
voraus, und Zedekia, der Sohn Kenaanas, bekraftigte dies durch
ein Zeichen (II Ké. 22,;). Konig Josaphat von Juda (868—847),
der als der schwichere nolens volens am Angriffskrieg teil-
nehmen mulite, war von der Heilsbotschaft offensichtlich nicht
iiberzeugt. Er fragte nach einem «Propheten fiir Jahwe». Ahab
nannte einen gewissen «Mann» — der Titel Prophet fillt nicht!
(v. 8) —, Micha, Jimlas Sohn, der allerdings immer Ubel prophe-
zeite. Josaphat bestand darauf, dafl er gehort wird. Nach einer
ironisch gemeinten Heilsbotschaft tat Micha seine Unheilsvision —
er konnte als Seher bezeichnet werden — kund (v. 17). In einer
weiteren Schau kommt zum Ausdruck, dafl die falschen Propheten,
die vielleicht als konigstreue Patrioten subjektiv ehrlich waren,
durch einen von Gott ausgesandten Liigengeist verfithrt worden
waren °. Micha ging den Weg des Leidens und — infolge des ver-
lorenen Krieges — den der Rechtfertigung, die er zum Gliick
noch erleben durfte.

9 Siehe H. Schmid, Gottesbild, Gottesschau und Theophanie, Judaica 23
(1967), 241ff., bes. 245.

156



Vorstand, vielleicht als «Vater» («Abt») angeredet (vgl. II Kao.
6y, 13,4), einer Prophetengenossenschaft mit einem Gemeinschafts-
gebdude bei Jericho-Gilgal (vgl. II Ko. 3,5 6, ) war Elisal?, der
als Nachfolger des Einzelgdngers Elia galt und nach Ansicht der
Prophetensohne 2/; des Geistes seines Vorgingers besall (II Ko. 2y).
Kr griff in das Kriegsgeschehen und in die Politik ein, (851—845)
indem er wahrscheinlich wihrend der Regierungszeit Jorams, des
letzten Konigs aus der Dynastie Omris, gegen den israelitischen
Konig und fiir die Araméer eintrat (II Ko6. 3, o, 8,_,,), aber unter
der Herrschaft des Usurpators Jehu (845—818) und dessen Sohnes
Joahas (818—802) und Enkels Joas (802—787) die eigene Seite unter-
stiitzte (IT KG. 5; 64_g; 655—759). Vor seinem Tode forderte er Joas
zu einer Zeichenhandlung auf (13,, ,4). An der blutigen Revolution
Jehus war er mittelbar beteiligt, insofern als er «einen von den
Prophetensohnen» aufforderte, im Namen Jahwes den Offizier Jehu
zum Konig iiber Israel zu salben, der auller dem Omriden Joram,
die Koniginmutter Isebel auch den judéischen Konig Ahasja 845
umbrachte (II Ko6. 9f.). Bevor wir auf die Problematik dieser Blut-
taten eingehen, sei erwihnt, dafl unter der Herrschaft des Joas-
sohnes Jerobeam II. (787—747) der Heilsprophet Jona, Amittais
Sohn, auftrat (I1 Ko6. 14,;).

Die Problematik der durch Propheten ausgelésten Revolution
Jehus (845) besteht nicht blof darin, dal — leider nicht nur dort
und damals — viel Blut floB, sondern dafl Jehu ein Eiferer fiir
Jahwe war und von Jahwe direkt fiir seine Taten gelobt wurde
(II K&. 10,4 5,). Propheten zettelten Verschworungen an. Sie waren
also mehr als blofe Warner und BuBlprediger, wie der Deuterono-
mist in IT K&. 17, von ihnen und den Sehern aussagt. Bezeichnend
ist, daB etwa 100 Jahre spiiter zwei Propheten auftraten, die Ver-
schworungen und Bluttaten ablehnten: Amos aus Thekoa in Juda
und Hosea aus dem Nordreich zur Zeit des vorletzten Konigs aus
Jehus Geschlecht, Jerobeams II. (787—747), dessen Sohn Sacharja
nach einem halben Jahr von Schallum erschlagen wurde, wobei
weder hier noch spiiter von einer prophetischen Beteiligung etwas
bekannt ist. Konig Schallum wurde von Menahem (747—738)

10 Siehe G. Fohrer, RGG?3 s. v. «Elisa».

157



umgebracht. Die beiden néchsten Konige des Nordreiches, Pekachja
(737—736) und Pekach (735—732) starben keines natiirlichen Todes.
Der letzte Usurpator, Hosea (731—723), wurde von den Assyrern
gefangen genommen. Der Prophet Hosea starb wohl wahrend dessen
Regierungszeit, machte also vier Konigsmorde mit (vgl. Hos. 7,_;
84 134 11)-

Amos stammte zwar aus dem Siiden, trat aber im Nordreich auf.
Er wurde vom Priester Amazja des Reichsheiligtums in Bethel —
sicherlich mit koniglicher Billigung — auller Landes gewiesen
(Am. 7,,5). Amos, der angeblich eine Verschworung gegen den
Konig Jerobeam II. inmitten des Hauses Israel angezettelt haben
sollte, entgegnete dem Priester: «Nicht Prophet bin ich, noch bin
ich Prophetensohn» (v. 14a3). Diese in der alttestamentlichen Wis-
senschaft oft verhandelte Aussage kann m. E.1! im Zusammenhang
mit dem Vorwurf der Verschworung nur so verstanden werden, dal3
Amos weder das Haupt noch ein Mitglied einer Prophetengenossen-
schaft war, die einen Sturz des Konigs plante und etwa durch die
Designation eines Gegenkonigs in die Wege leitete. Bemerkenswert
ist, dal3 Amos in der Reihe der sogenannten Volkerorakel (1,—2;,)
Taten brandmarkte, die man heute zum Teil als Kriegsverbrechen
bezeichnen wiirde.

Im Buch Hosea!? nimmt Jahwe direkten Bezug auf die blutige
Revolution Jehus, indem er nach der Geburt eines Sohnes zum
Propheten spricht: «Nenne seinen Namen Jesreel, denn nicht mehr
lange, und ich suche die Bluttaten von Jesreel am Hause Jehus
heim und bereite dem Konigtum des Hauses Israel ein Ende» (1,).

Wenn die Schriftpropheten seit Amos, deren Worte zum gro3ten
Teil miindlich ergingen, aber nachtriglich (zum Teil) in Rollen
niedergeschrieben wurden (vgl. Jer. 36), von politischen Umsturz-
versuchen Abstand nahmen, so heillt das nicht, dall sie nicht als
Boten Jahwes dem Konigtum, der Priesterschaft und dem Volk
das Gottesgericht angesagt hétten. Das geht paradigmatisch aus
Hos. 1, g und den Visionen des Amos hervor, wenn man von den
beiden ersten absieht (7, ¢ 8,_5 9;_,). Dal} das Volk diesen Gerichts-

11 Eine Begriindung bot ich in Judaica 23 (1967), 68ff.
12 Siehe dazu die Kommentare von H. W. Wolff, Hosea, BK XIV/1 1961,
und von W. Rudolph (siche oben Anm. 6) z. St.

158



propheten kein Gehor schenken wollte (vgl. Jes. 64_,), versteht sich
von selbst. Erst im und nach dem Gericht, d. h. in exilisch-nach-
exilischer Zeit gab man ihnen, und damit Gott, recht (vgl. Klgl.
Jer.).

Prophet und Konig im Siidreich

Wihrend dem Konig David (1004—965) von den Propheten
Nathan (II Sam. 12) und Gad (II Sam. 24), der David schon in der
Zeit der Verfolgung durch Saul begleitete (I Sam. 22, 1T Sam. 24),
aber dann durch den vermutlichen Jebusiter Nathan in den Hinter-
grund gedringt wurde, das Gottesgericht angesagt wurde, treten
Salomo (965—926) keine Propheten gegeniiber. Und gerade er hétte
es notig gehabt (vgl. I K&. 2,;4)! Dies ist um so auffallender, als
ihn der Priester Zadok und der Prophet Nathan am Gichon zum
Konig machten (I Ké. 1,,4). Starb Nathan bald oder war er in
seinen Schiitzling (II Sam. 12,;) blind verliebt oder zog er den Weg
des Schweigens dem des Leidens vor? Auffallend ist, daf im Siid-
reich bis zur Berufung Jesajas (736) kaum Propheten auftraten.
Der Gottesmann Schemaja gebot dem Nachfolger Salomos, Reha-
beam (926—910), keinen Krieg gegen das Brudervolk Israel zu
fithren. Die Krieger sollen sogar darauf gehort haben, was von
einer ganz aullergewdhnlichen Klugheit zeugen wiirde (I K6. 12,5, 4 ).
Die Regierenden haben anders gehandelt (I K6. 14,,). Nach I Ko.
12,,—13,, trat in Bethel vor Jerobeam ein anonymer Gottesmann
aus Juda auf, der die Beseitigung des Gotzendienstes durch den
Konig Josia (639—609) geweissagt hétte, wie die Bewohner von
Bethel behaupteten (IT Ké. 23, ;). Sie wullten wohl auch, dal3 der
Gottesmann hatte sterben miissen, weil ein alter Prophet in Bethel
ihn zum Ungehorsam verfiithrt hatte (I K6. 13, 4 ).

Eigenartig ist, dall der Konig Josia nach dem Auffinden einer
Thorarolle im Tempel und nach deren Verlesung befahl, Jahwe in
bezug auf die niedergeschriebenen Worte, die den Gotteszorn an-
sagten, zu befragen (II K&. 22,;). Der Priester Hilkia und andere
sahen in der Prophetin Hulda die legitime Interpretin, die dann
die Unheilsworte bestitigte und dem bulifertigen Kénig ein fried-
liches Lebensende voraussagte (v. 14—20). Es kam aber anders

159



(IT K6. 23,4, ). Offensichtlich war man der Ansicht, daf zur rechten
Hermeneutik eine besondere, prophetische Begabung gehort. Wenn
der Prophet Jeremia nicht befragt wurde, so kann dies darauf
beruhen, dafl er nicht zum Kultpersonal des Tempels gehorte;
vielleicht wohnte er 622 noch gar nicht in Jerusalem (Jr. 11,44).

In den folgenden Ausfithrungen iiber Jesaja und Jeremia wére
es interessant, die Aussagen dieser Propheten iiber fremdlindische
Konige zu untersuchen — Hesekiel, Daniel, Jona u. a. miiiten
dann ebenfalls beriicksichtigt werden —; dies wiirde jedoch zu
weit fithren. Infolgedessen geht es nur um das Verhiltnis Jesajas
und Jeremias zu den jeweiligen judédischen Kénigen.

Jesaja, der in der Zeit der Expansion des assyrischen Weltreichs
auftrat (vgl. Jes. 10; 20), wirkte widhrend der Konigsherrschaft
des Ahas (736—729) und des Hiskia (728—700). Mit beiden Konigen
traf er wihrend des syrisch-ephraimitischen Krieges (733) bzw.
wéahrend der akuten Bedrohung Jerusalems durch die Assyrer (701)
zusammen.

Im sogenannten syrisch-ephraimitischen Krieg hatten sich
Damaskus und Samaria miteinander verbiindet, um Juda und
Jerusalem zu erobern und Koénig Ahas durch den Sohn Tabels zu
ersetzen, der als Dritter im Bunde an einer Verteidigungsgemein-
schaft gegen Assur teilgenommen hitte (Jes. 7, vgl. IT K&. 16). Die
Gefahr fir das Davidshaus, dem eine besténdige Dynastie verheillen
worden war (II Sa. 7), und fiir das Volk war grol} (Jes. 7,). In
dieser Lage befahl Jahwe Jesaja, mit seinem Sohn Schear-Jaschub
(¢ein Rest, der umkehrt») dem Konig Ahas zu begegnen, der an-
scheinend wegen der bevorstehenden Belagerung die Wasserleitung
des oberen Teiches zur WalkerfeldstraBle hin inspizierte. Der Pro-
phet sollte den Konig ermahnen, stille zu sein und sich nicht zu
fiirchten — wobei durch den Namen des Sohnes eine weitere Bot-
schaft zum Ausdruck kam —, denn die Absicht der feindlichen
Konige Rezin und Pekach kommt nicht zustande (7,;,). Weil
dieses Gotteswort in der Situation der allgemeinen Nervositat nicht
gerade verldBllich erschien, fiigte der Prophet in einem hebriischen
Wortspiel die Mahnung hinzu : «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht!»
(v. 9b). Der Grund des Glaubens ist die Zusage Gottes und damit
Gott selbst. Konig Ahas unterwarf sich nicht Gott als dessen Knecht

160



und Sohn, er sandte vielmehr — sozusagen realpolitisch — Boten
an den assyrischen Grofkonig Tiglath Pileser 1II. (745—727) und
lie§ ihm sagen: «dein Knecht und dein Sohn bin ich; komm herauf
und hilf mir!», worauf der Assyrer gegen entsprechende Bezahlung,
aber im eigenen Interesse, Damaskus eroberte (733—732; II Ko.
16,_4). Jesaja wollte Ahas zum Glauben bewegen, wie aus dem
aullerordentlich umstrittenen Abschnitt Jes. 7;,_;; hervorgeht!3.
Die Aufforderung, ein Zeichen zu erbitten, lehnte der Koénig ab.
Jahwe gab deswegen selbst ein Zeichen: «Siehe, eine junge Frau
(= Almah) ist schwanger und gebiert einen Sohn und ,du sollst
seinen Namen nennen‘ (3. Person fem. in 2. Person masc. umvokali-
siert) Immanuel (= Gott mit uns) ... denn bevor der Knabe Boses
zu verwerfen und Gutes zu wihlen weil3, ist der Ackerboden ver-
lassen, vor dessen beiden Konigen dir graut» (7,,,4, vgl. 8;).
Dennoch wird das Gericht iiber Ko6nig und Reich hereinbrechen
(v. 17). Zeichen im engeren Sinn ist das heranwachsende Kind mit
seinem Namen, wie Jesajas Sohne Schear-Jaschub und Maher-
Schalal-Chasch-Bas («Eilebeute-Pliinderschnell»; 8,;) «Zeichen und
Wahrzeichen» sind (8,5). Wer ist die Mutter Immanuels? Es wiirde
gut in die Situation von Jes. 7 passen, wenn der Prophet mit seinem
Sohn dem Konig mit dessen (zukiinftigen) Sohn gegeniiberstidnde.
Diese Vermutung wird durch folgende Analogie gestiitzt: In den
kanaanaischen Texten aus Ras-Schamra (= Ugarit)!* wird die Prin-
zessin Churaja und zukiinftige Frau des Konigs Kuriti als g’'lmt =
«Almah» (wie in Jes. 7,,) bezeichnet (Krt. 204). In den nicht voll-
stindig erhaltenen Zeilen 5 und 7 des ugaritischen Textes 77
scheint ausgesagt zu sein, dal} eine btl(t) = Jungfrau, die auch
‘glmt genannt wird, einen Sohn gebdren wird. Von einer Jung-
frauengeburt ist kaum die Rede, da die Empfingnis noch bevor-
steht. Als «Zeichen» ist Immanuel nicht messianisch zu verstehen.
Der Messias als Spiegel fiir gegenwiirtige Davididen und als eschato-
logischer Herrscher nach dem Untergang des Konigshauses (587)
war mehr als ein Zeichen. Man darf annehmen, dafl die Mutter des

13 Siehe H. W. Wolff, Friede ohne Ende, BSt 35 (1962).

14 Texte und Ubersetzungen; C. H. Gordon, Ugaritic Handbook, AnOr
25 (1947); A. Jirku, Kanaaniische Mythen und Epen aus Ras Schamra-
Ugarit, 1962.

161



Immanuel, der nicht mit dem Koénig Hiskia gleichgesetzt werden
kann, eine nicht ndher bekannte Braut des Konigs Ahas war. Liel3
Ahas ihren Sohn durchs Feuer gehen (II Ko. 16,)?

Anders als Ahas verhielt sich Konig Hiskia, wie vor allem aus
den Erzdhlungen Jes. 36—39 hervorgeht, die weitgehend auch in
IT Ko6. 18—20 enthalten sind. Besonders zu beachten ist hier der
historische Bericht 18,5, ,4. Hiskia hatte sich der Unterwerfung
unter den assyrischen Konig entzogen. Dies hatte einen Kriegszug
Sanheribs (704—681) gegen Juda und Jerusalem zur Folge (701).
Auf die Schméhrede des assyrischen Obermundschenken hin, die
er bei der Wasserleitung des oberen Teiches an der Walkerfeld-
strafle hielt (vgl. Jes. 7) und dabei das unrealistische «Vertrauen»
der Jerusalemer in Frage stellte, liel Hiskia betroffen Jesaja befra-
gen, der das Gotteswort iibermitteln lieB: «Firchte dich nicht vor
den Worten, die du gehort hast, mit denen die Burschen des assyri-
schen Konigs mich schmahten! Siehe, ich werde einen Geist in ihn
geben, auf dall er ein Gerticht hort und in sein Land zuriickkehrt;
aber in seinem Lande werde ich ihn durch das Schwert fallen
lagsen» (36,—37,,). Nach der Variante 37,, ., warfen die assyri-
schen Boten dem Konig ein illusorisches Gottvertrauen vor; Hiskia
begab sich mit der schriftlichen Kapitulationsaufforderung in den
Tempel, also in das konigliche Palastheiligtum, bat um Rettung,
worauf ihm Jesaja eine dreifache Gottesantwort iiberbrachte in
Form eines Spottliedes (v. 22—29), eines Heilszeichens fiir den
Konig Jerusalems (v. 30—32) und eines Unheilswortes iiber den
Konig von Assur (v. 33—35), daran sich der Bericht iiber die
Katastrophe im assyrischen Lager und iiber die Ermordung San-
heribs anschliet. Hiskia ist geradezu eine Kontrastfigur zu Ahas.
Als er todkrank war und Jesaja ihm im Namen Gottes sein Ende
ansagte, rief er Jahwe an, der ihm durch den Gottesboten unter
Nennung eines mirakelhaften Zeichens eine weitere Lebenszeit von
15 Jahren zusprechen lie3, worauf Hiskia vor der therapeutischen
Behandlung durch den Propheten einen Dankpsalm sprach (Jes. 38).
Die Psalmen im Munde des Koénigs lassen die Frage aufkommen,
ob nicht eine Reihe der Gebete im Psalter (Klagelieder!) aus dem
koniglichen Kult erwachsen sind (vgl. II Ké. 13,), in dem auch
Propheten fungierten. Weniger giinstig komm¢t Hiskia in Kap. 39

162



weg: Einer Gesandtschaft des babylonischen Konigs Merodach
Baladan, der wie Hiskia 705 von den Assyrern abgefallen war,
hatte er alle seine Besitzungen gezeigt. Jesaja sagte ihm im Namen
Gottes die Pliinderung durch die Babylonier voraus. Hiskia gab
Gott recht und sich damit zufrieden, dal3 das Unheil nicht in seinen
Tagen hereinbrechen sollte.

Die Zeit des Zusammenbruchs des assyrischen Reiches (612
Eroberung Ninives durch die Babylonier und Meder) und die baby-
lonische Herrschaft (Einnahmen Jerusalems am 16. 3. 597 und am
10. August 587) erlebte der Prophet Jeremia, der z. Z. des Konig-
tums Josias 626 berufen wurde. Wihrend er die Reform Josias
anscheinend unterstiitzte (Jer. 11,4 ), zumindest mit diesem Konig
keine Auseinandersetzung hatte, mullte er unter der Herrschaft
Jojakims (608—598) und auch Zedekias (597—587) viel leiden.

Jer. 21,,—23, enthélt eine Sammlung von Spriichen iiber Konige;
21, , 10 — aus der Zeit Zedekias — wurde vorangestellt, worauf
noch zuriickzukommen ist. Im einzelnen sei zu den Kénigsorakeln
folgendes bemerkt: Die Totenklage iiber den «guten» Konig Josia,
den auch Jeremia als gerecht hinstellt (22,5) und der in der Schlacht
bei Megiddo gegen den Pharao Necho fiel (609), muf} gro3 gewesen
sein. Jeremia gebietet aber, nicht iiber den Toten zu weinen, son-
dern iiber Josias Sohn Schallum = Joahas, der nach dreimonatiger
Herrschaft von Necho abgesetzt und nach Agypten gebracht
wurde, von wo er nicht mehr zuriickkehrte (Jer. 22,,_,,, vgl.
II K&. 23,44 414.)- Dann machte der Pharao den Josiasohn Eljakim
zum Konig und nannte ihn Jojakim. Dieser erfiillte nicht die
konigliche Pflicht, fiir Recht und Gerechtigkeit zu sorgen (22, ;).
In seiner Gewinnsucht schreckte er vor keiner Tat zuriick. Jeremia
kiindigte ihm im Namen Jahwes ein «Eselsbegrabnis» an (22,5 )
Jojakim jedoch «legte sich zu seinen Vitern» (II Ko. 244) vor der
ersten Einnahme Jerusalems. Sein Sohn Jojachin (Ende 598 bis
16. 3. 597) ergab sich und wurde als Gefangener nach Babel gebracht,
wo er nach der Thronbesteigung des Nachfolgers Nebukadnezars,
Evil Merodach (= Amel Marduk), begnadigt wurde. Jeremia sagte
ihm und der Koniginmutter die Gefangenschaft und die Ver-
schleppung voraus (22,,, 13,54;). Kein Nachkomme Jojachins
sollte mehr auf dem Thron Davids sitzen und iiber Juda herrschen

163



(22444,). Das Jahwewort in 23, g verheil3t aber dem David «einen
gerechten Sprofl» — «Jahwe unsere Gerechtigkeit» genannt (womit
auf Zedekia als negative Kontrastfigur hingewiesen wird) —, der
als weiser und gerechter Kénig zum Heil seines Volkes Juda-Israel
regieren wird.

Es ist nicht bekannt, wie diese Orakel iibermittelt wurden. Aus
der sogenannten Baruchschrift, die hochstwahrscheinlich von Jere-
mias Sekretdr (Jer. 36; 32,,; ;4 4354 45) niedergeschrieben wurde
und sich auf drei Kpochen bezieht (4. Jahr Jojakims: 26;
197 94 10-11a.14¢, 20;_¢ 36 45; 4. Jahr Zedekias: 27, 5, 28f. 5159 ¢4
zweite Belagerung Jerusalems und Aufenthalt in Agypten:
34, o g 00 37,—44,,)15, geht jedoch hervor, wie die jeweilige direkte
oder indirekte Begegnung zwischen dem Propheten und dem Konig
verlief.

Jeremia trat dem Konig Jojakim nie direkt gegeniiber. Dies ist
nicht verwunderlich, hat doch dieser Konig — wohl im Anfang
seiner Herrschaft — nicht davor zuriickgeschreckt, den sonst
unbekannten Propheten Uria, den Sohn Schemajas, hinrichten zu
lassen (26,5, o3). Jeremia hatte einflulreiche Gonner am Hofe, so
z. B. Achikam, der sich fiir die Reform unter Josia einsetzte
(265, IT K6. 22,,). Zum Verstandnis vom Jer. 36 ist es wichtig zu
wissen, daf} Jeremia aus irgendeinem Grund verhindert war, den
Tempelvorhof aufzusuchen (v. 5). Er war also nicht eingesperrt,
sonst konnten die Beamten ihm und dem Baruch nicht raten, sich
vor dem Konig so sicher zu verstecken, dal3 sie als von Jahwe ver-
borgen galten (v. 19. 26). Jeremia sollte im Auftrag Gottes im
Jahre 605 alle Worte seit seiner Berufung niederschreiben, was
dann Baruch auf Diktat hin ausfiihrte. Auch vergangene Unheils-
worte wiirden (vielleicht!) das Volk zur Umkehr bewegen. Baruch
verlas an einem Fasttag die Schriftrolle im Tempelbezirk. Michaja
berichtete den Beamten davon; diese lielen sich den Text vorlesen
und erstatteten tief beeindruckt dem Konig Meldung. Jojakim
reagierte anders als Josia bei der Verlesung der Thorarolle (vgl.
IT K6. 22,, 5 ): nach dem Vortrag einiger Spalten schnitt er diese
ab und warf sie ins Feuer, das im Winter den Raum erwirmte.

15 So E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 196510, 436.

164



Jeremia diktierte daraufhin auf Gottes Geheill eine zweite, ver-
mehrte Auflage, der im Laufe der Zeit weitere Worte hinzugefiigt
wurden. Baruch, der mit seinem Herrn gefihrdet war, verhie3 der
Prophet, dal er mit seinem Leben davonkommen werde (Jer. 45).

Wihrend bei Jojakim die Person des Propheten zwangsldufig
zuriicktrat, kam es zwischen Jeremia und Konig Zedekia zum per-
sonlichen Zusammentreffen. Nach Jer. 21, _, lie der Konig wih-
rend der zweiten Belagerung Jerusalems den Propheten durch vor-
nehme Boten in der Hoffnung befragen, Jahwe wiirde wiederum
ein Wunder vollbringen (vgl. Jes. 36f.). Jeremia gab kund, daB
Gott selbst wider die Stadt streite und dafl sogar der Kénig in die
Hénde Nebukadnezars fallen werde. Nur dadurch komme man mit
dem Leben davon, dal man zu den Babyloniern iiberlaufe (v. 8—10).
Nach Jer. 34, , hatte der Prophet den Konig personlich durch
diese Botschaft vor die Entscheidung gestellt. Als ein Heer des
Pharao Hophra (=Apries 588—569) gegen die Babylonier heran-
riickte, glaubte man an eine Entsetzung der bedringten Stadt
Jerusalem. Zedekia liel wiederum Jeremia, der Fiirbitte tun sollte,
befragen. Die Antwort war, daBl die Agypter wieder abziehen, aber
die Babylonier Jerusalem einnehmen und verbrennen werden
(373_10)- Der Prophet wurde unter dem Vorwand, iiberlaufen zu
wollen, ins Gefingnis geworfen. Der Konig lieB ihn holen und
befragte ihn heimlich. Die Haft erleichterte er ihm (37,, 4 ). Jeremia
konnte offensichtlich wiederum den Untergang der Stadt androhen
und zur Kapitulation auffordern. Die Fiihrer der Kriegspartei
erreichten, dafl Jeremia wegen Defaitismus in eine verschlammte
Zisterne geworfen wurde, wogegen der Konig nichts unternehmen
konnte. Ein kuschitischer H6fling, Ebedmelech (vgl. 39, ) rettete
ihn. Zedekia lieB ein letztes Mal Jeremia zu sich rufen, der dem
Kénig wiederum zum Uberlaufen riet, um sich und die Stadt zu
retten. Der Konig hatte aber Angst vor den Judéern, die bereits
iibergelaufen waren. SchlieBlich bat er Jeremia um eine Notliige,
damit niemand den Inhalt des Zwiegesprichs erfithre (Jer. 38).
Die Stadt wurde eingenommen, Zedekia hingerichtet, Jeremia
befreit (Jer. 39, vgl. Jer. 52). Das war das Ende des letzten Konigs
auf Davids Thron, weil er — obgleich er dem Propheten menschlich
wohl gesonnen war — nicht den Worten gehorchte, die Jahwe

165



durch Jeremia sprach (37,;). Lieber horte man die Worte der
Heilspropheten (Jer. 23, , vgl. Kap. 29). Aber die Unterscheidung
zwischen echten und falschen Propheten ist nicht leicht. Selbst
Jeremia erkannte erst auf Grund eines besonderen Gotteswortes,
dal Hananja ein falscher Prophet war (Jer. 28).

Zusammenfassung

Die Untersuchung hat gezeigt, dal3 weder Prophetentum noch
Konigtum einheitliche Groflen sind. Zu beachten ist, dall Einzel-
gestalten wie Elia, Amos, Jesaja und Jeremia, mag ihr Einflul3
auch noch so grofl gewesen sein, neben der Masse der starker kul-
tisch gebundenen Berufspropheten geradezu «Aulenseiter» waren.
Das Konigtum der Davididen in Jerusalem und vor allem vieler
Konige des Nordreiches hatte eine charismatisch-prophetische
Grundlage. Aber die charismatisch begriindete Institution war —
wie jedes Establishment — auf Selbstsicherung aus und drangte
das Charismatische zuriick oder stiitzte sich auf pseudocharis-
matische prophetische Ja-Sager, die nicht durch den Geist, sondern
durch die Masse der Mitldufer imposant und selbst auf ihre Erhal-
tung bedacht waren. Die Zuriickweisung oder gar Verbannung des
Charismatischen konnte fiir Propheten Verfolgung und Tod bedeu-
ten. Hierin darf einer der Ansatzpunkte fiir die Vorstellung vom
stellvertretenden Leiden gesehen werden. Das Zeugnis der echten
Propheten blieb, wies Gott als den Geber des Charismas und der
Institution aus und ermahnte Konig und Volk zum Vertrauen auf
den Herrn: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht!»

166



	Prophet und König im Alten Testament

