Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 24 (1968)

Rubrik: Dokumente

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHE-ISRAEL-STUDIENWOCHE

Vom 26. 8. bis zum 2. 9. 67 fand in Reut:/Hasliberg die 3. Kirche-Israel-
Studienwoche der Schweiz. Evang. Judenmission statt. Diesmal stand das
Thema «Gesetz und Gnade» im Mittelpunkt aller Uberlegungen, zu denen
Dozenten aus der Schweiz, aus Frankreich und aus Deutschland ihre wesent-
lichen Beitrige gaben.

Den alttestamentlichen Beitrag lieferte Prof. Dr. Herbert Sehmid, Kaisers-
lautern: Gesetz und Gnade ¢m Alten Testament. Uber die Ausweitung des
Begriffs Gnade zu Erbarmen und Gunst hin und des Begriffs Gesetz zu
Satzung und Gebot kam Prof. Schmid zum Begriff der Thora als Weisung.
Die Herkunft und die Geschichte des Begriffes Thora fiihrte zu deren Unter-
suchung fiir die vordeuteronomische Zeit. Als Ergebnis konnte dabei die
Thora als eine schriftliche GroBe aufgezeigt werden, in der die Begriffe
Gesetz und Gnade enthalten sind, die sich aber dort nicht einfach trennen
lassen.

Auch im Dtn. und der dtn. Literatur, auch in der Exilzeit, erscheinen
Gesetz und Gnade nicht als Gegensatz. Der Thorabegriff schlieBt auch hier
beides zusammen, wobei durch die Hingabe des Menschen an das Gesetz
die Gnade erreicht wird (Leben und Tod héngen vom Befolgen der Thora
ab ...).

SchlieBlich wird die Thora in der nachexilischen Zeit geradezu konstituiv
fiir die judische Volksgemeinde und erfiahrt von daher eine «universelle»
Ausweitung. (Durch die Thora fithrt Gott diese ganze Welt zu ihrem Ziel.)
Gesetz und Gnade bieten sich gerade in der Thora als Heil des Menschen an.
Die Thora ist damit «Gnadengabe» (Ps. 119, 29b). Weil Gott gnidig und
gerecht ist (Ps. 112, 4b; 116, 5), deshalb sind Gnade und Gesetz «unge-
trennt und ungeteilt, unvermischt und unveréndert». (Vgl. Ps. 85, 11.)

Mit dem Thema «Gesetz und Gnade in Talmud und Midrasch» kam Prof,
Kurt Hruby, Paris, zu Wort. Auch er zeigte zunichst auf, dal die Themen-
stellung «Gesetz und Gnade in der rabbinischen Uberlieferung» dem jidi-
schen Denken nicht gerecht werden kann, weil sie unjudisch ist. Sie birgt
eher die Gefahr, im Sinne eines «neutestamentlichen Antagonismus zwischen
Gesetz und Gnade» interpretiert zu werden (wobei zu fragen ist, ob ein
solcher tiberhaupt zu Recht besteht). Das Israel geoffenbarte Gottesgesetz
ist Gnade, die Gott seinem Volk gewihrt. Allerdings ist die Wirkung der
Gnade an den Gehorsam des Volkes gebunden. Das Gesetz ist authentischer
Ausdruck des Gotteswillens und fordert Gehorsam, denn das Gesetz wird in
der Bibel und dann auch im nachbiblischen Schrifttum mit dem Gottesbund
selbst identifiziert. Israels Verhiltnis zum Gesetz ist immer auch der Aus-
druck seines Verhiltnisses zum Bund Gottes mit dem Volk. Durch seine
Bundes- und damit Gesetzestreue erfahrt Israel Gottes Gnade als Ausdruck
des gottlichen Liebesbezuges zu Israel.

112



In der weiteren Entfaltung seines Themas zeigte Prof. Hruby dann,
wie die Thora auch die gottlichen Attribute der Gnade und Giite, der Barm-
herzigkeit und des Langmuts mit den Siindern (2. Mo. 34, 6.7) deutlich zum
Ausdruck bringt. Von da aus erscheint die Gnade Gottes im rabbinischen
Schrifttum wesentlich als middat ha-rachamim, als gottliches Attribut der
Barmherzigkeit. Die Barmherzigkeit aber wiegt alle anderen goéttlichen
Attribute auf. Mit ihr streckt Gott dem Siinder seine helfende Hand ent-
gegen. Auch wenn Gott gezwungen ist, Recht und Gerechtigkeit walten zu
lassen, tut er das in gnadenvoller Barmherzigkeit.

Prof. Dr. Dr. Joh. Maier, Kéln, hielt seine Vorlesungen tiber die «Wand-
lungen des Gesetzesverstdndnisses in der nachtalmudischen Zeit». Wie Prof.
Hruby zeigte auch er «das universelle Verstindnis» der Thora auf. Die
Thora ist das «Weltgesetz», mit ihm hat Gott die Welt geschaffen und mit
ihm erhilt er die Welt. Dabei ist die Thora Inbegriff und Quelle aller Erkennt-
nis. Als Schopfungsordnung Gottes ist sie Mittel zur Verwirklichung des
gottlichen Heils und hat somit sakramentale Funktion. Thre universelle
Funktion liegt darin, daB} Gott mit ihr die ganze Welt zum Heile fiihrt.

Dieses «Gesetzesverstindnis» (Gesetz und Gnade als Einheit!) der tal-
mudischen Zeit blieb im wesentlichen bis ins 19. Jahrhundert und z. T. bis
heute malBgebend. Wandlungen traten in geschichtlichen bzw. geistes-
geschichtlichen Auseinandersetzungen mit der Umwelt ein, so bereits im
hellenistischen Diasporajudentum der Antike.

Die nachste Wandlung geschah in den Auseinandersetzungen mit dem
Islam, mit dem Christentum und mit innerjliidischen Gruppen (Karier).
Hier wirkte sich auch die Aufnahme der von der Antike her bestimmten
philosophischen Fragestellungen aus. Wie schon im hellenistischen Juden-
tum werden die Einheit der Thora und die Gleichwertigkeit der Gebote in
Frage gestellt. (Man unterscheidet zwischen Vernunfts- und Gehorsams-
geboten und begriindet die Einzelgebote rationalistisch. Demgegeniiber wird
die traditionelle Auffassung durch konservative Autoren systematisiert —
Jehudah Hallevi.)

Die Kabbalisten dagegen gingen noch weiter. Sie deuteten die ganze
Thora (als Ganzes und in ihren Einzelheiten) symbolisch, nédmlich als wirk-
same Chiffren einer hoheren Wirklichkeit. In der Spétkabbalah erhilt das
spekulative Interesse am theoretischen Inhalt der Thora sein Eigengewicht.
In Verbindung mit der Annahme heilsgeschichtlicher Perioden wurde die
Spekulation zur antinomistischen Kraft, sofern sich Kabbalah und messi-
anische Naherwartung verbanden. Das muBte u.a. zur sabbatianischen
Bewegung des 17. Jhdts. fithren.

War schon in der Religionsphilosophie des Mittelalters die Erkenntnis
des Einzelnen fiir die Vollendung der Seele als gewichtige Funktion ange-
sehen worden, so trat in der Spédtkabbalah das Schicksal der Einzelseele im
Rahmen der gesamten Schopfungs- und Erlésungsgeschichte immer stérker
hervor. So konnte es nicht ausbleiben, dal gerade hier die Neigung zum

113



Individualismus auftauchte. Damit aber wurde die alte Einheit der einen
Thora ansatzweise gesprengt und damit geriet auch die Einheit des Volkes
in eine Krise, muflte sogar gesprengt werden. Die rabbinische Reaktion auf
die dann zusammenbrechende sabbatianische Bewegung konnte die nun
schon aufgekommenen individualistischen Neigungen nicht befriedigen.
Das geschah dann in Osteuropa durch den Chassidismus, in Westeuropa
dagegen wurde der Individualismus zum wichtigsten Einfallstor fur die
Aufkléarung.

Mendelssohn versuchte noch Gesetzestreue und kulturelle Assimilation
zu vereinen. Aber sein zwiespéltiger Ansatz teilte sich dann im 19. Jhdt. in
2 Hauptstromungen, denen gemeinsam war, dall durch die Emanzipation
ein bedeutender Teil der Thora zugunsten der staatlichen Gesetze aufge-
hoben wurde. Die Thora war nun Religions- und Zeremonialgesetz. Das
Sittengesetz aber wurde im Sinne der Aufklérung und des Idealismus in der
menschlichen Vernunft begriindet. Um das Judentum als Religion (im Sinne
reiner Sittlichkeit) zu retten, versuchte eine bestimmte Richtung, dem
modernen «Sittengesetz» seinen prophetisch-jiidischen Ursprung nachzu-
weisen und dabei das Judentum als Vernunftreligion zu deuten. Dies be-
dingte schlieBlich eine Minderbewertung des «Zeremonialgesetzes» und for-
derte die Neigung zu Reformen heraus.

Eine andere Richtung, die ebenfalls an Mendelssohn ankniipfte, sah das
Charakteristische des Judentums im Gesetz. Sie lehnte die Selbstdefinition
als Religion ab, iibernahm aber auch Gedanken der Aufkldrung und des
Idealismus, mehr noch der Romantik, die eine neue Wertschatzung der
Bréauche und damit des «Zeremonialgesetzes» mit sich brachte. SchlieBlich
lieferte die Romantik auch das nationale Argument, wonach jedem Volk
seiner Eigenart entsprechend auch sein eigenes Gesetz bzw. Brauchtum
zukommt.

Im 20. Jahrhundert wirken die Auseinandersetzungen der verschiedenen
Auffassungen des 19. Jahrhunderts weiter. Aber der Zionismus und die
israelische Staatsgrindung haben hier die Fronten teils augelost, teils auch
verlagert. I sékularen Zionismus wird (vom einstigen romantischen Ansatz
her) die Thora zum Mittel fiir die Erhaltung der Nation. (Nach der alten
Tradition dagegen war das Volk zur Erfullung der Thora erwihlt worden!)

AbschlieBend konnte festgestellt werden, daB von der Vielfalt dieser
Ansétze her im gegenwirtigen Judentum eine Fille verschiedenartiger
Gesetzesauffassungen vorhanden ist. Dagegen entspricht die christliche Sicht
des Gesetzes (an der neutestamentlichen Polemik orientiert) nicht den gegen-
wirtigen jidischen Auffassungen und wird als ein dem Judentum voéllig
fremder Sachverhalt von ihm abgelehnt.

Fir die neutestamentliche Situation kam Prof. Dr. Otto Dillschneider.
Berlin, zu Wort: Gesetz und Gnade in exegetischer und systematischer Sicht.
Zunichst zeigte er die Not der Gesetzesinterpretation auf, die die israelitische
Gemeinde mit der Auslegung des Gesetzes hat. Das twird schon in der Ver-

114



kiindigung Jesu sichtbar (Sabbath-Konflikte Mt. 12, Korban-Institut Mk. 7,
11.12). Das Gesetz zu erfiillen setzt die Kenntnis des Gesetzes voraus (Joh. 7,
49: Wer das Gesetz nicht kennt, ist verflucht).

Die neutestamentliche Antwort darauf: Gnade hei3t, daB Gott in Jesus
Christus das Gesetz auslegt (Mt. 5, 17.20). Jesus bringt also keinen Anti-
nomismus, sondern die authentische Interpretation des Gesetzes. Dies ge-
schieht vom Liebesgebot aus (Mt. 22, 34-40). Solche Interpretation vollzieht
sich in der Bergpredigt Mt. 5-7 und wird von Paulus in Roém. 13, 8-10
aufgenommen.

Die Not der Gesetzeserfiillung wird am Versohnungsfest Israels deutlich.
Im Mittelpunkt der Sithnehandlung steht hier die Deckelplatte der Bundes-
lade (Exod. 37, 6-9), die zur Sihnung der Schuld des Volkes mit dem Blut
des Opfertieres besprengt wird. Dieses Opfer aber hat nur Amnestiecharakter,
weil es immer nur die Schuld des vergangenen Jahres tilgt und muf3 deshalb
jahrlich wiederholt werden. Die hier aufgezeigte kultische Sithnung geschieht
durch das Substitutenopfer, in dem das Tier fiir das schuldig gewordene
Volk cinsteht (Exod. 34, 19).

Die neutestamentliche Antwort darauf: Gnade hei3t, da3 Gott in Jesus
Christus das Gesetz erfiillt. Der Bergprediger interpretiert das Gesetz nicht
nur, sondern er erfiillt es auch mit seiner Person (Hebr. 9, 24-26; 10, 1-10).
Das bedeutet: Weil Jesus an die Stelle des Opfertieres tritt, fillt das Sub-
stitutenopfer. Der Amnestie-Charakter der Sithne wird aufgehoben und das
Selbstopfer Christi gilt nun fiir die Vergangenheit und fir die Zukunft. Auch
Paulus stellt in Rom. 3, 23 den gleichen Bezug her.

In der paulinischen Botschaft {iber Gesetz und Gnade ist auch kein
Antinomismus zu finden (Rém. 7, 12). Aber Paulus zeigt auf, dal das Gesetz
fiir die christliche Existenz tiberwunden ist (Rom. 7, 6 u. Gal. 3, 10). Jesus
Christus ist des Gesetzes Ende (Rom. 10, 4). Bedeutet das nun, daf} fir den
Christen das Gesetz erledigt wire?

Diese Frage haben die Reformatoren durch die Lehre vom dreifachen
Gebrauch des Gesetzes zu beantworten versucht. Systematisch am klarsten
bei Calvin: Das Gesetz deckt die Stinde auf und iiberfithrt auch den Christen
und beschéamt ihn (Usus elenchticus legis). Das Gesetz erhilt die Ordnung
in der menschlichen Gesellschaft (Usus politicus legis). Bei Christen férdert
das Gesetz Vertiefung in der Erkenntnis des géttlichen Willens, belehrt und
ermahnt die Christenheit (Usus in renatis).

SchlieBlich zeigte Prof. Dillschneider noch einen anderen Aspekt im Ver-
héltnis von Gesetz und Gnade auf, wie er in der exegetischen Forschung
der letzten Jahrzehnte deutlich wurde: Im Verhédltnis von Indikativ zu
Imperativ. Paulus weist nédmlich immer zuerst auf den erworbenen Heils-
stand der Christen hin, um dann die Ermahnungen folgen zu lassen. Bei-
spiele dafiir sind Rém. 6, 1-11 als Indikativ, Rom. 6, 12-14 als Imperativ.
Ebenso II. Kor. 5, 17-21 und I1. Kor. 6, 1.14.

Durch die Indikative wird die Gnade bzw. der Gnadenstand aufgezeigt

115



und zugesprochen. Durch die Imperative — in denen das «Du sollst» des
Gesetzes erscheint — wird der Gnadenstand abgesichert. Damit kommt
jetzt dem Gesetz eine bewahrende Bedeutung zu. Es wird zur Warnung, die
Grenze der christlichen Existenz nicht zu verlassen, da beim Uberschreiten
derselben der Verlust des Gnadenstandes eintreten muf3.

In zwei kurzen, aber doch inhaltsvollen und gedringten Vorlesungen
beschiftigte sich Prof. Dr. Gottfried Locher, Bern, mit dem Verstdndnis von
Gesetz und Gnade bei den Reformatoren. Ausgehend von den personlich
bedingten Erfahrungsansitzen muBten die Reformatoren zu vollig verschie-
denen theologischen Perspektiven kommen, die sich dann fiir ihr reforma-
torisches Werk und iiber dies hinaus als bindend erwiesen.

Im Zusammenbruch der alten Welt verzweifelte der Mensch des Mittel-
alters an Gottes Gerechtigkeit. In dieser Situation wurde Luther aus Angst
um das Heil seiner Seele Reformator. Als verbindende Klammer setzt Luther
daher in der Spannung zwischen dem gerechten Gott und dem Gott der
Gnade anstelle des kirchlichen Heilsinstitutes das Wort Gottes, das sich
einerseits als Lex und andererseits als Evangelium zeigt. Die Verbindung
beider Erscheinungsweisen wird im Fides gegeben, d. h. im Opfertod Christi,
als dem einen Wort Gottes. Damit stehen hinter diesem Gotteswort sowohl
justitia ira als auch misericordia. Der Glaube ist nun die stédndige Flucht
vom Gesetz zum Evangelium und der Appell des durch Gottes Wort ver-
urteilten Siinders an Gottes Wort, also an Gott gegen Gott. Eine Alternative
zum Glauben ist dann nicht Unglauben, sondern das gute Werk, an das der
Mensch sich immer noch hélt. Damit aber muBlte die Reformation, die von
Wittenberg ausging, antijudaistisch werden. Sie betont die Offenbarung
Gottes in ihrer Kreatiirlichkeit und damit die Menschlichkeit Gottes in
Christus (Wahrer Mensch). Leib und Blut Christi gehen nun ein in die
Elemente des Sakramentes.

Auch Zwingli kennt die Anfechtung. Er weigert sich aber, sein person-
liches Gewissensleben in den Mittelpunkt der Theologie zu stellen. (Er war
nicht Moénch, sondern Leutpriester!) Er kennt nicht die Spaltung zwischen
dem verborgenen und dem offenbaren Gott, dagegen aber die Einfachheit
Gottes (simplex). Die Spannung zwischen justitia und misericordia 16st sich
bei Zwingli im Kreuz Christi. Durch das Kreuz werden Gesetz und Gnade
eine Einheit. Damit wird fir den Glaubenden, der Gott liebt, das Gesetz
ein Evangelium. In der Christologie wird folgerichtig die Gottheit Christi
stiarker betont als die Menschheit. Die Alternative hierzu heilt dann aber
Vergotzung des Menschen, der Kirche, der Sakramente und des kirchlichen
Amtes. Zwinglis Reformation war von Anfang an eine Reformation der
gesamten kirchlichen und politischen Verhiltnisse. Damit war sie anti-
paganistisch bestimmt.

Calvin war ein Mann der zweiten Generation. Er ist nicht aus Angst
Reformator geworden. Die Institutio war vor seiner entscheidenden Begeg-
nung mit Farel in Genf geschrieben worden! Doch hat ihn dann die Fluch-

116



drohung Farels nie verlassen, was zu seiner inneren Verkrampfung gerade
im Alter fihrte. Calvin war Jurist, auch als Theologe. Darum wurde das
fiir ihn wahre Gesetz Gottes zum Reichsgesetz (Augustin: Gottesstaat).

Fir Calvin ist Inhalt der wahren Gottesverehrung der Glaube an die
Gnade Jesu Christi. Die Lex entspricht dem Willen des ewigen Gottes. Das
aber ist ein Wille, der unser Heil wird. Damit wird das Gesetz als Evan-
gelium verstanden und das Evangelium als Gesetz. Die Dinge verschlingen
sich und werden zur Einheit, die nicht getrennt werden kann, wie im AT
Gesetz und Gnade (in der Thora).

Das Gesetz als Gnade wird in der Funktion des Gesetzes deutlich, als
Riegel — Spiegel — Ziigel. Gott bewahrt die Menschheit auf das Evangelium
hin — damit wir in ithm unsere Stiindhaftigkeit und Verlorenheit erkennen —
und bewahrt uns davor aus dem Evangelium herauszufallen; es lenkt uns.

Die Offenbarung als solche ist bei Calvin Gnade. Der Glaube ist Glaube
als Gehorsam des geoffenbarten gottesdienstlichen Lebens. Die Alternative
hierzu ist Ungehorsam. Die Freude an der Gnade wiire die Freude im Dienst
Christi zu stehen.

Von diesen Ansétzen her konnte Prof. Locher seine Horer zu einem
Dolkument des jungen Calvin fihren, das bereits 1535 innerhalb der Vorreden
der ersten franzosischen Bibelitbersetzung zu finden ist. Dieses Dokument
konnte Prof. Locher dann jenem anderen des alten Calvin entgegensetzen,
das seine Besprechung in der «Theologischen Zeitschrift», Basel, Jahrgang 23,
Heft 3 fand. (Dort auch von Prof. Locher.)

In dem erstgenannten, erstaunlich frithen Dokument (ein Jahr vor der
1. Auflage der Istitutio) befindet sich Calvin zusammen mit Viret und Farel
in einem intensiven Gespridch mit dem Volk der Juden, das schon in der
Anrede als Bundesgenosse erscheint. «An unsere Alliierten, das Volk des
Sinaibundes: Heil!»

In diesem Dokument wird Israel in seiner Stellung vor Gott als altes
Bundesvolk gesehen und ernstgenommen. Das Gesetz und die Bundes-
verheiBungen werden mit allem Respekt als zu Israel gehorig verstanden.
Gesetz und Gnade sind dem Juden zuerkannt. Aber in einem ernsten und
werbenden Gespriach wird ihm das Zeugnis von Jesus Christus gegeben.
Dabei wird von der &uBleren und inneren Existenz Israels her beschrieben,
wer das Heil Israels ist.

Wir sind gespannt auf die Veroffentlichung dieses Dokumentes, damit
es einem weiten Leserkreis zugénglich werde.

Als Abschluf3 dieses Berichtes noch der Hinweis, dall die hier aufge-
zeigten Vorlesungen in einem Sonderband der Judaica anléBlich ihres
20. Jahrganges erscheinen sollen. Alfred Burchartz

117



	Dokumente

