
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Rubrik: Dokumente

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KIRCHE-ISRAEL-STUDIENWOCHE

Vom 26. 8. bis zum 2. 9. 67 fand in Reuti/Hasliberg die 3. Kirche-Israel-
Studienwoche der Schweiz. Evang. Judenmission statt. Diesmal stand das
Thema «Gesetz und Gnade» im Mittelpunkt aller Überlegungen, zu denen
Dozenten aus der Schweiz, aus Frankreich und aus Deutschland ihre wesentlichen

Beiträge gaben.
Den alttestamentlichen Beitrag lieferte Prof. Dr. Herbert Sclimid, Kaiserslautern:

Oesetz und Gnade im Alten Testament. Über die Ausweitung des

Begriffs Gnade zu Erbarmen und Gunst hin und des Begriffs Gesetz zu
Satzung und Gebot kam Prof. Schmid zum Begriff der Thora als Weisung.
Die Herkunft und die Geschichte des Begriffes Thora führte zu deren
Untersuchung für die vordeuteronomische Zeit. Als Ergebnis konnte dabei die
Thora als eine schriftliche Größe aufgezeigt werden, in der die Begriffe
Gesetz und Gnade enthalten sind, die sich aber dort nicht einfach trennen
lassen.

Auch im Dtn. und der dtn. Literatur, auch in der Exilzeit, erscheinen
Gesetz und Gnade nicht als Gegensatz. Der Thorabegriff schließt auch hier
beides zusammen, wobei durch die Hingabe des Menschen an das Gesetz
die Gnade erreicht wird (Leben und Tod hängen vom Befolgen der Thora
ab

Schließlich wird die Thora in der nachexilischen Zeit geradezu konstituiv
für die jüdische Volksgemeinde und erfährt von daher eine «universelle»
Ausweitung. (Durch die Thora führt Gott diese ganze Welt zu ihrem Ziel.)
Gesetz und Gnade bieten sich gerade in der Thora als Heil des Menschen an.
Die Thora ist damit «Gnadengabe» (Ps. 119, 29b). Weil Gott gnädig und
gorecht ist (Ps. 112, 4b; 116, 5), deshalb sind Gnade und Gesetz
«ungetrennt und ungeteilt, unvermischt und unverändert». (Vgl. Ps. 85, 11.)

Mit dem Thema «Oesetz und Gnade in Talmud und Midrasch» kam Prof.
Kurt Hruby, Paris, zu Wort. Auch er zeigte zunächst auf, daß die Themenstellung

«Gesetz und Gnade in der rabbinischen Überlieferung» dem
jüdischen Denken nicht gerecht werden kann, weil sie unjüdisch ist. Sie birgt
eher die Gefahr, im Sinne eines «neutestamentlichen Antagonismus zwischen
Gesetz und Gnade» interpretiert zu werden (wobei zu fragen ist, ob ein
solcher überhaupt zu Recht besteht). Das Israel geoffenbarte Gottesgesetz
ist Gnade, die Gott seinem Volk gewährt. Allerdings ist die Wirkung der
Gnade an den Gehorsam des Volkes gebunden. Das Gesetz ist authentischer
Ausdruck des Gotteswillens und fordert Gehorsam, denn das Gesetz wird in
der Bibel und dann auch im nachbiblischen Schrifttum mit dem Gottesbund
selbst identifiziert. Israels Verhältnis zum Gesetz ist immer auch der
Ausdruck seines Verhältnisses zum Bund Gottes mit dem Volk. Durch seine
Bundes- und damit Gesetzestreue erfährt Israel Gottes Gnade als Ausdruck
des göttlichen Liebesbezuges zu Israel.

112



In der weiteren Entfaltung seines Themas zeigte Prof. Hruby dann,
wie die Thora auch die göttlichen Attribute der Gnade und Güte, der
Barmherzigkeit und des Langmuts mit den Sündern (2. Mo. 34, 6.7) deutlich zum
Ausdruck bringt. Von da aus erscheint die Gnade Gottes im rabbinischen
Schrifttum wesentlich als middat ha-raehamim, als göttliches Attribut der
Barmherzigkeit. Die Barmherzigkeit aber wiegt alle anderen göttlichen
Attribute auf. Mit ihr streckt Gott dem Sünder seine helfende Hand
entgegen. Auch wenn Gott gezwungen ist, Recht und Gerechtigkeit walten zu
lassen, tut er das in gnadenvoller Barmherzigkeit.

Prof. Dr. Dr. Joh. Maier, Köln, hielt seine Vorlesungen über die «Wandlungen

des Gesetzesverständnisses in der nachtalmudischcn Zeit». Wie Prof.
Hruby zeigte auch er «das universelle Verständnis» der Thora auf. Die
Thora ist das «Weltgesetz», mit ihm hat Gott die Welt geschaffen und mit
ihm erhält er die Welt. Dabei ist die Thora Inbegriff und Quelle aller Erkenntnis.

Als Schöpfungsordnung Gottes ist sie Mittel zur Verwirklichung des

göttlichen Heils und hat somit sakramentale Funktion. Ihre universelle
Funktion liegt darin, daß Gott mit ihr die ganze Welt zum Heile führt.

Dieses «Gesetzesverständnis» (Gesetz und Gnade als Einheit!) der
talmudischen Zeit blieb im wesentlichen bis ins 19. Jahrhundert und z. T. bis
heute maßgebend. Wandlungen traten in geschichtlichen bzw.
geistesgeschichtlichen Auseinandersetzungen mit. der Umwelt ein, so bereits im
hellenistischen Diasporajudentum der Antike.

Die nächste Wandlung geschah in den Auseinandersetzungen mit dem
Islam, mit dem Christentum und mit innerjüdischen Gruppen (Karäer).
Hier wirkte sich auch die Aufnahme der von der Antike her bestimmten
philosophischen Fragestellungen aus. Wie schon im hellenistischen Judentum

werden die Einheit der Thora und die Gleichwertigkeit der Gebote in
Frage gestellt. (Man unterscheidet zwischen Vernunfts- und Gehorsamsgeboten

und begründet die Einzelgebote rationalistisch. Demgegenüber wird
die traditionelle Auffassung durch konservative Autoren systematisiert —
Jehudah Hallevi.)

Die Kabbalisten dagegen gingen noch weiter. Sie deuteten die ganze
Thora (als Ganzes und in ihren Einzelheiten) symbolisch, nämlich als wirksame

Chiffren einer höheren Wirklichkeit. In der Spätkabbalah erhält das

spekulative Interesse am theoretischen Inhalt der Thora sein Eigengewicht.
In Verbindung mit der Annahme heilsgeschichtlicher Perioden wurde die
Spekulation zur antinomistischen Kraft, sofern sich Kabbalah und messi-
anische Naherwartung verbanden. Das mußte u. a. zur sabbatianischen
Bewegung des 17. Jhdts. führen.

War schon in der Religionsphilosophie des Mittelalters die Erkenntnis
des Einzelnen für die Vollendung der Seele als gewichtige Funktion
angesehen worden, so trat in der Spätkabbalah das Schicksal der Einzelseele im
Rahmen der gesamten Schöpfungs- und Erlösungsgeschichte immer stärker
hervor. So konnte es nicht ausbleiben, daß gerade hier die Neigung zum

113



Individualismus auftauchte. Damit aber wurde die alte Einheit der einen
Thora ansatzweise gesprengt und damit geriet auch die Einheit des Volkes
in eine Krise, mußte sogar gesprengt werden. Die rabbinische Reaktion auf
die dann zusammenbrechende sabbatianische Bewegung konnte die nun
schon aufgekommenen individualistischen Neigungen nicht befriedigen.
Das geschah dann in Osteuropa durch den Chassidismus, in Westeuropa
dagegen wurde der Individualismus zum wichtigsten Einfallstor für die
Aufklärung.

Mendelssohn versuchte noch Gesetzestreue und kulturelle Assimilation
zu vereinen. Aber sein zwiespältiger Ansatz teilte sich dann im 19. Jhdt. in
2 Hauptströmungen, denen gemeinsam war, daß durch die Emanzipation
ein bedeutender Teil der Thora zugunsten der staatlichen Gesetze
aufgehoben wurde. Die Thora war nun Religions- und Zeremonialgesetz. Das
Sittengesetz aber wurde im Sinne der Aufklärung und des Idealismus in der
menschlichen Vernunft begründet. Um das Judentum als Religion (im Sinne
reiner Sittlichkeit) zu retten, versuchte eine bestimmte Richtung, dem
modernen «Sittengesetz» seinen prophetisch-jüdischen Ursprung nachzuweisen

und dabei das Judentum als Vernunftreligion zu deuten. Dies
bedingte schließlich eine Minderbewertung des «Zeremonialgesetzes» und
forderte die Neigung zu Reformen heraus.

Eine andere Richtung, die ebenfalls an Mendelssohn anknüpfte, sah das
Charakteristische des Judentums im Gesetz. Sie lehnte die Selbstdefmition
als Religion ab, übernahm aber auch Gedanken der Aufklärung und des

Idealismus, mehr noch der Romantik, die eine neue Wertschätzung der
Bräuche und damit des «Zeremonialgesetzes» mit sich brachte. Schließlich
lieferte die Romantik auch das nationale Argument, wonach jedem Volk
seiner Eigenart entsprechend auch sein eigenes Gesetz bzw. Brauchtum
zukommt.

Im 20. Jahrhundert wirken die Auseinandersetzungen der verschiedenen
Auffassungen des 19. Jahrhunderts weiter. Aber der Zionismus und die
israelische Staatsgründung haben hier die Fronten teils augelöst, teils auch
verlagert. Im säkularen Zionismus wird (vom einstigen romantischen Ansatz
her) die Thora zum Mittel für die Erhaltung der Nation. (Nach der alten
Tradition dagegen war das Volk zur Erfüllung der Thora erwählt worden!)

Abschließend konnte festgestellt werden, daß von der Vielfalt dieser
Ansätze her im gegenwärtigen Judentum eine Fülle verschiedenartiger
Gesetzesauffassungen vorhanden ist. Dagegen entspricht die christliche Sicht
des Gesetzes (an der neutestamentlichen Polemik orientiert) nicht den
gegenwärtigen jüdischen Auffassungen und wird als ein dem Judentum völlig
fremder Sachverhalt von ihm abgelehnt.

Für die neutestamentliche Situation kam Prof. Dr. Otto Dillschneider,
Berlin, zu Wort: Oesetz und Gnade in exegetischer und systematischer Sicht.
Zunächst zeigte er die Not der Gesetzesinterpretation auf, die die israelitische
Gemeinde mit der Auslegung des Gesetzes hat. Das wird schon in der Ver-

114



kündigung Jesu sichtbar (Sabbath-Konflikte Mt. 12, Korban-Institut Mk. 7,
11.12). Das Gesetz zu erfüllen setzt die Kenntnis des Gesetzes voraus (Joh. 7,
49 : Wer das Gesetz nicht kennt, ist verflucht).

Die neutestamentliche Antwort darauf: Gnade heißt, daß Gott in Jesus
Christus das Gesetz auslegt (Mt. 5, 17.20). Jesus bringt also keinen Anti-
nomismus, sondern die authentische Interpretation des Gesetzes. Dies
geschieht vom Liebesgebot aus (Mt. 22, 34-40). Solche Interpretation vollzieht
sich in der Bergpredigt Mt. 5-7 und wird von Paulus in Rom. 13, 8-10
aufgenommen.

Die Not der Gesetzeserfüllung wird am Versöhnungsfest Israels deutlich.
Im Mittelpunkt der Sühnehandlung steht hier die Deckelplatte der Bundeslade

(Exod. 37, 6-9), die zur Sühnung der Schuld des Volkes mit dem Blut
des Opfertieres besprengt wird. Dieses Opfer aber hat- nur Amnestiecharakter,
weil es immer nur die Schuld des vergangenen Jahres tilgt und muß deshalb
jährlich wiederholt werden. Die hier aufgezeigte kultische Sühnung geschieht
durch das Substitutenopfer, in dem das Tier für das schuldig gewordene
Volk einsteht (Exod. 34, 19).

Die neutestamentliche Antwort darauf: Gnade heißt, daß Gott in Jesus
Christus das Gesetz erfüllt. Der Bergprediger interpretiert das Gesetz nicht
nur, sondern er erfüllt es auch mit seiner Person (Hebr. 9, 24—26; 10, 1-10).
Das bedeutet: Weil Jesus an die Stelle des Opfertieres tritt, fällt das
Substitutenopfer. Der Amnestie-Charakter der Sühne wird aufgehoben und das

Selbstopfer Christi gilt nun für die Vergangenheit und für die Zukunft. Auch
Paulus stellt in Rom. 3, 23 den gleichen Bezug her.

In der paulinischen Botschaft über Gesetz und Gnade ist auch kein
Antinomismus zu finden (Rom. 7, 12). Aber Paulus zeigt auf, daß das Gesetz
für die christliche Existenz überwunden ist (Rom. 7, 6 u. Gal. 3, 10). Jesus
Christus ist des Gesetzes Ende (Rom. 10, 4). Bedeutet das nun, daß für den
Christen das Gesetz erledigt wäre?

Diese Frage haben die Reformatoren durch die Lehre vom dreifachen
Gebrauch des Gesetzes zu beantworten versucht. Systematisch am klarsten
bei Calvin: Das Gesetz deckt die Sünde auf und überführt auch den Christen
und beschämt ihn (Usus elenchticus legis). Das Gesetz erhält die Ordnung
in der menschlichen Gesellschaft (Usus politicus legis). Bei Christen fördert
das Gesetz Vertiefung in der Erkenntnis des göttlichen Willens, belehrt und
ermahnt die Christenheit (Usus in renatis).

Schließlich zeigte Prof. Dillschneider noch einen anderen Aspekt im
Verhältnis von Gesetz und Gnade auf, wie er in der exegetischen Forschung
der letzten Jahrzehnte deutlich wurde: Im Verhältnis von Indikativ zu
Imperativ. Paulus weist nämlich immer zuerst auf den erworbenen Heils-
stand der Christen hin, um dann die Ermahnungen folgen zu lassen.
Beispiele dafür sind Rom. 6, 1-11 als Indikativ, Rom. 6, 12-14 als Imperativ.
Ebenso II. Kor. 5, 17-21 und II. Kor. 6, 1.14.

Durch die Indikative wird die Gnade bzw. der Gnadenstand aufgezeigt

115



und zugesprochen. Durch die Imperative — in denen das «Du sollst» des
Gesetzes erscheint — wird der Gnadenstand abgesichert. Damit kommt
jetzt dem Gesetz eine bewahrende Bedeutung zu. Es wird zur Warnung, die
Grenze der christlichen Existenz nicht zu verlassen, da beim Überschreiten
derselben der Verlust des Gnadenstandes eintreten muß.

In zwei kurzen, aber doch inhaltsvollen und gedrängten Vorlesungen
beschäftigte sich Prof. Dr. Gottfried Locher, Bern, mit dem Verständnis von
Gesetz und Gnade bei den Reformatoren. Ausgehend von den persönlich
bedingten Erfahrungsansätzen mußten die Reformatoren zu völlig verschiedenen

theologischen Perspektiven kommen, die sich dann für ihr
reformatorisches Werk und über dies hinaus als bindend erwiesen.

Im Zusammenbruch der alten Welt verzweifelte der Mensch des Mittelalters

an Gottes Gerechtigkeit. In dieser Situation wurde Luther aus Angst
um das Heil seiner Seele Reformator. Als verbindende Klammer setzt Luther
daher in der Spannung zwischen dem gerechten Gott und dem Gott der
Gnade anstelle des kirchlichen Heilsinstitutes das Wort Gottes, das sich
einerseits als Lex und andererseits als Evangelium zeigt. Die Verbindung
beider Erscheinungsweisen wird im Fides gegeben, d. h. im Opfertod Christi,
als dem einen Wort Gottes. Damit stehen hinter diesem Gotteswort sowohl
justitia ira als auch misoricordia. Der Glaube ist nun die ständige Flucht
vom Gesetz zum Evangelium und der Appell des durch Gottes Wort
verurteilten Sünders an Gottes Wort, also an Gott gegen Gott. Eine Alternative
zum Glauben ist dann nicht Unglauben, sondern das gute Werk, an das der
Mensch sich immer noch hält. Damit aber mußte die Reformation, die von
Wittenberg ausging, antijudaistisch werden. Sie betont die Offenbarung
Gottes in ihrer Kreatürlichkeit und damit die Menschlichkeit Gottes in
Christus (Wahrer Mensch). Leib und Blut Christi gehen nun ein in die
Elemente des Sakramentes.

Auch Zwingli kennt die Anfechtung. Er weigert sich aber, sein persönliches

Gewissensleben in den Mittelpunkt der Theologie zu stellen. (Er war
nicht Mönch, sondern Leutpriester Er kennt nicht die Spaltung zwischen
dem verborgenen und dem offenbaren Gott, dagegen aber die Einfachheit
Gottes (simplex). Die Spannung zwischen justitia und misericordia löst sich
bei Zwingli im Kreuz Christi. Durch das Kreuz werden Gesetz und Gnade
eine Einheit. Damit wird für den Glaubenden, der Gott liebt, das Gesetz
ein Evangelium. In der Christologie wird folgerichtig die Gottheit Christi
stärker betont als die Menschheit. Die Alternative hierzu heißt dann aber
Vergötzung des Menschen, der Kirche, der Sakramente und des kirchlichen
Amtes. Zwingiis Reformation war von Anfang an eine Reformation der
gesamten kirchlichen und politischen Verhältnisse. Damit war sie anti-
paganistisch bestimmt.

Calvin war ein Mann der zweiten Generation. Er ist nicht aus Angst
Reformator geworden. Die Institutio war vor seiner entscheidenden Begegnung

mit Farel in Genf geschrieben worden! Doch hat ihn dann die Fluch-

116



drohung Farels nie verlassen, was zu seiner inneren Verkrampfung gerade
im Alter führte. Calvin war Jurist, auch als Theologe. Darum wurde das
für ihn wahre Gesetz Gottes zum Reichsgesetz (Augustin: Gottesstaat).

Für Calvin ist Inhalt der wahren Gottesverehrung der Glaube an die
Gnade Jesu Christi. Die Lex entspricht dem Willen des ewigen Gottes. Das
aber ist ein Wille, der unser Heil wird. Damit wird das Gesetz als
Evangelium verstanden und das Evangelium als Gesetz. Die Dinge verschlingen
sich und werden zur Einheit, die nicht getrennt werden kann, wie im AT
Gesetz und Gnade (in der Thora).

Das Gesetz als Gnade wird in der Funktion des Gesetzes deutlich, als
Riegel — Spiegel — Zügel. Gott bewahrt die Menschheit auf das Evangelium
hin — damit wir in ihm unsere Sündhaftigkeit und Verlorenheit erkennen —
und bewahrt uns davor aus dem Evangelium herauszufallen; es lenkt uns.

Die Offenbarung als solche ist bei Calvin Gnade. Der Glaube ist Glaube
als Gehorsam des geoffenbarten gottesdienstlichen Lebens. Die Alternative
hierzu ist Ungehorsam. Die Freude an der Gnade wäre die Freude im Dienst
Christi zu stehen.

Von diesen Ansätzen her konnte Prof. Locher seine Hörer zu einem
Dokument des jungen Calvin führen, das bereits 1535 innerhalb der Vorreden
der ersten französischen Bibelübersetzung zu finden ist. Dieses Dokument
konnte Prof. Locher dann jenem anderen des alten Calvin entgegensetzen,
das seine Besprechung in der «Theologischen Zeitschrift», Basel, Jahrgang 23,
Heft 3 fand. (Dort auch von Prof. Locher.)

In dem erstgenannten, erstaunlich frühen Dokument (ein Jahr vor der
1. Auflage der Istitutio) befindet sich Calvin zusammen mit Virot und Farel
in einem intensiven Gespräch mit dem Volk der Juden, das schon in der
Anrede als Bundesgenosse erscheint. «An unsere Alliierten, das Volk des

Sinaibundes: Heil!»
In diesem Dokument wird Israel in seiner Stellung vor Gott als altes

Bundesvolk gesehen und ernstgenommen. Das Gesetz und die
Bundesverheißungen werden mit allem Respekt als zu Israel gehörig verstanden.
Gesetz und Gnade sind dem Juden zuerkannt. Aber in einem ernsten und
werbenden Gespräch wird ihm das Zeugnis von Jesus Christus gegeben.
Dabei wird von der äußeren und inneren Existenz Israels her beschrieben,
wer das Heil Israels ist.

Wir sind gespannt auf die Veröffentlichung dieses Dokumentes, damit
es einem weiten Leserkreis zugänglich werde.

Als Abschluß dieses Berichtes noch der Hinweis, daß die hier
aufgezeigten Vorlesungen in einem Sonderband der Judaica anläßlich ihres
20. Jahrganges erscheinen sollen. Alfred Burcliartz

117


	Dokumente

