
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: "Das Buch der Geheimnisse" : zu einer neu entdeckten Schrift aus
talmudischer Zeit

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«DAS BUCH DER GEHEIMNISSE»
Zu einer neu entdeckten Schrift aus talmudischer Zeit

Von Johann Maier, Köln

I.

Gegen Ende 1966 erschien in Jerusalem eine sorgfältig gearbeitete

und schön ausgestattete Textausgabe1, von der man in den
nächsten Jahren wohl noch öfter hören wird. Der Herausgeber,
u. a. durch seine kritische Ausgabe des Midrasch rabbah zu Leviticus

bekannt geworden, hatte zunächst durch Zufall einige
Fragmente des Textes in einzelnen Handschriftensammlungen gefunden,

daraufhin durch jahrelange Suche so viele Textzeugen
zusammengebracht, daß an eine Rekonstruktion des Ganzen gedacht
werden konnte. Die fragmentarischen Handschriften (14), zumeist
ursprünglich aus der Kairoer Geniza, enthalten die zuverlässigste
Textüberlieferung. Handschriften grösseren Umfangs sind zwar
auch vorhanden (11), doch ist ihr Wert begrenzt, weil sie allesamt
auf einer gemeinsamen schlechten Textgestalt beruhen. Dazu kommen

noch Übersetzungen, 10 Handschriften in arabischer Sprache
und eine stark erweiternde, bearbeitende Übersetzung ins
Lateinische. Zahlreiche Einzelstellen aus dem Buch haben ferner in der
noch immer nicht überschaubaren Amulettliteratur Aufnahme
gefunden. Schon dies zeigt, daß es sich um ein im Mittelalter weit
verbreitetes Werk handelte. Freilich schwankt in der Überlieferung
der Name des Buches. In dem in Amsterdam 1701 gedruckten
«Sefer Raziel)> ist f. 34a—35a ein Stück dieses Werkes unter der
Bezeichnung «Sefer Noah» (auszugsweise) enthalten, anderswo wird
vom «Sefer ham-ma '"lot» (Buch der Stufen, d.h. der Himmel) ge-

1 M. Margalioth, Sefär ha-Razim (engl. Titelblatt: Sepher Ha-Razim.
A newly discovered book of magic from the Talmudic period), Jerusalem
(Louis and Minnie Epstein Fund of the American Academy for Jewish
Research) 1966, 170 S.

98



sprochen, und der von M. Margalioth nach dem Anfang gewählte
und öfters bezeugte Name «Buch der Geheimnisse» war wiederum
so in Mode, daß er vorläufig für acht verschiedene Schriften
nachzuweisen ist.

Die Rekonstruktion des Textes aus der Fülle von Fragmenten
war eine schwierige und mühselige Arbeit. Man kann es daran
ermessen, daß der Text selbst nur die Seiten 65—109 umfaßt, während

das dünngedruckte Verzeichnis der Textvarianten von S. 112

bis 144 reicht. Eine wesentliche Erleichterung für die Wiederherstellung

des Gesamttextes war der inhaltliche Aufbau. Nach einer
kurzen Einleitung folgen nämlich sieben Teile, die sich mit den
sieben reqîrîm, den sieben Firmamenten (Himmeln) befassen, die
im jeweiligen Himmel stationierten Engel aufzählen und im
Anschluß daran Anweisungen dafür geben, wie und wozu diese Engel
beschworen werden können. Also ein kleines Handbuch der Magie.

Nun ist natürlich bekannt, daß es von jeher auch unter den
Juden magische Anschauungen und Praktiken gab2, die durchaus
im Rahmen der Magie des Alten Orients, aber auch der hellenistischrömischen

Antike3 und der Magie überhaupt zu werten sind4.
Gerade der neue Text beweist den «internationalen» Charakter der
Einzelheiten aufs neue. Der Herausgeber hat in seiner umfangreichen

Einleitung die Beziehungen zur Magie der griechischen Zauberpapyri

aus Ägypten und sonstiger Bereiche, gerade auch der

2 Siehe darüber L. Blau, Das altjüdische Zauberwesen, Budapest 19142;
D. H. Joel, Der Aberglaube und die Stellung des Judentums zu demselben,
Breslau 1881/83; Le monde du sorcier, Paris 1966 (S. 127—153 von G. Vajda);
R. Patai, Man and Earth in Hebrew Custom, Belief and Legend, Jerusalem
1942/43; J. Trachtenberg, Jewish Magic and Superstition, New York 1939;
G. Vajda, Etudes sur Qirqisânî, REJ 106, 1941/45, S. 87—123; H. A. Winkler,

Siegel und Charaktere in der mohammedanischen Zauberei, Berlin 1930.
3 Vgl. zur Übersicht M. P. Nilsson, Die Religion der griechischen Zauberpapyri,

HULA 1947/8, II, 59—93. Ferner s. N. C. Knox, Jewish liturgical
exorcism, Harvard theol. Rev. 31, 1938, S. 191—203; K. Preisendanz, in
Pauly-Wissowa's RE, Suppl. VIII, Sp. 660—704.

4 Siehe M. Boisson, La magie, ses grandes rites, son histoire, Paris 1958;
C. H. Ratschow, Magie und Religion, Gütersloh 19552; M. Summer, The
History of Witchcraft and Demonology, New York 1956; ders., The
Geography of Witchcraft, Evanston-New York 1958; H.-E. Wedeck, Treasury
of Witchcraft, New York 1961.

99



Gnosis5, dargestellt, wenn auch für genauere Untersuchungen noch
mancherlei Fragen offen bleiben. Aber auch die Rolle der Magie
innerhalb des Judentums bedarf nun einer Überprüfung. Konnte
man bisher mehr oder weniger die Ansicht vertreten, daß die Magie
in erster Linie im Volksaberglauben beheimatet war und innerhalb
der jüdischen Religion selbst nur einen illegitimen Platz einnahm,
so muß dies jetzt revidiert werden. Ähnlich wie in bezug auf den

Engel- und Geisterglauben handelt es sich zwar zunächst um
volkstümliche und insofern auch um keineswegs spezifisch jüdische
Vorstellungen. Schon im apokalyptischen Weltbild des Frühjudentums
wurden diese Vorstellungen aber systematisiert und in die
theologische Anthropologie, in das Bild des geschichtlich-übergeschichtlichen

Verlaufes der dämonisierten Politik und in die Kosmologie
eingebaut. In dieser betont theologischen Verwertung läßt sich
eine schroff magiefeindliche Einstellung beobachten. Mit dem
Niedergang der eschatologisch orientierten Strömung nach den
Katastrophen von 70 und 135 n. Chr. trat ein Wandel ein. Die
volkstümlichen Vorstellungen lebten natürlich rveiter6 und standen
im Zeichen eines steten Austausches mit dem Aberglauben der
nichtjüdischen Umwelt, wie er uns z. B. in den griechischen Zauberpapyri

bezeugt ist. Die Rabbinen hatten in der Regel kein
spezifisches Interesse an Engel- und Geisterglauben oder Magie. Soweit
die biblischen Gesetze dazu Anlass boten, äusserten sie sich zumindest

zur Magie negativ. Doch gab es jedenfalls zwei Richtungen,
die solche Vorstellungen aus einem systematischen Interesse
aufgriffen, doch in anderer Weise, als es in der alten Apokalyptik
geschehen war.

Die eine Strömung war die Esoterik, die sogenannte Merkabah-
und Hekalot-Mystik7. Hier wurden die Einzelvorstellungen über

5 Dazu wäre zu bemerken, daß die Beziehung zur Gnosis nicht überschätzt
werden darf. Die Ähnlichkeiten liegen in den Details der «internationalen»
magischen Praxis, nicht aber in den Absichten und in der Gesamtzielsetzung.

6 Sie spiegeln sich häufig in der Midraschliteratur und in den haggadischen
Stücken der Talmude, die im Unterschied zu den alten Apokalypsen nicht
in dem Maß theologisch durchreflektiert waren.

7 S. darüber G. Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and
Talmudic Tradition, New York 19652; J. Maier, Vom Kultus zur Gnosis,
Salzburg 1964.

100



Engel und Geister in die Beschreibung der himmlischen Welt
eingebaut, z.T. unter Anknüpfung an ältere, auf irgendeine Weise
vermittelte apokalyptisch-kosmologische Darstellungen. Die magischen

Vorstellungen erhalten dabei einen festen Platz, aber
funktional streng begrenzt. Die Kenntnis des Gottesnamens, der
Engelnamen, das Vorweisen von «Siegeln» gehört mit zur Praxis des

«Aufstiegs» zur Merkabah, zum Gottesthron, wo der Esoteriker,
sofern er würdig ist und alle Hekal-Pforten mit ihren Wächtern
passiert hat, Gott schaut und kosmologische und heilsgeschichtliche

Offenbarungen empfängt. Entscheidend ist dabei, ob er
«würdig» ist, sonst gefährden ihn die Engelwesen8. Zur Würdigkeit
gehört zunächst einmal absolute Gesetzesfrömmigkeit. Zur Praxis
zählen asketische Übungen, Fasten etwa, sodann rituelle Waschungen,

eine bestimmte Körperhaltung, nämlich mit dem Kopf zwischen
den Knien kauernd, andauerndes Rezitieren bestimmter Gebete
mit entsprechender innerer Konzentration und schließlich der
Gebrauch der geheimen Namen. Dabei können im einzelnen auch
Beschwörungen von Engeln vorkommen, so daß formell manches
durchaus an das «Buch der Geheimnisse» erinnert. Mit diesem teilt
die Esoterik ja auch die Einteilung der sieben Himmel und ebenfalls

einen guten Teil der Engelnamen, wie ein Vergleich zeigt9.
Der entscheidende Unterschied zwischen dem magischen

Element in der Esoterik und dem «Buch der Geheimnisse» liegt in der

Zweckbestimmung der Magie. Dort handelt es sich um Mittel zur
Erlangung der Schau bzw. von Offenbarungen ohne irgendwelche
persönlichen Vorteile, hier geht es um Tricks, wie man sich die
überirdischen Mächte für z. T. sogar fragwürdige Ziele dienstbar
machen kann. Dies ist nun freilich das Anliegen der volkstümlichen
Magie allgemein. Verblüffend ist nun die systematische Einordnung

der magischen Einzelpraktiken in das Weltbild, das uns aus

8 J. Maier, Das Gefährdungsmotiv bei der Himmelsreise in der jüdischen
Apokalyptik und «Gnosis», Kairo 1963, S. 18—40.

9 Von den 716 Engel- und 9 Geisternamen sind jedenfalls 45 auch in den
esoterischen Texten belegt, dazu 19 weitere sonst in der jüdischen Literatur,
und ca. 50 Namen weisen mit sonst bezeugten grosse Ähnlichkeit auf. Die
aussergewöhnliche Fülle der Namen wird wohl eine entsprechende Zahl von
Ad-hoc-Bildungen und fremden Namen enthalten.

101



der Esoterik vertraut ist, und die Zuordnung zu den in diesem
Weltbild Funktionen ausübenden Engeln. Man darf vermuten, daß

es sich bei dem «Buch der Geheimnisse» nicht um zufällige Ähnlichkeiten

auf Grund der damals allgemein üblichen Kosmologie handelt,

sondern um bewußte Aufnahme und Verwertung esoterischer
Lehrbestandteile. Das könnte bedeuten, daß magisch interessierte
Leute sich Zugang zu Esoterikerzirkeln zu verschaffen suchten, um
dort entsprechende Informationen zu erfahren. Der schroffe Widerspruch

in der Zweckbestimmung läßt ferner vermuten, daß die
Esoteriker sich solcher Bestrebungen Einzelner auch bewußt
waren und daß sie sich zur Wehr setzten, zumindest dagegen
polemisierten. In der Tat gibt es in den Hekalot-Traktaten
einige Stellen, die von da her gedeutet werden könnten, doch ist
die Textüberlieferung leider weder einheitlich noch zuverlässig,
weil man später offenbar nicht mehr verstanden hat, um was es

ursprünglich gegangen war. In dem Text Hekalot rabbati XIX, 6;

XX, 1; XX, 4 und XXVI, lf. werden nämlich zwei Arten von
solchen unterschieden, die zur «Märkabah» emporsteigen bzw.
hinabsteigen10, solche die würdig sind und andere, die unwürdig
sind und daher auch durch die Engelwächter bedroht werden.
Nach XX, 1, wo der Text besser erhalten ist als in XIX, 6, wird
nach dem Unterschied gefragt zwischen « mjwrdj harn-märkabah »

vflô bjwrdj märkabah». In XX, 4 aber lautet die Frage nur: «mj fiw
mjwrdj mrkbh wV mjwrdj mrkbh: Wer ist von den jôredê märkabah
und wer ist nicht von den jôredê märlcäbäh». Darf man von dieser
lectio facilior aus die übrigen Stellen deuten und verbessern?
Zunächst spricht dafür XXVI, lf. wo die Engelwächter die
Eintretenden prüfen. Sie loben die Würdigen und sagen: «Gewiß ist
dieser mjwrdj mrkbh, von den .», während sie auf die Unwürdigen

eine Unzahl von Eisenbeilen werfen. Nachdem XX, 1

offensichtlich XIX, 6 zitiert, muß man wohl dort gleich lesen, also wie

10 Die schwierige und vielleicht auch gar nicht einheitlich zu beantwortende

Frage, warum im 2. Jh. n. in der Esoterik plötzlich eine Umkehrung
zwischen jrd und 'lh stattfindet, bzw. wieso die Esoteriker dann jôredê
märkabah genannt werden, sei hier ausgeklammert. S. darüber G. Scholem,
Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Zürich-Frankfurt 1956,
S. 50ff., und a. a. O. (Anm. 7), S. 20.

102



in XX, 4 und mit einem Druck (Pirqe Hekalot, Jerusalem 1891):
mjwrdj mrkbh wV bjwrdj mrkbh.

Wie immer man den Textbefund wenden mag, unklar bleibt,
ob sich hinter den beiden Teilen des Satzteiles bjwrdj — mjwrdj
Bezeichnungen für Würdige und Unwürdige verbergen — die dann
später nicht mehr verstanden worden sind. Nimmt man an, es

handle sich nicht um solche Bezeichnungen, muß man in Kauf
nehmen, daß eine merkwürdig umständliche Ausdrucksweise
vorliegt. XX, 1 spricht sehr für die Verwendung verschiedener Bezeichnungen,

zumal ausdrücklich wiederholt wird, daß die Torwächter
des 6. Hekal die bjwrdj mrkbh nicht gefährden. XX, 4 beschreibt
den Unterschied zwischen beiden Arten genauer. «Jene sind Leute,
die sich jwrdj mrkbh nehmen und sie über sich selbst erhöht
aufstellen, sie vor ihnen niedersitzen lassen und zu ihnen sagen: Blickt
hin, schaut und horcht; und sie schreiben alles auf, was ich11 sage
und alles was wir hören vor dem Thron der Herrlichkeit. Aber diese

Leute sind nicht würdig, daher greifen die Torwächter des 6. Hekal
sie an. Seid vorsichtig, daß ihr euch geeignete Leute aussucht und
daß sie von den bewährten Genossen sind. »

So undurchsichtig im Text auch manches ist, eines geht aus ihm
hervor: diese «Unwürdigen» wollen offenbar etwas ausspionieren,
erfahren, und sie bedienen sich zu diesem Zweck nach Möglichkeit
der «würdigen» Esoteriker. Vielleicht darf man annehmen, daß sich
diese Polemik gegen Kreise richtet, wie sie hinter dem «Buch der
Geheimnisse» zu vermuten sind.

II.

Um wenigstens einen vorläufigen Eindruck von dem «Buch der
Geheimnisse» zu vermitteln, werden die Einleitung und der Inhalt
eines raqîar-Abschnittes in Übersetzung geboten, doch ohne
Berücksichtigung der Textvarianten und nur mit den notwendigsten
Erläuterungen.

11 R. Jischmael.

103



(Einleitung)12

Dies ist ein Buch von den Büchern der Geheimnisse, welches gegeben
worden ist dem Noah, Sohn des Lamech, Sohn des Methusalah, Sohn des

Henoch, Sohn des Jared, Sohn des Mahalalel, Sohn Kainans, Sohn des

Enosch, Sohn Seths, Sohn Adams13, von dem Engel14 Raziel, im Jahre seines
Eintrittes in die Arche, vor seinem Eintreten. Und er schrieb es mit einem
Saphir samt eingehender Erklärung nieder und lernte daraus Wundertaten,
Geheimnisse der Erkenntnis, Verfahren der Einsicht, Gedanken der Demut
und Überlegungen des Rates, um sich zu beschäftigen mit der Erforschung
der Stufen der Himmelshöhen und zu durchstreifen all das, was sich in den
sieben Stätten befindet; um all die Gestirne zu betrachten und den Lauf der
Sonne zu studieren, die Geheimnisse des Mondes zu deuten und die Bahnen
des Bären, des Orion und des Siebengestirns15 zu erkennen. Mitzuteilen,
welches die Namen der Regenten jedes einzelnen Firmamentes sind sowie
ihren Herrschaftsbereich und wofür alles sie Erfolg verschaffen können16.

12 Dieses Stück befindet sich auch im Amsterdamer Druck des Buches
Raziel (1701) fol. 34a und ist von A. Jellinek, Bet ha-Midrasch III, S. 159f.
abgedruckt worden.

13 Vgl. Gen. 5.
14 Der Engelname Raziel begegnet noch in einer Liste für den 2. Himmel

(im Text S. 87, ZI. 103), ist sonst in früher Zeit kaum bezeugt. Vgl. Targum
zu Koh. 10, 20; Macjan Chokmah, in A. Jellinek, Bet ha-Midrasch II, 60

(Eisenstein, Otzar Midraschim 307), setzt ihn mit GLJSWR gleich und
verbindet seine Offenbarungsfunktion wie das Targum zu Koh 10, 20 mit
Elias, wobei die zweite Stelle ihn unmittelbar am Gottesthron lokalisiert,
so daß er hört, was hinter dem himmlischen Vorhang beschlossen wird. Im
hebr. Henoch XVIII ist GLJSWR über die Geheimnisse der Torah (razê.
gesetzt. In der Pesiqta rabbati spielt dieser eine Rolle als Offenbarerengel
gegenüber Mose, die «Gründe» (ta"mê) der Torah Gottes («Fels» — sûr)
offenbarend (glh\). Er schützt auch mit seinen Flügeln die übrigen Engel
vor dem glühenden Atem der vier Thronträgertiere.

Somit beweist die Verwendung des Engelnamens Raziel für sich jedenfalls

nicht eine sehr frühe Abfassungszeit. Die Beziehung zu GLJSWR und
damit zum Engel der Torah ist auch bemerkenswert, weil der sar hat-
torah auch in einem anderen Magischen Text, Gliarba' d'Möshäh (ed. Gaster
1896) eine Rolle spielt, vgl. auch Shimmush Tehillim, ed. Selig, Berlin 1788.

Vgl. darüber G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen,
Frankfurt 1956, S. 83; und ders., Tarbitz 16, 1945/5, S. 206—209 (Sidra'
deshimmüsliä' rabba').

15 Vgl. Hiob 9, 9.
16 Wenn man sie beschwört.

104



Und welches die Namen ihrer Diener sind, was man ihnen für Cußopfer17
darzubringen hat und welcher Termin18 sie gefügig macht, so daß sie
jegliches Begehren eines jeden erfüllen, der ihnen in Reinheit naht19. Um
daraus zu erkennen Todeswerk und Lebenswerk, das Böse und das Gute
einzusehen, Zeiten und Termine zu erforschen, zu erkennen die Zeit20 des
Gebärens und die Zeit des Todes, die Zeit der Plage und die Zeit der
Heilung. Träume und Visionen zu deuten21, Krieg zu erregen und Kämpfe zu
ersticken, über die Geister und Dämonen zu herrschen, sie auszusenden,
daß sie hingehen wie Knechte. Die vier Windrichtungen der Erde zu
überblicken, um beschlagen zu sein in den Stimmen der Donner, zu erzählen,
was das Werk der Blitze ist, anzukündigen, was an jedem einzelnen Monat
sein wird, sich zu beschäftigen mit dem Geschehen jedes einzelnen Jahres, ob
es eines der Fülle oder eines des Hungers, eines der Ernte oder eines der Dürre,
ob es eines des Friedens oder eines des Krieges sein wird. (Vgl. Hek.r. I, 2).

Wie einer der Furchtbaren23 zu sein und die Lieder der Höhe zu kennen24.
Und aus der Weisheit der Geheimnisse dieses Buches lernte Noah und

verstand es, die Gofer-Hölzer zur Arche zu machen und sich zu verbergen
vor der Überschwemmung der Flut, mit sich zu nehmen je zwei und je
sieben (Tiere) und von jeder Speise und von jedem Futter zu verladen.

17 Weingußopfer — offenbar aus der allgemeinen magischen Praxis
übernommen, ohne daß die Juden sie als Konkurrenz zur kultischen Verehrung
Gottes empfunden haben dürften — spielen in diesem Buch eine nicht,
geringe Rolle. Auch I, 2-4 wird dergleichen für die Namen von Regenten
des 1. Himmels erwähnt; vgl. die Anweisung ZI. 123—126, wo ausdrücklich
der Morgenstern mit der Aphrodite identifiziert wird. Ferner I, 170f. Mar-
galioth verweist auf entsprechende Belege aus den Zauberpapyri (S. 11,
Anm. 58).

18 Die Wahl des rechten Termins ist eines der wichtigsten Forderungen
der Magie. Vgl. auch die folgenden Zeilen.

19 Margalioth bemerkt (S. 8f.) mit Recht, daß es sich hier in erster Linie
um eine magische Voraussetzung handelt, wie sie überall anzutreffen ist,
gerade auch in den Zauberpapyri. Die jüdischen Kreise hinter dem «Buch der
Geheimnisse» dachton dabei jedoch sicher an die eigenen rituellen Praktiken,
die ja auch vom Kult der biblischen Zeit her mit magischen Elementen
durchsetzt waren und in dieser Weise verstanden wurde (Ausnahmen bestätigen

— zumeist polemisierend — die Regel).
20 Vgl. hierzu Koh. 3,1-8.
21 Vgl. Hiob 33, 14f. ; Gen 40f.
22 rûhôt und pegâ'îm; päga' : vgl. I Kön 5, 18; 11 Q.Ps (S. 92, ZI. 10).
23 Engel um Gottes Thron.
24 Ein ausgesprochenes Hekalot-Mystik-Motiv (taucht weiter im Buch

auch nicht mehr auf), vgl. Hek.r. 1,1 und II, 5; V, 3 u. ö. Die Hymnen der
Engelliturgie wurden als magisch den Aufstieg zum Gottesthron bewirkende
Gebete angesehen.

105



Und er gab es (das Buch) in eine goldene Truhe und brachte es als erstes
in die Arche, damit er daraus die Zeiten des Tages erkenne und die Zeiten
der Nacht erforsche, und zu welchem Termin er um Hilfe rufen sollte25.

Und nachdem sie aus der Arche herausgegangen waren, bediente er sich
seiner (d. h. des Buches) alle Tage seines Lebens und zur Zeit seines Sterbens
übergab er es Abraham, und Abraham dem Isaak, und Isaak dem Jakob,
und Jakob dem Levi, und Levi dem Kahat, und Kahat dem Amram, und
Amram dem Mose, und Mose dem Josua, und Josua den Ältesten, und die
Ältesten den Propheten, und die Propheten den Weisen. Und so von
Geschlecht zu Geschlecht bis der König Salomo auftrat26, dem die Bücher der
Geheimnisse offenbart wurden und der überaus gut Bescheid wußte über
die Bücher der Einsicht und nach jedem seinem Wunsch herrschte über alle
Geister und Dämonen, die die Welt durchstreifen. Und er löste und band
und entsandte und brachte herbei und baute und hatte Erfolg wegen der
Weisheit dieses Buches. Denn viele Bücher wurden durch ihn überliefert,
aber dieses wurde als teuer und geehrt erfunden und als schwieriger als sie
alle. Glücklich das Auge, das es betrachtet, glücklich das Ohr, das seine
Weisheit aufmerksam vernimmt, denn es enthält die sieben Himmel und
alles, was darinnen ist. Von ihren «Lagern» lernen wir, jede Sache zu
verstehen und in jedem Werk Erfolg zu haben, zu denken und zu handeln aus
der Weisheit dieses Buches.

(Der sechste Himmel)27

Und der 6. Himmel, seine Schatzkammern sind voll mit Honig und in
ihm ist die Stätte für die Geister der Gerechten bereitet. Licht und Feuer
erfüllen ihn und in ihm stehen zwei Myriaden von Engelwesen und
Heerscharen und Lager in Furcht und Zittern. Auf dem Haupt eines jeden von
ihnen ist etwas wie eine Feuerkrone und ihr Feuer ist wie Gold. Heerscharen
sehreiten in seiner Mitte, ihre Gewalt ist gleich nichtentfachtem Feuer28,
und sie fürchten sich vor dem Schrecken der Herrscher, denn zwei Fürsten
herrschen über sie, einer im Westen des Himmels und einer im Osten. Und

25 Vgl. zu dem Ausdruck Jer. 38, 26; Dan 9,18.20.
26 Über den König Salomo und sein Verhältnis zur Dämonenwelt sind

eine Unzahl von Legenden überliefert, auch im islamischen Bereich. Vgl.
Test. Sal. (Rießler, S. 1251 ff., wo ihm die Herrschaft über die Dämonen
vermittels eines Ringes zugeschrieben wird. Ferner s. R. Faerber, Der König
Salomo in der Tradition, Diss. Wien 1902; O. Salzberger, Die Salomosage,
Berlin 1907. Eine Fülle von Material enthält, L. Ginzberg, The Legends of
the Jews, Philadelphia, repr. 1946 (s. Band VII, Register).

27 S. 104—106.
28 Hiob 20, 26.

106



vor den Heeren der Geister befinden sich Myriaden von Engeln, aus Flammen

gebildet und brennend wie Feuer, ihr Körper gleicht Feuerkohlen und
auf Feuerkohlen ist ihr Standort. Sie erdröhnen und erbeben, um mit diesen
anzustimmen Lieder und Lobgesänge dem Herrlichen der Ewigkeiten, der
sie bereitet hat zur Verherrlichung seiner Ehre und zur Ehre seiner
Herrlichkeit.

Dies sind die beiden heiligen Engel, die über alle Lager29 des sechsten
Himmels herrschen: Der Name des einen ist 'PRKSJ, und der Name des

zweiten TWQPJRS, und alle Obersten der Lager dienen vor ihnen.
Diese sind die Häupter der Lager, die im Westen des Himmels sich

befinden: WJTN, DWKMS'L, KHR'L, 'SRJ'L, BJW'L, NRH'L, GSQJ'L,
GR'JH, SRJ'L, MSGJ'L, HNJ'L, 'WRPNJ'L, 'QWDW, MWK'L,
'LNJTK'L, DM'L, 'KZ'N, SJR'JWM, NHRJ'L, BHDRK, SWPRJ'L,
SDRKJN, DBWB'WR, 'ML.f'L, TMPNJH, BHHML, PRNJN, 'MSTJ'L,
TJMNHRQ. Über diese herrscht 'PRKSJ, der im Westen des Himmels
lagert.

Und diese sind die Häupter der Lager im Osten des Himmels: GWRJ'L.
SNJ'L, 'ZRJ'L, SRJ'L, 'LJ'L, MLKJ'L, MLMJ'L, SMJ'L, RNHJ'L,
'QRJ'L, QSTJ'L, 'BRKJ'L, SDRJ'L, SPJPJ'L, 'RM'T, DMW'L, MRJ'L,
'NNJ'L, NJPLJ'L, DRMJ'L, G'SJ'L, MNHR'L, BHNJRJ'L, 'PSRJ'L,
QL'J'L, HDRNJ'L, DLRJ'L, S'PJ'L, DLGLJ'L, 'DNNJ'L, THRJ'L,
DBRJ'L, HMNKJ'L, HNJ'L, TWBJ'L. Über diese herrscht TWQPRJRS,
der im Osten des Himmels lagert.

Falls du dich auf den Weg zum Krieg begeben willst und vom Krieg
zurückzukehren wünscht oder vom Weg, oder aus der Stadt zu fliehen, und
wenn du wünschst, daß man bei dir einen gewaltigen, grossen Heerhaufen
sieht, so daß sich vor dir alle fürchten, die dich sehen, wie einen, der ein
Heer mit sich hat, bewaffnet mit Schwert und Spieß und allem Rüstzeug:
Bevor du die Stadt oder den Ort verläßt, an dem du wohnst, reinige dich
von jeder Unreinheit und säubere deinen Leib von jeder Sünde und
Verschuldung. Und mache dir einen Siegelring von Eisen und ein Blättchen aus
reinem Gold, und schreibe die Namen der Regenten und die Namen der
Lagerhäupter auf an drei Tagen des Monats und stecke es in den Ring.
Und graviere auf dem Siegelring außerhalb von dem Blättchen das Bild
eines Menschen und eines Löwen ein. Und zur Zeit, da du ausziehst, um von
dem Ort wegzugehen, um in den Krieg zu ziehen, und du Männer siehst,
die ausziehen, um dich zu ergreifen, so nimm den Ring und stecke ihn in
deinen Mund, erhebe deine Augen gegen Himmel mit reinem und lauterem
Herzen und erwähne die Namen der Regenten und die Namen der Häupter,
die in der sechsten (Himmels-) Stätte sind, die vor ihnen dienen, und sprich:

29 Von mahanôt der Engel ist sonst v.a. in hebr. Henoch und im Seder
rabbah di Breshit die Rede, auch in Ma'aseh Märkabah (s. Wertheimer,
Batte Midrashot I).

107



Ich beschwöre euch, ihr Engel der Kraft und Gewalt, bei der Rechten
des Kräftigen und des Helden30, mit der Kraft seiner Macht und mit der
Stärke seiner Herrschaft, bei dem Gott, der sich auf dem Berg Sinai offenbart

hat mit Myriaden von Wagen31, bei dem Gott, dessen Diener tausend
Tausende von Myriaden zählen, bei dem Herrn, der Israel aus Ägypten
errettet hat mit sechzig Myriaden, beim Ewiglebendigen, der mit Mose von
Angesicht zu Angesicht gesprochen hat32, bei dem Gott, der Herrscher
zunichte macht33, bei dem Felsen, der die Macht hat, zu helfen und zu
retten, bei dem, der befahl und das Lager Sanheribs fortraffen liess, mit
seinem Namen und mit dessen Buchstaben34 erwähne und beschwöre ich
euch, daß ihr kommt und mir zur Seite steht, um mir zu helfen in dieser
Zeit an jedem Ort, zu dem ich gehe, und daß ihr bei mir erscheint als grosses
Heer mit aller euerer Macht und mit der Stärke eurer Spieße, so daß alle,
die mich sehen, in der Nähe und in der Ferne, und alle, die da kommen, um
mich zu bekämpfen und um mich zu fangen, zerbrechen vor mir wegen der
großen Furcht eures Schreckens, und mir nicht zu schaden und zu nahen
vermögen. Furcht und Schrecken soll auf sie fallen35, mein Schrecken soll
auf sie fallen und auf alle Nachkommen Adams und Evas und auf jedes
Raubtier, so daß sie zittern imd beben vor mir.

Wenn du die Beschwörung zu Ende gesprochen hast, wirst du vor dir
etwas wie Wolken und Nebel sehen. Dann nimm den Ring aus deinem Mund
und stecke ihn an den Finger. Und wenn du heimkommst und sie entlassen
willst, so gib (ihn) in den Mund zurück und stelle dich gegen die Sonne auf
und erwähne die Engel in umgekehrter Reihenfolge und darnach sprich:
Ich entlasse euch, geht eures Weges! Und stecke den Ring an den Finger.

III.

Andere Zwecke der Engelbeschwörungen sind bei Engeln des

1. Himmels Krankenheilung, die Schädigung (durch Engel) der
Feinde und von Gläubigern, Schiffe kentern zu lassen, Mauern
einstürzen zu lassen etc. Ferner erlangt man Auskunft über künftige
Jahre, beeinflußt den Willen von Königen und Regierenden, spricht

30 Ps. 24, 8.
31 Ps. 68, 18.
32 Ex. 33,11.
33 Jes. 40, 23.
34 Setzt bereits die Ansicht voraus, daß die Variation der Buchstaben

des Gottesnamens (des geheimen Gottesnamens) Kräfte freisetzt.
35 Ex. 15,16.

108



mit Hilfe anderer wieder mit Toten und Geistern, Mond und
Sternen. Durch andere kann man entlaufene Sklaven oder einen
Dieb etc. zurückholen lassen, und schließlich werden auch
Traumdeutung und Gedankenlesen erwähnt, immer verbunden mit
Beschwörungsformeln und Riten. Auch die Engel des 2. Himmels
werden wegen der Beeinflussung von Machthabern beschwört, zur
Unterdrückung übler Nachrede, aber auch, um das Herz einer Frau
sich zuzuwenden, die Pläne anderer zu durchkreuzen, um bestimmte
Personen Engelgeistern zur Mißhandlung auszuliefern etc.

Diese Beispiele mögen genügen, um die ausgesprochen auf den

persönlichen Nutzen zugespitzte Zweckbestimmung dieser Magie
zu illustrieren. Wie stark dabei der «internationale» Einschlag ist,
kann aus der Tatsache ersehen werden, daß im Teil über den
4. Himmel (S. 99f.) sogar ein griechisches Gebet an den Helios36, in
hebräischen Lettern und ziemlich entstellt, enthalten ist.

Und doch wäre es völlig verfehlt, von einer unjüdischen Erscheinung

zu reden. Immer erfolgen die Beschwörungen im Namen des

Gottes Israels, alle Engel und Geister, alle Gestirnsmächte samt
Sonne37 und Mond, sind nur untergeordnete Kräfte des einen
Gottes. Immer wird die rituelle Reinheit als Voraussetzung für das

Gelingen betont, und die Beschreibung des 7. Himmels stellt als

krönender Abschluß des Ganzen inhaltlich nichts anderes dar, als

man sonst in der Esoterik erwarten würde38. Gerade diese

Verankerung im zentralen theologischen Vorstellungsbereich des Judentums

hat dieser Magie ihre weite Verbreitung und ihre Zählebigkeit
durch die Jahrhunderte hindurch gesichert, eine Tradition ermöglicht,

die über den aschkenasischen Chasidismus, die Spätkabbalah,

36 Dies beweist zwar die direkte Entlehnung aus der nichtjüdischen
Umwelt, doch s. auch folgende Anm.

37 Die Sonne als himmlische Macht, vorgestellt als auf dem Sonnenwagen
dahinfahrend, ist auch im Orient längst bekannt gewesen, vgl. z. B. II Kön
23,5.11. Man sah also im hellensistischen Helios nichts grundsätzlich Fremdes,

auch nichts Bedenkliches, solange dem einen Gott nicht eine Konkurrenz
daraus erstand. Daher auch die bekannten Helios-Darstellungen im Tierkreis

in einigen Mosaikfussböden antiker Synagogen.
38 Eine Übersetzung und Analyse dieses aus poetischen Stücken kompilierten

Teiles soll bei Gelegenheit folgen.

109



die sabbatianische Bewegung und weiter durch den osteuropäischen
Chasidismus bis in die Gegenwart heraufwirkt.

Aus welcher Zeit stammt nun dieses «Buch der Geheimnisse»?
Der Herausgeber M. Margalioth entscheidet sich für die Zeit vor
oder im 3. Jh. n. Chr. Dafür gibt es allerdings nur einen vereinzelten
Anhaltspunkt, nämlich im Teil vom 1. Himmel, 27ff.: «Dies sind
die Engel, die in jeder Hinsicht gehorchen im ersten und zweiten
Jahr nach der Zahl 15 Jahre nach der Rechnung der Könige von
Jawan. » Also ist wohl die Jahreszählung nach der Seleukidenära
gemeint, die von 311 v. Chr. an gerechnet wird. Doch 15 Jahre —
also das Datum 296 — ist dabei ausgeschlossen. Daher ergibt sich
die Frage, was das erste und zweite Jahr sein soll. Es kann — in
einer Anweisung zur Magie — nicht gut ein einmaliger Termin
sein. Gestützt auf einen Beitrag von A. S. Rosenthal verweist der
Herausgeber aber auf die indictio, einen Zyklus von 15 Jahren,
womit man 297 in Ägypten, ab 312 n. Chr. auch allgemein zu
rechnen begonnen hat. Damit könnte dieser Text nicht vor dem
4. Jh. n. Chr. verfaßt worden sein. M. Margalioth selbst entscheidet
sich jedoch für 1—2 Jahrhunderte früher, weil er annimmt, es

handle sich um die spezifisch ägyptische indictio, die von der
späteren konstantinopolitanischen verschieden war und — ohne daß

man es genau nachweisen könnte, bereits viel früher in Gebrauch

war.
Sollte Margalioth darin recht haben, ist allerdings noch nicht

das letzte Wort über die Abfassung des Buches gesprochen, weil er
verhältnismäßig wenig die Frage der literarischen Einheitlichkeit
behandelt. Nun verwies er selbst auf den auffälligen sprachlichen
Unterschied zwischen den Teilen, die die einzelnen Firmamente
und ihre Engelscharen beschreiben, und den praktischen
Magieanweisungen. Letztere sind in einem recht einfachen, volkstümlichen

Hebräisch und schwerlich von demselben Autor verfaßt,
sofern man überhaupt von einem Autor reden kann. Denn literar-
kritisch gesehen handelt es sich um eine Kompilation, bei der in
eine im wesentlichen nach esoterischen Vorbildern verfaßte
Himmelsbeschreibung die einzelnen Magieanweisungen eingetragen wurden,

u. zw. wohl auch wieder oft nach Vorlagen, evtl. nach einer
Sammlung. Das oben erörterte Datum mag sich daher ohne wei-

110



teres nur auf eine dieser Vorlagen oder auf diese Sammlung
beziehen, und das Ganze, wie es dann kompiliert vorlag, kann auch
noch im 5.—7. Jh. n. Chr. verfaßt worden sein.

Eine genauere Angabe wird sich erst machen lassen, sobald die

Beziehungen der Schrift zu den esoterischen Texten, der sogenannten

Hekalot-Literatur, und zum übrigen jüdisch-magischen Schrifttum

genau überprüft ist. Vorläufig scheint mir manches darauf
hinzudeuten, daß auch das «Buch der Geheimnisse» nicht älter ist
als die Kompilationen der Hekalot-Literatur, deren Einzeltraditionen

z.T. ja auch weiter, jedenfalls bis ins frühe 3. Jh. n. Chr.
zurückreichen.

Ereilich läßt sich immerhin sagen, daß von einer genauen
Befolgung der esoterischen Vorbilder nicht die Rede sein kann.
Wie ein Vergleich der Himmelseinteilung zeigt39, steht sie weniger
den eigentlichen Hekalottexten nahe, als vielmehr einer anderen
Tradition, die den ersten Himmel Samajim, den zweiten Semê haS-

samajim und den dritten oder vierten c"rafäl nennt40, während die
Reihe in den esoterischen Texten fast immer wêlôn — raqî"' —
Sehaqîm lautet. Sollten dahinter zwei lokale Traditionen stehen,
eine palästinensische und eine babylonische41? Oder ist der Unterschied

daher zu erklären, daß sowohl Pijjut wie Magie sich zwar an
die esoterische Uberlieferung anzulehnen suchten, da und dort
aber volkstümlichere Begriffe — wie «Himmel» und «Himmel der
Himmel» für die beiden ersten Stufen — vorzogen42?

39 S. darüber bei I. Grünwald, Pijjûtê Jannaj vfsijrût jôredê ham-märkabak,
Tarbitz 36, 1966/67, S. 257—277, u. zw. S. 269ff.

40 So in Pijjutê Jannaj, ed. M. Zulay, Berlin 1938, S. 16f., 161, 190; aber
auch Vis. Ez. (Wertheimer, Batte Midrashot II, S. 130f.).

41 Die Frage stellt I. Grünwald a. a. O. (Anm. 38).
42 Dafür spricht auch der Befund im hebr. Henochbuch. Dort wird cap.

XXXII an erster Stelle Samajim genannt (das weitere entspricht der
üblichen esoterischen Folge), aber in cap. XVII offenbar präzisiert: raqî"' säb-

baw-wêlôn säb-bas-säniäjim, was eben darauf hinweist, daß wêlôn eher
terminus technicus war. Vgl. auch den speziellen Gebrauch in Seder rabbah
dibreshit 18,34,35; vgl. Chag 12b.

Ferner sei auf die Abwandlung bei El'azar ha-Qalir, '"sür 'êniatekâ ZI. 9 f.
verwiesen : meröncih-'aräfäl-seKäqim-'amböt.

III


	"Das Buch der Geheimnisse" : zu einer neu entdeckten Schrift aus talmudischer Zeit

