Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: "Das Buch der Geheimnisse" : zu einer neu entdeckten Schrift aus
talmudischer Zeit

Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«DAS BUCH DER GEHEIMNISSE»

Zu einer new entdeckten Schrift aus talmudischer Zeut

Von Jomanx Maier, Kéln

L

Gegen Ende 1966 erschien in Jerusalem eine sorgfiltig gearbei-
tete und schon ausgestattete Textausgabe!, von der man in den
nichsten Jahren wohl noch 6fter héren wird. Der Herausgeber,
u. a. durch seine kritische Ausgabe des Midrasch rabbah zu Leviti-
cus bekannt geworden, hatte zundchst durch Zufall einige Frag-
mente des Textes in einzelnen Handschriftensammlungen gefun-
den, daraufhin durch jahrelange Suche so viele Textzeugen zusam-
mengebracht, dall an eine Rekonstruktion des Ganzen gedacht
werden konnte. Die fragmentarischen Handschriften (14), zumeist
urspriinglich aus der Kairoer Geniza, enthalten die zuverlidssigste
Textiiberlieferung. Handschriften grosseren Umfangs sind zwar
auch vorhanden (11), doch ist ihr Wert begrenzt, weil sie allesamt
auf einer gemeinsamen schlechten Textgestalt beruhen. Dazu kom-
men noch Ubersetzungen, 10 Handschriften in arabischer Sprache
und eine stark erweiternde, bearbeitende Ubersetzung ins Latei-
nische. Zahlreiche Einzelstellen aus dem Buch haben ferner in der
noch immer nicht iiberschaubaren Amulettliteratur Aufnahme
gefunden. Schon dies zeigt, dal es sich um ein im Mittelalter weit
verbreitetes Werk handelte. Freilich schwankt in der Uberlieferung
der Name des Buches. In dem in Amsterdam 1701 gedruckten
«Sefer Raziely ist f. 34a—35a ein Stiick dieses Werkes unter der
Bezeichnung « Sefer Noah» (auszugsweise) enthalten, anderswo wird
vom «Sefer ham-ma “*léty (Buch der Stufen, d.h. der Himmel) ge-

1 M. Margalioth, Sefar ha-Razim (engl. Titelblatt: Sepher Ha-Razim.
A newly discovered book of magic from the Talmudic period), Jerusalem

(Louis and Minnie Epstein Fund of the American Academy for Jewish
Research) 1966, 170 S.

98



sprochen, und der von M. Margalioth nach dem Anfang gewihlte
und ofters bezeugte Name «Buch der Geheimnisse» war wiederum
so in Mode, daB3 er vorldufig fir acht verschiedene Schriften nach-
zuweisen ist.

Die Rekonstruktion des Textes aus der Fiille von Fragmenten
war eine schwierige und miihselige Arbeit. Man kann es daran
ermessen, dall der Text selbst nur die Seiten 65—109 umfaflt, wih-
rend das diinngedruckte Verzeichnis der Textvarianten von S. 112
bis 144 reicht. Eine wesentliche Erleichterung fiir die Wiederher-
stellung des Gesamttextes war der inhaltliche Aufbau. Nach einer
kurzen Einleitung folgen namlich sieben Teile, die sich mit den
sieben 7¢qiim, den sieben Firmamenten (Himmeln) befassen, die
im jeweiligen Himmel stationierten Engel aufzihlen und im An-
schlufl daran Anweisungen dafiir geben, wie und wozu diese Engel
beschworen werden kénnen. Also ein kleines Handbuch der Magie.

Nun ist natiirlich bekannt, daBl es von jeher auch unter den
Juden magische Anschauungen und Praktiken gab?2, die durchaus
im Rahmen der Magie des Alten Orients, aber auch der hellenistisch-
romischen Antike® und der Magie tberhaupt zu werten sind*.
Gerade der neue Text beweist den «internationalen» Charakter der
Einzelheiten aufs neue. Der Herausgeber hat in seiner umfangrei-
chen Einleitung die Beziehungen zur Magie der griechischen Zauber-
papyri aus Agypten und sonstiger Bereiche, gerade auch der

2 Siehe dariiber L. Blau, Das altjidische Zauberwesen, Budapest 19142;
D. H. Joel, Der Aberglaube und die Stellung des Judentums zu demselben,
Breslau 1881/83; Le monde du sorcier, Paris 1966 (S. 127—153 von G. Vajda);
R. Patai, Man and Earth in Hebrew Custom, Belief and Legend, Jerusalem
1942/43; J. Trachtenberg, Jewish Magic and Superstition, New York 1939;
G. Vajda, Etudes sur Qirqgisani, REJ 106, 1941/45, S. 87—123; H. A. Wink-
ler, Siegel und Charaktere in der mohammedanischen Zauberei, Berlin 1930.

3 Vgl. zur Ubersicht M. P. Nilsson, Die Religion der griechischen Zauber-
papyri, HULA 1947/8, 11, 59—93. Ferner s. N. C. Knox, Jewish liturgical
exorcism, Harvard theol. Rev. 31, 1938, S. 191—203; K. Preisendanz, in
Pauly-Wissowa’s RE, Suppl. VIII, Sp. 660—704.

4 Siehe M. Boisson, La magie, ses grandes rites, son histoire, Paris 1958;
C. H. Ratschow, Magie und Religion, Giitersloh 19552; M. Summer, The
History of Witcheraft and Demonology, New York 1956; ders., The Geo-
graphy of Witcheraft, Evanston-New York 1958; H.-E. Wedeck, Treasury
of Witcheraft, New York 1961.

99



Gnosis®, dargestellt, wenn auch fiir genauere Untersuchungen noch
mancherlei Fragen offen bleiben. Aber auch die Rolle der Magie
innerhalb des Judentums bedarf nun einer Uberpriifung. Konnte
man bisher mehr oder weniger die Ansicht vertreten, dal die Magie
in erster Linie im Volksaberglauben beheimatet war und innerhalb
der jiidischen Religion selbst nur einen illegitimen Platz einnahm,
so muf} dies jetzt revidiert werden. Ahnlich wie in bezug auf den
Engel- und Geisterglauben handelt es sich zwar zunédchst um volks-
tiimliche und insofern auch um keineswegs spezifisch. jiidische Vor-
stellungen. Schon im apokalyptischen Weltbild des Friihjudentums
wurden diese Vorstellungen aber systematisiert und in die theo-
logische Anthropologie, in das Bild des geschichtlich-libergeschicht-
lichen Verlaufes der damonisierten Politik und in die Kosmologie
eingebaut. In dieser betont theologischen Verwertung lifit sich
eine schroff magiefeindliche Einstellung beobachten. Mit dem
Niedergang der eschatologisch orientierten Stromung nach den
Katastrophen von 70 und 135 n. Chr. trat ein Wandel ein. Die
volkstiimlichen Vorstellungen lebten natiirlich weiter® und standen
im Zeichen eines steten Austausches mit dem Aberglauben der
nichtjiidischen Umwelt, wie er uns z. B. in den griechischen Zauber-
papyri bezeugt ist. Die Rabbinen hatten in der Regel kein spezi-
fisches Interesse an Engel- und Geisterglauben oder Magie. Soweit
die biblischen Gesetze dazu Anlass boten, dusserten sie sich zumin-
dest zur Magie negativ. Doch gab es jedenfalls zwei Richtungen,
die solche Vorstellungen aus einem systematischen Interesse auf-
griffen, doch in anderer Weise, als es in der alten Apokalyptik
geschehen war.

Die eine Stromung war die Esoterik, die sogenannte Merkabah-
und Hekalot-Mystik?. Hier wurden die Einzelvorstellungen iiber

5 Dazu wire zu bemerken, dal} die Beziehung zur Gnosis nicht {iberschiitzt
werden darf. Die Ahnlichkeiten liegen in den Details der «internationalen»
magischen Praxis, nicht aber in den Absichten und in der Gesamtzielsetzung.

6 Sie spiegeln sich hiufig in der Midraschliteratur und in den haggadischen
Stiicken der Talmude, die im Unterschied zu den alten Apokalypsen nicht
in dem Ma@ theologisch durchreflektiert waren.

7 8. dartiber G. Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and
Talmudic Tradition, New York 19652; J. Maier, Vomm Kultus zur Gnosis,
Salzburg 1964.

100



Engel und Geister in die Beschreibung der himmlischen Welt ein-
gebaut, z.T. unter Ankniipfung an &ltere, auf irgendeine Weise
vermittelte apokalyptisch-kosmologische Darstellungen. Die magi-
schen Vorstellungen erhalten dabei einen festen Platz, aber funk-
tional streng begrenzt. Die Kenntnis des Gottesnamens, der Engel-
namen, das Vorweisen von «Siegeln» gehort mit zur Praxis des
«Aufstiegs» zur Merkabah, zum Gottesthron, wo der Esoteriker,
sofern er wiirdig ist und alle Hekal-Pforten mit ihren Wichtern
passiert hat, Gott schaut und kosmologische und heilsgeschicht-
liche Offenbarungen empfiangt. Entscheidend ist dabei, ob er
«wiirdig» ist, sonst gefihrden ihn die Engelwesen®. Zur Wiirdigkeit
gehort zunichst einmal absolute Gesetzesfrommigkeit. Zur Praxis
zihlen asketische Ubungen, Fasten etwa, sodann rituelle Waschun-
gen, eine bestimmte Kérperhaltung, namlich mit dem Kopf zwischen
den Knien kauernd, andauerndes Rezitieren bestimmter Gebete
mit entsprechender innerer Konzentration und schlieflich der
Gebrauch der geheimen Namen. Dabei kénnen im einzelnen auch
Beschworungen von Engeln vorkommen, so dafl formell manches
durchaus an das «Buch der Geheimnisse» erinnert. Mit diesem teilt
die Esoterik ja auch die Einteilung der sieben Himmel und eben-
falls einen guten Teil der Engelnamen, wie ein Vergleich zeigt?®.
Der entscheidende Unterschied zwischen dem magischen Ele-
ment in der Esoterik und dem «Buch der Geheimnisse» liegt in der
Zweckbestimmung der Magie. Dort handelt es sich um Mittel zur
Erlangung der Schau bzw. von Offenbarungen ohne irgendwelche
personlichen Vorteile, hier geht es um Tricks, wie man sich die
tiberirdischen Michte fiir z.T. sogar fragwiirdige Ziele dienstbar
machen kann. Dies ist nun freilich das Anliegen der volkstiimlichen
Magie allgemein. Verbliiffend ist nun die systematische Einord-
nung der magischen Einzelpraktiken in das Weltbild, das uns aus

8 J. Maier, Das Gefdhrdungsmotiv bei der Himmelsreise in der jiidischen
Apokalyptik und «Gnosis», Kairo 1963, S. 18—40.

? Von den 716 Engel- und 9 Geisternamen sind jedenfalls 45 auch in den
esoterischen Texten belegt, dazu 19 weitere sonst in der judischen Literatur,
und ca. 50 Namen weisen mit sonst bezeugten grosse Ahnlichkeit auf. Die
aussergewdthnliche Fiille der Namen wird wohl eine entsprechende Zahl von
Ad-hoc-Bildungen und fremden Namen enthalten.

101



der Esoterik vertraut ist, und die Zuordnung zu den in diesem
Weltbild Funktionen ausiibenden Engeln. Man darf vermuten, da@}
es sich bei dem «Buch der Geheimnisse» nicht um zufillige Ahnlich-
keiten auf Grund der damals allgemein iiblichen Kosmologie han-
delt, sondern um bewulite Aufnahme und Verwertung esoterischer
Lehrbestandteile. Das konnte bedeuten, dafl magisch interessierte
Leute sich Zugang zu Esoterikerzirkeln zu verschaffen suchten, um
dort entsprechende Informationen zu erfahren. Der schroffe Wider-
spruch in der Zweckbestimmung liflt ferner vermuten, daf} die
Esoteriker sich solcher Bestrebungen Einzelner auch bewuflt
waren und dal} sie sich zur Wehr setzten, zumindest dagegen
polemisierten. In der Tat gibt es in den Hekalot-Traktaten
einige Stellen, die von da her gedeutet werden kénnten, doch ist
die Textiiberlieferung leider weder einheitlich noch zuverlissig,
weil man spiter offenbar nicht mehr verstanden hat, um was es
urspriinglich gegangen war. In dem Text Hekalot rabbati XIX, 6;
XX, 1; XX, 4 und XXVI, 1f. werden namlich zwei Arten von
solchen unterschieden, die zur «Mirkabah» emporsteigen bzw.
hinabsteigen9, solche die wiirdig sind und andere, die unwiirdig
sind und daher auch durch die Engelwichter bedroht werden.
Nach XX, 1, wo der Text besser erhalten ist als in XIX, 6, wird
nach dem Unterschied gefragt zwischen «mjwrd) ham-mdrkabah»
welo bjwrdy mdrkabahy». In XX, 4 aber lautet die Frage nur: «mj b’w
mywrd) mrkbh wl® mjwrdj mrkbh: Wer ist von den jéredé mdrkabah
und wer ist nicht von den jérdé mdrkabahy». Darf man von dieser
lectio facilior aus die iibrigen Stellen deuten und verbessern?
Zunichst spricht dafir XXVI, 1f. wo die Engelwéchter die Ein-
tretenden priifen. Sie loben die Wiirdigen und sagen: «Gewil} ist
dieser mjwrdj mrkbh, von den ...», wihrend sie auf die Unwiir-
digen eine Unzahl von Eisenbeilen werfen. Nachdem XX, 1 offen-
sichtlich XIX, 6 zitiert, mull man wohl dort gleich lesen, also wie

10 Die schwierige und vielleicht auch gar nicht einheitlich zu beantwor-
tende Frage, warum im 2. Jh. n. in der Esoterik plotzlich eine Umkehrung
zwischen jrd und °‘lh stattfindet, bzw. wieso die KEsoteriker dann jéredé
médrkabah genannt werden, sei hier ausgeklammert. S. dariiber G. Scholem,
Die jiudische Mystik in ihren Hauptstrémungen, Zirich-Frankfurt 1956,
S. 50ff., und a.a.O. (Anm. 7), S. 20.

102



in XX, 4 und mit einem Druck (Pirqe Hekalot, Jerusalem 1891):
mjwrd) mrkbh wl’ bjwrdj mrkbh.

Wie immer man den Textbefund wenden mag, unklar bleibt,
ob sich hinter den beiden Teilen des Satzteiles bjwrdj — mjwrdj
Bezeichnungen fiir Wiirdige und Unwiirdige verbergen — die dann
spater nicht mehr verstanden worden sind. Nimmt man an, es
handle sich nicht um solche Bezeichnungen, mull man in Kauf
nehmen, daf} eine merkwiirdig umstéindliche Ausdrucksweise vor-
liegt. XX, 1 spricht sehr fiir die Verwendung verschiedener Bezeich-
nungen, zumal ausdriicklich wiederholt wird, dal die Torwichter
des 6. Hekal die bjwrdj mrkbh nicht gefihrden. XX, 4 beschreibt
den Unterschied zwischen beiden Arten genauer. «Jene sind Leute,
die sich jwrdj mrkbh nehmen und sie iiber sich selbst erhoht auf-
stellen, sie vor ihnen niedersitzen lassen und zu ihnen sagen: Blickt
hin, schaut und horcht; und sie schreiben alles auf, was ich! sage
und alles was wir horen vor dem Thron der Herrlichkeit. Aber diese
Leute sind nicht wiirdig, daher greifen die Torwiichter des 6. Hekal
sie an. Seid vorsichtig, da} ihr euch geeignete Leute aussucht und
daB sie von den bewdhrten Genossen sind.»

So undurchsichtig im Text auch manches ist, eines geht aus ihm
hervor: diese «Unwiirdigen» wollen offenbar etwas ausspionieren,
erfahren, und sie bedienen sich zu diesem Zweck nach Moglichkeit
der «wiirdigen» Esoteriker. Vielleicht darf man annehmen, daf sich
diese Polemik gegen Kreise richtet, wie sie hinter dem «Buch der
Geheimnisse» zu vermuten sind.

II.

Um wenigstens einen vorlidufigen Eindruck von dem «Buch der
Geheimnisse» zu vermitteln, werden die Einleitung und der Inhalt
eines 7agi* -Abschnittes in Ubersetzung geboten, doch ohne Beriick-
sichtigung der Textvarianten und nur mit den notwendigsten
Erlduterungen.

11 R. Jischmael.

103



(Einleitung)12

Dies ist ein Buch von den Biichern der Geheimnisse, welches gegeben
worden ist dem Noah, Sohn des Lamech, Sohn des Methusalah, Sohn des
Henoch, Sohn des Jared, Sohn des Mahalalel, Sohn Kainans, Sohn des
Enosch, Sohn Seths, Sohn Adams!3, von dem Engel!4 Raziel, im Jahre seines
Eintrittes in die Arche, vor seinem Eintreten. Und er schrieb es mit einem
Saphir samt eingehender Erkliarung nieder und lernte daraus Wundertaten,
Geheimnisse der Erkenntnis, Verfahren der Einsicht, Gedanken der Demut
und Uberlegungen des Rates, um sich zu beschiiftigen mit der Erforschung
der Stufen der Himmelshdhen und zu durchstreifen all das, was sich in den
sieben Stitten befindet; um all die Gestirne zu betrachten und den Lauf der
Sonne zu studieren, die Geheimnisse des Mondes zu deuten und die Bahnen
des Biéren, des Orion und des Siebengestirns!® zu erkennen. Mitzuteilen,
welches die Namen der Regenten jedes einzelnen Firmamentes sind sowie
thren Herrschaftsbereich und wofiir alles sie Erfolg verschaffen koénnen!6.

12 Dieses Stiick befindet sich auch im Amsterdamer Druck des Buches
Raziel (1701) fol. 34a und ist von A. Jellinek, Bet ha-Midrasch III, S. 159f.
abgedruckt worden.

13 Vgl. Gen. 5.

14 Der Engelname Raziel begegnet noch in einer Liste fiir den 2. Himmel
(im Text S. 87, Z1. 103), ist sonst in frither Zeit kaum bezeugt. Vgl. Targum
zu Koh. 10,20; Ma“jan Chokmah, in A. Jellinek, Bet ha-Midrasch II, 60
(Eisenstein, Otzar Midraschim 307), setzt ihn mit GLJSWR gleich und
verbindet seine Offenbarungsfunktion wie das Targum zu Koh 10, 20 mit
Elias, wobel die zweite Stelle ihn unmittelbar am Gottesthron lokalisiert,
so daf3 er hort, was hinter dem himmlischen Vorhang beschlossen wird. Im
hebr. Henoch XVIII ist GLIJSWR iiber die Geheimnisse der Torah (razé. .)
gesetzt. In der Pesiqta rabbati spielt dieser eine Rolle als Offenbarerengel
gegeniiber Mose, die «Griinde» (fa’*mé) der Torah Gottes («Felsy — sir)
offenbarend (glh!). Er schiitzt auch mit seinen Fliigeln die iibrigen Engel
vor dem glithenden Atem der vier Throntrigertiere.

Somit beweist die Verwendung des Engelnamens Raziel fiir sich jeden-
falls nicht eine sehr frithe Abfassungszeit. Die Beziehung zu GLJSWR und
damit zum Engel der Torah (?) ist auch bemerkenswert, weil der dar hat-
térah auch in einem anderen Magischen Text, Charba’ deMdshih (ed. Gaster
1896) eine Rolle spielt, vgl. auch Shimmush Tehillim, ed. Selig, Berlin 1788.
Vgl. dariiber G. Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstrémungen,
Frankfurt 1956, S. 83; und ders., Tarbitz 16, 1945/5, S. 206—209 (Sidra’
deshimmaisha’ rabba’).

15 Vgl. Hiob 9,9.

16 Wenn man sie beschwort.

104



Und welches die Namen ihrer Diener sind, was man ihnen fiir Gulopfer!?
darzubringen hat und welcher Termin!® sie gefiigig macht, so daf3 sie jeg-
liches Begehren eines jeden erfiillen, der ihnen in Reinheit naht!®, Um
daraus zu erkennen Todeswerk und Lebenswerk, das Bodse und das Gute
einzusehen, Zeiten und Termine zu erforschen, zu erkennen die Zeit20 des
Gebédrens und die Zeit des Todes, die Zeit der Plage und die Zeit der Hei-
lung. Traume und Visionen zu deuten?!, Krieg zu erregen und Kampfe zu
ersticken, tiber die Geister und Didmonen zu herrschen, sie auszusenden,
dafl sie hingehen wie Knechte. Die vier Windrichtungen der Erde zu uber-
blicken, um beschlagen zu sein in den Stimmen der Donner, zu erzihlen,
was das Werk der Blitze ist, anzukiindigen, was an jedem einzelnen Monat
sein wird, sich zu beschiftigen mit dem Geschehen jedes einzelnen Jahres, ob
es eines der Fulle oder eines des Hungers, eines der Ernte oder eines der Diirre,
ob es eines des Friedens oder eines des Krieges sein wird. (Vgl. Hek.r. 1, 2).
Wie einer der Furchtbaren 23 zu sein und die Lieder der Hohe zu kennen 24.
Und aus der Weisheit der Geheimnisse dieses Buches lernte Noah und
verstand es, die Gofer-Holzer zur Arche zu machen und sich zu verbergen
vor der Uberschwemmung der Flut, mit sich zu nehmen je zwei und je
sieben (Tiere) und von jeder Speise und von jedem Futter zu verladen.

17 WeinguBopfer — offenbar aus der allgemeinen magischen Praxis {iber-
nommen, ohne daf} die Juden sie als Konkurrenz zur kultischen Verehrung
Gottes empfunden haben diirften — spielen in diesemm Buch eine nicht
geringe Rolle. Auch I, 2-4 wird dergleichen fiir die Namen von Regenten
des 1. Himmels erwidhnt; vgl. die Anweisung Z1. 123—126, wo ausdriicklich
der Morgenstern mit der Aphrodite identifiziert wird. Ferner 1, 170f. Mar-
galioth verweist auf entsprechende Belege aus den Zauberpapyri (S. 11,
Anm. 58).

18 Pie Wahl des rechten Termins ist eines der wichtigsten Forderungen
der Magie. Vgl. auch die folgenden Zeilen.

19 Margalioth bemerkt (S. 8f.) mit Recht, daBl es sich hier in erster Linie
um eine magische Voraussetzung handelt, wie sie itberall anzutreffen ist, ge-
rade auch in den Zauberpapyri. Die jiidischen Kreise hinter dem «Buch der
Geheimnisse» dachten dabei jedoch sicher an die eigenen rituellen Pralktiken,
die ja auch vom Kult der biblischen Zeit her mit magischen Elementen
durchsetzt waren und in dieser Weise verstanden wurde (Ausnahmen besté-
tigen — zumeist polemisierend — die Regel).

20 Vgl. hierzu Koh. 3, 1-8.

21 Vgl. Hiob 33, 14f.; Gen 40f.

22 phét und pega‘im; piga’: vgl. T Koén 5,18; 11 QPs (S. 92, Z1. 10).

23 Kngel um Gottes Thron.

24 Ein ausgesprochenes Hekalot-Mystik-Motiv (taucht weiter im Buch
auch nicht mehr auf), vgl. Hek.r. I,1 und I1, 5; V,3 u. 6. Die Hymnen der
Engelliturgie wurden als magisch den Aufstieg zum Gottesthron bewirkende
Gebete angesehen.



Und er gab es (das Buch) in eine goldene Truhe und brachte es als erstes
in die Arche, damit er daraus die Zeiten des Tages erkenne und die Zeiten
der Nacht erforsche, und zu welchem Termin er um Hilfe rufen sollte25.

Und nachdem sie aus der Arche herausgegangen waren, bediente er sich
seiner (d. h. des Buches) alle Tage seines Lebens und zur Zeit seines Sterbens
iibergab er es Abraham, und Abraham dem Isaak, und Isaak dem Jakob,
und Jakob dem Levi, und Levi dem Kahat, und Kahat dem Amram, und
Amram dem Mose, und Mose dem Josua, und Josua den Altesten, und die
Altesten den Propheten, und die Propheten den Weisen. Und so von Ge-
schlecht zu Geschlecht bis der Kénig Salomo auftrat?6, dem die Biicher der
Geheimnisse offenbart wurden und der iitberaus gut Bescheid wulte iiber
die Biicher der Einsicht und nach jedem seinem Wunsch herrschte iiber alle
Geister und Déamonen, die die Welt durchstreifen. Und er léste und band
und entsandte und brachte herbei und baute und hatte Erfolg wegen der
Weisheit dieses Buches. Denn viele Biicher wurden durch ihn tiberliefert,
aber dieses wurde als teuer und geehrt erfunden und als schwieriger als sie
alle. Glucklich das Auge, das es betrachtet, gliicklich das Ohr, das seine
Weisheit aufmerksam vernimmt, denn es enthilt die sieben Himmel und
alles, was darinnen ist. Von ihren «Lagern» lernen wir, jede Sache zu ver-
stehen und in jedem Werk Erfolg zu haben, zu denken und zu handeln aus
der Weisheit dieses Buches.

(Der sechste Himmel)?2?

Und der 6. Himmel, seine Schatzkammern sind voll mit Honig und in
ihm ist die Stéatte fur die Geister der Gerechten bereitet. Licht und Feuer
erfullen ihn und in ihm stehen zwei Myriaden von Engelwesen und Heer-
scharen und Lager in Furcht und Zittern. Auf dem Haupt eines jeden von
ihnen ist etwas wie eine Feuerkrone und ihr Feuer ist wie Gold. Heerscharen
schreiten in seiner Mitte, ihre Gewalt ist gleich nichtentfachtem Feuer2s,
und sie fliirchten sich vor dem Schrecken der Herrscher, denn zwei Flirsten
herrschen tiber sie, einer im Westen des Himmels und einer im Osten. Und

25 Vgl. zu dem Ausdruck Jer. 38, 26; Dan 9, 18.20.

26 Uber den Konig Salomo und sein Verhiltnis zur Démonenwelt sind
eine Unzahl von Legenden tiiberliefert, auch im islamischen Bereich. Vgl.
Test. Sal. (RieBler, 8. 1251ff., wo ihm die Herrschaft {iber die Dédmonen
vermittels eines Ringes zugeschrieben wird. Ferner s. R. Faerber, Der Konig
Salomo in der Tradition, Diss. Wien 1902; O. Salzberger, Die Salomosage,
Berlin 1907. Eine Fiille von Material enthilt, L. Ginzberg, The Legends of
the Jews, Philadelphia, repr. 1946 (s. Band VII, Register).

27 S. 104—106.

28 Hiob 20, 26.

106



vor den Heeren der Geister befinden sich Myriaden von Engeln, aus Flam-
men gebildet und brennend wie Feuer, ihr Koérper gleicht Feuerkohlen und
auf Feuerkohlen ist ithr Standort. Sie erdréhnen und erbeben, um mit diesen
anzustimmen Lieder und Lobgesiange dem Herrlichen der Ewigkeiten, der
sie bereitet hat zur Verherrlichung seiner Ehre und zur Ehre seiner Herr-
lichkeit.

Dies sind die beiden heiligen Engel, die iiber alle Lager?® des sechsten
Himmels herrschen: Der Name des einen ist ’PRKSJ, und der Name des
zweiten TWQPJRS, und alle Obersten der Lager dienen vor ihnen.

Diese sind die Héupter der Lager, die im Westen des Himmels sich
befinden: WJTN, DWKMS'L, KHR’L, *SRJ’L, BJW’L, NRH’L, GSQJ’L,
GRJH, SRJ’L, MSGJFL, HNJL, *WRPNJL, QWDW, MWKYL,
LNJTK’L, DM’L, *KZ°N, SJRJWM, NHRJ’L, BHDRK, SWPRJ'L,
SDRKJN, DBWB’WR, "MLJ’L, TMPNJH, BHHML, PRNJN, "MSTJ’L,
TJMNHRQ. Uber diese herrscht *PRKSJ, der im Westen des Himmels
lagert.

Und diese sind die Héupter der Lager im Osten des Himmels: GWRJ’L,
SNJ’L, ‘ZRJ’L, SRJ’L, ’LJ'L, MLKJ'L, MLMJ’L, SMJ’L, RNHJ’L,
‘QRJ’L, QSTJ’L, " BRKJ’L, SDRJ’L, SPJPJ’L, " RM’T, DMW’L, MRJ’L,
‘NNJ°’L, NJPLJ’L, DRMJ’L, G'SJ°L, MNHR’L, BHNJRJ'L, *PSRJ’L,
QL' J’L, HDRNJ'L, DLRJL, ‘S'PJ’L, DLGLJ’L, ‘DNNJ’L, THRJL,
DBRJ’L, HMNKJ'L, HNJ’L, TWBJ’L. Uber diese herrscht TWQPRJRS,
der im Osten des Himmels lagert.

Falls du dich auf den Weg zum Krieg begeben willst und vom Krieg
zuriickzukehren wiinscht oder vom Weg, oder aus der Stadt zu fliehen, und
wenn du wiinschst, dall man bei dir einen gewaltigen, grossen Heerhaufen
sieht, so dafl sich vor dir alle firchten, die dich sehen, wie einen, der ein
Heer mit sich hat, bewaffnet mit Schwert und Spie8 und allem Riistzeug:
Bevor du die Stadt oder den Ort verldf3t, an dem du wohnst, reinige dich
von jeder Unreinheit und séubere deinen Leib von jeder Stinde und Ver-
schuldung. Und mache dir einen Siegelring von Eisen und ein Blittchen aus
reinem Gold, und schreibe die Namen der Regenten und die Namen der
Lagerhaupter auf an drei Tagen des Monats und stecke es in den Ring.
Und graviere auf dem Siegelring auflerhalb von dem Bliattchen das Bild
eines Menschen und eines Lowen ein. Und zur Zeit, da du ausziehst, um von
dem Ort wegzugehen, um in den Krieg zu ziehen, und du Ménner siehst,
die ausziehen, um dich zu ergreifen, so nimm den Ring und stecke ihn in
deinen Mund, erhebe deine Augen gegen Himmel mit reinem und lauterem
Herzen und erwihne die Namen der Regenten und die Namen der Héaupter,
die in der sechsten (Himmels-) Stétte sind, die vor ihnen dienen, und sprich:

29 Von mah®nét der Engel ist sonst v.a. in hebr. Henoch und im Seder
rabbah di Breshit die Rede, auch in Ma'aeh Mirkabah (s. Wertheimer,
Batte Midrashot 1).

107



Ich beschwore euch, ihr Engel der Kraft und Gewalt, bei der Rechten
des Kriftigen und des Helden3?, mit der Kraft seiner Macht und mit der
Stirke seiner Herrschaft, bei dem Gott, der sich auf dem Berg Sinai offen-
bart hat mit Myriaden von Wagen3!, bei dem Gott, dessen Diener tausend
Tausende von Myriaden zihlen, bei dem Herrn, der Israel aus Agypten
errettet hat mit sechzig Myriaden, beim Ewiglebendigen, der mit Mose von
Angesicht zu Angesicht gesprochen hat32, bei dem Gott, der Herrscher
zunichte macht33, bei dem Felsen, der die Macht hat, zu helfen und zu
retten, bei dem, der befahl und das Lager Sanheribs fortraffen liess, mit
seinem Namen und mit dessen Buchstaben3? erwidhne und beschwoére ich
euch, daf3 ihr kommt und mir zur Seite steht, um mir zu helfen in dieser
Zeit an jedem Ort, zu dem ich gehe, und daB ihr bei mir erscheint als grosses
Heer mit aller euerer Macht und mit der Stidrke eurer Spielle, so dal3 alle,
die mich sehen, in der Nihe und in der Ferne, und alle, die da kommen, um
mich zu bekiimpfen und um mich zu fangen, zerbrechen vor mir wegen der
grofBen Furcht eures Schreckens, und mir nicht zu schaden und zu nahen
vermogen. Furcht und Schrecken soll auf sie fallen3’, mein Schrecken soll
auf sie fallen und auf alle Nachkommen Adams und Evas und auf jedes
Raubtier, so daf3 sie zittern und beben vor mir.

Wenn du die Beschwérung zu Ende gesprochen hast, wirst du vor dir
etwas wie Wolken und Nebel sehen. Dann nimm den Ring aus deinem Mund
und stecke ihn an den Finger. Und wenn du heimkommst und sie entlassen
willst, so gib (ihn) in den Mund zuriick und stelle dich gegen die Sonne auf
und erwéhne die Engel in umgekehrter Reihenfolge und darnach sprich:
Ich entlasse euch, geht eures Weges! Und stecke den Ring an den Finger.

I11.

Andere Zwecke der Engelbeschworungen sind bei Engeln des
1. Himmels Krankenheilung, die Schidigung (durch Engel) der
Feinde und von Glaubigern, Schiffe kentern zu lassen, Mauern ein-
stirzen zu lassen ete. Ferner erlangt man Auskunft {iber kiinftige
Jahre, beeinflufit den Willen von Kénigen und Regierenden, spricht

30 Ps. 24, 8.

31 Ps. 68, 18.

32 Ex. 33, 11.

33 Jes. 40, 23,

34 Setzt bereits die Ansicht voraus, daf3 die Variation der Buchstaben

des Gottesnamens (des geheimen Gottesnamens) Krifte freisetzt.
3 Ex. 15, 16.

108



mit Hilfe anderer wieder mit Toten und Geistern, Mond und
Sternen. Durch andere kann man entlaufene Sklaven oder einen
Dieb ete. zuriickholen lassen, und schlieBlich werden auch Traum-
deutung und Gedankenlesen erwihnt, immer verbunden mit Be-
schworungsformeln und Riten. Auch die Engel des 2. Himmels
werden wegen der Beeinflussung von Machthabern beschwort, zur
Unterdriickung tibler Nachrede, aber auch, um das Herz einer Frau
sich zuzuwenden, die Pline anderer zu durchkreuzen, um bestimmte
Personen Engelgeistern zur Miflhandlung auszuliefern etc.

Diese Beispiele mogen geniigen, um die ausgesprochen auf den
personlichen Nutzen zugespitzte Zweckbestimmung dieser Magie
zu illustrieren. Wie stark dabei der «internationale» Einschlag ist,
kann aus der Tatsache ersehen werden, dal im Teil iiber den
4. Himmel (S. 99f.) sogar ein griechisches Gebet an den Helios?$, in
hebriischen Lettern und ziemlich entstellt, enthalten ist.

Und doch wire es vollig verfehlt, von einer unjiidischen Erschei-
nung zu reden. Immer erfolgen die Beschworungen im Namen des
Gottes Israels, alle ingel und Geister, alle Gestirnsmichte samt
Sonne?®” und Mond, sind nur untergeordnete Krifte des einen
Gottes. Immer wird die rituelle Reinheit als Voraussetzung fiir das
Gelingen betont, und die Beschreibung des 7. Himmels stellt als
kronender Abschlufl des Ganzen inhaltlich nichts anderes dar, als
man sonst in der Esoterik erwarten wiirde?3. Gerade diese Veran-
kerung im zentralen theologischen Vorstellungsbereich des Juden-
tums hat dieser Magie ihre weite Verbreitung und ihre Zihlebigkeit
durch die Jahrhunderte hindurch gesichert, eine Tradition ermog-
licht, die {iber den aschkenasischen Chasidismus, die Spiatkabbalah,

36 Dies beweist zwar die direkte Entlehnung aus der nichtjidischen
Umwelt, doch s. auch folgende Anm.

37 Die Sonne als himmlische Macht, vorgestellt als auf dem Sonnenwagen
dahinfahrend, ist auch im Orient lingst bekannt gewesen, vgl. z. B. IT Kon
23,5.11. Man sah also im hellensistischen Helios nichts grundséatzlich Frem-
des, auch nichts Bedenkliches, solange dem einen Gott nicht eine Konkurrenz
daraus erstand. Daher auch die bekannten Helios-Darstellungen im Tier-
kreis in einigen Mosaikfussbéden antiker Synagogen.

38 Eine Ubersetzung und Analyse dieses aus poetischen Stiicken kompi-
lierten Teiles soll bei Gelegenheit folgen.

109



die sabbatianische Bewegung und weiter durch den osteuropéischen
Chasidismus bis in die Gegenwart heraufwirkt.

Aus welcher Zeit stammt nun dieses «Buch der Geheimnisse»?
Der Herausgeber M. Margalioth entscheidet sich fiir die Zeit vor
oder im 3. Jh. n. Chr. Dafiir gibt es allerdings nur einen vereinzelten
Anhaltspunkt, ndmlich im Teil vom 1. Himmel, 27ff.: «Dies sind
die Engel, die in jeder Hinsicht gehorchen im ersten und zweiten
Jahr nach der Zahl 15 Jahre nach der Rechnung der Konige von
Jawan.» Also ist wohl die Jahreszihlung nach der Seleukidenira
gemeint, die von 311 v. Chr. an gerechnet wird. Doch 15 Jahre —
also das Datum 296 — ist dabei ausgeschlossen. Daher ergibt sich
die Frage, was das erste und zweite Jahr sein soll. Es kann — in
einer Anweisung zur Magie — nicht gut ein einmaliger Termin
sein. Gestiitzt auf einen Beitrag von A. S. Rosenthal verweist der
Herausgeber aber auf die indictio, einen Zyklus von 15 Jahren,
womit man 297 in Agypten, ab 312 n. Chr. auch allgemein zu
rechnen begonnen hat. Damit konnte dieser Text nicht vor dem
4. Jh. n. Chr. verfalt worden sein. M. Margalioth selbst entscheidet
sich jedoch fiir 1—2 Jahrhunderte friither, weil er annimmt, es
handle sich um die spezifisch dgyptische indictio, die von der spé-
teren konstantinopolitanischen verschieden war und — ohne daf3
man es genau nachweisen konnte, bereits viel frither in Gebrauch
war.

Sollte Margalioth darin recht haben, ist allerdings noch nicht
das letzte Wort iiber die Abfassung des Buches gesprochen, weil er
verhiltnismiBig wenig die Frage der literarischen Einheitlichkeit
behandelt. Nun verwies er selbst auf den auffilligen sprachlichen
Unterschied zwischen den Teilen, die die einzelnen Firmamente
und ihre Engelscharen beschreiben, und den praktischen Magie-
anweisungen. Letztere sind in einem recht einfachen, volkstiim-
lichen Hebriisch und schwerlich von demselben Autor verfa(t,
sofern man iiberhaupt von einem Autor reden kann. Denn literar-
kritisch gesehen handelt es sich um eine Kompilation, bei der in
eine im wesentlichen nach esoterischen Vorbildern verfafite Him-
melsbeschreibung die einzelnen Magieanweisungen eingetragen wur-
den, u. zw. wohl auch wieder oft nach Vorlagen, evtl. nach einer
Sammlung. Das oben erorterte Datum mag sich daher ohne wei-

110



teres nur auf eine dieser Vorlagen oder auf diese Sammlung be-
ziehen, und das Ganze, wie es dann kompiliert vorlag, kann auch
noch im 5.—7. Jh. n. Chr. verfafit worden sein.

Eine genauere Angabe wird sich erst machen lassen, sobald die
Beziehungen der Schrift zu den esoterischen Texten, der sogenann-
ten Hekalot-Literatur, und zum iibrigen judisch-magischen Schrift-
tum genau tiberpriift ist. Vorldufig scheint mir manches darauf
hinzudeuten, dal3 auch das «Buch der Geheimnisse» nicht dlter ist
als die Kompilationen der Hekalot-Literatur, deren Einzeltradi-
tionen z.T. ja auch weiter, jedenfalls bis ins frithe 3. Jh. n. Chr.
zuriickreichen.

Freilich 18t sich immerhin sagen, dall von einer genauen
Befolgung der esoterischen Vorbilder nicht die Rede sein kann.
Wie ein Vergleich der Himmelseinteilung zeigt3®, steht sie weniger
den eigentlichen Hekalottexten nahe, als vielmehr einer anderen
Tradition, die den ersten Himmel Samajim, den zweiten &mé has-
Samajim und den dritten oder vierten “*rafdl nennt4?, wihrend die
Reihe in den esoterischen Texten fast immer wélén — raqi®™ —
shagim lautet. Sollten dahinter zwei lokale Traditionen stehen,
eine palidstinensische und eine babylonische'? Oder ist der Unter-
schied daher zu erklaren, daBl sowohl Pijjut wie Magie sich zwar an
die esoterische Uberlieferung anzulehnen suchten, da und dort
aber volkstiimlichere Begriffe — wie «Himmel» und « Himmel der
Himmel» fiir die beiden ersten Stufen — vorzogen 2?

39 8. dartiber bei 1. Grinwald, Pjjdté Jannaj wesifrit joredé ham-mérkabah,
Tarbitz 36, 1966/67, S. 257—277, u. zw. S. 2691f.

40 So in Pijjuté Jannaj, ed. M. Zulay, Berlin 1938, S. 16f., 161, 190; aber
auch Vis. Ez. (Wertheimer, Batte Midrashot II, S. 130f.).

41 Die Frage stellt 1. Grinwald a.a.O. (Anm. 38).

42 Dafiir spricht auch der Befund im hebr. Henochbuch. Dort wird cap.
XXXIT an erster Stelle §@amajim genannt (das weitere entspricht der {ibli-
chen esoterischen Folge), aber in cap. XVII offenbar prizisiert: raqie” &ib-
baw-wélén $ib-bas-samajim, was eben darauf hinweist, dall wélén eher ter-
minus technicus war. Vgl. auch den speziellen Gebrauch in Seder rabbah
dibreshit 18, 34, 35; vgl. Chag 12b.

Ferner sei auf die Abwandlung bei El‘azar ha-Qalir, *¢$dr *émateka Z1. 9f.
verwiesen: me énah- erafil-$chaqim- erabit.

111



	"Das Buch der Geheimnisse" : zu einer neu entdeckten Schrift aus talmudischer Zeit

