
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Johannes Buxtorf in Basel : Hebraist und Vater der Judenmission

Autor: Heutger, Nicolaus C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZI. 10: verachtete Arme, dallîm nikhâdîm, so die Edition nach
Sach. 11,9.16 (vernachlässigt, verkommen), in den frühen
Drucken: nibhärim (Erlesene).

ZI. 12: wörtl. «mit dem nicht der Schnitter seine Hand füllt»,
nach Ps. 129,7.

ZI. 13: Taub («er verschließt das Ohr»), vgl. Jes. 35,15; Ps. 58,5f. ;

Prov. 21,3.

ZI. 14: Vergängliche, benê halôf, nach Prov. 31,6.
ZI. 16: Hi. 22,24f.
ZI. 17: Vgl. Prov. 11,12; 15,21; 17,27; 20,5.
ZI. 18: Vorrat: bar; und Zehrung: vgl. Gen. 42,25.
ZI. 19: Ps. 106,24.
ZI. 24: Vgl. Hi. 42,2. Der Singular (schützt) auch im Hebr.

JOHANNES BUXTORF IN BASEL

Hebraist und Vater der Judenmission

Von Nicolaus C. Heutger, Nienburg/Weser

I. Literatur

Lit.: Buxtorf-Falkeisen, Joh. B. Vater, erkannt aus seinem

Briefwechsel, Basel 1860 (viel Panegyrisches). Ludwig Dietel,
Gesch. des AT in der christlichen Kirche, Jena 1869, S. 336,
347, 354, 445, 448, 452, 489, 515f. ADB 3, 668ff. Pr. RE3, 3,

612—614, auch Reg.-Bd. 22 s. n. E. Kautzsch, Joh. Buxtorf
d. A., Basel 1879 (Rektoratsrede). Joli. Herrmann, Joh. Buxtorf

69



aus Kamen, 1948. (Vortrag in Kamen, äußerst seltener Privatdruck.

Benutzt wurde durch die Freundlichkeit von Herrn Prof.
D. Dr. Rudolph ein hektogr. Exemplar, das Prof. August Buxtorf
in Basel 1956 anfertigen ließ.) Daniel Tossanus, Johannis Buxtorfii
seniori vita et mors, Bas. 1630 (Lobrede, einige Wochen nach
Buxtorfs Tode gehalten). Hans-Joachim Kraus, Gesch. der Hist,
krit. Erforschung des AT. Neukirchen 1956, S. 44, 46, 70f. Edgar
Bonjour, Die Univ. Basel 1960, Monumenta Judaica, Handb.
Köln 1963, S. 180. P. L. Ganz, Die Miniaturen der Basler
Universitätsmatrikel, Basel u. Stuttgart 1960, S. 175. Georg Schnedermann,
Die Kontroverse des L. Capellus mit den Buxtorfen über das Alter
der Hebräischen Punktation, Leipzig 1879. Archivalien des
Stadtarchivs Kamen.

Lexicon hebraicum et chaldaicum accessit lexicon breve
rabbinico —- Philosophicum Bas. 1607, benutzt die 12. Ausgabe
von 1735; 13. Aufl. Glasguae 1824! Einen Auszug gibt das Manuale
hebraicum et chaldaicum, 1613. Lexicon Chaldaicum et Syriacum,
quo voces omnes quotquot in sacrorum Vet. Testamenti libro-
rum Targumin reperiuntur, Bas. 1622. Epitome radicum
Hebraic. Bas. 1600. Biblia sacra et Rabbinica cum vers Chald. et
comm. Rabb. 4 Bde. Bas. 1618/19 (enthält u. a. das Targum
Jeruschalemi, die sog. Große Masora des R. Jacob ben Chajim, die
Pesikta und ein Verzeichnis der Pasuks).

Seine vollständige Bibelkonkordanz Concordantiae bibliorum
hebraicae gab sein Sohn Johannes 1632 heraus (Neuaufl. von Bernhard

Bahr noch Stettin 1861). Tiberias sive Commentarius Maso-
rethicus Bas. 1620. Synagoga Judaica, 1603 — die teutsche Jüden
Schul (verrät eine genaue Kenntnis des zeitgenössischen Judentums

und wurde auch ins Lat. — von Herrn. Germberg 1604 —
und ins Flämische übersetzt; Amsterdam 1694. Die 6. Aufl. der
deutschen Ausgabe Frankf. u. Leipzig 1738). De abbreviaturis
hebraicis, 1613 (u. ö.) (erklärt die phraseologischen und die Namens-
Abkürzungen im rabbinischen Schrifttum, bes. im Talmud).
Thesaurus grammaticus linguae sanctae Hebraeae Bas. 1609, 6. Aufl.
1663. Epitome Grammaticae hebraeae Bas. 1613 (12. Aufl. Lugd.
1716!). Grammaticae Chaldaicae et Syriacae libri III, Bas. 1615,
3. Aufl. 1685. Sylvula epistolarum hebraicarum familiarum

70



Bas. 1603. Institutio epistolaris hebraica sive de conscribendis
epistolis hebr. liber Bas. 1610.

Dazu kommen viele Dissertationen, z. B. de sponsalibus et
divortiis, de Urim et Thummim etc.

II. Buxtorfs Leben

Johannes Buxtorf wurde am 25. Dez. 1564 in Kamen geboren,
wo sein gleichnamiger Vater Oberpfarrer an der Pauluskirche war.
Dieser hatte nach 1552 in Kamen die Reformation eingeführt.
Buxtorfs Großvater, Dr. Jur. Severinus Buxtorf, hatte der Stadt
30 Jahre hindurch als Bürgermeister gedient. Die Buxtorfs, deren
Wappen einen springenden Bock zeigt, hatten der Stadt Kamen
seit 1453 zahlreiche Ratsmitglieder und Bürgermeister gestellt.

Zur Schule ging J. Buxtorf in Hamm, wo ihn der Konrektor
Georg Fabricius besonders förderte. Noch seine Praeceptiones
Grammaticae de ling. hebr. Bas. 1605 hat J. Buxtorf dem Bürgermeister

und dem Rat der Stadt Hamm in Dankbarkeit gewidmet.
Anschließend besuchte J. Buxtorf das Archigymnasium in
Dortmund, wo sich Friedrich Beurhaus seiner annahm. Nach dem Tode
des Vaters im Jahre 1582 kehrte er für kurze Zeit nach Kamen
zurück und studierte dann in Marburg und in Herborn, wo er
vielbewunderter Schüler des Hebraisten Job. Piscator war, dem er bei
der Übersetzung des ATs half1. Von Herborn ging Buxtorf über
Heidelberg 1588 nach Basel, wo ihn Jacobus Grynaeus und Hospinian
anzogen. Hier konnte Buxtorf im Hause des hochangesehenen Basler

Patriziers Leo Curio vier Jahre sorgenfrei leben und half diesem
bei der Erziehung seiner Kinder.

Von Basel aus besuchte der junge reformierte Theologe Theodor
Beza in Genf und Bullinger in Zürich. Schon im Spätsommer 1588

war dem Vierundzwanzigj ährigen die vakante Professur der hebräischen

Sprache angeboten. Buxtorf übernahm den Lehrstuhl aber

nur erst kommissarisch, weil er sich noch nicht für fähig hielt,
diesem Amt voll gerecht zu werden. Am 6. August 1590 promovierte

er zum Dr. phil. In seiner Disputation behandelte er die

1 Gedruckt 1602f.

71



Frage, ob die Tiere gänzlich ohne Vernunft seien oder nicht. Jetzt
erst übernahm er die o. Professur der hebräischen Sprache. Im
Herbst 1592 kam er wenigstens für drei Monate in seine
westfälische Heimat, nach Kamen, zurück.

Am 18. 2. 1593 heiratete er Margarethe Curio, die älteste Tochter

von Leo Curio-Muralto, die ihm elf Kinder schenkte, darunter
Drillinge.

Buxtorf ist 38 Jahre lang Professor in Basel geblieben, obwohl
er meinte, hier nicht die verdiente Anerkennung zu finden. Ehrenvolle

Berufungen, etwa auf einen theologischen Lehrstuhl für das

AT in Basel 1610, an die Akademie in Saumur 1611, an die
Universität Heidelberg 1619 und, sehr günstig (Jahresgehalt 800
Gulden), an die Universität Leyden, 1625, schlug er aus. Bei fast jedem
Ruf erhielt B. in Basel eine Gehaltserhöhung, die ihm bei seiner
großen Familie stets willkommen war.

Am 7. Sept. 1629 befiel ihn die Pest. Am 9. Sept. stand der
Todkranke um 3 Uhr auf, um in seiner Konkordanz an den
entsprechenden Stellen den noch fehlenden Gottesnamen einzutragen.
B. starb am 13. Sept. 1629 bei vollem Bewußtsein in festem Glauben

an seinen Erlöser. Die Nachrufe heben den sittenreinen Charakter

Buxtorfs besonders hervor. Im Kreuzgang des Münsters fand
er seine Ruhestätte.

Buxtorfs große gelehrte Begabung hielt sich in seiner Familie
mehrere Generationen hindurch.

Sein Sohn Johann Buxtorf II. (1599—1664) studierte in Basel
und Heidelberg, lehrte nach 1623 in Genf und wurde 1630 Buxtorfs
Nachfolger auf dem Basler Lehrstuhl der hebräischen Sprache.
Später hat er bis zu seinem Tode eine theologische Professur bekleidet,

welche die Universität aus Dankbarkeit für ihn neu errichtet
hatte.

Buxtorfs Enkel Joh. Jac. Buxtorf (1645—1704) konnte schon
mit 19 Jahren seinen schwererkrankten Vater vertreten, dessen

Professur er 1664 übernahm. Sein Nachfolger wurde 1704 sein
Neffe Joh. Buxtorf IV., der bis zu seinem Tode 1732 als Professor
in Basel gewirkt hat.

Noch heute gibt es wissenschaftlich tätige Nachkommen
Buxtorfs.

72



III. Buxtorf und die Sprachwissenschaft

Johann Buxtorfs Bedeutung bestellt darin, daß er die Abhängigkeit

der erst durch die Humanisten und Luther wiederaufgenommenen

hebräischen Studien von jüdischen Gelehrten überwunden
hat. Buxtorf wurde der eigentliche Lehrer des Alten Testamentes
für die evangelischen Theologen in der Zeit der Orthodoxie und als

größter christlicher Kenner der jüdischen Schriftwissenschaft ein
Gelehrter von europäischer Bedeutung.

Bedeutende Hebraisten wanderten von weither nach Basel, um
bei den beiden Buxtorfen zu lernen. So z. B. Joh. Tarnow aus
Rostock 1613, Stephan Heine, Professor des Hebräischen in Rostock,
im Jahre 1616, der Königsberger von Derschow um 1632, der
Straßburger Hebraist Sebastian Schmidt 1641 und, als Bote einer neuen
Zeit, Spener 16602. Selbst Jesuiten kamen nach Basel, um den
Gelehrten aus Kamen kennenzulernen (vgl. Kautzsch S. 41).

Voraussetzung zu solchem Erfolg war das jahrzehntelange Erforschen

der jüdischen Gelehrsamkeit, die wissenschaftliche Erkenntnis

der jüdischen Schrifttheologie, das Mühen um Kenntnis und
Verständnis des Judentums und die Bereitstellung des Materials
der jüdischen Gelehrsamkeit für die Sprachwissenschaft. Buxtorf
gewann seinen gewaltigen Sprachschatz aus der Lektüre aller
damals bekannter hebräischer und aramäischer Schriften.

Buxtorf stand in lebhaftem, brieflichen Verkehr mit jüdischen
Gelehrten in Deutschland, Polen, Italien, Böhmen, Mähren und in
der Türkei. Ganze Synagogen sandten ihm ihren Dank und ihre
Grüße zu. Tausende von hebräischen Briefen fanden sich in Buxtorfs

Bibliothek. Die Juden erkannten ihn sogar in exegetisch
entscheidbaren Glaubensfragen als hohe Autorität an3.

Welches Interesse man an seinen Forschungen in Westfalen
nahm, zeigt z. B. die Widmung seiner Epitome Radicum hebrai-
carum et chaldaicarum von 1607 an die Grafen Adolf, Arnold-
Justus und Wilhelm-Heinrich von Bentheim, Tecklenburg, Steinfurt

und Limburg. Der Gelehrte aus Kamen hebt besonders Graf
Arnolds Verdienste um die Schule zu Burg Steinfurt hervor.

2 Vgl. Tholuck, Das Akademische Leben I, S. 307.
3 Vgl. Kautzseh S. 31.

73



Buxtorf war leidenschaftlicher Sammler von jüdischen Schriften,
die er unter großen Kosten aus ganz Europa zusammenholte, was
bei seiner zahlreichen Familie und seinen wenigen Hörern gar nicht
einfach war.

Aus Saumur entlieh er zum Druck eine Handschrift des «Pugio
fidei» (Dolch des Glaubens) des M. Raymundus, der gegen Ende
des 13. Jhdts. sich um die Bekehrung der Juden und Mohammedaner

in Spanien bemühte. Buxtorf benutzte auch Pergamente der
berühmten Heidelberger Bibliothek. Buxtorf suchte den Umgang
mit Juden, um sich über jüdische Sitten und Gebräuche belehren
zu lassen. Er nahm in Basel bei sich einen Juden namens Abraham
auf, der ihn ins Rabbinische einführte und bei der Korrektur seiner
hebräischen Bibelausgabe half. Um Juden zum Essen einladen zu
können, richtete Buxtorf in seinem Hause eine koschere Küche
ein 4. Buxtorfs Verkehr mit Juden erregte in Basel bald Aufsehen.
Als er im Juni 1619 sich die Gelegenheit nicht entgehen ließ, bei
der Beschneidung des Sohnes jenes Abrahams zugegen zu sein,
legte der Rat Buxtorf und seinem Schwiegersohn eine Geldstrafe
von je 100 Gulden wegen unchristlichen, sündlichen Benehmens
auf. Der arme Jude hatte 400 Gulden zu bezahlen.

Buxtorfs Thesaurus Grammaticus linguae sanctae hebraeae von
1609 ist die erste epochemachende Erscheinung auf dem Gebiet
der hebräischen Grammatik seit Reuchlins Werk von 1506 mit
guter Methode, vorbildlicher Klarheit der Regeln und einprägsamer
Beispielsammlung. Während die älteren Grammatiker, besonders
Sebastian Münster, noch völlig von den Rabbinen, besonders von
Elias Levita, abhängig waren und so weitgehend nur Übersetzungen
jüdischer Werke boten, hat Buxtorf nach Form und Methode sich

von den Rabbinen frei gemacht, wenn er auch aus dem Reichtum
der rabbinischen Tradition schöpft.

Wie der Titel schon sagt, liegt für Buxtorf ein göttlicher Glanz
auf den Buchstaben und Worten der heiligen hebräischen Sprache.

Diesem grammatischen Werk war 1605 seine Epitome Gramma-
ticae hebraeae vorausgegangen. In seinen Grammaticae chaldaicae
et syriacae libri III, 1615, werden auch die syrische Etymologie
und Syntax dargestellt.

4 Vgl. E. Bonjour, Die Universität Basel, Basel 1960, S. 157.

74



Buxtorf hat durch diese grammatischen Arbeiten die hebräische
Sprachwissenschaft aus der scholastischen Enge ihrer jüdischen
Gestalt herausgehoben. Er hat damit die Behandlung der hebräischen

Sprache in den großen Zusammenhang der seit dem Humanismus

entstandenen, zunächst auf das Griechische und Lateinische
gerichteten, europäischen Sprachwissenschaft eingegliedert.

Die sorgfältige Oktavausgabe einer hebräischen Bibel ließ Buxtorf

1611 in Basel erscheinen.
Seine Konkordanz zum Alten Testament, an welcher der bienenfleißige

Westfale noch wenige Tage vor seinem Tode gearbeitet hat,
gab der Sohn heraus, doch hatte sie der Vater in der Hauptsache
bereits abgeschlossenB. Die Stellen sind nach Derivaten und
Formen geschieden. Buxtorf benutzt kräftig die Arbeiten des Nathan
ben Kalonymos (15. Jhdt.). Buxtorfs Konkordanz war bis ins
20. Jhdt. hinein eines der wichtigsten Hilfsmittel für die sprachliche

und kritische Erforschung des Alten Testamentes.
Buxtorfs Lexicon chaldaicum talmudicum rabbinicum umfaßt

das ganze Gebiet des Jüdisch-Aramäischen, der Talmude und der
rabbinischen Literatur. Das Buch war für ein viertel Jahrtausend
unentbehrlich. Eine Neuauflage erschien noch 1866. Dieses Werk
hatte Buxtorf bereits 1609 begonnen. Aber erst 1639 konnte es

erscheinen, nachdem auch der Sohn noch zehn Jahre angestrengter
Arbeit hineingesteckt hatte6.

In seiner rabbinischen Bibel, in zwei Folianten 1618 und 1619

in Basel gedruckt, bietet Buxtorf auf «1900 Seiten Großfolio den
hebräischen Text mit der Masora, daneben den vocalisirten
aramäischen Targum und rings um den Rand verschiedene rabbinische
Commentatoren in rabbinischer Schrift »7.

Die Werke Buxtorfs, die das Überlieferungsgut der jüdischen
Auslegung des Bibeltextes betreffen, sind hinsichtlich der
Vollständigkeit kaum wieder erreicht worden.

Als Beigabe zu der Bibel erschien 1620 seine die Zuverlässigkeit
des masorethischen Textes verteidigende Schrift Tiberias oder

5 Jo. Buxtorfii Concordantiae Bibliorum hebraicae. Accesserunt novae
Coneordantiae chaldaicae, c. praef. Jo. Buxtorfii fil. Basileae 1632.

6 Vgl. Kautzsch S. 36.
7 Vgl. Kautzsch S. 37.

75



Commentarius Masorethicus, die das Alter der Vokale und Akzentzeichen

der hebräischen Bibel behandelt.
Unter dem irreführenden Titel bekämpft die Schrift die nach

dem Vorgang des Elias Levita (1538) von Ludwig Cappellus
vertretende Annahme, daß die hebräischen Vokal- und Akzentzeichen
erst «nach dem 5. und 6. Jhdt. in der synagogalen Weitergabe des

alttestamentlichen Textes entstanden sind»8. In dieser Schrift
macht Buxtorf den aussichtslosen, dennoch von seinem Sohn
fortgeführten Versuch, zugunsten des orthodoxen Inspirationsdogmas
unter Zuhilfenahme der rabbinischen Tradition das hohe Alter und
damit die ausschließliche Gültigkeit des überkommenen maso-
rethischen Textes nachzuweisen. Unter Berufung auf die legendenhafte

Überlieferung 4. Esra 14 will Buxtorf mit unerhörtem gelehrten

Aufwand zeigen, daß schon Esra und die Schriftgelehrten seiner
Zeit durch die sagenhafte «Große Synagoge» (Synhedrion) in der
Kraft des göttlichen Geistes die Vokalisation festgelegt haben.

Jüdische Traditionssplitter, die bereits auf eine späte
Entstehung der Masorah hindeuten, werden von Buxtorf übergangen.
Statt dessen operiert er mit dem Mat. 5,18 bekanntlich bereits
vorausgesetzten Vokalzeichen.

Es erschien Buxtorf unerträglich für das orthodoxe Inspirationsdogma,

ja überhaupt für die auf die Bibel gegründete evangelische
Kirche, daß in bezug auf die Vokalisation und damit weitgehend
auch in bezug auf das Verständnis des Textes selbst notwendige
Unsicherheit herrschen sollte. Buxtorf meint, wenn die Punktation
wirklich von den Tiberiensischen Gelehrten in jener Spätzeit erfunden

wäre, dann könne dem so fixierten genauen Sinn der
alttestamentlichen Texte nur eine auctoritas humana et incerta zukommen

9.

Ludwig Capellus bewies dagegen in seiner 1621 vollendeten
Schrift Arcanum punctationis revelatum abschließend, daß die

heutigen Vokale und Akzente erst nach der Vollendung des
babylonischen Talmuds, also erst im 5. oder 6. Jhdt. entstanden sein
können. Er wies darauf hin, daß noch in der Gegenwart die Tora-

« Vgl. H. J. Kraus S. 44.
9 Vgl. Tiberias, Basil. 1665, S. 86.

76



rollen unpunktiert seien und daß den ältesten Übersetzungen sicher
ein unpunktierter Text zugrunde gelegen habe. Diese Arbeit wurde
ohne Wissen des Autors und ohne Namensnennung 1624 von
Erpenius in Leiden zum Druck gebracht, nachdem Buxtorf sie

handschriftlich zur Kenntnis genommen und von einer Drucklegung

abgemahnt hatte.
Joh. Buxtorf junior suchte in seinem Tractatus de punctorum,

vocalium, adque accentuum origine antiquitate et sutoritate
Bas. 1648 mit dem ganzen Aufwand seiner vom Vater ererbten
und von ihm selbst noch fortgeführten Gelehrsamkeit, die Schrift
des Capellus in allen Einzelheiten zu widerlegen.

Der Streit über das Alter der Punktation hat wegen seiner
theologischen Bedeutung zwei Generationen hindurch Theologen und
Philologen leidenschaftlich bewegt. Der Streit war um so tragischer,
als bereits die Reformation unbefangen davon überzeugt war, daß
die Vokalzeichen rezent sind. Erst im Anfang des 18. Jhdt. ebbte
der Streit langsam ab. Die kritische Ansicht des Capellus über das

Alter der Vokalzeichen hat sich gegen das gewaltige Ansehen der
beiden Buxtorfe langsam aber sicher durchgesetzt. «Der Urtext
erscheint seither nicht mehr als eine starre, sondern als eine lebendige

Größe10.» Aber Buxtorfs Überzeugung von der sorgsamen
Bewahrung des alttestamentlichen Buchstabens durch die jüdischen
Gelehrten hat sich bis heute, auch durch die Höhlenfunde vom
Toten Meer, als richtig erwiesen.

An Buxtorfs eigenartiger Stellung zu den Vokalzeichen wird
deutlich, daß Buxtorfs Eorschungsarbeit ihre Antriebe nicht nur
aus philologisch-historischer Begeisterung empfing, sondern auch
aus dem Bewußtsein des besonderen Dienstes am göttlichen Wort.
Das ist ihm, z. B. von Clericus, zu Unrecht als Kritiklosigkeit
angerechnet worden.

Wenn man von der erwähnten Grundrichtung absieht und nur auf
den dargebotenen Stoff blickt, ist Buxtorfs Tiberias, wie Wellhausen
sagt, «das Product einer von keinem Christen und wenigen Juden
erreichten Gelehrsamkeit und dabei bewundernswert einfach»11.

10 Kraus S. 45.
11 Zit. bei Kautzsch S. 8.

77



Für die Forschung über die sog. Masorah enthält Buxtorfs Tiberias
heute noch wertvolle Anregungen.

Die ganze ungeheure wissenschaftliche Arbeit Buxtorfs war nur
dadurch möglich, daß er in heiliger Konsequenz täglich 8—10 Stunden

sich dem Studium der biblischen und rabbinischen Literatur
widmete.

Buxtorfs Vorlesungen waren meistens schlecht besucht. Im
Jahre 1617 wurde deshalb der Besuch von Buxtorfs Vorlesung den

Magistri, Laureati und Stipendiaten zur Pflicht gemacht12. Auch
Kontrollen des Fleißes der Studenten im Hebräischen wurden
angeordnet.

IV. Buxtorf und die Judenmission

Wenn Buxtorf der jüdischen Literatur einen ungeheuren Fleiß
zugewandt hat, so tat er das nicht nur, um Material für die bessere

Kenntnis des Alten Testamentes und der Gegner Jesu zu gewinnen.
Buxtorf zeigt vielmehr auch starken Eifer für die Bekehrung der
Juden. Der große Sprachgelehrte ist durch sein in deutscher Sprache
verfaßtes, also jedermann zugängliches Werk13 einer der Väter der
Judenmission geworden. Nach der Vorrede soll darin dem christlichen

Leser ein warnendes Exempel aufgerichtet werden, wohin
dieses Volk mit seiner Undankbarkeit, seinem Ungehorsam und
seiner Halsstarrigkeit gekommen ist. Buxtorf bezieht dabei die

prophetische Kritik am verstockten Sinn des Volkes Israel
ausgiebig auf das Judentum seiner Zeit. Weiter wird der Anspruch der
Juden auf den Besitz der wahren Religion gründlich zurückgewiesen.

Die gegen das Judentum gerichteten neutestamentlichen
Worte werden besonders beachtet.

Am Schluß der Vorrede aber gibt Buxtorf dem Wunsche
Ausdruck, «es wolle der barmherzige Gott sich ihrer gnediglich erbarmen

und sie bekehren». Das ganze, vom persönlichen Umgang mit
Juden geprägte Buch trägt missionarischen Charakter; stets wird

12 Vgl. Kautzsch S. 19/20.
13 Synagoga Judaica, das ist Juden-schul zuerst 1603; benutzt: die

Baseler Ausgabe von 1643.

78



auf die «armen, blinden Juden» reflektiert14, die man aus der
Finsternis herausführen müsse.

Buxtorf stand den spezifisch jüdischen, besonders den
nachbiblischen Glaubenslehren ablehnend gegenüber. Er bezeichnete
sie als «altvetulische Fabeln». Direkt für den christlichen Glauben
wirbt der Anhang der Juden-schul15, in dem auf die üblichen
jüdischen Einwände gegen den christlichen Glauben geantwortet
wird. In diesen literarischen Disputen soll «der christliche Glaube
beschirmt und der jüdische Unglaube widerlegt und zu Boden

gestürzt werden». Dementsprechend bringt Buxtorf nach der Vorrede

feierlich einen der bedauernswerten Aussprüche des alternden
Luther über die Juden, die am liebsten zehn Messiasse kreuzigten
und Gott selbst zu Tode schlügen. Von einem «Verstehen» des

jüdischen Glaubens kann also bei Buxtorf nicht die Rede sein.
Der Haupteinwand Buxtorfs gegen den jüdischen Glauben16 ist

dessen Stellung zu Christus. Wenn der Mensch wegen seiner Beachtung

der Gebote das ewige Leben gewinnt oder wegen seines
gottlosen Wandels die ewige Strafe verdient, sei das Leiden und Sterben
Christi überflüssig. Antithetisch hebt Buxtorf Christus über die
Gottesmänner des Alten Testamentes hinaus17. In überkommenen
Bahnen werden die Juden als Prophetenmörder und als sündhaftes
Volk von großer Missetat angegriffen18. Es gebe kein neidischeres,
unversöhnlicheres Volk unter der Sonne als die Juden19.

Weiter bekämpft Buxtorf die jüdische Gleichstellung20 der
Überlieferung mit dem Gesetz selbst. Das Judentum leite die
Überlieferung zu Unrecht von Mose her21.

Er geißelt die künstliche Aufstellung von 248 Geboten — nach
der vermeintlichen Zahl der menschlichen Glieder — und 365
Verboten nach der Zahl der Tage im Jahr. Buxtorf zeigt, wie das inten-

14 S. 49.
15 S. 692ff.
16 S. 23.
« S. 709.
is Vgl. S. 51, 53.
19 S. 557.
20 S. 27.
24 S. 43.

79



sive Interesse an jenen jüdischen Vorschriften die eigentlichen
Gebote Gottes in den Hintergrund treten läßt. Das Studium der
Überlieferung werde stärker als das der Bibel getrieben22. Christus
habe23 dem Zeremonialgesetz ein Ende bereitet; dagegen sei das

Judentum24 mehr und mehr in äußerer Pracht und Augendienst
erstarrt.

Bei der jüdischen Messiaserwartung25 weist Buxtorf auf deren

irdisch-phantastische Züge hin26. Die Juden erwarteten einen
tugendsamen Menschen als Messias27, der als mächtiger Herrscher
die Juden aus dem irdischen Elend herausführen soll. Die meisten
Juden meinten28, der Messias sei schon geboren, aber noch nicht
offenbar geworden.

Buxtorf zeigt auch die tiefe Sehnsucht der Juden nach dem

Heiligen Land auf29, die auch in dem Wunsch nach einem Begräbnis

am Ölberg zum Ausdruck komme30.
Buxtorf spürt auch stets den Abstand der jüdischen

Schriftauslegung von der ihm vorschwebenden. Er geißelt die vielfachen
Einträge, Allegoresen, abgeschmackten Künsteleien und gelehrten
Spielereien der jüdischen Exegese. Auch der Autoritätsglaube der
Juden ihren Gelehrten gegenüber, der sie nach Buxtorfs eigener
missionarischer Erfahrung31 am persönlichen Erfassen des
biblischen Wortes hindert, wird scharf abgelehnt.

Bei alledem ist Buxtorfs Werk unerhört materialreich. Buxtorf
geht auch auf die spätmittelalterliche jüdische Gelehrsamkeit ein.
Viel persönliche Beobachtung jüdischer Gebräuche ist verarbeitet,
etwa bei der minutiösen Beschreibung der Beschneidung32. Bux-

22 S. 82.
23 S. 28.
21 S. 95.
23 s. 29.
26 Vgl. Z. B. S. 672.
2' Vgl. S. 642.
28 S. 648.
22 S. 41.
30 S. 42.
31 Vgl. S. 89, 93.
32 S. 109—128!

80



torf hat Juden wegen ihrer Sitten ausgefragt33. Die empfangenen
Antworten zur Sinngebung überkommender Bräuche wertet er
kritisch34. Die apotropäischen Inschriften35 an den Häusern und
die Gebetsriemen ziehen den Sprachgelehrten besonders an.

Breiten Raum widmet Buxtorf der das ganze Leben umspannenden,

von Ehrfurcht vor der überall gegenwärtigen Schechina
Gottes getragenen Gebetspraxis36 und illustriert sie mit
Beispielerzählungen, die ihren Sitz im Leben in der synagogalen
Unterweisung haben. So erzählt er z. B. von einem Juden37, der in einer
jüdischen Herberge vor dem Essen seine Hände nicht gewaschen
hatte, so für einen Goj gehalten wurde und Schweinebraten
vorgesetzt bekam.

Ausgiebig behandelt Buxtorf natürlich auch die Subtilitäten der
praktischen Gesetzesauslegung. Er erläutert z. B., wie weit es

einem Juden erlaubt ist, am Sabbath ein Pflaster auf einer Wunde
zu «tragen». Man dürfe das Pflaster zunächst tragen, obwohl man
am Sabbath sonst nichts «tragen» dürfe; fällt das Pflaster am
Sabbath ab, darf man es nicht erneuern38.

Buxtorf, der durchaus nicht zu den Philosemiten der Barockzeit

gehört, äußert sich auch negativ über die geschäftlichen Praktiken

gewisser Juden39. Er denkt nicht daran, daß den Juden fast
alle Berufe verschlossen waren.

Im Jahre 1600 hatte Buxtorf sich mit dem Gedanken getragen,
ein Buch über die Gründe des Hasses der Juden anderen Völkern
gegenüber zu verfassen 40.

In all seiner zeitgeschichtlichen Begrenztheit war Buxtorf einer
der größten Forscher der Barockzeit, ja, der eigentliche Begründer
der Wissenschaft vom Judentum.

33 Vgl. z. B. S. 595.
34 Vgl. S. 595.
33 s. 621.
36 Vgl. z. B. S. 277.
3' S. 260.
36 S. 391.
36 Vgl. S. 162.
40 Vgl. Kautzsch a. a. O. S. 43.

81


	Johannes Buxtorf in Basel : Hebraist und Vater der Judenmission

