Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Erwagungen zur Gestalt Josuas in Uberlieferung und Geschichte
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

begangen; fiir sie galten moralische und nicht materielle Kausali-
taten.

Nur ganz vordergriindig ist der Midrasch von den Dingen, die
vor der Erschaffung der Welt geschaffen wurden, eine Aufziéhlung
von notwendigen Institutionen der Heilsgeschichte, oder eine Fest-
legung der Geschichte tiberhaupt. Der Midrasch bezieht vielmehr
die Geschichte in die Schopfung ein und macht sie letztlich zum
Prinzip der Schopfung, so, dafl die Schopfung sich nur in der
Geschichte erfiillen kann, denn die Welt, die Gott schuf, ist nicht
ein vollendeter Kosmos, der durch den Menschen ungliicklicher-
weise verdorben wurde, sondern eine Welt, die nur in der Gemein-
schaft Gottes mit den Menschen vollendet werden wird. Man
konnte N. Glatzers Satz iiber die Geschichtslehre der Tannaiten,
daf} die Geschichte der Raum ist, in dem sich der gottliche Plan
verwirklicht %8, erweitern: Die Geschichte ist der Raum, in dem sich
die Schopfung (als Absicht und Plan) Gottes vollendet.

ERWAGUNGEN ZUR GESTALT JOSUAS IN
UBERLIEFERUNG UND GESCHICHTE

Von HErRBERT ScHMID, Kaiserslautern

Im Vordergrund dieses Aufsatzes steht die Gestalt Josuas; Fra-
gen der Landnahme und der Eroberung von Stiddten lassen sich
nicht ausklammern. Im Hintergrund miissen die Probleme der Ent-
stehung des Buches Jos, seiner Quellen, seiner Zusammengehérig-
keit mit der Thora und den folgenden «fritheren Propheteny (Jde
— II Reg) stehen.

58 Untersuchung zur Geschichtslehre der Tannaiten, Berlin 1933, S. 46.

! Siehe dazu die unterschiedlichen Auffassungen von M. Noth, Uber-
lieferungsgeschichtliche Studien, 1943 und 19572, 3ff., und von E. Sellin-
G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 196510, 213ff.

44



1. Zum Stand der Josuaforschung

Grundlegend sind Arbeiten A. Alts, vor allem sein Aufsatz
«Josuan (Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel I 1953,
176—193). Er fiihrte im Gegensatz zu anderen Forschern, etwa
W. F. Albright, auf den noch zuriickzukommen ist, aus, dafl Jos
2—9 im wesentlichen in Gilgal bei Jericho gepflegte &dtiologische
Sagen iiber die Eroberung der im benjaminitischen Gebiet liegen-
den Stiddte Jericho und ha-Ai enthalte; in diesen Sagen sei Josua
sekundir. Keine é&tiologische Abzweckung lielen die Digression
nach Sichem (83¢r) — die weiter nicht beachtet wird —, nach
Judda (10) und nach Galildia (11) erkennen. Vor allen in 10; ;, s
sei der Ephraimit Josua, der in Thimnat-Serach (= tibne auf dem
Gebirge Ephraim) bestattet wurde, urspriinglich. Von hier aus sei
seine Gestalt in den erwidhnten benjaminitischen Sagenkranz 2—9
iiberlieferungsgeschichtlich eingedrungen (188). A. Alt vergleicht
den historischen Josua mit «einem charismatischen Heerfiihrer
nach Art der sogenannten groBen Richter des Richterbuches» (188).

Weiter findet A. Alt Josua in dem FKErzédhlstiick von der Be-
schwerde des Hauses Joseph (17,,1:) und in dem Bericht iiber den
Landtag zu Sichem (24) verwurzelt. A. Alt filhrt dazu aus (190f.):
«. .. soviel diirfte deutlich sein, daf} es sich da viel mehr als bei den
charismatischen Heerfilhrern um eine auf das Volksganze gerich-
tete Tatigkeit handelt. Das Auftreten Josuas in dieser wie in jener
Funktion wire historisch nicht unvorstellbar; die Autoritit, die er
als Heerfiihrer zundchst im engsten Kreis gewonnen hatte, konnte
ihm die Anerkennung als Schlichter von Streitigkeiten zwischen
den Stimmen in einem weiteren Kreis einbringen.» Im Hinblick
auf Jos 24 halt A. Alt die Riickfiihrung des Jahweheiligtums in
Sichem auf Josua im Zusammenhang mit Jos 10;_;;,5 und 17,4
fiir sehr wahrscheinlich (191f.).

Beildufig sei bemerkt, dal bei A. Alt die historische Vorstell-
barkeit und Wahrscheinlichkeit, auch die Moglichkeit eines Zusam-
menhangs von Begebenheiten verschiedener Textstellen entschei-
dende Kriterien sind.

M. Noth, Das Buch Josua, HAT 1/7, 1938 (19532%), beruft sich
auf Arbeiten A. Alts (vgl. Vorwort, V). Wahrend aber A. Alt Josua

45



hauptsichlich in der Schlacht von Kap. 10 historisch greifbar
erscheint, hilt es M. Noth zunichst (35) nicht fiir sicher, «Dal
Josua von Anfang an den Mittelpunkt der Erzédhlung gebildet
habe», schliellich ist er der Ansicht, dafl Jos 10 die volkstiimliche
Uberlieferung von einer siegreichen Schlacht von Israeliten —
Benjaminiten, vielleicht auch Ephraimiten — mit kanaandischen
Stadtstaaten zugrunde liegt, die der «Sammler» (vgl. S. XIf.) in
seine Erzdhlung tiber die Landnahme unter Josua eingereiht habe
(36). Demnach wiire Josua dhnlich Mose eine sekundire « Klammer».
In der Schlacht am Wasser von Merom (11,_;;) bildete nach M.
Noth «wahrscheinlich ... ein naphtalitischer Held urspriinglich
den Mittelpunkt der Uberlieferung, der erst nachtriglich durch
Josua verdringt wurde» (41). In 17,4 ist die Gestalt Josuas
«vielleicht iiberlieferungsgeschichtlich urspriinglich» (78). Bei dem
Bericht iiber den Landtag zu Sichem ist es M. Noth «wahrscheinlich,
dafl in diesem Sachzusammenhang auch die historische Gestalt
Josuas ihre Heimat hat, d.h. dal Josua bei der Begriindung des
Zwolfstimmeverbandes tatsidchlich eine entscheidende Rolle ge-
spielt hat ...» (109). Man darf wohl sagen, dafl bei dieser Fest-
stellung M. Noths Liebe zu der von ihm aufgestellten Amphiktyonie-
Hypothese, die G. Fohrer, Altes Testament — «Amphiktyonie»
und «Bund»?, ThLZ 91 1966, 801—904, ablehnt, ausschlaggebend
war 2.

Vergleicht man die Ergebnisse A. Alts und M. Noths miteinan-
der, so nimmt im Blick auf die Rolle Josuas bei A. Alt die historische
Wahrscheinlichkeit in den Kap. 10f., 17 und 24 ab, wihrend sie
bei M. Noth zunimmt.

Im Gegensatz dazu stehen die Ergebnisse G. E. Wrights, Biblical
Archaeology, 1957 (deutsch: Biblische Archéologie, mit einem
Geleitwort von A. Kuschke, 1958, 62ff.), mit dessen Lehrer W. F.
Albright3 sich schon A. Alt auseinandersetzte. G. E. Wright zeich-
net ein geschlossenes und eindrucksvolles Bild der Wirksamkeit

2 Siehe M. Noth, Das System der zwélf Stéimme Israels, 1932, 65£f.

3 The Archaeology of Palestine, 1935%. Ders., BASOR 58 1935, 1—18.
Ders., BASOR 68 1937, 22—26. Ders., The Israelite Conquest of Canaan in
the Light of Archaeology, BASOR 74 1939, 11—23. Ders., BASOR 87 1942,
32—38.

46



Josuas. Auf Grund der archiologisch nachgewiesenen Zerstorungen
der Stidte Bethel, mit dem ha-Ai verwechselt worden sei, Lachis,
Eglon (falls identisch mit tell el hesi), Debir (falls identisch
mit tell bet mirsim) und Hazor im 13. Jh. kommt G. E. Wright in
weitgehender Ubereinstimmung mit dem Aufril in Jos 1—12 zu
dem Schlul}, daBl sich Josua zunéchst einen Stiitzpunkt im benja-
minitisch -ephraimitischen Gebiet schuf und dann einen Feldzug
nach Siiden in das judéische und einen Feldzug nach Norden in
das galildische Gebiet unternahm (Jos 10f.). G. E. Wright (74) kann
sagen: «Wenn Josua einen Feldzug gegen das spiter von Juda be-
wohnte Gebiet hétte fiihren und dabei die starken Stadtstaaten
Jerusalem und Gezer umgehen und isolieren wollen, dann mufite
er es genau so machen, wie Jos 10 es beschreibt...» Was den
galildischen Feldzug Josuas betrifft, so wird berichtet, dal3 er nur
eine einzige feste Stadt, namlich Hazor, zerstort habe, das zu jener
Zeit die Haupstadt dieses Gebietes war (Jos 11;,_;3)%. Nach G. E.
Wright (70f.), der sich iiber Jos 17,1 weiter nicht auslifit, war
Josua ein ausgesprochener Feldherr. Wenn das Buch Jos tiber die
Eroberung Mittelpalistinas, wo Sichem, die Stadt des Bundes-
schlusses (Jos 24; vgl. 85411 , Dtn 27), lag, nichts berichtet, so beruhe
dies darauf, dafl dort hebraische Sippen ansissig waren, die sich
nicht in Agypten aufgehalten hatten und mit den Kanaaniern in
Gemeinschaft standen (vgl. Gen 34; Jdc 9).

Eine Synthese der Ergebnisse A. Alts und M. Noths einerseits
und W. F. Albrights und G. E. Wrights u. a. andererseits bietet
J. Bright, A History of Israel, 19622, 117ff. (ders., s. v. Josua,
BHWB 1II 1964, 894f.); doch soll das Referat iiber den Stand der
Josuaforschung hier abgebrochen und einige Forderungen an die
Josuaforschung gestellt werden, die m. E. zu beachten sind.

Gemeinsam ist allen Untersuchungen, dall Josua eine wichtige
Rolle in der Friihzeit Israels gespielt haben mufl, sei es als Heer-
fithrer, sei es als Begriinder eines Stimmebundes, sei es als beides.
Die Historie, die schwer feststellbar ist, hatte eine vielfiltige Uber-
lieferung zur Folge. Ich meine, daf} es zur Erhellung der historischen

4 Siehe dazu Y. Jadin, BA 19 1956, 2—11; 20 1957, 34—47; 21 1958,
30—47; 22 1959, 2—20; auch F. Maas, Hazor und das Problem der Land-
nahme, BZAW 77 1958, 105—117.

47



Rolle Josuas zunichst notwendig ist, seinem Bild in der Uber-
lieferungsgeschichte nachzugehen. Auflerdem ist es wichtig, sich
iiber seine Herkunft und iiber den damaligen Stand der Landnahme
klar zu werden, um die geschichtliche Gestalt Josuas mit einem
moglichst hohen Wahrscheinlichkeitsgrad erfassen zu koénnen.

2. Das Bild Josuas in der Uberlieferung

Zunidchst soll der Gestalt Josuas aullerhalb des Buches Jos
nachgegangen werden. Auffallend ist, daB Josua auBlerhalb des
Hexateuchs (siehe dazu E. Sellin — G. Fohrer a.a. 0. 2121f.) relativ
selten erwihnt wird. Seine Erwiahnung in Jde 1; 24 4 (= Jos 24,4 ;)
0105 beruht auf der redaktionellen — deuteronomistischen — Ver-
kniipfung mit dem Buch Josua. In I Chr 7,, wird Josua in der
Genealogie der S6hne Ephraims erwihnt; des weiteren findet sich
im chronistischen Geschichtswerk Neh 8,, die sonst nicht belegbare
Notiz, dall seit der Zeit Josuas, des Sohnes Nuns, das Laubhiitten-
fest nicht mehr so gefeiert wurde, wie es jetzt, z. Z. Esras, geschah.
Im iibrigen wird Josua nach dem Buch Jos nur noch einmal erwéihnt,
nimlich in I Reg 16,,: «In seinen Tagen (= Ahabs) baute Hiel,
Elis Sohn, Jericho auf. Um Abiram, seinem Erstgeborenen griin-
dete er es, und um Segug, seinem Jiingsten, stellte er seine Tore
auf, gemill dem Wort Jahwes, welches er durch Josua, den Sohn
Nuns, gesprochen hatte.» Diese Notiz, in der vielleicht v. 34bf}
sekundir ist, bezieht sich auf Jos 6,5: «Und Josua schwor damals:
verflucht ist der Mann vor Jahwe, der aufsteht und baut diese
Stadt. Um seinen Erstgeborenen wird er sie griinden und um seinen
Jiingsten wird er ihre Tore aufstellen.» Mit M. Noth, Das Buch
Josua, HAT 1/7 1938, 18 ist anzunehmen, daf} v. 26 sekundéir ist
und auf Grund von I Reg 16,,41 eingefiigt wurde. Doch ist diese
Erklirung hier nicht weiter von Belang. Beantwortet werden muf3
die Frage, warum Josua — etwa im Gegensatz zu Mose — aufler-
halb des Hexateuchs so selten erwihnt wird. Bedenkt man, daB er
in T Reg 16;, im Zusammenhang mit dem Wiederaufbau des
im Nordreich gelegenen Jericho genannt wird, so kann die Antwort
nur lauten: Josua ist eine Gestalt des Nordreiches, die sich auf
Grund des bekannten Gegensatzes zwischen Juda und Israel in

48



Jerusalem — das AT ist, grob gesprochen, eine Jerusalemer Samm-
lung von heiligen Schriften — keiner allzu groBen Beliebtheit
erfreute.

Diese Sicht wird durch die Rolle, die Josua neben Mose in den
alten Quellenschichten L/N und E der Biicher Ex und Num (P und
Dtn sollen im groBen und ganzen hier auBler Betracht bleiben)
spielt, bestéatigt. Nach der vermutlich aus dem Nordreich stam-
menden Quellenschicht E (so E. Sellin — G. Fohrer a.a. 0. 172f.)
ist der jugendliche Josua Moses Kultdiener im Zelt der Begegnung.
Der iiberlieferungsgeschichtliche Kern der komplexen Perikope
Ex 33,_;; besteht m.E. in den v. 7 und 11bB: «Und Mose nahm
das Zelt und spannte es fiir ihn (= Lade? vgl. IT Sam 6,,) aullerhalb
des Lagers auf (fern vom Lager) und gab ihm den Namen Ohel
Moed, und jeder, der Jahwe suchte, ging zum Ohel Moed auBlerhalb
des Lagers hinaus (v. 7) ... und sein Kultdiener Josua, der Sohn
des Nun, ein Jiingling, wich nicht mitten aus dem Zelt» (v. 11bB).
Josua i1st demnach der Wichter des Zeltes, das vielleicht midia-
nitischen Ursprungs war und durch Mose israelitisiert wurde.
Josua war wohl auch jedem behilflich, der Jahwe suchte. Wenn
Josua in Num 11l,g 4, in einem etwas losen Zusammenhang mit
dem von E vorher erwihnten Zelt (v. 16.24.26) auftritt, so spricht
gerade dieser Umstand fiir eine Zugehorigkeit Josuas zum Zelt.
Ahnlich verhilt es sich wohl mit dem elohistischen — nach M. Noth,
UPent 193 Anm. 496 einem «sekundir deuteronomistischen Stiick»
— TUberlieferungskern Dtn 31,4t o5, wonach Josua im Zelt der
Begegnung von Jahwe in Anwesenheit Moses als dessen Nachfolger
beauftragt wird. Hier gilt Josua, wie auch im Rahmen Dtn 1-4.31-34
als Nachfolger Moses und als Fiihrer der Landnahme im West-
jordanland. Wenn Josua in Ex 33,y Num 11,5¢r, Moses «Kult-
diener» ist, so darf darin keine Degradierung gesehen werden. Viel-
mehr ist er, und nicht etwa Aron, Moses Diener und der stindige
Wichter des Zeltes. Unter der nicht bestrittenen Voraussetzung,
dafB3 Josuas Rolle neben Mose nicht historisch ist, erhebt sich die
schwierige Frage, wie es denn zur Verbindung Josuas mit dem Zelt
kam. Eine Losungsmoglichkeit bieten folgende Erwigungen:

Wie im Siidreich der Jerusalemer Tempel die Tradition des
Erscheinungszeltes aufgenommen hat, so diirfte dies im Nordreich

49



vor allem durch den Ladetempel in Silo geschehen sein, der ur-
spriinglich wohl ein kanaanidisches Heiligtum war (I Sam 1{f.).
Tatsichlich soll das Zelt als Ohel Moed (Jos 18, 19;,, vgl. I Sam 2,,)
oder als Mischkan (Jos 22,4 ,,, vgl. Ps 784,) in Silo gestanden haben.
Doch ist keine dieser Belegstellen alt und vertrauenswiirdig. Sie
beruhen alle darauf, da} in Silo «das Haus Jahwes» stand (I Sam 1,,),
das tiberlieferungsgeschichtlich das Zelt angezogen hat und schliel3-
lich Josua dort auftreten liel3. Dieses Jahweheiligtum des Nord-
reiches diirfte der Grund der Verkniipfung des Zeltes mit Josua
gewesen sein.

Wihrend bei E Josua vermutlich Gegenspieler Arons ist, ist er
dies in L/N (siehe dazu E. Sellin — G. Fohrer a.a. 0. 173ff.) ganz
offensichtlich. Nach Ex 24,, ;, (L/N) begeben sich Mose und
Josua — «sein Kultdiener» ist wohl sekunddr und beruht auf
Josuas Funktion im Zelt (vgl. Ex 33,;,5,) — auf den Gottesberg,
withrend die Altesten mit Aron und Hur beim Volk bleiben. Bei
der Riickkehr vermutet Josua «Kriegsgeschrei im Lager» (Ex 32,1
L/N), was man einem Fiihrer des Jahwekrieges, als der er in Ex
174t (LL/N) erscheint, nicht veriibeln darf. Wiederum sind Aron
und Hur Mose, und damit dem ihm beigeordneten Josua unter-
geordnet. Wenn auch Josua von Mose abhéingig ist, so ist er es,
der « Amalek und sein Volk mit der Schérfe des Schwertes besiegte»
(Ex 17,3). K. Mohlenbrinks («Josua im Pentateuch», ZAW 66 1936,
14—58, bes. 58ff.) Vermutung einer urspriinglichen «Josuarezen-
sion» erscheint durchaus erwigenswerts. Sie 148t sich allerdings
nicht beweisen, da im Buch Jos kein Kampf Josuas mit den Ama-
lekitern berichtet wird. Moglich ist, dall Hur, der in Num 314 als
midianitischer Konig erscheint (vgl. Jos 13,;), Heerfiihrer gegen
die Amalekiter war, durch Josua ersetzt und samt Aron Mose
untergeordnet wurde. Leider ist iiber Spekulationen kaum hinaus-
zukommen. Jedenfalls erscheint Josua sowohl in Ex 1744 als auch
in 32,¢. als ein Mann des Krieges Jahwes (vgl. Ex 17,4), der Mose
zugeordnet ist. Aron und Hur nehmen hingegen eine subalterne
Stellung ein. Dal3 Aron als priesterlicher Ahnherr in Jerusalem ein

5 Verfehlt ist ihre Annahme in der P-Schicht von Num 13f.; so M. Noth,
UPent 192 Anm. 492 gegen K. Méhlenbrink a. a. O. 39ff.

50



hohes Ansehen genof3, geht u. a. aus Ps 99 hervor, wo er in v. 6
Mose nach- und Samuel vorgeordnet ist.

Auch im Buch Josua selbst erscheint Josua als eine Gestalt des
Nordreiches, die sozusagen in judiische Interessen eingreift. Dies
soll am Beispiel der Inbesitznahme Hebrons gezeigt werden. Der
Kundschaftergeschichte Num 13f. (vgl. Dtn 1,, ,, Jos 144 4,), in
der erst die priesterschriftliche Version Josua — weil er in das
Westjordanland kam — dem Kaleb beigesellte, liegt anerkannter-
maflen eine Erzihlung zugrunde, die erklirte, wieso die Kalibbiter
in den Besitz von Hebron und seiner Umgebung gelangten. Die
judiische Erzdhlung Jde 1,—2, (L/N; nach S. Mowinckel, Tetra-
teuch-Pentateuch-Hexateuch, BZAW 90 1964, 161f., ist dieser Text
jahwistisch) berichtet in v. 20, dal Juda einem Mosewort gemil
(Jos 144 vgl. Num 14,;¢r 32,91r.) dem Kaleb Hebron gegeben habe,
der dann die drei S6hne Anaks vertrieb. Mit Hilfe Moses wurde
sozusagen der kalibbitische Besitz von Hebron legitimiert. Kaleb
ging in Juda auf, und so konnte in Jde¢ 1,, «Kaleb» durch «Juda»
ersetzt werden, obgleich Hebron und Debir (siehe K. Galling, Zur
Lokalisierung von Debir, ZDPV 70 1954, 135—141) zunéchst in
den Besitz der kenizzitischen Sippen Kaleb und Othniel kamen.
Von Josua ist in dieser juddischen Erzdhlung iiberhaupt keine Rede.
Redaktionell werden die «Landnahmen» der einzelnen Stimme
sogar nach dem Tode Josuas angesetzt (Jdec 1,), was historisch
nicht zutrifft, da Josua erst nach der Landnahme der einzelnen
Stimme auftrat. Ganz anders in Jos 10454, wonach Josua auf dem
siegreichen «Stdfeldzug» mit ganz Israel von Eglon kommend
wider Hebron und seinen Konig zog und dann die Koénigsstadt
Debir einnahm. Nach Jos 11,,¢ hétte Josua die Anakiter auf dem
Gebirge, in Hebron, Debir und Anab (und auf dem Gebirge Juda
und Israel) vernichtet. Als der siegreiche Eroberer hitte er dem
Kaleb die Stadt Hebron zum Besitz gegeben (Jos 14,5¢; anders
21,4 10)- Ausgleichend wird in Jos 1454 mitgeteilt, dal sich Kaleb
vor Josua in Gilgal auf Mose berufen hitte. Ahnlich ist Josua
Subjekt der Landverteilung an Kaleb in Jos 15,5 ;4, wo der judi-
ische Bericht Jdc 1,,_;; aufgenommen wird.

Nach P war Hosea, Nuns Sohn, den Mose in den jahwehaltigen
Namen Josua (= «Jahwe rettet» oder «Jahwe ist Rettung») umbe-

51



nannte (Num 13 ,,), Ephraimit. Damit steht die elohistische Notiz
in Jos 24,59¢ (=dJde 24 ) in Einklang, wonach Josua im Alter von
110 Jahren starb und seine Grabstitte innerhalb seines Erbbesitzes
in « Thimnat-Serach, welches auf dem Gebirge Ephraim liegt, nérd-
lich vom Berge Gaasch» fand. Dies bedeutet nicht, daf3 er von dort
stammte, nicht einmal, daf er urspriinglich Ephraimit war, wie
aus Jos 19,9, o hervorgeht. Wahrend in Jos 13, (vgl. 17,5 ) Josua
das Westjordanland an die neuneinhalb Stamme verteilen soll, sind
in 194, 5, die Israeliten Subjekt der Verteilung, «die Josua, dem
Sohn Nuns, einen Erbbesitz mitten unter ihnen gaben». Bemer-
kenswert ist, daBl Josua um die Stadt Thimnat-Serach auf dem
Gebirge Ephraim gebeten hatte. Das sieht fast so aus, als wire
der siegreiche Feldherr der Kapitel Jos 2-9.10f. zu kurz gekommen.
Auf Befehl Jahwes — durch das Los? — gaben sie, d.h. wohl die
Ephraimiten, Josua die erbetene Stadt, die offensichtlich zerfallen
war (es wird nicht gesagt, da@ sie Josua erobert und zerstort hitte),
sonst konnte es nicht heillen, dafl sie Josua aufgebaut hitte und
dann darin wohnte®. All diese konkreten Kinzelheiten und die
deplazierte Stellung dieser Notiz (vgl. M. Noth, Das Buch Josua,
HAT 1/7, 95) sprechen dafiir, da echte Uberlieferungen bewahrt
werden sollten. Woher aber stammte die im Nordreich rezipierte
Gestalt Josuas, die in Gilgal (Jos 4,959 5gr. 104791543 146), in Silo
(Jos 184910 1951, 215 224,,) und in Sichem (Jos 8, 35 24;¢1) ein
Standquartier gehabt haben soll? Mit dieser Frage kommen wir
zum dritten Teil der Untersuchung, in dem es um den historischen
Josua geht.

3. Die Gestalt Josuas in der Geschichte

Wenn die Ephraimiten Josua Erbbesitz gegeben haben
(194,,_50), SO ist es ausgeschlossen, dal3 er dieses Gebiet erobert
hatte; vielmehr waren die Ephraimiten — und sicherlich viele
andere — bereits ansissig, verfiigten iiber das Land und konnten
Josua eine zerfallene Stadt geben. Es erhebt sich iiberhaupt die

6 Die Bitte um eine Stadt 148t vermuten, daf3 Josua nicht bloB eine feste
Wohnstiitte fiir seine Familie (vgl. Jos 24;5), sondern auch fiir seine Gefolg-
schaft begehrte.

52



Frage, ob die «Landnahmen» der einzelnen Stimme, wie sie Jdc
1,—2; aphoristisch schildert, vollzogen waren. Ich halte es fiir sehr
wahrscheinlich, dal3 die Erzédhlung in Jdc 1 die Infiltration israeli-
tischer Sippen und Stdmme von der Viterzeit bis vor dem Auftreten
Josuas an Hand der Ergebnisse schildert. Diese Annahme wird
durch folgende Aussagen in Jos 24, ,, (siehe neuerdings G. Schmitt,
Der Landtag von Sichem, 1964) gerechtfertigt: es ist sowohl von
den Vitern jenseits des Stromes (= des Euphrats) als auch von den
Vitern in Agypten die Rede (v. 2.6), die beide «Gottern» gedient
hatten (v. 14f.). Zwar werden beide Vétergruppen in eine zeitliche
Reihenfolge gebracht. Es ist aber anzunehmen, dal3 Josua Sippen
ansprach, die auf Patriarchensippen aus dem Zweistromland zuriick-
gehen, die niemals in Agypten waren, und auf solche, die nach
Agypten abgewandert und von dort zuriickgekehrt waren. Letztere
gehen wohl hauptsichlich auf Teile der aronitischen Wiistenfest-
gruppe zuriick, die sich nicht Mose anschlossen (siehe dazu meine Ha-
bilitationsschrift « Mose. Uberlieferung und Geschichte», BZAW 108,
in Vorbereitung). Sie hatten die Jahweverehrung nicht iibernommen,
dienten aber wie die aus Mesopotamien stammenden Sippen Viter-
gottern, vor allem dem El Elohe Jisrael (Gen 33,,), und einheimi-
schen Gottheiten (vgl. v. 15). Josua forderte sie in Sichem zum
Jahwedienst auf, wie er und seine Familie Jahwe dienen wollten
(v. 15). Dazu pafit, dall Josua einen jahwehaltigen Namen tragt.
R. Smend, Jahwekrieg und Stammebund, FR LANT 84 (1963), 85
betont, daBl Josua der erste uns bekannte Tréiger eines solchen
theophoren Namens ist; allerdings wére dann von Moses Mutter
Jokebed (Ex 6,, Num 26,y P) abzusehen. Der Jahwekult wurde
von Mose vor allem in Kadesch und im Lande Moab je durch eine
Verpflichtung (b°rit) verbreitet (Ex 24; ¢ Dtn 284). Es ist infolge-
dessen sehr wahrscheinlich, dall Josua aus dem ostjordanischen
Mosebereich stammte, vielleicht sogar aus Schittim (Jos 2, 3,),
obgleich diese Ortsangabe vielleicht eher mit der letzten Lokalitit
des Stationsverzeichnisses Ex 33,y zusammenhéngt. Die vermutlich
ostjordanische Herkunft und die Jahweverehrung, die er selbst
verbreitete, sind Griinde seiner Zuordnung zu Mose als Kultdiener
und als dessen Nachfolger. Es ist durchaus méglich, dafl er sein
Standquartier, zu dem er hiufig zuriickkehrte, aus dem Ostjordan-

53



land nach Gilgal — vielleicht Tell el Matlab (so O. Béchli, Zur
Lage des alten Gilgal, ZDPV 83 1967, 64—71) verlegte. Jedenfalls
diirften ostjordanische, wie auch westjordanische Sippen und
Gibeoniten (vgl. Jos 9,3ff.) zu dieser heiligen Stitte Beziehungen
gehabt haben.

Woher hatte Josua die Autoritit, fiir das Volk eine b°rit zu
schlieBen und Satzung und Recht in Sichem festzusetzen (Jos 24,5)?
Die Antwort darauf kann nur lauten: als Mann des Jahwekrieges,
wie er in Ex 1754 (vgl. 32,;1) gezeichnet wird, hat er — vergleich-
bar den sogenannten groBlen Richtern — Siege iiber kanaaniische
Truppen und Stédte errungen. Josua war kein Landnahmefiihrer
— dies ist eine im wesentlichen deuteronomistische Sicht —, er
besiegte vielmehr im Namen Jahwes und im Bunde mit israeliti-
schen Sippen und Stdmmen, die geméB Jde 1 bereits im Westjordan-
land, hauptsichlich in den unwirtlichen Gegenden sefhaft waren,
oder im Bunde mit der Tetrapolis von Gibeon, Kephira, Beeroth
und Kirjath Jearim (Jos 9,51 ) Kanaanéer. Ohne diesen Riickhalt
waren die Siege Josuas nicht moglich gewesen. Weil er die Siege
im Namen Jahwes erfocht, verbreitete er den Jahwekult und hatte
die Autoritdat, in Sichem vor allem Sippen des Erzvaters Israel?
auf Jahwe zu verpflichten. Sein Ansehen war so grol3, daf3 der Stein
des Baumheiligtums von Sichem auf ihn zuriickgefiihrt werden
konnte (Jos 24441 , vgl. 855_35)-

Bevor diese grundsitzlichen Erwidgungen auf Grund der Kriegs-
berichte in Jos 10f. nachgepriift werden, ist die Doppelerzéihlung
in Jos 17,4 151615 Z0 untersuchen. Josua wird als Landverteiler
vorausgesetzt, der er in Wirklichkeit kaum war (v. 14). Er hitte
auch nicht dem Hause Joseph, dem das Gebirge Ephraim zu eng
war, ein weiteres Los geben koénnen (vgl. v. 17). Er empfiehlt,
Waldgebiete zu roden, wobei auf Grund der Erwihnung der
Rephaiter vielleicht auch ostjordanisches Bergland gemeint ist
(v. 15, vgl. Gen 14, Dtn 3,;;;). Was erwarteten die Josephiten
eigentlich von Josua? Wenn sie sagen: «Nicht langt fiir uns das
Gebirge und eiserne Streitwagen sind unter allen Kanaandern, die
in der Ebene wohnen» (v. 16alba), so wiinschen sie wohl, da@

7 Siehe dazu H. SeebaB3, Der Erzvater Israel, BZAW 98 (1966), bes. 5ff.,
25ff., 87ff.

54



Josua mit seinen Leuten kanaaniische Stiddte erobert, damit sie
sich in den Ebenen ausbreiten konnen. Dies lehnte aber Josua mit
dem Hinweis auf die Moglichkeit des Rodens im West- und viel-
leicht im Ostjordanland ab. Die in Frage kommenden kanaanéi-
schen Stéddte erschienen ihm zu méchtig. Das Ansinnen der Josephi-
ten setzt aber voraus, dab er schon Stiadte erobert hatte.

Damit kommen wir zur Untersuchung der Berichte iiber die
Siege Josuas in Jos 10 und 11.

a) Jos 10

Mit K.-D. Schunck, Benjamin, BZAW 86 (1963), 28ff., dessen
umfassende Analyse des Kapitels hier nicht referiert zu werden
braucht, ist in den v. 1-—10.29—35 der geschichtlich-iiberlieferungs-
geschichtliche Kern zu sehen; besondere Beachtung verdienen auch
die v. 11—15. Die Feindseligkeiten brechen dadurch aus, daf
amoritische (= kanaaniische) Stadtkdnige auf dem siidlichen west-
jordanischen Bergland Gibeon angreifen, das mit Josua einen Ver-
trag geschlossen hatte. Ob zu den feindlichen Stadtstaaten auch
Hebron gehorte, erscheint zweifelhaft, da es eine Stadt Kalebs war
(siehe oben S. 7f.). In der Bedringnis wenden sich die Gibeoniten,
die nach II Sam 21, _,, jedenfalls in der Zeit Davids Jahweverehrer
waren, an Josua in Gilgal um Hilfe. Josua brach mit seinem Kriegs-
volk nachts auf, iiberfiel die Feinde (wahrscheinlich das feindliche
Lager), die Jahwe in eine Panik versetzte, so dal} sie flohen. Die
v. 11—14 malen aus, wie Jahwe in den Kampf eingriff (Hagel-
schlag!) und auf das Wort Josuas horte, der als Mann des Jahwe-
krieges grofles Ansehen gewann. Die v. 29—35 lassen erkennen,
daB Josua nach der erfolgreichen Uberrumpelung der Feinde die
Eroberung von Stddten gelang, an deren Besetzung er gar nicht
interessiert war. Er kehrte in das Lager nach Gilgal zuriick (v. 15.43).
Josua ist kein « Landnahmefiihrer». Er kommt aus Gilgal mit seinen
Leuten den angegriffenen Gibeoniten, die ihn sicherlich unter-
stiitzten, zur Hilfe, besiegt in einem Jahwekrieg die Feinde, erobert
Stiddte und kehrt dann wieder zum Ausgangspunkt zuriick. Josua
verfiigte anscheinend iiber eine Truppe wie spiter Jephta (Jde 11;)
und David (I Sam 22,). Sein Standquartier war Gilgal, das in Jos 11
allerdings nicht erwahnt wird.

55



b) Jos 11

Mit K.-D. Schunck a.a. Q. 26{f. ist anzunehmen, dall Josua in
der Erzdhlung v. 1—9.10.11—15 urspriinglich ist. Der Angriff geht
wiederum von den Feinden aus. Der Koénig Jabin von Hazor lagert
sich mit anderen Kénigen am Wasser von Merom in Galilda, «um
mit Israel zu kimpfen» (v. 5bB). «Israel», d.h. Sippen, die sich auf
den Stammvater Jakob-Israel genealogisch zuriickfiihrten, war
schon im Lande seBhaft. Woher Josua mit seinen Leuten kommt,
wird nicht gesagt; vielleicht aus Gilgal oder aus Sichem (?). Jeden-
falls iiberrumpelte er das feindliche Lager in einem Jahwekrieg.
Mit den erbeuteten Streitwagen und den Rossen wuflite er nichts
anzufangen. Hazor nahm er ein; wenn er die Stadt niederbrannte,
so war er an ihrer Inbesitznahme nicht interessiert. Josua und den
Seinen geniigte das Pliindergut. Ob sie nach Gilgal (144), Sichem
(24) oder anderswohin zuriickkehrten, geht aus dem Text nicht
hervor. Jedenfalls ist Josua auch hier kein Okkupationsfeldherr.
In der Bedrdangnis der bereits im Lande seBhaften Israeliten, die
ihn vielleicht wie die Gibeoniten (oder Josephiten; vgl. Jos 17;;)
um Hilfe baten, greift er urplétzlich ein und zieht sich nach dem
Jahwesieg wieder zuriick. Es versteht sich von selbst, dal} derartige
«Gerechtigkeitserweise Jahwes» (vgl. Jde 5,;) zur Verbreitung der
Jahweverehrung méichtig beitrugen. Als charismatischer Fiihrer
hatte Josua auch die Autoritit, «Israel» auf Jahwe zu verpflichten
(Jos 24).

Zusammenfassung

Die Ergebnisse dieser Untersuchung lassen sich folgendermafien
grob umreiflen:

Die Wirksamkeit Josuas setzt die Landnahme der einzelnen
Stamme gemill der judiischen Erzihlung Jdc 1 (L/N) voraus, die
wegen des Kinschlusses von Nordreichstimmen in die davidisch-
salomonische Epoche zuriickgehen diirfte. Josua (= «Jahwe rettet»
oder «Jahwe ist Rettung») stammt aus dem Ostjordanland, wo der
Jahwekult durch Mose und seine Schar verbreitet worden war
(Dtn 28;,). Er lief3 sich mit seiner Gefolgschaft in Gilgal nieder; er
kam den bedringten Gibeoniten, die kultische Beziehungen zu dem

56



Heiligtum von Gilgal hatten, zu Hilfe (Jos 10), auch israelitischen
Stimmen in Galilda (Jos 11). Seine kriegerischen Erfolge beruhten
auf dem Moment der Uberraschung. Nach der Uberrumpelung
gelang ihm die Einnahme einzelner Stadte, die er aber nicht besetzt
hielt. Josua selbst verstand sich als Kriegsmann Jahwes. Seine
Kampfe wurden als Jahwekriege tradiert. Er verbreitete dadurch
die Jahweverehrung im Westjordanland. Von einer kriegerischen
Erweiterung josephitischen Stammesgebietes, etwa durch Erobe-
rung kanaaniischer Stidte, sah er ab (Jos 17,,¢¢). In Sichem ver-
pflichtete er bereits anséissige Sippen, vermutlich vor allem solche,
die sich auf den Erzvater Israel zuriickfithrten, auf Jahwe. Jahwe
wurde der Gott Israels, womit freilich nicht das ganze Nordreich
gemeint sein kann (Jos 24). Josua, der aus dem Ostjordanland
kam, erhielt die (zerfallene) Stadt Thimnat Serach auf dem Gebirge
Ephraim zum Besitz. Er wurde dort bestattet. Er galt infolgedessen
als Ephraimit; die Erinnerung an seine Person wurde besonders im
Nordreich gepflegt. Weil er aus dem Ostjordanland hervorging und
nach der Zeit Moses den Jahwekult im Westjordanland verbrei-
tete, sah man in ihm den Diener und als sog. « Landnahmefiihrer»
den Nachfolger Moses. Die Landnahme war aber vor Josuas Zeit im
groen und ganzen abgeschlossen. Nur Stddte mit fruchtbaren
Ebenen muliten noch erobert werden — ein Postulat, das erst in
der Zeit Davids und Salomos erfiillt wurde, «als Israel erstarkte»
(Jde 1.4; vgl. v. 35).

TRINKLIED (“Al re‘aj w*al ra’jati)

Ubersetzt von JoHANN MAIER, Koln

1  Auf meine Freunde, auf mein Liebchen, meinen Trunk,
zielten alle Sehnsuchtspfeile meines Kochers!

Mein Prachtpokal und mein Verlangen nach der Liebsten
verrieten den Geschépfen mein Geheimnis

b7



	Erwägungen zur Gestalt Josuas in Überlieferung und Geschichte

