
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Erwägungen zur Gestalt Josuas in Überlieferung und Geschichte

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


begangen; für sie galten moralische und nicht materielle Kausalitäten.

Nur ganz vordergründig ist der Midrasch von den Dingen, die
vor der Erschaffung der Welt geschaffen wurden, eine Aufzählung
von notwendigen Institutionen der Heilsgeschichte, oder eine
Festlegung der Geschichte überhaupt. Der Midrasch bezieht vielmehr
die Geschichte in die Schöpfung ein und macht sie letztlich zum
Prinzip der Schöpfung, so, daß die Schöpfung sich nur in der
Geschichte erfüllen kann, denn die Welt, die Gott schuf, ist nicht
ein vollendeter Kosmos, der durch den Menschen unglücklicherweise

verdorben wurde, sondern eine Welt, die nur in der Gemeinschaft

Gottes mit den Menschen vollendet werden wird. Man
könnte N. Glatzers Satz über die Geschichtslehre der Tannaiten,
daß die Geschichte der Raum ist, in dem sich der göttliche Plan
verwirklicht58, erweitern: Die Geschichte ist der Raum, in dem sich
die Schöpfung (als Absicht und Plan) Gottes vollendet.

ERWÄGUNGEN ZUR GESTALT JOSUAS IN
ÜBERLIEFERUNG UND GESCHICHTE

Von Hebbert Schmid, Kaiserslautern

Im Vordergrund dieses Aufsatzes steht die Gestalt Josuas; Fragen

der Landnahme und der Eroberung von Städten lassen sich
nicht ausklammern. Im Hintergrund müssen die Probleme der
Entstehung des Buches Jos, seiner Quellen, seiner Zusammengehörigkeit

mit der Thora und den folgenden «früheren Propheten» (Jdc
— II Reg) stehen1.

58 Untersuchung zur Geschichtslehre der Tannaiten, Berlin 1933, S. 46.
1 Siehe dazu die unterschiedlichen Auffassungen von M. Noth,

Überlieferungsgeschichtliche Studien, 1943 und 19572, 3ff., und von E. Sellin-
G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 196510, 213ff.

44



1. Zum Stand der Josuaforschung

Grundlegend sind Arbeiten A. Alts, vor allem sein Aufsatz
«Josua» (Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel I 1953,

176—193). Er führte im Gegensatz zu anderen Forschern, etwa
W. F. Albright, auf den noch zurückzukommen ist, aus, daß Jos
2—9 im wesentlichen in Gilgal bei Jericho gepflegte ätiologische
Sagen über die Eroberung der im benjaminitischen Gebiet liegenden

Städte Jericho und ha-Ai enthalte; in diesen Sagen sei Josua
sekundär. Keine ätiologische Abzweckung ließen die Digression
nach Sichern (830ff — die weiter nicht beachtet wird —, nach
Judäa (10) und nach Galiläa (11) erkennen. Vor allen in 1011115
sei der Ephraimit Josua, der in Thimnat-Serach tibne auf dem

Gebirge Ephraim) bestattet wurde, ursprünglich. Von hier aus sei

seine Gestalt in den erwähnten benjaminitischen Sagenkranz 2—9

überlieferungsgeschichtlich eingedrungen (188). A. Alt vergleicht
den historischen Josua mit «einem charismatischen Heerführer
nach Art der sogenannten großen Richter des Richterbuches » (188).

Weiter findet A. Alt Josua in dem Erzählstück von der
Beschwerde des Hauses Joseph 1714 ff und in dem Bericht über den

Landtag zu Sichern (24) verwurzelt. A. Alt führt dazu aus (190f.):
«. soviel dürfte deutlich sein, daß es sich da viel mehr als bei den
charismatischen Heerführern um eine auf das Volksganze gerichtete

Tätigkeit handelt. Das Auftreten Josuas in dieser wie in jener
Funktion wäre historisch nicht unvorstellbar; die Autorität, die er
als Heerführer zunächst im engsten Kreis gewonnen hatte, konnte
ihm die Anerkennung als Schlichter von Streitigkeiten zwischen
den Stämmen in einem weiteren Kreis einbringen.» Im Hinblick
auf Jos 24 hält A. Alt die Rückführung des Jahweheiligtums in
Sichern auf Josua im Zusammenhang mit Jos 10x_1115 und 1714ff.

für sehr wahrscheinlich (191 f.).
Beiläufig sei bemerkt, daß bei A. Alt die historische Vorstell-

barkeit und Wahrscheinlichkeit, auch die Möglichkeit eines
Zusammenhangs von Begebenheiten verschiedener Textstellen entscheidende

Kriterien sind.
M. Noth, Das Buch Josua, HAT 1/7, 1938 (19532), beruft sich

auf Arbeiten A. Alts (vgl. Vorwort, V). Während aber A. Alt Josua

45



hauptsächlich in der Schlacht von Kap. 10 historisch greifbar
erscheint, hält es M. Noth zunächst (35) nicht für sicher, «Daß
Josua von Anfang an den Mittelpunkt der Erzählung gebildet
habe», schließlich ist er der Ansicht, daß Jos 10 die volkstümliche
Überlieferung von einer siegreichen Schlacht von Israeliten —
Benjaminiten, vielleicht auch Ephraimiten — mit kanaanäischen
Stadtstaaten zugrunde liegt, die der «Sammler» (vgl. S. XIf.) in
seine Erzählung über die Landnahme unter Josua eingereiht habe

(36). Demnach wäre Josua ähnlich Mose eine sekundäre «Klammer».
In der Schlacht am Wasser von Merom (H1_15) bildete nach M.
Noth «wahrscheinlich ein naphtalitischer Held ursprünglich
den Mittelpunkt der Überlieferung, der erst nachträglich durch
Josua verdrängt wurde» (41). In 1714ff. ist die Gestalt Josuas
«vielleicht überlieferungsgeschichtlich ursprünglich» (78). Bei dem
Bericht über den Landtag zu Sichern ist es M. Noth «wahrscheinlich,
daß in diesem Sachzusammenhang auch die historische Gestalt
Josuas ihre Heimat hat, d.h. daß Josua bei der Begründung des

Zwölfstämmeverbandes tatsächlich eine entscheidende Rolle
gespielt hat ...» (109). Man darf wohl sagen, daß bei dieser
Feststellung M. Noths Liebe zu der von ihm aufgestellten Amphiktyonie-
Hypothese, die G. Fohrer, Altes Testament — «Amphiktyonie»
und «Bund»?, ThLZ 91 1966, 801—904, ablehnt, ausschlaggebend
war2.

Vergleicht man die Ergebnisse A. Alts und M. Noths miteinander,

so nimmt im Blick auf die Rolle Josuas bei A. Alt die historische
Wahrscheinlichkeit in den Kap. 10f., 17 und 24 ab, während sie

bei M. Noth zunimmt.
Im Gegensatz dazu stehen die Ergebnisse G. E. Wrights, Biblical

Archaeology, 1957 (deutsch: Biblische Archäologie, mit einem
Geleitwort von A. Kuschke, 1958, 62ff.), mit dessen Lehrer W. F.
Albright3 sich schon A. Alt auseinandersetzte. G. E. Wright zeichnet

ein geschlossenes und eindrucksvolles Bild der Wirksamkeit

2 Siehe M. Noth, Das System der zwölf Stämme Israels, 1932, 65 ff.
3 The Archaeology of Palestine, 1935s. Ders., BASOR 58 1935, 1—18.

Ders., BASOR 68 1937, 22—26. Ders., The Israelite Conquest of Canaan in
the Light of Archaeology, BASOR 74 1939, 11—23. Ders., BASOR 87 1942,
32—38.

46



Josuas. Auf Grund der archäologisch nachgewiesenen Zerstörungen
der Städte Bethel, mit dem ha-Ai verwechselt worden sei, Lachis,
Eglon (falls identisch mit teil el hesi), Debir (falls identisch
mit tell bet mirsim) und Hazor im 13. Jh. kommt G. E. Wright in
weitgehender Übereinstimmung mit dem Aufriß in Jos 1—12 zu
dem Schluß, daß sich Josua zunächst einen Stützpunkt im benja-
minitisch - ephraimitischen Gebiet schuf und dann einen Feldzug
nach Süden in das judäische und einen Feldzug nach Norden in
das galiläische Gebiet unternahm (Jos 10f.). G. E. Wright (74) kann
sagen: «Wenn Josua einen Feldzug gegen das später von Juda
bewohnte Gebiet hätte führen und dabei die starken Stadtstaaten
Jerusalem und Gezer umgehen und isolieren wollen, dann mußte
er es genau so machen, wie Jos 10 es beschreibt... ». Was den

galiläischen Feldzug Josuas betrifft, so wird berichtet, daß er nur
eine einzige feste Stadt, nämlich Hazor, zerstört habe, das zu jener
Zeit die Haupstadt dieses Gebietes war (Jos I ' io—ia)4- Nach G. E.
Wright (70f.), der sich über Jos 1714ff weiter nicht ausläßt, war
Josua ein ausgesprochener Feldherr. Wenn das Buch Jos über die

Eroberung Mittelpalästinas, wo Sichern, die Stadt des
Bundesschlusses (Jos 24; vgl. 830(f Dtn 27), lag, nichts berichtet, so beruhe
dies darauf, daß dort hebräische Sippen ansässig waren, die sich
nicht in Ägypten aufgehalten hatten und mit den Kanaanäern in
Gemeinschaft standen (vgl. Gen 34; Jdc 9).

Eine Synthese der Ergebnisse A. Alts und M. Noths einerseits
und W. F. Albrights und G. E. Wrights u. a. andererseits bietet
J. Bright, A History of Israel, 19622, 117 ff. (ders., s. v. Josua,
BHWB II 1964, 894f.); doch soll das Referat über den Stand der
Josuaforschung hier abgebrochen und einige Forderungen an die

Josuaforschung gestellt werden, die m.E. zu beachten sind.
Gemeinsam ist allen Untersuchungen, daß Josua eine wichtige

Rolle in der Frühzeit Israels gespielt haben muß, sei es als
Heerführer, sei es als Begründer eines Stämmebundes, sei es als beides.

Die Historie, die schwer feststellbar ist, hatte eine vielfältige
Überlieferung zur Folge. Ich meine, daß es zur Erhellung der historischen

4 Siehe dazu Y. Jadin, BA 19 1956, 2—11; 20 1957, 34—47; 21 1958,

30—47; 22 1959, 2—20; auch F. Maas, Hazor und das Problem der
Landnahme, BZAW 77 1958, 105—117.

47



Rolle Josuas zunächst notwendig ist, seinem Bild in der
Überlieferungsgeschichte nachzugehen. Außerdem ist es wichtig, sich
über seine Herkunft und über den damaligen Stand der Landnahme
klar zu werden, um die geschichtliche Gestalt Josuas mit einem

möglichst hohen Wahrscheinlichkeitsgrad erfassen zu können.

2. Das Bild Josuas in der Überlieferung

Zunächst soll der Gestalt Josuas außerhalb des Buches Jos

nachgegangen werden. Auffallend ist, daß Josua außerhalb des

Hexateuchs (siehe dazu E. Sellin — G. Fohrer a. a. O. 212ff.) relativ
selten erwähnt wird. Seine Erwähnung in Jdc lx 26_9 Jos 2429_31)

21.23 beruht auf der redaktionellen — deuteronomistischen —
Verknüpfung mit dem Buch Josua. In I Chr 727 wird Josua in der
Genealogie der Söhne Ephraims erwähnt; des weiteren findet sich
im chronistischen Geschichtswerk Neh 817 die sonst nicht belegbare
Notiz, daß seit der Zeit Josuas, des Sohnes Nuns, das Laubhüttenfest

nicht mehr so gefeiert wurde, wie es jetzt, z. Z. Esras, geschah.
Im übrigen wird Josua nach dem Buch Jos nur noch einmal erwähnt,
nämlich in I Reg 1634: «In seinen Tagen Ahabs) baute Hiel,
Elis Sohn, Jericho auf. Um Abiram, seinem Erstgeborenen gründete

er es, und um Segug, seinem Jüngsten, stellte er seine Tore
auf, gemäß dem Wort Jahwes, welches er durch Josua, den Sohn

Nuns, gesprochen hatte.» Diese Notiz, in der vielleicht v. 34bß
sekundär ist, bezieht sich auf Jos 626: «Und Josua schwor damals:
verflucht ist der Mann vor Jahwe, der aufsteht und baut diese

Stadt. Um seinen Erstgeborenen wird er sie gründen und um seinen

Jüngsten wird er ihre Tore aufstellen.» Mit M. Noth, Das Buch
Josua, HAT 1/7 1938, 18 ist anzunehmen, daß v. 26 sekundär ist
und auf Grund von I Reg lß3la,ba eingefügt wurde. Doch ist diese

Erklärung hier nicht weiter von Belang. Beantwortet werden muß
die Frage, warum Josua — etwa im Gegensatz zu Mose — außerhalb

des Hexateuchs so selten erwähnt wird. Bedenkt man, daß er
in I Reg 1634 im Zusammenhang mit dem Wiederaufbau des

im Nordreich gelegenen Jericho genannt wird, so kann die Antwort
nur lauten: Josua ist eine Gestalt des Nordreiches, die sich auf
Grund des bekannten Gegensatzes zwischen Juda und Israel in

48



Jerusalem — das AT ist, grob gesprochen, eine Jerusalemer Sammlung

von heiligen Schriften — keiner allzu großen Beliebtheit
erfreute.

Diese Sieht wird durch die Rolle, die Josua neben Mose in den
alten Quellenschichten L/N und E der Bücher Ex und Num (P und
Dtn sollen im großen und ganzen hier außer Betracht bleiben)
spielt, bestätigt. Nach der vermutlich aus dem Nordreich
stammenden Quellenschicht E (so E. Sellin — G. Eohrer a.a.O. 172f.)
ist der jugendliche Josua Moses Kultdiener im Zelt der Begegnung.
Der überlieferungsgeschichtliche Kern der komplexen Perikope
Ex 337_n besteht m.E. in den v. 7 und llbß: «Und Mose nahm
das Zelt und spannte es für ihn Lade? vgl. II Sam 617) außerhalb
des Lagers auf (fern vom Lager) und gab ihm den Namen Ohel
Moed, und jeder, der Jahwe suchte, ging zum Ohel Moed außerhalb
des Lagers hinaus (v. 7) und sein Kultdiener Josua, der Sohn
des Nun, ein Jüngling, wich nicht mitten aus dem Zelt» (v. llbß).
Josua ist demnach der Wächter des Zeltes, das vielleicht midia-
nitischen Ursprungs war und durch Mose israelitisiert wurde.
Josua war wohl auch jedem behilflich, der Jahwe suchte. Wenn
Josua in Num 1128_30 in einem etwas losen Zusammenhang mit
dem von E vorher erwähnten Zelt (v. 16.24.26) auftritt, so spricht
gerade dieser Umstand für eine Zugehörigkeit Josuas zum Zelt.
Ähnlich verhält es sich wohl mit dem elohistischen — nach M. Noth,
ÜPent 193 Anm. 496 einem «sekundär deuteronomistischen Stück»
— Überlieferungskern Dtn 3114f23, wonach Josua im Zelt der

Begegnung von Jahwe in Anwesenheit Moses als dessen Nachfolger
beauftragt wird. Hier gilt Josua, wie auch im Rahmen Dtn 1-4.31-34
als Nachfolger Moses und als Führer der Landnahme im
Westjordanland. Wenn Josua in Ex 337ff Num 112Sff. Moses
«Kultdiener» ist, so darf darin keine Degradierung gesehen werden.
Vielmehr ist er, und nicht etwa Aron, Moses Diener und der ständige
Wächter des Zeltes. Unter der nicht bestrittenen Voraussetzung,
daß Josuas Rolle neben Mose nicht historisch ist, erhebt sich die

schwierige Frage, wie es denn zur Verbindung Josuas mit dem Zelt
kam. Eine Lösungsmöglichkeit bieten folgende Erwägungen:

Wie im Südreich der Jerusalemer Tempel die Tradition des

Erscheinungszeltes aufgenommen hat, so dürfte dies im Nordreich

49



vor allem durch den Ladetempel in Silo geschehen sein, der
ursprünglich wohl ein kanaanäisches Heiligtum war (I Sam Iff.).
Tatsächlich soll das Zelt als Ohel Moed (Jos 18x 19äla vgl. I Sam 222)

oder als Mischkan (Jos 2219 29, vgl. Ps 7 860) in Silo gestanden haben.
Doch ist keine dieser Belegstellen alt und vertrauenswürdig. Sie

beruhen alle darauf, daß in Silo «das Haus Jahwes» stand (I Sam 124),

das überlieferungsgeschichtlich das Zelt angezogen hat und schließlich

Josua dort auftreten ließ. Dieses Jahweheiligtum des
Nordreiches dürfte der Grund der Verknüpfung des Zeltes mit Josua

gewesen sein.
Während bei E Josua vermutlich Gegenspieler Arons ist, ist er

dies in L/N (siehe dazu E. Sellin — G. Fohrer a.a.O. 173ff.) ganz
offensichtlich. Nach Ex 2413a ll (L/N) begeben sich Mose imd
Josua — «sein Kultdiener» ist wohl sekundär und beruht auf
Josuas Funktion im Zelt (vgl. Ex 33llbß) — auf den Gottesberg,
während die Ältesten mit Aron und Hur beim Volk bleiben. Bei
der Rückkehr vermutet Josua «Kriegsgeschrei im Lager» (Ex 3217f

L/N), was man einem Führer des Jahwekrieges, als der er in Ex
178ff (L/N) erscheint, nicht verübeln darf. Wiederum sind Aron
und Hur Mose, und damit dem ihm beigeordneten Josua
untergeordnet. Wenn auch Josua von Mose abhängig ist, so ist er es,
der «Amalek und sein Volk mit der Schärfe des Schwertes besiegte»
(Ex 1713). K. Möhlenbrinks («Josua im Pentateuch», ZAW 66 1936,

14—58, bes. 58ff.) Vermutung einer ursprünglichen «Josuarezen-
sion» erscheint durchaus erwägenswert5. Sie läßt sich allerdings
nicht beweisen, da im Buch Jos kein Kampf Josuas mit den Ama-
lekitern berichtet wird. Möglich ist, daß Hur, der in Num 318 als

midianitischer König erscheint (vgl. Jos 1321), Heerführer gegen
die Amalekiter war, durch Josua ersetzt und samt Aron Mose

untergeordnet wurde. Leider ist über Spekulationen kaum
hinauszukommen. Jedenfalls erscheint Josua sowohl in Ex 178ff. als auch
in 3217f. als ein Mann des Krieges Jahwes (vgl. Ex 17ie), der Mose

zugeordnet ist. Aron und Hur nehmen hingegen eine subalterne
Stellung ein. Daß Aron als priesterlicher Ahnherr in Jerusalem ein

5 Verfehlt ist ihre Annahme in der P-Schieht von Num 13f.; so M. Noth,
ÜPent 192 Anm. 492 gegen K. Möhlenbrink a. a. O. 39ff.

50



hohes Ansehen genoß, geht u. a. aus Ps 99 hervor, wo er in v. 6

Mose nach- und Samuel vorgeordnet ist.
Auch im Buch Josua selbst erscheint Josua als eine Gestalt des

Nordreiches, die sozusagen in judäische Interessen eingreift. Dies
soll am Beispiel der Inbesitznahme Hebrons gezeigt werden. Der
Kundschaftergeschichte Num 13f. (vgl. Dtn 122_46 Jos 146_14), hi
der erst die priesterschriftliche Version Josua — weil er in das

Westjordanland kam — dem Kaleb beigesellte, liegt anerkanntermaßen

eine Erzählung zugrunde, die erklärte, wieso die Kalibbiter
in den Besitz von Hebron und seiner Umgebung gelangten. Die
judäische Erzählung Jdc 14—2S (L/N; nach S. Mowinckel, Tetra-
teuch-Pentateuch-Hexateueh, BZAW 90 1964, 16ff., ist dieser Text
jahwistisch) berichtet in v. 20, daß Juda einem Mosewort gemäß
(Jos 149 vgl. Num 1421ff 3210ff.) dem Kaleb Hebron gegeben habe,
der dann die drei Söhne Anaks vertrieb. Mit Hilfe Moses wurde

sozusagen der kalibbitische Besitz von Hebron legitimiert. Kaleb
ging in Juda auf, und so konnte in Jdc 110 «Kaleb» durch «Juda»
ersetzt werden, obgleich Hebron und Debir (siehe K. Galling, Zur
Lokalisierung von Debir, ZDPV 70 1954, 135—141) zunächst in
den Besitz der kenizzitischen Sippen Kaleb und Othniel kamen.
Von Josua ist in dieser judäischen Erzählung überhaupt keine Rede.
Redaktionell werden die «Landnahmen» der einzelnen Stämme

sogar nach dem Tode Josuas angesetzt (Jdc lx), was historisch
nicht zutrifft, da Josua erst nach der Landnahme der einzelnen
Stämme auftrat. Ganz anders in Jos 1036 ff, wonach Josua auf dem
siegreichen «Südfeldzug» mit ganz Israel von Eglon kommend
wider Hebron und seinen König zog und dann die Königsstadt
Debir einnahm. Nach Jos 1 l21f hätte Josua die Anakiter auf dem

Gebirge, in Hebron, Debir und Anab (und auf dem Gebirge Juda
und Israel) vernichtet. Als der siegreiche Eroberer hätte er dem
Kaleb die Stadt Hebron zum Besitz gegeben (Jos 1413t ; anders

2110-12)- Ausgleichend wird in Jos 146ff mitgeteilt, daß sich Kaleb
vor Josua in Gilgal auf Mose berufen hätte. Ähnlich ist Josua

Subjekt der Landverteilung an Kaleb in Jos 151319, wo der judäische

Bericht Jdc l10_i5 aufgenommen wird.
Nach P war Hosea, Nuns Sohn, den Mose in den jahwehaltigen

Namen Josua «Jahwe rettet» oder «Jahwe ist Rettung») umbe-

51



nannte (Num 13816), Ephraimit. Damit steht die elohistische Notiz
in Jos 2429f Jdc 28f in Einklang, wonach Josua im Alter von
110 Jahren starb und seine Grabstätte innerhalb seines Erbbesitzes
in «Thimnat-Serach, welches auf dem Gebirge Ephraim liegt, nördlich

vom Berge Gaasch» fand. Dies bedeutet nicht, daß er von dort
stammte, nicht einmal, daß er ursprünglich Ephraimit war, wie
aus Jos 1949b_50 hervorgeht. Während in Jos 137 (vgl. 1714ff.) Josua
das Westjordanland an die neuneinhalb Stämme verteilen soll, sind
in 1949b_50 die Israeliten Subjekt der Verteilung, «die Josua, dem
Sohn Nuns, einen Erbbesitz mitten unter ihnen gaben».
Bemerkenswert ist, daß Josua um die Stadt Thimnat-Serach auf dem
Gebirge Ephraim gebeten hatte. Das sieht fast so aus, als wäre
der siegreiche Feldherr der Kapitel Jos 2-9.10f. zu kurz gekommen.
Auf Befehl Jahwes — durch das Los? — gaben sie, d.h. wohl die
Ephraimiten, Josua die erbetene Stadt, die offensichtlich zerfallen
war (es wird nicht gesagt, daß sie Josua erobert und zerstört hätte),
sonst könnte es nicht heißen, daß sie Josua aufgebaut hätte und
dann darin wohnte6. All diese konkreten Einzelheiten und die
deplazierte Stellung dieser Notiz (vgl. M. Noth, Das Buch Josua,
HAT 1/7, 95) sprechen dafür, daß echte Überlieferungen bewahrt
werden sollten. Woher aber stammte die im Nordreich rezipierte
Gestalt Josuas, die in Gilgal (Jos 41920 59f. 106791543 1 46), in Silo

(Jos 1818910 19slb 212 22912) und in Sichern (Jos 830_35 244ff ein

Standquartier gehabt haben soll? Mit dieser Frage kommen wir
zum dritten Teil der Untersuchung, in dem es um den historischen
Josua geht.

3. Die Gestalt Josuas in der Geschichte

Wenn die Ephraimiten Josua Erbbesitz gegeben haben

(1949b_50), so ist es ausgeschlossen, daß er dieses Gebiet erobert
hatte; vielmehr waren die Ephraimiten — und sicherlich viele
andere — bereits ansässig, verfügten über das Land und konnten
Josua eine zerfallene Stadt geben. Es erhebt sich überhaupt die

6 Die Bitte um eine Stadt läßt vermuten, daß Josua nicht bloß eine feste
Wohnstätte für seine Familie (vgl. Jos 24is), sondern auch für seine Gefolgschaft

begehrte.

52



Frage, ob die «Landnahmen» der einzelnen Stämme, wie sie Jdc
11—25 aphoristisch schildert, vollzogen waren. Ich halte es für sehr

wahrscheinlich, daß die Erzählung in Jdc 1 die Infiltration
israelitischer Sippen und Stämme von der Väterzeit bis vor dem Auftreten
Josuas an Hand der Ergebnisse schildert. Diese Annahme wird
durch folgende Aussagen in Jos 24x_28 (siehe neuerdings G. Schmitt,
Der Landtag von Sichern, 1964) gerechtfertigt: es ist sowohl von
den Vätern jenseits des Stromes des Euphrats) als auch von den
Vätern in Ägypten die Rede (v. 2.6), die beide «Göttern» gedient
hatten (v. 14f.). Zwar werden beide Vätergruppen in eine zeitliche
Reihenfolge gebracht. Es ist aber anzunehmen, daß Josua Sippen
ansprach, die auf Patriarchensippen aus dem Zweistromland zurückgehen,

die niemals in Ägypten waren, und auf solche, die nach
Ägypten abgewandert und von dort zurückgekehrt waren. Letztere
gehen wohl hauptsächlich auf Teile der aronitischen Wüstenfest-

gruppe zurück, die sich nicht Mose anschlössen (siehe dazu meine
Habilitationsschrift «Mose. Überlieferung und Geschichte», BZAW 108,
in Vorbereitung). Sie hatten die JahweVerehrung nicht übernommen,
dienten aber wie die aus Mesopotamien stammenden Sippen
Vätergöttern, vor allem dem El Elohe Jisrael (Gen 3320), und einheimischen

Gottheiten (vgl. v. 15). Josua forderte sie in Sichern zum
Jahwedienst auf, wie er und seine Familie Jahwe dienen wollten
(v. 15). Dazu paßt, daß Josua einen jahwehaltigen Namen trägt.
R. Smend, Jahwekrieg und Stämmebund, FRLANT 84 (1963), 85

betont, daß Josua der erste uns bekannte Träger eines solchen

theophoren Namens ist; allerdings wäre dann von Moses Mutter
Jokebed (Ex 620 Num 2659 P) abzusehen. Der Jahwekult wurde
von Mose vor allem in Kadesch und im Lande Moab je durch eine

Verpflichtung (berît) verbreitet (Ex 243_8 Dtn 2869). Es ist infolgedessen

sehr wahrscheinlich, daß Josua aus dem ostjordanischen
Mosebereich stammte, vielleicht sogar aus Schittim (Jos 2X 3X),

obgleich diese Ortsangabe vielleicht eher mit der letzten Lokalität
des Stationsverzeichnisses Ex 3349 zusammenhängt. Die vermutlich
ostjordanische Herkunft und die Jahweverehrung, die er selbst
verbreitete, sind Gründe seiner Zuordnung zu Mose als Kultdiener
und als dessen Nachfolger. Es ist durchaus möglich, daß er sein

Standquartier, zu dem er häufig zurückkehrte, aus dem Ostjordan-

53



land nach Gilgal — vielleicht Tell el Matlab (so 0. Bächli, Zur
Lage des alten Gilgal, ZDPV 83 1967, 64—71) verlegte. Jedenfalls
dürften ostjordanische, wie auch westjordanische Sippen und
Gibeoniten (vgl. Jos 9,3ff.) zu dieser heiligen Stätte Beziehungen
gehabt haben.

Woher hatte Josua die Autorität, für das Volk eine berit zu
schließen und Satzung und Recht in Sichern festzusetzen (Jos 2425)

Die Antwort darauf kann nur lauten: als Mann des Jahwekrieges,
wie er in Ex 178ff (vgl. 3217f gezeichnet wird, hat er — vergleichbar

den sogenannten großen Richtern — Siege über kanaanäische
Truppen und Städte errungen. Josua war kein Landnahmeführer
— dies ist eine im wesentlichen deuteronomistische Sicht —, er
besiegte vielmehr im Namen Jahwes und im Bunde mit israelitischen

Sippen und Stämmen, die gemäß Jdc 1 bereits im Westjordanland,

hauptsächlich in den unwirtlichen Gegenden seßhaft waren,
oder im Bunde mit der Tetrapolis von Gibeon, Kephira, Beeroth
und Kirjath Jearim (Jos 915ff Kanaanäer. Ohne diesen Rückhalt
wären die Siege Josuas nicht möglich gewesen. Weil er die Siege
im Namen Jahwes erfocht, verbreitete er den Jahwekult und hatte
die Autorität, in Sichern vor allem Sippen des Erzvaters Israel7
auf Jahwe zu verpflichten. Sein Ansehen war so groß, daß der Stein
des Baumheiligtums von Sichern auf ihn zurückgeführt werden
konnte (Jos 2426f, vgl. 830_35).

Bevor diese grundsätzlichen Erwägungen auf Grund der
Kriegsberichte in Jos 10 f. nachgeprüft werden, ist die Doppelerzählung
in Jos 1714_1516_18 zu untersuchen. Josua wird als Landverteiler
vorausgesetzt, der er in Wirklichkeit kaum war (v. 14). Er hätte
auch nicht dem Hause Joseph, dem das Gebirge Ephraim zu eng
war, ein weiteres Los geben können (vgl. v. 17). Er empfiehlt,
Waldgebiete zu roden, wobei auf Grund der Erwähnung der

Rephaiter vielleicht auch ostjordanisches Bergland gemeint ist
(v. 15, vgl. Gen 145 Dtn 3llla). Was erwarteten die Josephiten
eigentlich von Josua? Wenn sie sagen: «Nicht langt für uns das

Gebirge und eiserne Streitwagen sind unter allen Kanaanäern, die
in der Ebene wohnen» (v. 16aßba), so wünschen sie wohl, daß

7 Siehe dazu H. Seebaß, Der Erzvater Israel, BZAW 98 (1966), bes. 5ff.,
25ff., 87ff.

54



Josua mit seinen Leuten kanaanäische Städte erobert, damit sie

sich in den Ebenen ausbreiten können. Dies lehnte aber Josua mit
dem Hinweis auf die Möglichkeit des Rodens im West- und
vielleicht im Ostjordanland ab. Die in Frage kommenden kanaanäi-
schen Städte erschienen ihm zu mächtig. Das Ansinnen der Josephi-
ten setzt aber voraus, daß er schon Städte erobert hatte.

Damit kommen wir zur Untersuchung der Berichte über die

Siege Josuas in Jos 10 und 11.

a) Jos 10

Mit K.-D. Schunck, Benjamin, BZAW 86 (1963), 28ff., dessen
umfassende Analyse des Kapitels hier nicht referiert zu werden
braucht, ist in den v. 1—10.29—35 der geschichtlich-überlieferungs-
geschichtliche Kern zu sehen; besondere Beachtung verdienen auch
die v. 11—15. Die Feindseligkeiten brechen dadurch aus, daß
amoritische kanaanäische) Stadtkönige auf dem südlichen
westjordanischen Bergland Gibeon angreifen, das mit Josua einen Vertrag

geschlossen hatte. Ob zu den feindlichen Stadtstaaten auch
Hebron gehörte, erscheint zweifelhaft, da es eine Stadt Kalebs war
(siehe oben S. 7 f.). In der Bedrängnis wenden sich die Gibeoniten,
die nach II Sam 211_14 jedenfalls in der Zeit Davids Jahweverehrer

waren, an Josua in Gilgal um Hilfe. Josua brach mit seinem Kriegsvolk

nachts auf, überfiel die Feinde (wahrscheinlich das feindliche
Lager), die Jahwe in eine Panik versetzte, so daß sie flohen. Die
v. 11—14 malen aus, wie Jahwe in den Kampf eingriff
(Hagelschlag!) und auf das Wort Josuas hörte, der als Mann des Jahwekrieges

großes Ansehen gewann. Die v. 29—35 lassen erkennen,
daß Josua nach der erfolgreichen Überrumpelung der Feinde die

Eroberung von Städten gelang, an deren Besetzung er gar nicht
interessiert war. Er kehrte in das Lager nach Gilgal zurück (v. 15.43).
Josua ist kein «Landnahmeführer». Er kommt aus Gilgal mit seinen
Leuten den angegriffenen Gibeoniten, die ihn sicherlich
unterstützten, zur Hilfe, besiegt in einem Jahwekrieg die Feinde, erobert
Städte und kehrt dann wieder zum Ausgangspunkt zurück. Josua

verfügte anscheinend über eine Truppe wie später Jephta (Jdc 113)

und David (I Sam 22a). Sein Standquartier war Gilgal, das in Jos 11

allerdings nicht erwähnt wird.

55



b) Jos 11

Mit K.-D. Schunck a.a.O. 26ff. ist anzunehmen, daß Josua in
der Erzählung v. 1—9.10.11—15 ursprünglich ist. Der Angriff geht
wiederum von den Feinden aus. Der König Jabin von Hazor lagert
sich mit anderen Königen am Wasser von Merom in Galiläa, «um
mit Israel zu kämpfen» (v. 5bß). «Israel», d.h. Sippen, die sich auf
den Stammvater Jakob-Israel genealogisch zurückführten, war
schon im Lande seßhaft. Woher Josua mit seinen Leuten kommt,
wird nicht gesagt; vielleicht aus Gilgal oder aus Sichern (?)• Jedenfalls

überrumpelte er das feindliche Lager in einem Jahwekrieg.
Mit den erbeuteten Streitwagen und den Rossen wußte er nichts
anzufangen. Hazor nahm er ein; wenn er die Stadt niederbrannte,
so war er an ihrer Inbesitznahme nicht interessiert. Josua und den
Seinen genügte das Plündergut. Ob sie nach Gilgal (146), Sichern

(24) oder anderswohin zurückkehrten, geht aus dem Text nicht
hervor. Jedenfalls ist Josua auch hier kein Okkupationsfeldherr.
In der Bedrängnis der bereits im Lande seßhaften Israeliten, die
ihn vielleicht wie die Gibeoniten (oder Josephiten; vgl. Jos 1716)

um Hilfe baten, greift er urplötzlich ein und zieht sich nach dem
Jahwesieg wieder zurück. Es versteht sich von selbst, daß derartige
«Gerechtigkeitserweise Jahwes» (vgl. Jdc 5n) zur Verbreitung der
Jahweverehrung mächtig beitrugen. Als charismatischer Führer
hatte Josua auch die Autorität, «Israel» auf Jahwe zu verpflichten
(Jos 24).

Zusammenfassung

Die Ergebnisse dieser Untersuchung lassen sich folgendermaßen
grob umreißen:

Die Wirksamkeit Josuas setzt die Landnahme der einzelnen
Stämme gemäß der judäischen Erzählung Jdc 1 (L/N) voraus, die

wegen des Einschlusses von Nordreichstämmen in die davidisch-
salomonische Epoche zurückgehen dürfte. Josua «Jahwe rettet»
oder «Jahwe ist Rettung») stammt aus dem Ostjordanland, wo der
Jahwekult durch Mose und seine Schar verbreitet worden war
(Dtn 2 869). Er ließ sich mit seiner Gefolgschaft in Gilgal nieder; er
kam den bedrängten Gibeoniten, die kultische Beziehungen zu dem

56



Heiligtum von Gilgal hatten, zu Hilfe (Jos 10), auch israelitischen
Stämmen in Galiläa (Jos 11). Seine kriegerischen Erfolge beruhten
auf dem Moment der Überraschung. Nach der Überrumpelung
gelang ihm die Einnahme einzelner Städte, die er aber nicht besetzt
hielt. Josua selbst verstand sich als Kriegsmann Jahwes. Seine

Kämpfe wurden als Jahwekriege tradiert. Er verbreitete dadurch
die Jahweverehrung im Westjordanland. Von einer kriegerischen
Erweiterung josephitischen Stammesgebietes, etwa durch Eroberung

kanaanäischer Städte, sah er ab (Jos 1714ff In Sichern
verpflichtete er bereits ansässige Sippen, vermutlich vor allem solche,
die sich auf den Erzvater Israel zurückführten, auf Jahwe. Jahwe
wurde der Gott Israels, womit freilich nicht das ganze Nordreich
gemeint sein kann (Jos 24). Josua, der aus dem Ostjordanland
kam, erhielt die (zerfallene) Stadt Thimnat Serach auf dem Gebirge
Ephraim zum Besitz. Er wurde dort bestattet. Er galt infolgedessen
als Ephraimit; die Erinnerung an seine Person wurde besonders im
Nordreich gepflegt. Weil er aus dem Ostjordanland hervorging und
nach der Zeit Moses den Jahwekult im Westjordanland verbreitete,

sah man in ihm den Diener und als sog. «Landnahmeführer»
den Nachfolger Moses. Die Landnahme war aber vor Josuas Zeit im
großen und ganzen abgeschlossen. Nur Städte mit fruchtbaren
Ebenen mußten noch erobert werden — ein Postulat, das erst in
der Zeit Davids und Salomos erfüllt wurde, «als Israel erstarkte»
(Jdc 128; vgl. v. 35).

TRINKLIED ('AI re'aj we'al ra'jatî)

Übersetzt von Johann Maier, Köln

1 Auf meine Freunde, auf mein Liebchen, meinen Trunk,
zielten alle Sehnsuchtspfeile meines Köchers

Mein Prachtpokal und mein Verlangen nach der Liebsten
verrieten den Geschöpfen mein Geheimnis

57


	Erwägungen zur Gestalt Josuas in Überlieferung und Geschichte

