
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Schöpfung und Geschichte : der Midrasch von den Dingen, die vor der
Welt erschaffen wurden

Autor: Goldberg, Arnold M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHÖPFUNG UND GESCHICHTE
Der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden

Von Arnold M. Goldberg, Freiburg i. B.

Der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden,

hat einige christliche Judaisten besonders deshalb beschäftigt,
weil unter diesen Dingen auch der Name des Messias genamit wird.
Manche1 meinten in der Tat hier eine Lehre von der Präexistenz
des Messias zu finden, etwa entsprechend dem 1. Kapitel des

Johannes-Evangeliums. Aber schon Dalman2, Billerbeck3 und später

Moore4, um nur einige zu nennen, zeigten, daß hier von einer
Präexistenz des Messias keine Rede sein kann, daß vielmehr jene
Dinge genannt sind, welche die Rabbinen als heilsnotwendig
betrachteten und welche ihnen so teuer waren, daß sie sie noch vor
der Schöpfung geschaffen sein lassen wollten. Das mag in mancher

1 Vgl. z. B. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes4 II S. 616; Volz,
Jüdische Eschatologie 1903, S. 216ff. u. a.

2 Die Worte Jesu, 1898 I S. 105f.
3 Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch 1928 II,

S. 352f. Billerbeck hat die Bedeutung dieses Midrasch schon in etwa gesehen
(I S. 978): Diesen Spekulationen liegt der Gedanke zugrunde, daß der Weltplan

Gottes bis hin zum Weltgericht samt den Stätten der Belohnung und
der Strafe im voraus von Gott unabänderlich festgesetzt worden ist. —
Was Billerbeck übersah, war daß dieser Weltplan nicht festgesetzt, sondern
in die Schöpfung einbezogen wurde. Fast ein Rückschritt ist es dagegen,
wenn W. Küppers, Das Messiasbild in der spätjüdischen Apokalyptik,
Internat, kirchl. Zeitschr. NF 23, 1933, S. 234 schreibt: So wurden schließlich

die Tora, die Stiftshütte, das neue Jerusalem, der Garten Eden und
andere Heilsgüter des jüdischen Volkes zu präexistenten Wesenheiten von
Anbeginn der Welt her in herrlichem Glanz geschaffen und zur Offenbarung
am Ende der Zeiten «aufbewahrt». Von diesem Zug, der die besonderen
Güter Israels vor der unheimlichen Macht geschichtlicher Zerstörung
sicherte und gleichsam im Himmel verankerte, mußte in jedem Fall auch
die Gestalt des Messias ergriffen werden.

4 Judaism, 1962 II S. 344.

27



Hinsicht zutreffen, sagt aber längst nicht alles über die Lehre
dieses Midrasch aus. Wenn die Rabbinen von bestimmten Dingen
sagen, daß sie der Schöpfung vorausgingen, weil sie der Welt
notwendig sind, dann verbirgt sich hinter diesem Satz ein Weltbild
und — wie noch gezeigt werden soll — ein Geschichtsbild, das
erschlossen werden will. Die Exegese des Textes wird also von
dieser Frage ausgehen müssen5. Man kann sich nicht gut mit der
etwas banalen Feststellung begnügen, daß diese Dinge eben
heilsnotwendig waren. Nur scheinbar ist der aggadische Midrasch leicht
hingeworfener oder skurriler Ausspruch. In der Regel ist er das

Ergebnis eines sorgfältigen Studiums und einer Überlegung, die an
Tiefe kaum zu überbieten ist.

Der Text

Der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden,

liegt in mehreren Versionen vor. Zwei davon kann man sicher
unterscheiden: Die des Genesis rabba, welche sechs Dinge und ein
siebentes aufzählt und jene Versionen, die sieben Dinge geschlossen
aufzählen. Man könnte dann als dritte Version die des Midrasch
Tehillim ansehen, die die vorher geschaffenen Dinge konkretisiert.
Die Texte lauten:

I. a) Gen.r. 1 § 4 S. 6. Im Anfang schuf Gott (Gen. 1,1). Sechs

Dinge gingen der Erschaffung der Welt voraus. Einige von ihnen
wurden geschaffen, und einige von ihnen stiegen in Gedanken auf,
daß sie geschaffen würden6. Die Tora und der Thron der Herrlichkeit7

wurden geschaffen. Die Tora, denn es ist geschrieben (Prov.
8,22): Der Herr erwarb mich als Anfang seines Weges, vor seinen
Werken von jeher8. Der Thron der Herrlichkeit, denn es ist geschrie-

5 Leider liegt die Exegese rabbinischer Texte noch sehr im argen. Wie
weit dieser Zustand gediehen ist, bemerkte G. Scholem sehr treffend: Seit
es Strack-Billerbeck gibt, scheint man vergessen zu haben, daß es noch eine
rabbinische Literatur gibt.

6 Zu einem späteren Zeitpunkt.
7 Gottes im Himmel.
8 Also war die Tora, die mit der Weisheit identifiziert wird, der Anfang

vor dem Schöpfungswerk.

28



ben (Ps. 93,2): Fest ist dein Thron gegründet von jeher9. Die Väter
stiegen in Gedanken auf, daß sie geschaffen würden, denn es ist
geschrieben (Hos. 9,10): Wie Erstreifes am Feigenbaum in seinem
Anfang sah ich eure Väter10. Israel, die stiegen in Gedanken auf,
denn es ist geschrieben (Ps. 74,2): Gedenke deiner Gemeinde, die
du vormals11 erworben12. Das Heiligtum stieg in Gedanken auf, denn
es ist geschrieben (Jer. 17,12): Thron der Herrlichkeit, erhaben von
Anfang her, Ort unseres Heiligtums13. Der Name des Messias stieg
in Gedanken auf, denn es ist geschrieben (Ps. 72, 17): Vor der
Sonne sproßt sein Name14.

R. Ahaba bar Seira sagte: Auch die Umkehr. Das ist, was da
geschrieben ist (Ps. 90,2-3) : Eh noch die Berge geboren (Erde
kreißte und Welt, von Ewigkeit bis Ewigkeit bist du Gott). Von
dieser Stunde heißt es (Ps. 90,3): Du kehrst den Menschen zum
Mulm und sprichst: Kehret um Menschenkinder15.

Zur Ergänzung dieses Midraschs führt der Redaktor noch
folgende Diskussion an: «Aber ich weiß nicht, was da vorausging, die
Tora dem Thron der Herrlichkeit oder der Thron der Herrlichkeit
der Tora16?» R. Abba bar Kahana sagte: Die Tora ging dem Thron
der Herrlichkeit voraus, denn es heißt (Prov. 8,22): Der Herr
erwarb mich als Anfang seines Weges, vor seinen Werken von

9 Es ist hier der ganze Psalmvers 93, 1—2 als Schriftbeweis einzubeziehen:
Das Königtum Gottes wie sein Thron ist von der Schöpfung her.

10 Der Midrasch nimmt noch einmal das Wort Anfang auf und dann die
Worte «sah ich» als Voraussehen, also wurden sie vorausgesehen und nicht
etwa geschaffen.

11 Also schon früher, wie die Targume auch bereschit im Anfang durch
mileqadmin vormals übersetzen.

12 qanah kann auch erschaffen bedeuten; vgl. die Wörterbücher.
13 Der Schriftbeweis impliziert das räumliche, aber auch das zeitliche

Gegenüber des Thrones der Herrlichkeit und des Heiligtums. Vgl. hierzu
Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und im Spätjudentum
S. 123 ff.

14 D. h. bevor die Sonne geschaffen wurde war sein Name schon bekannt.
Vgl. die notwendige Ergänzung weiter unten.

15 Also noch vor der Erschaffung der Erde forderte Gott den Menschen
zur Umkehr auf.

16 Die Frage ist anonym eingeführt und sieht eher wie eine redaktionelle
Anführung aus.

29



jeher. — Also noch vor jenen, wovon geschrieben ist (Ps. 93,2):
Fest ist dein Thron gegründet von jeher. R. Huna, R. Jeremia
im Namen R. Schemuel b. Jizchaqs (sagte): Der Gedanke an Israel
ging allem voraus. (Hier folgt dann das Gleichnis vom König, der
Schreibgerät für sein Kind kaufen ließ, obgleich er noch keinen
Sohn hatte. Wäre er nicht gewiß, daß ihm ein Sohn geboren würde,
er hätte es nicht gekauft.)

Jalqut hamakhiri zu Ps. 74 (Exzerpt Gen.r.): R. Huna im
Namen R. Jizchaqs sagte: Der Gedanke an Israel ging allem voraus.

b) Tanchuma Buber nasso § 19. Es war am Tage, da Moses
vollendete17 (Num. 7,1). Unser Lehrer lehre uns: Wieviele Dinge gingen

dem Werk des Anfangs voraus? So lehrten unsere Lehrer:
Sieben Dinge gingen der Welt voraus, und diese sind es: Der Thron
der Herrlichkeit und die Tora, das Heiligtum und die Väter der
Welt [und Israel] und der Name des Messias und die Umkehr. Und
manche sagen, auch der Garten Eden und das Gehinnom (folgen

die Schriftbeweise wie Gen.r. oben) Der Garten Eden,
woher (wissen wir dies)? Denn es heißt (Gen. 2, 8): Der Herr hatte
vormals einen Garten in Eden gepflanzt18. Das Gehinnom, woher?
Denn es heißt (Jes. 30,33): Denn gerüstet ist längst19 eine Feuerstätte

20.

c) Midrasch Tehillim 93 § 3. Feststeht dein Thron von jeher
(Ps. 93, 2). Das ist eines von den sechs Dingen, die in Gedanken
aufstiegen, vor der Erschaffung der Welt, und diese sind es: Der

17 Der Midraseh verbindet hier im Wort klialah die Vollendung des

Heiligtums mit der Vollendung der Schöpfung.
18 So im Sinne des Midrasch: miqedem, vormals.
19 meétmol, wörtlich «seit gestern». Der Sehriftbeweis weicht terminologisch

von den anderen ab, was auch zu anderen Deutungen Anlaß gab.
20 Der Midrasch fährt fort: Komm und sieh: In der Stunde, da der

Heilige, gesegnet sei Er, zu Moses sprach, daß er zu Israel sprechen solle,
ihm eine Wohnung zu machen, da sprach der Heilige, gesegnet sei Er, zu
Moses: Sprich zu Israel — wenn es möglich wäre —, nicht weil ich keinen
Ort zum Wohnen hätte, spreche ich zu euch, daß ihr mir eine Wohnung
machen sollt, denn noch bevor die Welt geschaffen war, da war ja schon
oben mein Heiligtum erbaut sondern wegen meiner Liebe zu euch
verlasse ich mein oberes Heiligtum komme herab und wohne bei euch.

30



Thron der Herrlichkeit, der König Messias, die Tora und Israel
und das Heiligtum und die Umkehr (folgen die Schriftbeweise).

(So nur in einer Hs. Die übrigen Hss. und Drucke lesen: «Dies
ist eines von den sieben Dingen ...» doch werden nur sechs

aufgezählt.)

Jalqut hamakhiri Ps. 93 § 7.

d) Midrasch Tehillim 74 § 1. Gedenke deiner Gemeinde, die du
vormals erworben (Ps. 72,2). Was heißt vormals? Das bedeutet,
daß der Herr um Israel eiferte21 bevor die Welt geschaffen wurde,
denn es heißt (Ps. 90, 1-2): Herr, Wohnung bis du uns gewesen in
jedem Geschlecht, bevor noch die Berge geboren22

II. a) b. Pesachim 54a. Es wurde gelehrt (in einer Barajta):
Sieben Dinge wurden geschaffen, bevor die Welt geschaffen wurde,
und diese sind es: Die Tora, die Umkehr, der Garten Eden, das

Gehinnom, der Thron der Herrlichkeit und das Heiligtum und der
Name des Messias (folgen die Schriftbeweise).

b. Nedarim 39 b, Jalqut Schimoni Jer. § 398, Pirqej R. Elieser
K. 3 S. 6a: Bevor die Welt geschaffen wurde, da war der Heilige,
gesegnet sei er, und sein großer Name allein. Da stieg in Gedanken
auf, die Welt zu schaffen, und er zeichnete vor sich die Welt auf,
doch sie stand nicht23. Man machte ein Gleichnis: Womit ist das zu
vergleichen? Einem König, der sich einen Palast bauen wollte. Bevor

er seinen Grundriß, seine Eingänge und Ausgänge, nicht in die
Erde eingezeichnet hat, beginnt er nicht zu bauen. So zeichnete
der Heilige, gesegnet sei Er, die Welt vor sich auf und sie stand
nicht, bevor er die Umkehr schuf. Sieben Dinge wurden geschaffen
bevor die Welt geschaffen wurde Der Name des Messias, denn
es heißt (Ps. 72,17): Und ein Schriftvers (Micha 5,1) sagt:

21 qena'am. Wohl Wortspiel mit qanali: erwarb. Der Midrasch verbindet
sehr fein die Erschaffung Israels und die Umkehr zu einer neuen Pointe: Im
Eifer um Israel schuf Gott die Umkehr, damit Israel nicht verloren gehe.

22 Sekundär verbindet der Midrasch vielleicht noch ma' on «Wohnung»
zur Predigt und liest: «Du warst für uns in der Wohnung», nämlich im
oberen Heiligtum hast du unsere Umkehr angenommen. Vgl. Targum z. St.:
Von der Wohnung des Hauses deiner Schekhinah oben warst du uns Hilfe.

23 D. h. er sah, daß sie so keinen Bestand haben könnte.

31



Und du Bethlehem in Ephrata, gering um unter den Tausendschaften

Judas zu sein Und sein Ausgang ist von vormals —
von vormals, bevor die Welt geschaffen wurde.

Seder Elijahu r. 31 S. 240 : Wie a) aber mit Erweiterungen zum
Gehinnom24.

b) Jalqut Schimoni Prov. § 942. Manche sagen: Die Tora und
der Thron der Herrlichkeit wurden geschaffen, die Umkehr, der
Garten Eden, das Gehinnom und das Heiligtum und der Name des

Messias stiegen in Gedanken auf, daß sie geschaffen würden. Aber
ich weiß nicht, ob die Tora dem Thron der Herrlichkeit vorausging

.25.

c) Midrasch Tehillim 90 § 12. Du kehrst den Menschen zum
Mulm und sprichst: Kehret um Menschenkinder (Ps. 90,3). R.
Abahu b. Seira sagte: Groß ist die Umkehr, denn sie ging der
Erschaffung der Welt voraus. — Und was war die Umkehr? Eine
Hallstimme, die ausruft und spricht: Kehret um Menschenkinder!
Sieben Dinge gingen der Welt um zweitausend Jahre voraus28:
Die Tora, der Thron der Herrlichkeit, der Garten Eden, das Gehinnom,

die Umkehr, das Obere Heiligtum27 und der Name des

Messias.

Und wo war die Tora geschrieben? Sie war schwarzes Feuer auf
weißem Feuer28 und lag auf den Knien des Heiligen, gesegnet sei

Er, und der Heilige, gesegnet sei Er, saß auf dem Thron der
Herrlichkeit, der bereitet war durch die Huld des Heiligen, gesegnet sei

Er, über dem Firmament, welches sich über den Häuptern der

24 Hier wird die Erörterung darüber aufgenommen, warum das Gehinnom
gut ist, da es doeh nicht nur Teil des Schöpfungswerkes, sondern selbst zur
prämundanen Schöpfung gehört.

25 Dem Exzerpt liegt ganz offensichtlich der Text des Gen.r. zugrunde,
doch wurde nach der Version II aufgezählt. Vielleicht ein Lapsus des
Abschreibers

26 Nach Prov. 8, 30: Tag für Tag war die Tora vorher bei Gott, und ein
Tag Gottes sind (nach Ps. 90,4) tausend Jahre.

27 D. h. das himmlische Heiligtum, das dem irdischen gegenübersteht.
28 D. h. daß die Farbe der Schrift und das Material den halachischen

Vorschriften entsprochen haben.

32



Tiere befindet — doch die Tiere gab es in jener Stunde noch nicht29.
Der Garten Eden war zur Rechten des Heiligen, gesegnet sei Er,
und das Gehinnom zu seiner Linken, und das Heiligtum war vor
ihm bereitet30. Der Name des Messias war auf einem Edelstein auf
dem Altar eingegraben31, und eine Hallstimme ruft aus: Kehret
um Menschenkinder!

III. Die folgenden Texte hängen mit dem Midrasch von den
Dingen, die vor der Welt geschaffen wurden, inhaltlich aber
vielleicht auch genetisch zusammen:

Sifre Deut. § 37: Und so findest du auch bei der Weise Gottes,
daß jedes, das beliebt ist, seinem Nächsten vorausgeht. Die Tora,
weil sie beliebter ist als alles, wurde vor allem (anderen) geschaffen,
denn es heißt (Prov. 8,22): Der Herr erwarb mich als Anfang
seines Weges, vor seinen Werken von jeher. Und (die Schrift) sagt
(Prov. 8,23): Von Ewigkeit her bin ich geweiht, von Anfang her,
erhaben von Anbeginn der Erde. Das Heiligtum32, weil es beliebter
war als alles, wurde es vor allem geschaffen, denn es heißt (Jer. 17,12):
Thron der Herrlichkeit, erhaben von Anfang her Ort unseres
Heiligtums33. Das Land Israel, weil es beliebter war als alles, wurde es

vor allem geschaffen34 denn es heißt (Prov. 8,26): Bevor er das
Land und die Außenwelt gemacht, der Anfang des Staubes der

29 Die Tiere des Thronwagens und die anderen himmlischen Geschöpfe
sind erst am zweiten Tag geschaffen worden. Vgl. Gen.r. 3.8.

30 Diese Dinge konnten sehr wohl prämundan sein, weil von ihnen keine
Mitwirkung bei der Schöpfung behauptet werden konnte, sie müssen sich
aber noch oberhalb des geschaffenen Himmels befunden haben, weil es
diesen noch nicht gab.

31 Daß er sich gerade auf dem Altar befand, ist sicherlich nicht ohne
Bedeutung. In den Kreisen, aus denen dieser Text wohl stammt, spielten
die Leiden des Messias eine besondere Rolle. Vergleiche z. B. Pesikta rabbati
Kap. 36.

32 Der Text ist durch den doppelten Schriftbeweis entstellt. Prov. 8, 23
hat als Beziehungswort «geweiht».

33 Der Schriftbeweis aus Jer. ist sicherlich sekundär und aus den
ähnlichen Midraschim übernommen. Der vorliegende Text will alle vier Dinge
aus Prov. 8 ableiten.

34 Wie das Folgende zeigt: vor allen Ländern, also nicht prämundan.

33



Welt. Land, das sind die übrigen Länder, Außenwelt, das sind die
Wüsten. Anfang des Staubes der Welt, das ist das Land Israel.

Mekhilta deschira 9 S. 149. Dies Volk, das du dir geeignet (Ex.
15,16). Obgleich die ganze Welt dein ist, hast du doch kein Volk
außer Israel, denn es heißt: Dieses Volk, das ich mir gebildet (Jes.

43,21). Vier wurden Eigentum genannt35, Israel wurde Eigentum
genannt, denn es heißt (Ex. 15,16): Himmel und Erde wurden
Eigentum genannt, denn es heißt (Gen. 14,22): Der Eigner von
Himmel und Erde. Das Heiligtum wurde Eigentum genannt, denn
es heißt (Ps. 78,54): Dieser Berg, den seine Rechte geeignet. Die
Tora wurde Eigentum genannt, denn es heißt (Prov. 8,22): Der
Herr eignete mich als Anfang seines Weges. So komme nun Israel,
das Eigentum genannt wurde, in das Land, das Eigentum genannt
wurde, und sie mögen erbauen das Heiligtum, das Eigentum
genannt wurde, um das Verdienst der Tora, die Eigentum genannt
wurde.

Jalqut Schimoni Prov. § 942
h. Pesachim 87a

Pereg Qinjan Tora: Fünf Eigentümer eignete sich der Heilige,
gesegnet sei Er, in seiner Welt, und diese sind es: Tora Himmel
und Erde Abraham Israel das Heiligtum (mit
Abweichungen in den Schriftbeweisen).

Die Beziehung der Texte zueinander können nicht ohne weiteres
erklärt werden. Der grundlegende Unterschied zwischen den beiden
Versionen besteht nicht so sehr in den Zahlen (6 + 1: 7), sondern
in den aufgezählten Dingen: I zählt die Väter und Israel zu den

prämundan geschaffenen Dingen, II setzt statt dessen Garten
Eden und Gehinnom. Manches scheint dafür zu sprechen, daß I die
ältere Version ist: Es zitiert R. Ahaba bar Seira als Autor für die
Umkehr als siebentes der Dinge, so als sei die Umkehr ein späterer
Zusatz. Auch Tanchuma nennt den Garten Eden und Gehinnom
als etwas Zusätzliches oder als eine Abweichung: «Manche sagen.»
Gegen eine unmittelbare Entwicklung von I zu II spricht aber

35 qinjan, also auch «Schöpfung

34



ganz entschieden die Auslassung der Väter und Israels. Mehr noch:
Die Form des Gen.r. «Manche wurden erschaffen, manche stiegen
in Gedanken auf» läßt schon eine Erörterung durchblicken. Diese

Formulierung steht fast kontrovers zu II besonders aber zu Midrasch
Tehillim, wo die Dinge als faktisch existierend dargestellt werden.
Wir kennen also die Voraussetzungen dieses Textes nicht hinreichend.

Daß I die Umkehr nicht enthielt, während II sie als
selbstverständlich und gleich nach der Tora nennt, ist dagegen verständlich.

II sieht die Tora im Hinblick auf Lohn und Strafe, und die
Umkehr ist hier als Voraussetzung für den Bestand der Welt
unerläßlich, wie PRE es auch ausführt. Umkehr, Garten Eden und
Gehinnom gehören notwendig zusammen.

Dagegen ist es kaum vorstellbar, daß jemand Israel und die
Väter aus dieser Reihe entfernte, nur um zu einer Siebenzahl zu
kommen. Eher hätte man neun Dinge aufgezählt oder ein zehntes
hinzugefunden, um auf eine runde Zahl zu kommen — z.B. das
Land Israel, wie es auch in Sifre angedeutet ist. Die Einbeziehung
von Garten Eden und Gehinnom ist insofern bemerkenswert, als

wenigstens hinsichtlich des Gehinnoms die Ansichten über den
Zeitpunkt der Schöpfung kontrovers waren. Da es nicht «gut» war,
wollte man es am zweiten Tag geschaffen sein lassen, an dem Gott
nicht sagte, daß es gut war36. Aber Tanna deBe Elijahu läßt es
besonders gut sein (im Kontext unseres Textes), weil die Strafe
notwendig ist.

Es spricht vieles dafür, daß keine Filiation zwischen den beiden
Versionen besteht, daß sie vielmehr literarisch unabhängig
voneinander entstanden sind. Man sammelt die einzelnen Dinge, die
vor der Schöpfung geschaffen wurden, zu einer runden Zahl. Man
darf wohl annehmen, daß die Einzelstücke schon bekannt waren.
Den Anfang machte sicherlich die Tora und der Name des Messias,
der auch im äthiop. Henoch (48,2ff.) als «vor der Sonne genannt»
bekannt ist. Zwischenstufen könnten die unter III zitierten oder
ähnliche Texte gewesen sein. Der Satz von der Umkehr kann
selbständig bestanden haben. Daß erst R. Ahaba b. Seira ihn einführte,
ein palästinensischer Amoräer, der im 4. Jh. n. Chr. lebte, ist kaum

36 Vgl. Strack-Billerbeck, op. cit. IV, S. 1083, wo alle Meinungen zitiert
sind.

35



wahrscheinlich, denn unser Text ist zweifellos älter37. Die Version

II wird immerhin vom Talmud als Barajta gekennzeichnet, also
als ein Satz aus der tannaitischen Epoche, die bis zum Beginn des
3. Jh. währte38. Manches spricht für ein höheres Alter der Vers. II,
wenig jedoch für eine unmittelbare Ableitung aus dieser.

Durch die Sammlung entstand nun mehr als bloß eine Sammlung

einzelner Sätze. Indem die Sätze unter einem bestimmten
Gesichtspunkt gesammelt wurden, wurde die Aussage der einzelnen
Sätze zwar nicht aufgehoben (die starke homiletische Tendenz des

Satzes von der Umkehr z. B. bleibt durchaus bestehen), die Gesamtheit

der Sätze aber ergab eine neue, von den einzelnen Sätzen
unabhängige Aussage; die einzelnen homiletischen Tendenzen wurden

einer theologischen Konzeption unterstellt39. Das theologische
Thema der Sammlung war die Frage nach den Dingen, die für den
Bestand der Welt unerläßlich sind. Sehr schön stellt es das späte
Gleichnis des PRE dar: Gott sah, wie sein Bau, die Welt, ohne die
Umkehr nicht bestehen könnte. So entstand in der Sammlung die
Darstellung eines Weltbildes, das zwar vorher schon bestanden
haben muß, in dieser Weise aber noch nicht zum Ausdruck gekommen

war. Das wird nur zu leicht übersehen, weil der aggadische
Midrasch auf die Einsicht seiner Hörer baut oder auf die Fähigkeit
der Erklärer und kaum etwas über seine eigene Bedeutung aussagt.

Während nun das Thema der Sammlung in beiden Versionen
das gleiche ist, nämlich die Schöpfung vor der Schöpfung,
unterscheiden sich die beiden Versionen doch wesentlich in ihren einzelnen

Motiven, vielleicht sogar in der ganzen Tendenz. Beide sind
daher getrennt voneinander zu analysieren.

Die Version I geht aus von dem Stichwort bereschit, im Anfang.
Der Aggadist deutet das Wort durch einen al tiqri («lies nicht») mit
Notarikonauflösung: Lies nicht bereschit, sondern lies: bara schiti0:

37 Die Angabe der Tradenten besagt nichts über das wirkliche Alter der
Sätze. In Gen.r. 1 könnte gerade die Ergänzung der Umkehr von Rabbi
Ahaba b. Seira sein, der Satz selber ist aber zweifellos sehr viel älter.

38 Man muß jedoch auch dem Alter der Barajta gegenüber kritisch sein.
39 wir können einen ähnlichen Vorgang bei der Redaktion des AT

beobachten.
40 Der Aggadist will damit nicht sagen, daß bereschit irgend etwas anderes

36



Er schuf schit. schit heißt nun (aramäisch): sechs. Daher: Er schuf
sechs Dinge, schit heißt aber auch «Grundstein», Fundament.
Daher: Er schuf ein Fundament. Beides hatte der Aggadist im
Auge: Er schuf ein Fundament aus sechs Dingen.

Nun gibt es hierzu auch andere sehr materialistische Auslegungen,

zu denen diese, wenn nicht antithetisch, so doch sicherlich
ergänzend steht, schit Fundament, das ist der Schetijastein, des

Heiligtums, auf dem die Bundeslade stand, über welcher die
Schekhinah gegenwärtig war. Dieser Schetijastein war das Fundament

der Welt, von hier aus wurde sie geschaffen41. Es gibt auch
die ethische Deutung: Der Gerechte ist der Grund der Welt (Prov.
10, 15): Ohne ihn kann sie nicht bestehen. Der Gerechte ist der
Grund, nicht der Stein42, denn auch das Heiligtum besteht nicht
ohne den Gerechten. Und es gibt auch die Deutung «sechs»: Er
schuf die sechs Richtungen des Raumes43, oder: Sechs Materialien
braucht der Baumeister, und so schuf Gott im Anfang die sechs

Urstoffe, aus denen er die Welt schuf44. Grundstein und Urstoffe
sind nur erste Schöpfungen der materiellen Welt, mit diesen
beginnt die Schöpfung des ersten Tages. Was aber in unserem Midrasch
aufgezählt wird, war vorher, es sind die Voraussetzungen der Welt.

Raum und Urstoff und Grundstein sind der kosmischen Welt
nötig. Sie zu schaffen und ihr Bestand ist eine physikalisch zu
lösende Aufgabe. Diese kann Gott, dank seiner Schöpferkraft,
durch den bloßen Hauch seines Mundes, durch sein Wort, schaffen.
Wenn aber die Welt für den Menschen geschaffen ist, dann kann

bedeutet als «im Anfang». Er suchte nur die Implikationen und verband sie

mit dem Wort.
41 Vgl. b. sukka 49 a; Tos. sukka III, 16. P. sukka K 4 H 6.
42 Vgl. Mekhilta deschira 1; b. Joma 38b; b. Ghagiga 12b; p. Cliagiga

K 2 H 1; über die Verbindungen von Mensch und Fundament der Welt im
Mythos vom Urmenschen hat V. Aptowitzer, Arabisch-jüdische Schöpfungstheorien,

HUCA VI 1919, S. 205—246, sehr viel Material aus den frühen
und späteren Quellen zusammengetragen. Über den Gerechten als (morali-
shen) Grund der Welt vgl. auch: S. Aalen, Die Begriffe Licht und Finsternis
im Alten Testament und im Spätjudentum Oslo 1951, S. 280ff.

43 Vgl. Midrasch Hagadol Gen. 1,1 8. 12; Sepher Jezira K 1. Frühere
Quellen sind nicht bekannt, doch sind auch diese Auslegungen alt.

44 Vgl. Genesis rabba 1 § 8.

37



sie nur bestehen, wenn der Mensch ihren Bestand rechtfertigt —
der Gerechte ist der Grund der Welt, nicht nur weil die Welt für
ihn geschaffen wurde, sondern weil er ihren Bestand rechtfertigt.
Also mußte noch vor der Schöpfung eine Ordnung geschaffen werden,

die den Bestand der Schöpfung durch den Gerechten ermöglicht.

Wenn es heißt, daß die Tora Bauplan der Welt war45 —
darum mußte sie ja schon vor der Welt da sein — dann nicht, weil
sie das Weltengesetz enthielt oder die kosmische Ordnung, sondern
weil sie den Menschen und die göttliche Ordnung für den Menschen
enthielt. Durch sie würde der Mensch leben und gerecht sein können.

Die Tora enthält aber auch Gottes Weltenplan, sie zeigt die
Welt wie Gott sie und den Menschen in ihr will, und mehr noch:
Sie enthält schließlich noch ein letztes großes Einverständnis Gottes

mit dem Verlauf der menschlichen Geschichte, die ja von Gott
vorausgesehen war, um des Gerechten willen, der Gottes
Wohlgefallen erwirbt.

I nennt nach der Tora den Thron der Herrlichkeit als wirklich
geschaffen. Während wir nun eine Überfülle von Zeugnissen über
die Bedeutung der Dinge besitzen, die hier noch aufgezählt werden,
können wir der rabbinischen Literatur nur wenig darüber entnehmen,

was dieser Thron der Herrlichkeit bedeutet. Er ist offenbar
der lokalisierte Ort Gottes in der Welt. Wenn man auch lehrte:
Gott ist der Ort der Welt46, so ist er doch nicht nur außerhalb
ihrer. Der Thron ist nicht Zeichen, sondern Teil der Realität der

Gegenwart Gottes und des Königtums Gottes in der Welt. Am Ende
der Zeiten kommt er auf die Erde, an den Ort des Heiligtums herab.
Der Thron ist, wenigstens in diesem Kontext, der Ort des Schöpfers.
Er wurde um der Welt willen geschaffen, denn Gott bedarf seiner

nicht, so wie die ganze himmlische Welt der Welt und nicht etwa
Gott notwendig ist.

Gen.r. nennt dann die Dinge, die nur in Gedanken aufstiegen,
denn sie können nicht geschaffen werden. Gott sah nur voraus, daß
die Welt ohne sie nicht bestehen könnte, d. h. er wollte, daß es sie

gäbe, insofern ist es Schöpfung, aber er konnte sie selbst durch
seinen allmächtigen Willen nicht schaffen, weil sie nur durch die

45 Vgl. z. B. Genesis rabba 1 § 1.
46 Vgl. Genesis rabba 68 § 9 und Parallelstellen.

38



Einwilligung des Menschen in den Schöpfungsplan und in den
Willen Gottes möglich waren. Gott konnte nur die Voraussetzungen
ihrer Existenz schaffen.

Die Väter entsprechen ganz dem «Schöpfungsgrund», und sie

werden in einigen Texten auch so genannt: Da Gott die Sünden
der Menschen voraussah, schaute er nach einem Grund aus, auf
dem sein Bau bestehen könnte, und er fand ihn in den Vätern
Israels47. Israel wiederum ist das Volk, in dem Gott König sein
konnte, und das so seine Schöpfungsabsicht als König verwirklicht48.

Das Heiligtum ist der Ort Gottes auf Erden, der Ort seiner
Gemeinschaft mit Israel und den Menschen. Es ist hier ganz
eindeutig nicht von einem Heiligtum im Himmel die Rede, sondern
von dem Heiligtum, welches Israel erst errichten muß. Die
Schöpfungsabsicht Gottes konnte aber so auch nicht erfüllt werden, denn
auch Israel würde fehlen und das Heiligtum würde zerstört werden.
So bedurfte es des Messias, damit dieser Israel und das Heiligtum
wiederherstellt, und so stieg auch der Name des Messias in Gedanken

auf. So wie die Väter wurde er als Persönlichkeit vorausgesehen,
aber er konnte nicht erschaffen werden. Die Konzeption dieses

Midrasch ist ganz zweifellos geschichtlich, er setzt auf einer
bestimmten Linearen Zeitlinie (die er genealogisch in der Abfolge der
Geschlechter versteht) unwiederholbares Geschehen voraus.

Der Zusatz R. Ahaba b. Seiras «auch die Umkehr» paßte nicht
ganz in dieses Schema. Die Umkehr gehört vielmehr an die vierte
Stelle der Version II. Dennoch ist der Zusatz richtig und wichtig,
denn ohne die Umkehr wäre all dies nicht möglich. Die
Voraussetzung, daß der Bestand der Welt nicht nur von Gottes Willen,
sondern auch von der Bereitschaft der Menschen abhängt, ist nur
mit der Möglichkeit der Umkehr denkbar: Die Verfehlung des

Menschen ist noch nicht endgültig, solange er umkehren darf und
kann. Der Weg des Menschen in der Geschichte ist reparabel, es

gibt immer die Möglichkeit eines neuen Beginnens.
Vergleicht man die Version II, dann werden einige bedeutende

Unterschiede sichtbar. Statt Israel und den Vätern steht hier der

47 Vgl. Exodus rabba 15 ; Jalqut Schimoni I § 766.
48 Vgl. S. Sehechter, Aspects of Rabbinic Theology, New York 1909,

S. 82ff.

39



Garten Eden und das Gehinnom; die Umkehr ist in die Siebenzahl

einbezogen und steht sogleich nach der Tora. Tatsächlich bedurfte
es hier kaum der Korrektur «Manche wurden geschaffen », denn
was hier aufgezählt wird, konnte bis auf die Umkehr in der Tat
geschaffen werden.

Wie man sich dies vorstellen konnte, zeigt Midrasch Tehillim:
Die Dinge wurden konkretisiert, selbst die Stimme, die zur Umkehr
ruft, ist schon im Himmel. Diese prämundane Welt schwebt «durch
seine Huld» über der nicht geschaffenen Welt. Wir können diesen

anonymen Text leider nicht datieren49, aber diese Gedankengänge
sind typisch für die Apokalyptik, welche solche Konkretisierungen
bevorzugte: Metaphern werden beim Wort genommen, das
Geschehen wird in Bilder, und Bilder werden in konkrete Dinge
umgewandelt. Ob man die Konkretisierung des Midrasch Tehillim
schon oder auch für die Tradenten der Version II annehmen darf,
sei dahingestellt. Für die Version I besteht diese Möglichkeit nicht
und manches spricht dafür, daß die Version des Midrasch Tehillim
wenigstens der Endredaktion der Version I vorausging.

Der geschichtliche Aspekt scheint hier noch nicht (oder nicht
mehr) gegeben. Dafür tritt das Gericht in den Vordergrund: Tora
— Umkehr. Der Gebotscharakter der Tora wird stärker betont und
dementsprechend sind Lohn und Strafe eingeführt. Unter dem

Aspekt von Garten Eden und Gehinnom sind Lohn und Strafe
individualisiert: Es ist das Gericht des Einzelnen, an das hier
gedacht wird, nicht so sehr das Gericht über die Völker und über
die Welt. Wenn man der Reihenfolge trauen darf, dann ist hier der
Thron der Herrlichkeit vom Anfang ans Ende gerückt, er wird also

weniger von der Schöpfung denn vom Eschaton her gesehen. Dann
ist auch das Heiligtum, von dem hier die Rede ist, eher das himmlische

Heiligtum. Man könnte so eine Aufteilung rekonstruieren:
49 Bei einer Datierung solcher Texte muß grundsätzlich zwischen der

Redaktion des Werkes, der schriftlichen Fixierung und der Entstehung der
mündlichen Tradition geschieden werden — was meistens nicht möglieh ist.
Jedenfalls geht es nicht an, später redigierte Texte auch als inhaltlich spät
zu betrachten, nur weil die tradierten Stoffe sich nicht schon in früheren
Texten finden. Oft werden frühe Traditionen erst sehr spät fixiert. Dies
gilt im besonderen für die Traditionen aus der jüdischen Apokalyptik, die
erst in relativ späten Texten (wieder auftauchen.

40



Tora, Bewährung an der Tora mit Hilfe der Umkehr, Lohn und
Strafe. Das ist der Weg des einzelnen Menschen, aber auch des

Volkes. Und dann auf die Bewährung folgend die Erlösung und
Wiederherstellung. Aber solche Konstruktionen müssen hypothetisch

bleiben und sagen schließlich nicht viel aus. Auch die Tra-
denten dieser Version können die Bedeutung Israels nicht verkannt
haben. Wenn man diesem Text jedoch die historische Perspektive
absprechen wollte, so wäre dies ein Irrtum. Er projiziert nur eben
wie dies die Apokalyptiker tun, die Dinge in den Himmel, während
sie sich auf Erden begeben. Aber selbst für den Apokalyptiker sind
dies Chiffren, die entziffert werden müssen und die Deutung des

Geschehens bezieht sich nicht auf eine himmlische Welt, sondern
auf die Welt der Menschen und was darin geschieht.

Auch die Version II ist nicht ahistorisch. Das irdische Heiligtum
mag «nur» als Abbild des himmlischen betrachtet werden, aber das

himmlische Heiligtum ist doch immer nur eine Projektion des
irdischen — man kann es nicht denken, ohne das irdische im Auge zu
haben. Der Messias mag schon bekannt sein, aber er steht immer
am Ende einer menschlichen Genealogie, welche wenigstens die
Reihe von Adam bis David namentlich nennt. Sobald auch nur
das Heiligtum und der Messias genannt sind, sind die vor der Welt
geschaffenen Dinge Voraussetzungen für den geschichtlichen
Bestand der Welt.

Was für ein Welt- oder Geschichtsbild wird hier nun dargestellt?
Schon Cohn50 und danach auch Klausner51 und andere52 haben
auf die formale Ähnlichkeit mit der Ideenlehre hingewiesen, wie
sie Philo darstellt. Was aber diese rabbinische von jeder anderen
Schöpfungslehre unterscheidet, ist, daß sie geschichtliche
Voraussetzungen für den Bestand der Welt setzt, und dies sind immer

50 Philo von Alexandrien, die Werke in deutscher Übersetzung 1962,
Band I (De opificio mundi), S. 36, Anmerkg. 3: «Merkwürdig ist, daß auch
nach dem Talmud vor der eigentlichen Weltschöpfung sieben ideelle Dinge
geschaffen winden. »

51 The messianic Idea in Israel, New York 1955 S. 243.
52 Vgl. z. B. Ludwig Wächter. Der Einfluß platonischen Denkens auf

rabbinischen Schöpfungsspekulationen, Zeitschrift für Religions- und
Geistesgeschichte 1962, Bd. XIV, S. 36ff.

41



auch moralische Voraussetzungen, die der Mensch erfüllen muß.
Die Welt mag auch das Abbild eines Urbildes sein, die Rabbinen
sagen wenig darüber, nur daß Gott die Welt nach dem Plan der
Tora geschaffen hat. Diese aber wiederum ist ein Plan mit
zeitlichen Projektionen, nicht ein «Urbild». Aber das Abbild, wenn es

eines gäbe, ist den Rabbinen ganz unbedeutend, obgleich sie die
Kosmologie sehr beschäftigte. Sie können den Plan Gottes nur als

Geschichtsplan sehen, weil sie allein so ihre, die Welt Israels und
Gottes verstehen konnten.

Man kann aber durchaus einen Schritt weiter gehen: Die Dinge,
die hier genannt wurden, sind eben jene, welche Gott, sofern er sie

wie die Tora und den Thron der Herrlichkeit, allein vollenden
konnte, doch nur im Hinblick auf den Menschen, und zwar auf einen
Menschen in der Geschichte geschaffen hat. Mehr noch: Gott
konnte die Tora schaffen, erfüllen kann sie nur der Mensch. Er
konnte ein Heiligtum wünschen oder auch schaffen, bauen kann es

nur ein Volk. Im Hinblick auf die Schöpfungsabsicht mußte die

Schöpfung unvollendet bleiben und kann erst vom Menschen vollendet

werden. Die Rabbinen waren sich dessen durchaus bewußt. So

heißt es in einem Midrasch zu Num. 7,12. «Rabbi Schemuel b.
Ammi sagte: Vom Anfang der Erschaffung der Welt begehrte der
Heilige, gesegnet sei er, mit den Unteren53 Gemeinschaft zu haben.
Wie kommst du darauf?! Wegen der Zählung54. Es müßte heißen:
Ein, zwei, drei (Tage); oder: Erster, zweiter, dritter (Tag). Aber
ein (Tag), zweiter, dritter?! Wann glich es ihnen (den Tagen) der
Heilige, gesegnet sei, aus? Bei der Errichtung der Wohnung (wo
es heißt, Num. 7,12): Am ersten Tag. Der erste Tag der Schöpfung

der Welt. Der Heilige, gesegnet sei er, sprach: Als hätte ich
an diesem Tag meine Welt geschaffen55.»

53 D. h. mit den Menschen.
54 Der Tage beim Schöpfnngswerk: denn dort wird Genesis 1,1 die

Ordinalzahl einer im Unterschied zu den anderen Tagen verwendet.
55 Der Text wird mit geringfügigen Abweichungen noch tradiert in

Pesikta rabbati, S. 27b. Numeri rabba 13 § 6; Tanchuma Buber nasso 24. Der
Gedanke selbst war sehr verbreitet: vgl. z.B. Sifra schemini, Ed. Weiß,
S. 43 u. a. O.: «Zehn Kronen erheilt dieser Tag: Er ist erster hinsichtlich des

Schöpfungswerkes, erster hinsichtlich der Fürsten, erster hinsichtlich der
Stämme ...» Diese Verbindung zwischen Schöpfung und Heiligtum ist ein

42



Erst am Tag, an dem das Heiligtum eingeweiht wurde, wurde
also die Welt wirklich vollendet. Im Hinblick auf die Dinge, die

vor der Welt geschaffen wurden, ist dies durchaus zutreffend: Das
Schöpfungsziel konnte nur in der Geschichte erreicht werden, da
es das Mitwirken des Menschen voraussetzte.

Aber die Rabbinen sahen die Errichtung des Heiligtums noch
nicht als einen Endpunkt an. Manche waren wohl der Meinung,
daß mit der Annahme der Tora am Sinai ein Heilszustand
hergestellt war, der auch hätte endgültig sein können, aber es war
eben nicht dabei geblieben. Die Einbeziehung des Messias zeigt
schließlich, daß nicht nur die Höhepunkte, sondern die ganze
Geschichte Israels samt ihren Exilen von Gott vorhergesehen, und
wenn auch nicht so, so doch überhaupt gewollt war. Gott war auch
zu dieser Geschichte bereit, weil er auch so oder eben nur noch so
sein Schöpfungsziel erreichen konnte.

Die Rabbinen sehen daher die Geschichte auch nicht negativ
als eine Abfolge von Fall und Wiederherstellung. Jede
Wiederherstellung enthält für sie etwas Neues, eine neue Erfahrung mit
Gott, denn so kann er noch einmal an seinen Taten erkannt werden.
Jede Wiederherstellung stellt auch eine neue Gemeinschaft her:
Die Gemeinschaft im Heiligtum bedeutete den Rabbinen mehr als
die Gemeinschaft Adams mit Gott56, und die Erlösung des Messias
und die Gemeinschaft in der zukünftigen Welt wird wiederum
größer sein. Bei aller Not haben die Rabbinen die Geschichte positiv

bewertet. Wie sehr, zeigt schon ein Blick auf ihre Auslegung
des Hoheliedes als eine sinnbildliche Geschichte der Gemeinschaft
Israels mit Gott — also ganz und gar nicht als Allegorie57. Sie

leugneten weder die Schuld Israels noch die Strafen Gottes, aber
sie sahen auch hierin noch die Zeichen der Verbundenheit, die

Möglichkeit einer neuen und größeren Erfahrung auf einem letztlich

gemeinsamen Weg durch die Zeiten. Den Fehler, Historie und
Geschichte zu verwechseln, haben die Rabbinen allerdings nie

fester Bestandteil der rabbinischen Tradition und nicht etwa nur Meinung
eines einzelnen Lehrers.

56 Vgl. Pesikta deRab Kahana, S. la.
57 Vgl. besonders das Targum zum Hohelied als Niederschlag dieser

Deutungen.

43



begangen; für sie galten moralische und nicht materielle Kausalitäten.

Nur ganz vordergründig ist der Midrasch von den Dingen, die
vor der Erschaffung der Welt geschaffen wurden, eine Aufzählung
von notwendigen Institutionen der Heilsgeschichte, oder eine
Festlegung der Geschichte überhaupt. Der Midrasch bezieht vielmehr
die Geschichte in die Schöpfung ein und macht sie letztlich zum
Prinzip der Schöpfung, so, daß die Schöpfung sich nur in der
Geschichte erfüllen kann, denn die Welt, die Gott schuf, ist nicht
ein vollendeter Kosmos, der durch den Menschen unglücklicherweise

verdorben wurde, sondern eine Welt, die nur in der Gemeinschaft

Gottes mit den Menschen vollendet werden wird. Man
könnte N. Glatzers Satz über die Geschichtslehre der Tannaiten,
daß die Geschichte der Raum ist, in dem sich der göttliche Plan
verwirklicht58, erweitern: Die Geschichte ist der Raum, in dem sich
die Schöpfung (als Absicht und Plan) Gottes vollendet.

ERWÄGUNGEN ZUR GESTALT JOSUAS IN
ÜBERLIEFERUNG UND GESCHICHTE

Von Hebbert Schmid, Kaiserslautern

Im Vordergrund dieses Aufsatzes steht die Gestalt Josuas; Fragen

der Landnahme und der Eroberung von Städten lassen sich
nicht ausklammern. Im Hintergrund müssen die Probleme der
Entstehung des Buches Jos, seiner Quellen, seiner Zusammengehörigkeit

mit der Thora und den folgenden «früheren Propheten» (Jdc
— II Reg) stehen1.

58 Untersuchung zur Geschichtslehre der Tannaiten, Berlin 1933, S. 46.
1 Siehe dazu die unterschiedlichen Auffassungen von M. Noth,

Überlieferungsgeschichtliche Studien, 1943 und 19572, 3ff., und von E. Sellin-
G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 196510, 213ff.

44


	Schöpfung und Geschichte : der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden

