Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Schopfung und Geschichte : der Midrasch von den Dingen, die vor der
Welt erschaffen wurden

Autor: Goldberg, Arnold M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHOPFUNG UND GESCHICHTE

Der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden

Von Arvorp M. GoLpBERG, Freiburg i. B.

Der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wur-
den, hat einige christliche Judaisten besonders deshalb beschaftigt,
weil unter diesen Dingen auch der Name des Messias genannt wird.
Manche! meinten in der Tat hier eine Lehre von der Priexistenz
des Messias zu finden, etwa entsprechend dem 1. Kapitel des
Johannes-Evangeliums. Aber schon Dalman?, Billerbeck3 und spé-
ter Moore?4, um nur einige zu nennen, zeigten, dafl hier von einer
Priexistenz des Messias keine Rede sein kann, daf3 vielmehr jene
Dinge genannt sind, welche die Rabbinen als heilsnotwendig be-
trachteten und welche ihnen so teuer waren, daf3 sie sie noch vor
der Schopfung geschaffen sein lassen wollten. Das mag in mancher

1 Vgl. z. B. Schiirer, Geschichte des judischen Volkes* 1I S. 616; Volz,
Jidische Eschatologie 1903, S. 216ff. u. a.

2 Die Worte Jesu, 1898 I S. 1051.

3 Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch 1928 1T,
S. 352f. Billerbeck hat die Bedeutung dieses Midrasch schon in etwa gesehen
(I 8. 978): Diesen Spekulationen liegt der Gedanke zugrunde, daB3 der Welt-
plan Gottes bis hin zum Weltgericht samt den Stédtten der Belohnung und
der Strafe im voraus von Gott unabénderlich festgesetzt worden ist. —
Was Billerbeck iibersah, war daf3 dieser Weltplan nicht festgesetzt, sondern
in die Schépfung einbezogen wurde. Fast ein Riickschritt ist es dagegen,
wenn W. Kippers, Das Messiasbild in der spétjidischen Apokalyptik,
Internat. kirchl. Zeitschr. NF 23, 1933, S. 234 schreibt: So wurden schlie3-
lich die Tora, die Stiftshiitte, das neue Jerusalem, der Garten Eden und
andere Heilsgiiter des judischen Volkes zu préaexistenten Wesenheiten von
Anbeginn der Welt her in herrlichem Glanz geschaffen und zur Offenbarung
am Ende der Zeiten ... «aufbewahrt». Von diesem Zug, der die besonderen
Giiter Israels vor der unheimlichen Macht geschichtlicher Zerstérung
sicherte und gleichsam im Himmel verankerte, muBite in jedem Fall auch
die Gestalt des Messias ergriffen werden.

4 Judaism, 1962 IT S. 344.

27



Hinsicht zutreffen, sagt aber ldngst nicht alles iiber die Lehre
dieses Midrasch aus. Wenn die Rabbinen von bestimmten Dingen
sagen, dafl sie der Schopfung vorausgingen, weil sie der Welt not-
wendig sind, dann verbirgt sich hinter diesem Satz ein Weltbild
und — wie noch gezeigt werden soll — ein Geschichtsbild, das
erschlossen werden will. Die Exegese des Textes wird also von
dieser Frage ausgehen miissen®. Man kann sich nicht gut mit der
etwas banalen Feststellung begniigen, dal diese Dinge eben heils-
notwendig waren. Nur scheinbar ist der aggadische Midrasch leicht
hingeworfener oder skurriler Ausspruch. In der Regel ist er das
Ergebnis eines sorgfiltigen Studiums und einer Uberlegung, die an
Tiefe kaum zu iiberbieten ist.

Der Text

Der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wur-
den, liegt in mehreren Versionen vor. Zwei davon kann man sicher
unterscheiden: Die des (enesis rabba, welche sechs Dinge und ein
siebentes aufzihlt und jene Versionen, die sieben Dinge geschlossen
aufzéhlen. Man konnte dann als dritte Version die des Midrasch
Tehillim ansehen, die die vorher geschaffenen Dinge konkretisiert.
Die Texte lauten:

I.a) Gen.r. 1§ 4 8. 6. Im Anfang schuf Gott (Gen. 1, 1). Sechs
Dinge gingen der Erschaffung der Welt voraus. Einige von ihnen
wurden geschaffen, und einige von ihnen stiegen in Gedanken auf,
daf} sie geschaffen wiirden®. Die Tora und der Thron der Herrlich-
keit? wurden geschaffen. Die Tora, denn es ist geschrieben (Prov.
8,22): Der Herr erwarb mich als Anfang seines Weges, vor seinen
Werken von jeher®. Der Thron der Herrlichkeit, denn es ist geschrie-

5 Leider liegt die Exegese rabbinischer Texte noch sehr im argen. Wie
weit dieser Zustand gediehen ist, bemerkte G. Scholem sehr treffend: Seit
es Strack-Billerbeck gibt, scheint man vergessen zu haben, dal3 es noch eine
rabbinische Literatur gibt.

6 Zu einem spiteren Zeitpunkt.

7 Gottes im Himmel.

8 Also war die Tora, die mit der Weisheit identifiziert wird, der Anfang
vor dem Schopfungswerk.

28



ben (Ps. 93, 2): Fest ist dein Thron gegriindet von jeher?®. Die Viter
stiegen in Gedanken auf, dal sie geschaffen wiirden, denn es ist
geschrieben (Hos. 9,10): Wie Erstreifes am Feigenbaum in seinem
Anfang sah ich eure Viterl®, Israel, die stiegen in Gedanken auf,
denn es ist geschrieben (Ps. 74,2): Gedenke deiner Gemeinde, die
du vormals!' erworben'®. Das Heiligtum stieg in Gedanken auf, denn
es ist geschrieben (Jer. 17,12): Thron der Herrlichkeit, erhaben von
Anfang her, Ort unseres Heiligtums!3. Der Name des Messias stieg
in Gedanken auf, denn es ist geschrieben (Ps. 72, 17): Vor der
Sonne sprofit sein Namel4.

R. Ahaba bar Seira sagte: Auch die Umkehr. Das ist, was da
geschrieben ist (Ps. 90,2-3): Eh noch die Berge geboren (Erde
kreite und Welt, von Ewigkeit bis Ewigkeit bist du Gott). Von
dieser Stunde heilt es (Ps. 90, 3): Du kehrst den Menschen zum
Mulm und sprichst: Kehret um Menschenkinder 5.

Zur Erginzung dieses Midraschs fiithrt der Redaktor noch fol-
gende Diskussion an: «Aber ich weill nicht, was da vorausging, die
Tora dem Thron der Herrlichkeit oder der Thron der Herrlichkeit
der Tora16?» R. Abba bar Kahana sagte: Die Tora ging dem Thron
der Herrlichkeit voraus, denn es heillt (Prov. 8,22): Der Herr
erwarb mich als Anfang seines Weges, vor seinen Werken von

9 Es ist hier der ganze Psalmvers 93, 1—2 als Schriftbeweis einzubeziehen:
Das Koénigtum Gottes wie sein Thron ist von der Schopfung her.

10 Der Midrasch nimmt noch einmal das Wort Anfang auf und dann die
Worte «sah ich» als Voraussehen, also wurden sie vorausgesehen und nicht
etwa geschaffen.

11 Also schon frither, wie die Targume auch bereschit = im Anfang durch
milegadmin = vormals ibersetzen.

12 ganah kann auch erschaffen bedeuten; vgl. die Wérterbiicher.

13 Der Schriftbeweis impliziert das rdumliche, aber auch das zeitliche
Gegeniiber des Thrones der Herrlichkeit und des Heiligtums. Vgl. hierzu
Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und im Spatjudentum
S. 123 ff.

14 D. h. bevor die Sonne geschaffen wurde war sein Name schon bekannt.
Vgl. die notwendige Ergiinzung weiter unten.

15 Also noch vor der Erschaffung der Erde forderte Gott den Menschen
zur Umkehr auf.

16 Die Frage ist anonym eingefiihrt und sieht eher wie eine redaktionelle
Anfiihrung aus.

29



jeher. — Also noch vor jenen, wovon geschrieben ist (Ps. 93, 2):
Fest ist dein Thron gegriindet von jeher. R. Huna, R. Jeremia
im Namen R. Schemuel b. Jizchaqs (sagte): Der Gedanke an Israel
ging allem voraus. (Hier folgt dann das Gleichnis vom Konig, der
Schreibgerit fiir sein Kind kaufen lie, obgleich er noch keinen
Sohn hatte. Wire er nicht gewif3, dafl ihm ein Sohn geboren wiirde,
er hitte es nicht gekauft.)

Jalgut hamakhire zu Ps. 74 (Exzerpt Gen.r.): ... R. Huna im
Namen R. Jizchaqs sagte: Der Gedanke an Israel ging allem voraus.

b) Tanchuma Buber nasso § 19. Es war am Tage, da Moses vol-
lendete!?” (Num. 7,1). Unser Lehrer lehre uns: Wieviele Dinge gin-
gen dem Werk des Anfangs voraus? So lehrten unsere Lehrer:
Sieben Dinge gingen der Welt voraus, und diese sind es: Der Thron
der Herrlichkeit und die Tora, das Heiligtum und die Viter der
Welt [und Israel] und der Name des Messias und die Umkehr. Und
manche sagen, auch der Garten Eden und das Gehinnom ... (fol-
gen die Schriftbeweise wie Gen.r. oben) ... Der Garten Eden,
woher (wissen wir dies)? Denn es heilt (Gen. 2, 8): Der Herr hatte
vormals einen Garten in Eden gepflanzt!®. Das Gehinnom, woher?
Denn es heit (Jes. 30,33): Denn geriistet ist ldngst'? eine Feuer-
stéatte 20,

c) Midrasch Tehillim 93 § 3. Feststeht dein Thron von jeher
(Ps. 93,2). Das ist eines von den sechs Dingen, die in Gedanken
aufstiegen, vor der Erschaffung der Welt, und diese sind es: Der

17 Der Midrasch verbindet hier im Wort khalah die Vollendung des
Heiligtums mit der Vollendung der Schopfung.

18 So im Sinne des Midrasch: miqedem, vormals.

19 meétmol, wortlich «seit gestern». Der Schriftbeweis weicht termino-
logisch von den anderen ab, was auch zu anderen Deutungen Anlal3 gab.

20 Der Midrasch fiahrt fort: Komm und sieh: In der Stunde, da der
Heilige, gesegnet sei Er, zu Moses sprach, da} er zu Israel sprechen solle,
ihm eine Wohnung zu machen, da sprach der Heilige, gesegnet sei Er, zu
Moses: Sprich zu Israel — wenn es méglich wire —, nicht weil ich keinen
Ort zum Wohnen hétte, spreche ich zu euch, dafl ihr mir eine Wohnung
machen sollt, denn noch bevor die Welt geschaffen war, da war ja schon
oben mein Heiligtum erbaut ... sondern wegen meiner Liebe zu euch ver-
lasse ich mein oberes Heiligtum ... komme herab und wohne bei euch.

30



Thron der Herrlichkeit, der Konig Messias, die Tora und Israel
und das Heiligtum und die Umkehr . .. (folgen die Schriftbeweise).
(So nur in einer Hs. Die iibrigen Hss. und Drucke lesen: «Dies
ist eines von den sieben Dingen ...» doch werden nur sechs auf-
gezdhlt.)
Jalqut hamakhire Ps. 93 § 7.

d) Midrasch Tehillim 74 § 1. Gedenke deiner Gemeinde, die du
vormals erworben ... (Ps. 72, 2). Was hei3t vormals? Das bedeutet,
daf} der Herr um Israel eiferte?! bevor die Welt geschaffen wurde,
denn es heillt (Ps. 90, 1-2): Herr, Wohnung bis du uns gewesen in
jedem Geschlecht, bevor noch die Berge geboren?? . ..

I1. a) b. Pesachim 54a. Es wurde gelehrt (in einer Barajta): Sie-
ben Dinge wurden geschaffen, bevor die Welt geschaffen wurde,
und diese sind es: Die Tora, die Umkehr, der Garten Eden, das
Gehinnom, der Thron der Herrlichkeit und das Heiligtum und der
Name des Messias ... (folgen die Schriftbeweise).

b. Nedarim 39b, Jalgut Schimons Jer. § 398, Pirgej R. Elieser
K. 3 8. 6a: Bevor die Welt geschaffen wurde, da war der Heilige,
gesegnet sei er, und sein grofler Name allein. Da stieg in Gedanken
auf, die Welt zu schaffen, und er zeichnete vor sich die Welt auf,
doch sie stand nicht?3. Man machte ein Gleichnis: Womit ist das zu
vergleichen? KEinem Konig, der sich einen Palast bauen wollte. Be-
vor er seinen Grundrif}, seine Eingdnge und Ausgénge, nicht in die
Erde eingezeichnet hat, beginnt er nicht zu bauen. So zeichnete
der Heilige, gesegnet sei Er, die Welt vor sich auf und sie stand
nicht, bevor er die Umkehr schuf. Sieben Dinge wurden geschaffen
bevor die Welt geschaffen wurde ... Der Name des Messias, denn
es heiflt (Ps. 72,17): ... Und ein Schriftvers (Micha 5,1) sagt:

21 gena’*m. Wohl Wortspiel mit ganah : erwarb. Der Midrasch verbindet
sehr fein die Erschaffung Israels und die Umkehr zu einer neuen Pointe: Im
Eifer um Israel schuf Gott die Umkehr, damit Israel nicht verloren gehe.

22 Sekundar verbindet der Midrasch vielleicht noch ma’ on « Wohnung»
zur Predigt und liest: «Du warst fiir uns in der Wohnung», néamlich im
oberen Heiligtum hast du unsere Umkehr angenommen. Vgl. Targum z. St.:
Von der Wohnung des Hauses deiner Schekhinah oben warst du uns Hilfe.

23 D.h. er sah, daB} sie so keinen Bestand haben kénnte.

31



Und du Bethlehem in Ephrata, gering um unter den Tausend-
schaften Judas zu sein ... Und sein Ausgang ist von vormals —
von vormals, bevor die Welt geschaffen wurde.

Seder Elvjahu r. 31 S. 240: Wie a) aber mit Erweiterungen zum
Gehinnom 24,

b) Jalqut Schimoni Prov. § 942. Manche sagen: Die Tora und
der Thron der Herrlichkeit wurden geschaffen, die Umkehr, der
Garten Eden, das Gehinnom und das Heiligtum und der Name des
Messias stiegen in Gedanken auf, dafl sie geschaffen wiirden. Aber
ich wei3 nicht, ob die Tora dem Thron der Herrlichkeit voraus-

ging . ; ./,

c) Midrasch Tehillim 90 § 12. Du kehrst den Menschen zum
Mulm und sprichst: Kehret um Menschenkinder (Ps. 90, 3). R.
Abahu b. Seira sagte: Grof} ist die Umkehr, denn sie ging der
Erschaffung der Welt voraus. — Und was war die Umkehr? Eine
Hallstimme, die ausruft und spricht: Kehret um Menschenkinder!
Sieben Dinge gingen der Welt um zweitausend Jahre voraus?2:
Die Tora, der Thron der Herrlichkeit, der Garten Eden, das Gehin-
nom, die Umkehr, das Obere Heiligtum?2? und der Name des
Messias.

Und wo war die Tora geschrieben? Sie war schwarzes Feuer auf
weillem Feuer?® und lag auf den Knien des Heiligen, gesegnet sei
Er, und der Heilige, gesegnet sei Er, sal auf dem Thron der Herr-
lichkeit, der bereitet war durch die Huld des Heiligen, gesegnet sei
Er, iiber dem Firmament, welches sich iiber den Hauptern der

24 Hier wird die Erérterung dariiber aufgenommen, warum das Gehinnom
gut ist, da es doch nicht nur Teil des Schépfungswerkes, sondern selbst zur
pramundanen Schiépfung gehort.

25 Dem Exzerpt liegt ganz offensichtlich der Text des Gen.r. zugrunde,
doch wurde nach der Version 11 aufgezihlt. Vielleicht ein Lapsus des Ab-
schreibers (?).

26 Nach Prov. 8,30: Tag fiir Tag war die Tora vorher bei Gott, und ein
Tag Gottes sind (nach Ps. 90, 4) tausend Jahre.

27 D. h. das himmlische Heiligtum, das dem irdischen gegeniibersteht.

28 D.h. da die Farbe der Schrift und das Material den halachischen
Vorschriften entsprochen haben.

32



Tiere befindet — doch die Tiere gab es in jener Stunde noch nicht 2.
Der Garten Eden war zur Rechten des Heiligen, gesegnet sei Er,
und das Gehinnom zu seiner Linken, und das Heiligtum war vor
ihm bereitet30. Der Name des Messias war auf einem Edelstein auf
dem Altar eingegraben3!, und eine Hallstimme ruft aus: Kehret
um Menschenkinder!

II1. Die folgenden Texte hingen mit dem Midrasch von den
Dingen, die vor der Welt geschaffen wurden, inhaltlich aber viel-
leicht auch genetisch zusammen:

Sifre Deut. § 37: Und so findest du auch bei der Weise Gottes,
daf} jedes, das beliebt ist, seinem Nichsten vorausgeht. Die Tora,
weil sie beliebter ist als alles, wurde vor allem (anderen) geschaffen,
denn es heilt (Prov. 8,22): Der Herr erwarb mich als Anfang
seines Weges, vor seinen Werken von jeher. Und (die Schrift) sagt
(Prov. 8,23): Von Ewigkeit her bin ich geweiht, von Anfang her,
erhaben von Anbeginn der Erde. Das Heiligtum 32, weil es beliebter
war als alles, wurde es vor allem geschaffen, denn es heil3t (Jer.17,12):
Thron der Herrlichkeit, erhaben von Anfang her Ort unseres Heilig-
tums33, Das Land Israel, weil es beliebter war als alles, wurde es
vor allem geschaffen3* denn es heilt (Prov. 8,26): Bevor er das
Land und die Auflenwelt gemacht, der Anfang des Staubes der

29 Die Tiere des Thronwagens und die anderen himmlischen Geschoépfe
sind erst am zweiten Tag geschaffen worden. Vgl. Gen.r. 3.8.

30 Diese Dinge konnten sehr wohl pramundan sein, weil von ihnen keine
Mitwirkung bei der Schopfung behauptet werden konnte, sie miissen sich
aber noch oberhalb des geschaffenen Himmels befunden haben, weil es
diesen noch nicht gab.

31 Daf3 er sich gerade auf dem Altar befand, ist sicherlich nicht ohne
Bedeutung. In den Kreisen, aus denen dieser Text wohl stammt, spielten
die Leiden des Messias eine besondere Rolle. Vergleiche z. B. Pesikta rabbati
Kap. 36.

32 Der Text ist durch den doppelten Schriftbeweis entstellt. Prov. 8, 23
hat als Beziehungswort «geweiht».

3 Der Schriftbeweis aus Jer. ist sicherlich sekundér und aus den dhn-
lichen Midraschim iibernommen. Der vorliegende Text will alle vier Dinge
aus Prov. 8 ableiten.

34 Wie das Folgende zeigt: vor allen Lindern, also nicht prémundan.

33



Welt. Land, das sind die tibrigen Linder, Aufenwelt, das sind die
Wiisten. Anfang des Staubes der Welt, das ist das Land Israel.

Mekhilta deschira 9 S. 149. Dies Volk, das du dir geeignet (Ex.
15,16). Obgleich die ganze Welt dein ist, hast du doch kein Volk
auller Israel, denn es heil3t: Dieses Volk, das ich mir gebildet (Jes.
43,21). Vier wurden Eigentum genannt3%, Israel wurde Eigentum
genannt, denn es heillt (Ex. 15,16): ... Himmel und Erde wurden
Eigentum genannt, denn es heillt (Gen. 14,22): Der Higner von
Himmel und Erde. Das Heiligtum wurde Eigentum genannt, denn
es heilit (Ps. 78,54): Dieser Berg, den seine Rechte geeignet. Die
Tora wurde Eigentum genannt, denn es heit (Prov. 8,22): Der
Herr eignete mich als Anfang seines Weges. So komme nun Israel,
das Eigentum genannt wurde, in das Land, das Eigentum genannt
wurde, und sie mogen erbauen das Heiligtum, das Eigentum ge-
nannt wurde, um das Verdienst der Tora, die Eigentum genannt
wurde.

Jalgqut Schimoni Prov. § 942

b. Pesachim 87 a

Pereq Qinjan Tora: Finf Eigentiimer eignete sich der Heilige,
gesegnet sei Er, in seiner Welt, und diese sind es: Tora ... Himmel
und Erde ... Abraham ... Israel ... das Heiligtum ... (mit
Abweichungen in den Schriftbeweisen).

Die Beziehung der Texte zueinander konnen nicht ohne weiteres
erklart werden. Der grundlegende Unterschied zwischen den beiden
Versionen besteht nicht so sehr in den Zahlen (6+1: 7), sondern
in den aufgezéhlten Dingen: I zdhlt die Viter und Israel zu den
praimundan geschaffenen Dingen, II setzt statt dessen Garten
Eden und Gehinnom. Manches scheint dafiir zu sprechen, dal T die
dltere Version ist: Es zitiert R. Ahaba bar Seira als Autor fiir die
Umkehr als siebentes der Dinge, so als sei die Umkehr ein spéterer
Zusatz. Auch Tanchuma nennt den Garten Eden und Gehinnom
als etwas Zuséitzliches oder als eine Abweichung: «Manche sagen.»
Gegen eine unmittelbare Entwicklung von I zu II spricht aber

85 ginjan, also auch «Schoépfung».

34



ganz entschieden die Auslassung der Viter und Israels. Mehr noch:
Die Form des Gen.r. «Manche wurden erschaffen, manche stiegen
in Gedanken auf» 146t schon eine Erorterung durchblicken. Diese
Formulierung steht fast kontrovers zu 11 besonders aber zu Midrasch
Tehillim, wo die Dinge als faktisch existierend dargestellt werden.
Wir kennen also die Voraussetzungen dieses Textes nicht hinrei-
chend. DaB I die Umkehr nicht enthielt, withrend II sie als selbst-
verstandlich und gleich nach der Tora nennt, ist dagegen verstind-
lich. IT sieht die Tora im Hinblick auf Lohn und Strafe, und die
Umkehr ist hier als Voraussetzung fiir den Bestand der Welt uner-
lafllich, wie PRE es auch ausfiihrt. Umkehr, Garten Eden und
Gehinnom gehéren notwendig zusammen.

Dagegen ist es kaum vorstellbar, daBl jemand Israel und die
Viter aus dieser Reihe entfernte, nur um zu einer Siebenzahl zu
kommen. Eher hitte man neun Dinge aufgezihlt oder ein zehntes
hinzugefunden, um auf eine runde Zahl zu kommen — z.B. das
Land Israel, wie es auch in Sifre angedeutet ist. Die Einbeziehung
von Garten Eden und Gehinnom ist insofern bemerkenswert, als
wenigstens hinsichtlich des Gehinnoms die Ansichten iiber den Zeit-
punkt der Schopfung kontrovers waren. Da es nicht «gut» war,
wollte man es am zweiten Tag geschaffen sein lassen, an dem Gott
nicht sagte, dal} es gut war3. Aber Tanna deBe Elijahu 1iBt es
besonders gut sein (im Kontext unseres Textes), weil die Strafe
notwendig ist.

Es spricht vieles dafiir, dal keine Filiation zwischen den beiden
Versionen besteht, daB sie vielmehr literarisch unabhiingig von-
einander entstanden sind. Man sammelt die einzelnen Dinge, die
vor der Schopfung geschaffen wurden, zu einer runden Zahl. Man
darf wohl annehmen, daf die Einzelstiicke schon bekannt waren.
Den Anfang machte sicherlich die Tora und der Name des Messias,
der auch im dthiop. Henoch (48, 2ff.) als «vor der Sonne genannt»
bekannt ist. Zwischenstufen kénnten die unter III zitierten oder
dhnliche Texte gewesen sein. Der Satz von der Umkehr kann selb-
stdndig bestanden haben. Dal} erst R. Ahaba b. Seira ihn einfiihrte,
ein paldstinensischer Amorier, der im 4. Jh. n. Chr. lebte, ist kaum

36 Vgl. Strack-Billerbeck, op. cit. IV, S. 1083, wo alle Meinungen zitiert
sind.

35



wahrscheinlich, denn unser Text ist zweifellos dlter3?. Die Version
IT wird immerhin vom Talmud als Barajta gekennzeichnet, also
als ein Satz aus der tannaitischen Epoche, die bis zum Beginn des
3. Jh. wihrte38, Manches spricht fiir ein hoheres Alter der Vers. II,
wenig jedoch fiir eine unmittelbare Ableitung aus dieser.

Durch die Sammlung entstand nun mehr als bloB eine Samm-
lung einzelner Sitze. Indem die Sitze unter einem bestimmten
Gesichtspunkt gesammelt wurden, wurde die Aussage der einzelnen
Siatze zwar nicht aufgehoben (die starke homiletische Tendenz des
Satzes von der Umkehr z. B. bleibt durchaus bestehen), die Gesamt-
heit der Sdtze aber ergab eine neue, von den einzelnen Sitzen
unabhingige Aussage; die einzelnen homiletischen Tendenzen wur-
den einer theologischen Konzeption unterstellt®®. Das theologische
Thema der Sammlung war die Frage nach den Dingen, die fiir den
Bestand der Welt unerldflich sind. Sehr schon stellt es das spite
Gleichnis des PRE dar: Gott sah, wie sein Bau, die Welt, ohne die
Umbkehr nicht bestehen konnte. So entstand in der Sammlung die
Darstellung eines Weltbildes, das zwar vorher schon bestanden
haben muf}, in dieser Weise aber noch nicht zum Ausdruck gekom-
men war. Das wird nur zu leicht iibersehen, weil der aggadische
Midrasch auf die Einsicht seiner Horer baut oder auf die Fahigkeit
der Erklirer und kaum etwas iiber seine eigene Bedeutung aussagt.

Wihrend nun das Thema der Sammlung in beiden Versionen
das gleiche ist, namlich die Schopfung vor der Schopfung, unter-
scheiden sich die beiden Versionen doch wesentlich in ihren einzel-
nen Motiven, vielleicht sogar in der ganzen Tendenz. Beide sind
daher getrennt voneinander zu analysieren.

Die Version I geht aus von dem Stichwort bereschif, im Anfang.
Der Aggadist deutet das Wort durch einen al tigr: («lies nicht») mit
Notarikonauflosung: Lies nicht bereschit, sondern lies: bara schit?:

37 Die Angabe der Tradenten besagt nichts iiber das wirkliche Alter der
Sdtze. In Gen.r. 1 konnte gerade die Erginzung der Umkehr von Rabbi
Ahaba b. Seira sein, der Satz selber ist aber zweifellos sehr viel &lter.

38 Man muf} jedoch auch dem Alter der Barajta gegeniiber kritisch sein.

89 Wir kénnen einen &hnlichen Vorgang bei der Redaktion des AT
beobachten.

40 Der Aggadist will damit nicht sagen, dal3 bereschit irgend etwas anderes

36



Er schuf schit. schit heiBt nun (araméiisch): sechs. Daher: Er schuf
sechs Dinge. schit heilt aber auch «Grundstein», Fundament.
Daher: Er schuf ein Fundament. Beides hatte der Aggadist im
Auge: Er schuf ein Fundament aus sechs Dingen.

Nun gibt es hierzu auch andere sehr materialistische Auslegun-
gen, zu denen diese, wenn nicht antithetisch, so doch sicherlich
erginzend steht. schit = Fundament, das ist der Schetijastein, des
Heiligtums, auf dem die Bundeslade stand, iiber welcher die
Schekhinah gegenwirtig war. Dieser Schetijastein war das Funda-
ment der Welt, von hier aus wurde sie geschaffent!. Es gibt auch
die ethische Deutung: Der Gerechte ist der Grund der Welt (Prov.
10, 15): Ohne ihn kann sie nicht bestehen. Der Gerechte ist der
Grund, nicht der Stein??, denn auch das Heiligtum besteht nicht
ohne den Gerechten. Und es gibt auch die Deutung «sechs»: Er
schuf die sechs Richtungen des Raumes*3, oder: Sechs Materialien
braucht der Baumeister, und so schuf Gott im Anfang die sechs
Urstoffe, aus denen er die Welt schuf4. Grundstein und Urstoffe
sind nur erste Schopfungen der materiellen Welt, mit diesen be-
ginnt die Schopfung des ersten Tages. Was aber in unserem Midrasch
aufgezihlt wird, war vorher, es sind die Voraussetzungen der Welt.

Raum und Urstoff und Grundstein sind der kosmischen Welt
notig. Sie zu schaffen und ihr Bestand ist eine physikalisch zu
16sende Aufgabe. Diese kann Gott, dank seiner Schopferkraft,
durch den bloBen Hauch seines Mundes, durch sein Wort, schaffen.
Wenn aber die Welt fiir den Menschen geschaffen ist, dann kann

bedeutet als «im Anfang». Er suchte nur die Implikationen und verband sie
mit dem Wort.

44 Vgl. b. sukka 49a; Tos. sukka 111, 16. P. sukka K 4 H 6.

42 Vgl. Mekhilta deschira 1; b. Joma 38b; b. Chagiga 12b; p. Chagiga
K 2 H 1, iiber die Verbindungen von Mensch und Fundament der Welt im
Mythos vom Urmenschen hat V. Aptowitzer, Arabisch-jidische Schépfungs-
theorien, HUCA VI 1919, S. 205—246, sehr viel Material aus den frithen
und spiteren Quellen zusammengetragen. Uber den Gerechten als (morali-
shen) Grund der Welt vgl. auch: S. Aalen, Die Begriffe Licht und Finsternis
im Alten Testament und im Spitjudentum ... Oslo 1951, S. 280ff.

43 Vgl. Midrasch Hagadol Gen. 1,1 S. 12; Sepher Jezira K 1. Frithere
Quellen sind nicht bekannt, doch sind auch diese Auslegungen alt.

44 Vgl. Genesis rabba 1 § §.

37



sie nur bestehen, wenn der Mensch ihren Bestand rechtfertigt —
der Gerechte ist der Grund der Welt, nicht nur weil die Welt fiir
ihn geschaffen wurde, sondern weil er ihren Bestand rechtfertigt.
Also muBlte noch vor der Schopfung eine Ordnung geschaffen wer-
den, die den Bestand der Schopfung durch den Gerechten ermog-
licht. Wenn es heillt, daBl die Tora Bauplan der Welt war%® —
darum mubBte sie ja schon vor der Welt da sein — dann nicht, weil
sie das Weltengesetz enthielt oder die kosmische Ordnung, sondern
weil sie den Menschen und die gottliche Ordnung fiir den Menschen
enthielt. Durch sie wiirde der Mensch leben und gerecht sein kon-
nen. Die Tora enthilt aber auch Gottes Weltenplan, sie zeigt die
Welt wie Gott sie und den Menschen in ihr will, und mehr noch:
Sie enthiélt schlieBlich noch ein letztes grofes Einverstindnis Got-
tes mit dem Verlauf der menschlichen Geschichte, die ja von Gott
vorausgesehen war, um des Gerechten willen, der Gottes Wohl-
gefallen erwirbt.

I nennt nach der Tora den Thron der Herrlichkeit als wirklich
geschaffen. Wihrend wir nun eine Uberfiille von Zeugnissen iiber
die Bedeutung der Dinge besitzen, die hier noch aufgeziahlt werden,
konnen wir der rabbinischen Literatur nur wenig dariiber entneh-
men, was dieser Thron der Herrlichkeit bedeutet. Er ist offenbar
der lokalisierte Ort Gottes in der Welt. Wenn man auch lehrte:
Gott ist der Ort der Welt%, so ist er doch nicht nur aullerhalb
ihrer. Der Thron ist nicht Zeichen, sondern Teil der Realitit der
Gegenwart Gottes und des Konigtums Gottes in der Welt. Am Ende
der Zeiten kommt er auf die Erde, an den Ort des Heiligtums herab.
Der Thron ist, wenigstens in diesem Kontext, der Ort des Schopfers.
Er wurde um der Welt willen geschaffen, denn Gott bedarf seiner
nicht, so wie die ganze himmlische Welt der Welt und nicht etwa
Gott notwendig ist.

Gen.r. nennt dann die Dinge, die nur in Gedanken aufstiegen,
denn sie konnen nicht geschaffen werden. Gott sah nur voraus, daf}
die Welt ohne sie nicht bestehen konnte, d.h. er wollte, daf} es sie
gibe, insofern ist es Schopfung, aber er konnte sie selbst durch
seinen allméchtigen Willen nicht schaffen, weil sie nur durch die

4 Vgl. z. B. Genesis rabba 1 § 1.
46 Vgl. Genesis rabba 68 § 9 und Parallelstellen.

38



Einwilligung des Menschen in den Schopfungsplan und in den
Willen Gottes moglich waren. Gott konnte nur die Voraussetzungen
ihrer Existenz schaffen.

Die Viter entsprechen ganz dem «Schopfungsgrund», und sie
werden in einigen Texten auch so genannt: Da Gott die Siinden
der Menschen voraussah, schaute er nach einem Grund aus, auf
dem sein Bau bestehen konnte, und er fand ihn in den Vitern
Israels4?. Israel wiederum ist das Volk, in dem Gott Konig sein
konnte, und das so seine Schopfungsabsicht als Konig verwirk-
licht*. Das Heiligtum ist der Ort Gottes auf Erden, der Ort seiner
Gemeinschaft mit Israel und den Menschen. Es ist hier ganz ein-
deutig nicht von einem Heiligtum im Himmel die Rede, sondern
von dem Heiligtum, welches Israel erst errichten mufl. Die Schop-
fungsabsicht Gottes konnte aber so auch nicht erfiillt werden, denn
auch Israel wiirde fehlen und das Heiligtum wiirde zerstort werden.
So bedurfte es des Messias, damit dieser Israel und das Heiligtum
wiederherstellt, und so stieg auch der Name des Messias in Gedan-
ken auf. So wie die Viter wurde er als Personlichkeit vorausgesehen,
aber er konnte nicht erschaffen werden. Die Konzeption dieses
Midrasch ist ganz zweifellos geschichtlich, er setzt auf einer be-
stimmten Linearen Zeitlinie (die er genealogisch in der Abfolge der
Geschlechter versteht) unwiederholbares Geschehen voraus.

Der Zusatz R. Ahaba b. Seiras «auch die Umkehr» paBte nicht
ganz in dieses Schema. Die Umkehr gehért vielmehr an die vierte
Stelle der Version II. Dennoch ist der Zusatz richtig und wichtig,
denn ohne die Umkehr wiire all dies nicht moglich. Die Voraus-
setzung, dafl der Bestand der Welt nicht nur von Gottes Willen,
sondern auch von der Bereitschaft der Menschen abhingt, ist nur
mit der Moglichkeit der Umkehr denkbar: Die Verfehlung des
Menschen ist noch nicht endgiiltig, solange er umkehren darf und
kann. Der Weg des Menschen in der Geschichte ist reparabel, es
gibt immer die Moglichkeit eines neuen Beginnens.

Vergleicht man die Version IT, dann werden einige bedeutende
Unterschiede sichtbar. Statt Israel und den Vitern steht hier der

47 Vgl. Exodus rabba 15 ; Jalqut Schimoni I § 766.

48 Vgl. S. Schechter, Aspects of Rabbinic Theology, New York 1909,
S. 82ff.

39



Garten Eden und das Gehinnom; die Umkehr ist in die Siebenzahl
einbezogen und steht sogleich nach der Tora. Tatsidchlich bedurfte
es hier kaum der Korrektur «Manche wurden geschaffen .. .», denn
was hier aufgezdhlt wird, konnte bis auf die Umkehr in der Tat
geschaffen werden.

Wie man sich dies vorstellen konnte, zeigt Midrasch Tehillim:
Die Dinge wurden konkretisiert, selbst die Stimme, die zur Umkehr
ruft, ist schon im Himmel. Diese praimundane Welt schwebt «durch
seine Huld» iiber der nicht geschaffenen Welt. Wir konnen diesen
anonymen Text leider nicht datieren?®, aber diese Gedankenginge
sind typisch fir die Apokalyptik, welche solche Konkretisierungen
bevorzugte: Metaphern werden beim Wort genommen, das Ge-
schehen wird in Bilder, und Bilder werden in konkrete Dinge um-
gewandelt. Ob man die Konkretisierung des Midrasch Tehillim
schon oder auch fiir die Tradenten der Version II annehmen darf,
sei dahingestellt. Fiir die Version I besteht diese Moglichkeit nicht
und manches spricht dafiir, dafl die Version des Midrasch Tehillim
wenigstens der Endredaktion der Version I vorausging.

Der geschichtliche Aspekt scheint hier noch nicht (oder nicht
mehr) gegeben. Dafiir tritt das Gericht in den Vordergrund: Tora
— Umkehr. Der Gebotscharakter der Tora wird stirker betont und
dementsprechend sind Lohn und Strafe eingefiihrt. Unter dem
Aspekt von Garten Eden und Gehinnom sind Lohn und Strafe
individualisiert: Es ist das Gericht des Einzelnen, an das hier
gedacht wird, nicht so sehr das Gericht iiber die Vélker und iiber
die Welt. Wenn man der Reihenfolge trauen darf, dann ist hier der
Thron der Herrlichkeit vom Anfang ans Ende geriickt, er wird also
weniger von der Schopfung denn vom Eschaton her gesehen. Dann
ist auch das Heiligtum, von dem hier die Rede ist, eher das himm-
lische Heiligtum. Man koénnte so eine Aufteilung rekonstruieren:

49 Bei einer Datierung solcher Texte mufl grundsétzlich zwischen der
Redaktion des Werkes, der schriftlichen Fixierung und der Entstehung der
miindlichen Tradition geschieden werden — was meistens nicht méglich ist.
Jedenfalls geht es nicht an, spéter redigierte Texte auch als inhaltlich spit
zu betrachten, nur weil die tradierten Stoffe sich nicht schon in friitheren
Texten finden. Oft werden frithe Traditionen erst sehr spit fixiert. Dies

gilt im besonderen fiir die Traditionen aus der jiudischen Apokalyptik, die
erst in relativ spaten Texten (wieder ?) auftauchen.

40



Tora, Bewihrung an der Tora mit Hilfe der Umkehr, Lohn und
Strafe. Das ist der Weg des einzelnen Menschen, aber auch des
Volkes. Und dann auf die Bewihrung folgend die Erlésung und
Wiederherstellung. Aber solche Konstruktionen miissen hypothe-
tisch bleiben und sagen schliefllich nicht viel aus. Auch die Tra-
denten dieser Version kénnen die Bedeutung Israels nicht verkannt
haben. Wenn man diesem Text jedoch die historische Perspektive
absprechen wollte, so wire dies ein Irrtum. Er projiziert nur eben
wie dies die Apokalyptiker tun, die Dinge in den Himmel, wéhrend
sie sich auf Erden begeben. Aber selbst fiir den Apokalyptiker sind
dies Chiffren, die entziffert werden missen und die Deutung des
Geschehens bezieht sich nicht auf eine himmlische Welt, sondern
auf die Welt der Menschen und was darin geschieht.

Auch die Version II ist nicht ahistorisch. Das irdische Heiligtum
mag «nur» als Abbild des himmlischen betrachtet werden, aber das
himmlische Heiligtum ist doch immer nur eine Projektion des irdi-
schen — man kann es nicht denken, ohne das irdische im Auge zu
haben. Der Messias mag schon bekannt sein, aber er steht immer
am KEnde einer menschlichen Genealogie, welche wenigstens die
Reihe von Adam bis David namentlich nennt. Sobald auch nur
das Heiligtum und der Messias genannt sind, sind die vor der Welt
geschaffenen Dinge Voraussetzungen fiir den geschichtlichen Be-
stand der Welt.

Was fiir ein Welt- oder Geschichtsbild wird hier nun dargestellt?
Schon Cohn?®® und danach auch Klausner5' und andere®® haben
auf die formale Ahnlichkeit mit der Ideenlehre hingewiesen, wie
sie Philo darstellt. Was aber diese rabbinische von jeder anderen
Schopfungslehre unterscheidet, ist, dal} sie geschichtliche Voraus-
setzungen fiir den Bestand der Welt setzt, und dies sind immer

50 Philo von Alexandrien, die Werke in deutscher Ubersetzung 1962,
Band I (De opificio mundi), S. 36, Anmerkg. 3: «Merkwiirdig ist, daB3 auch
nach dem Talmud vor der eigentlichen Weltschépfung sieben ideelle Dinge
geschaffen wurden.»

51 The messianic Idea in Israel, New York 1955 S. 243.

52 Vgl. z.B. Ludwig Wéichter. Der Einfluf platonischen Denkens auf
rabbinischen Schépfungsspekulationen, Zeitschrift fiir Religions- und Gei-
stesgeschichte 1962, Bd. XIV, S. 36{f.

41



auch moralische Voraussetzungen, die der Mensch erfiillen mu8.
Die Welt mag auch das Abbild eines Urbildes sein, die Rabbinen
sagen wenig dariiber, nur dafl Gott die Welt nach dem Plan der
Tora geschaffen hat. Diese aber wiederum ist ein Plan mit zeit-
lichen Projektionen, nicht ein «Urbild». Aber das Abbild, wenn es
eines gibe, ist den Rabbinen ganz unbedeutend, obgleich sie die
Kosmologie sehr beschiftigte. Sie konnen den Plan Gottes nur als
Geschichtsplan sehen, weil sie allein so ihre, die Welt Israels und
Gottes verstehen konnten.

Man kann aber durchaus einen Schritt weiter gehen: Die Dinge,
die hier genannt wurden, sind eben jene, welche Gott, sofern er sie
wie die Tora und den Thron der Herrlichkeit, allein vollenden
konnte, doch nur im Hinblick auf den Menschen, und zwar auf einen
‘Menschen in der Geschichte geschaffen hat. Mehr noch: Gott
konnte die Tora schaffen, erfiillen kann sie nur der Mensch. Er
konnte ein Heiligtum wiinschen oder auch schaffen, bauen kann es
nur ein Volk. Im Hinblick auf die Schopfungsabsicht mufite die
Schopfung unvollendet bleiben und kann erst vom Menschen vollen-
det werden. Die Rabbinen waren sich dessen durchaus bewul3t. So
heiit es in einem Midrasch zu Num. 7,12. «Rabbi Schemuel b.
Ammi sagte: Vom Anfang der Erschaffung der Welt begehrte der
Heilige, gesegnet sei er, mit den Unteren® Gemeinschaft zu haben.
Wie kommst du darauf?! Wegen der Zahlung?®. Es miilte heillen:
Ein, zwei, drei (Tage); oder: Erster, zweiter, dritter (Tag). Aber
ein (Tag), zweiter, dritter?! Wann glich es ihnen (den Tagen) der
Heilige, gesegnet sei, aus? Bei der Errichtung der Wohnung (wo
es heift, Num. 7,12): ... Am ersten Tag. Der erste Tag der Schop-
fung der Welt. Der Heilige, gesegnet sei er, sprach: Als hitte ich
an diesem Tag meine Welt geschaffen 35.»

53 D.h. mit den Menschen.

54 Der Tage beim Schépfungswerk: denn dort wird Genesis 1, 1 die Ordi-
nalzahl einer im Unterschied zu den anderen Tagen verwendet.

5 Der Text wird mit geringfiigigen Abweichungen noch tradiert in
Pesikta rabbati, S. 27b. Numeri rabba 13 § 6 ; Tanchuma Buber nasso 24. Der
Gedanke selbst war sehr verbreitet: vgl. z.B. Sifra schemini, Ed. WeiB,
S. 43 u.a.0.: «Zehn Kronen erheilt dieser Tag: Er ist erster hinsichtlich des
Schopfungswerkes, erster hinsichtlich der Fursten, erster hinsichtlich der
Stdmme ...» Diese Verbindung zwischen Schopfung und Heiligtum ist ein

42



Erst am Tag, an dem das Heiligtum eingeweiht wurde, wurde
also die Welt wirklich vollendet. Im Hinblick auf die Dinge, die
vor der Welt geschaffen wurden, ist dies durchaus zutreffend: Das
Schopfungsziel konnte nur in der Geschichte erreicht werden, da
es das Mitwirken des Menschen voraussetzte.

Aber die Rabbinen sahen die Errichtung des Heiligtums noch
nicht als einen Endpunkt an. Manche waren wohl der Meinung,
dal mit der Annahme der Tora am Sinai ein Heilszustand her-
gestellt war, der auch hitte endgiiltig sein konnen, aber es war
eben nicht dabei geblieben. Die Einbeziehung des Messias zeigt
schliefllich, daBl nicht nur die Hohepunkte, sondern die ganze
Geschichte Israels samt ihren Exilen von Gott vorhergesehen, und
wenn auch nicht so, so doch tiberhaupt gewollt war. Gott war auch
zu dieser Geschichte bereit, weil er auch so oder eben nur noch so
sein Schopfungsziel erreichen konnte.

Die Rabbinen sehen daher die Geschichte auch nicht negativ
als eine Abfolge von Fall und Wiederherstellung. Jede Wieder-
herstellung enthilt fiir sie etwas Neues, eine neue Erfahrung mit
Gott, denn so kann er noch einmal an seinen Taten erkannt werden.
Jede Wiederherstellung stellt auch eine neue Gemeinschaft her:
Die Gemeinschaft im Heiligtum bedeutete den Rabbinen mehr als
die Gemeinschaft Adams mit Gott%, und die Erlosung des Messias
und die Gemeinschaft in der zukiinftigen Welt wird wiederum
groBer sein. Bei aller Not haben die Rabbinen die Geschichte posi-
tiv bewertet. Wie sehr, zeigt schon ein Blick auf ihre Auslegung
des Hoheliedes als eine sinnbildliche Geschichte der Gemeinschaft
Israels mit Gott — also ganz und gar nicht als Allegorie’’. Sie
leugneten weder die Schuld Israels noch die Strafen Gottes, aber
sie sahen auch hierin noch die Zeichen der Verbundenheit, die
Moglichkeit einer neuen und groBleren Erfahrung auf einem letzt-
lich gemeinsamen Weg durch die Zeiten. Den Fehler, Historie und
Geschichte zu verwechseln, haben die Rabbinen allerdings nie

fester Bestandteil der rabbinischen Tradition und nicht etwa nur Meinung
eines einzelnen Lehrers.

56 Vgl. Pesikta deRab Kahana, S. 1a.

57 Vgl. besonders das Targum zum Hohelied als Niederschlag dieser
Deutungen.

43



begangen; fiir sie galten moralische und nicht materielle Kausali-
taten.

Nur ganz vordergriindig ist der Midrasch von den Dingen, die
vor der Erschaffung der Welt geschaffen wurden, eine Aufziéhlung
von notwendigen Institutionen der Heilsgeschichte, oder eine Fest-
legung der Geschichte tiberhaupt. Der Midrasch bezieht vielmehr
die Geschichte in die Schopfung ein und macht sie letztlich zum
Prinzip der Schopfung, so, dafl die Schopfung sich nur in der
Geschichte erfiillen kann, denn die Welt, die Gott schuf, ist nicht
ein vollendeter Kosmos, der durch den Menschen ungliicklicher-
weise verdorben wurde, sondern eine Welt, die nur in der Gemein-
schaft Gottes mit den Menschen vollendet werden wird. Man
konnte N. Glatzers Satz iiber die Geschichtslehre der Tannaiten,
daf} die Geschichte der Raum ist, in dem sich der gottliche Plan
verwirklicht %8, erweitern: Die Geschichte ist der Raum, in dem sich
die Schopfung (als Absicht und Plan) Gottes vollendet.

ERWAGUNGEN ZUR GESTALT JOSUAS IN
UBERLIEFERUNG UND GESCHICHTE

Von HErRBERT ScHMID, Kaiserslautern

Im Vordergrund dieses Aufsatzes steht die Gestalt Josuas; Fra-
gen der Landnahme und der Eroberung von Stiddten lassen sich
nicht ausklammern. Im Hintergrund miissen die Probleme der Ent-
stehung des Buches Jos, seiner Quellen, seiner Zusammengehérig-
keit mit der Thora und den folgenden «fritheren Propheteny (Jde
— II Reg) stehen.

58 Untersuchung zur Geschichtslehre der Tannaiten, Berlin 1933, S. 46.

! Siehe dazu die unterschiedlichen Auffassungen von M. Noth, Uber-
lieferungsgeschichtliche Studien, 1943 und 19572, 3ff., und von E. Sellin-
G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament, 196510, 213ff.

44



	Schöpfung und Geschichte : der Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden

