Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Der Messianismus im christlichen Denken
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DER MESSIANISMUS IM CHRISTICHEN
DENKEN

Von KurT HrRUBY, Paris *

Trotz der kategorischen Formulierungen einer groBen Anzahl
theologischer und katechetischer Handbiicher stellt uns das mes-
sianische Problem, und innerhalb seines Rahmens vor allem der
christliche Messianismus, vor schwierige Fragen. Eine weitere Kom-
plikation ergibt sich dabei daraus, daBl der christliche Messianismus,
wiewohl er auf dieselben in der Schrift und der Tradition begriin-
deten Wurzeln zuriickgeht wie der jiidische, die wahre Trennungs-
linie zwischen Judentum und Christentum darstellt und so auch
die Grundlage des tiefliegenden Antagonismus ist, der jahrhunderte-
lang zwischen den beiden Gemeinschaften vorherrschend war und
der ihre gegenseitigen Beziehungen weitgehend geprigt und dau-
ernd beeinflult hat. Denn auf die Frage, ob nun Jesus von Nazareth
wirklich der von den Propheten verheilene Messias war — wir
bedienen uns der herkommlichen Formulierung dieser Frage, wie-
wohl sie rein exegetisch gesehen mit Vorsicht anzuwenden ist —,
antworten die Christen als diejenigen, die seinen Namen (Xpto76c =

* Der nachstehende Artikel ist die deutsche Fassung eines Referats, das
Professor Hruby aus Paris im Rahmen des internationalen Symposions iiber
den Messianismus gehalten hat, das vom 16. bis 20. Juli 1967 in StraBburg
stattfand. An dieser auf katholische Initiative hin veranstalteten Tagung
nahmen auch evangelische und jiidische Beobachter teil. Das Ziel Prof.
Hrubys war es, einen Uberblick iiber die gegenwirtige Situation zu geben.



Messias) tragen, mit einem spontanen Ja, wihrend das Judentum
ein solches Ansinnen kategorisch zuriickweist und sich fiir nicht
betroffen erklért.

Ubrigens trigt zum Gutteil die meist krasse Unkenntnis der
wahren geschichtlichen Zusammenhinge und Grundlagen des Pro-
blems die Schuld daran, dal man lange Jahrhunderte hindurch an
der These festhalten konnte, das gesamte jiidische Volk habe teils
aus Verblendung, teils aus bosem Willen die Messianitit Jesu
zuriickgewiesen, wie wenn die messianischen Stromungen im Juden-
tum etwas Eindeutiges und Geradliniges gewesen wiren, das sich
dann im konkreten Fall ohne weiters verifizieren lie. Wir wissen
heute, dafl die geschichtliche Wahrheit nichts mit einer derart
ungebiihrlichen Vereinfachung zu tun hat. Dazu gesellt sich noch
der Umstand, dal man auf diesem Gebiet, so gut wie auf jedem
andern, stets sorgfiltig unterscheiden mul} zwischen der Ausgangs-
situation, wie sie uns in den Erzidhlungen der Evangelien entgegen-
tritt, und der theologischen Ausarbeitung, die sehr bald in der
Urkirche einsetzt. Auch dabei besteht eine zusitzliche Schwierig-
keit darin, dafl ja oft schon die Evangelienberichte selbst der Beginn
einer solchen Ausarbeitung sind, was in ganz besonderem Male
auf das Johannesevangelium zutrifft.

Wihrend langer Zeit, praktisch bis ins vorige Jahrhundert
hinein, betrachtete man den neutestamentlichen Messianismus aus-
schlieflich vom theologischen Standpunkt aus und begniigte sich,
zur Stiitze der theologischen Argumentation einfach Schriftstellen
aneinanderzureihen, denen man Beweiskraft zuerkannte, ohne es
im einzelnen Falle fiir notwendig zu erachten, zwischen den viel-
faltigen und vielschichtigen Bedeutungen dieser Stellen zu unter-
scheiden und auf die Pluralitit des Wortsinns zu achten.

Die Reaktion war dementsprechend heftig. Julius Wellhausen
und seine historisch-literarische Schule wiesen praktisch jeden Ver-
such zuriick, zu recht oder unrecht als messianisch angesehene alt-
testamentliche Prophezeiungen im Lichte der neutestamentlichen
Aussagen zu interpretieren. Wie es gar nicht anders sein konnte,
fiithrte auch diese Arbeitshypothese zu zahlreichen Ubertreibungen.
Das Verdienst, in etwa das Gleichgewicht wiederhergestellt zu
haben, kommt Hermann Gunkel und, ganz besonders, Hugo

2



GreBmann zu, der seine Ideen in dem 1905 in Gottingen erschie-
nenen Buch «Der Ursprung der israelitischen Eschatologie» nieder-
gelegt hat. Dieses nach dem Tode des Autors vollstindig umge-
arbeitete Werk wurde 1929 unter dem bezeichnenden Titel «Der
Messias» neu aufgelegt und ist eines der klassischen Werke auf
diesem Gebiet geblieben. Nach GreBmann mufl man das Gesamt-
problem des Messianismus, im Judentum so gut wie im Christen-
tum, von der Kschalologie her betrachten, in die er hineingehort
und in deren Rahmen er verschiedene Ausdrucksformen gekannt
hat, wie zum Beispiel den durch den Konig repriasentierten poli-
tischen Messias, den prophetischen Messias in der Gestalt des
Gottesknechtes und den apokalyptischen Messias in Form des
Menschensohns.

Diese Positionen wurden von katholischen und protestantischen
Exegeten iibernommen und, insofern sie dessen bedurften, korri-
giert. Protestantischerseits ist dabei vor allem Ernst Sellin zu
erwihnen!, katholischerseits Ernst Diirr2, So wurden die Grund-
lagen der modernen Messiasforschung gelegt, die von seiten der
skandinavischen Schule, die den Hauptakzent auf den kultischen
Ursprung einzelner Phianomene legt3 und von den angelséichsischen
Landern her® wertvolle Impulse erhielt.

Von katholischer Seite, wo die Forschungs- und Ausdrucksfrei-
heit lange Zeit hindurch durch die von der Bibelkommission errich-
teten, sehr eng gezogenen Schranken gehemmt war, verdienen
besonders P. Lagrange, P. Ceuppens, L. Dennefeld, J. Coppens,
A. Gelin, J. Steinmann u. a. genannt zu werden.

Um das Problem in seiner ganzen Komplexitét aufzuzeigen, sei
ganz einfach darauf verwiesen, dall man bei den nichtkatholischen
Exegeten in grofien Ziigen vier verschiedene Positionen hinsicht-
lich des Problems der Messianitét Jesu unterscheiden kann:

1 Der alttestamentliche Prophetismus, Leipzig 1912; Die israelitisch-
Judische Heilandserwartung, Berlin 1925.

2 Ursprung und Ausbau der altisraelitisch-judischen Heilandserwartung,
Berlin 1925.
# Mit S. Mowinckel, B. Bentzen, I. Engnell, E. Sjoberg u. a.

4 Mit N. H. Smith, A. R. Johnson, E. R. Goodenhough, H. H. Rowley
u. a.



1. Jesus hat keinerlei messianischen Anspruch gestellt und hat
auch niemals daran gedacht, sich als Messias zu deklarieren. Alle in
den Evangelien aufscheinenden messianischen Ideen gehen auf die
Urkirche zuriick und wurden a posteriori eingefiigt. Diese Position
wird von Wrede, Haering und Bultmann vertreten und gewinnt
augenblicklich an Terrain dank des Einflusses der Bultmannschen
Schule.

2. Jesus hat dem Messianismus nur eine ganz beschrinkte Be-
deutung beigemessen. Das ist die Stellung der liberalen Exegeten.

3. Jesus fiigt sich in einen messianischen Rahmen ein, aber dieser
Rahmen bleibt dennoch am Rande seiner Verkiindigung. So lautet
die These Monniers.

4. Fir die Exegeten der eschatologischen Richtung bewegt sich
Jesus auf dem Boden der Apokalyptik und betrachtet sich als den
zukiinftigen Messias. Das ist die Meinung von J. Weil}, A. Schweit-
zer, A. Loisy, Ch. Guignebert, M. Goguel (teilweise) und Wernle.

Zusammenfassend kann gesagt werden, daf3 alle in Hinblick
auf die messianischen Vorstellungen des Urchristentums ausgearbei-
teten Synthesen daran festhalten, daf} sich Jesus auf der Linie der
Propheten Israels bewegte, dafl seine Hauptaufgabe die Botschaft
vom Gottesreich war, dal er sich als der himmlische Ké&nig und
ewige Hohepriester betrachtete, dafl er das Richteramt beim Jiing-
sten Gericht ausiiben wird und daf3 seine Anhénger in der dauern-
den Erwartung des «Tages des Herrn» leben miissen. Was die
messianischen Attribute angeht, die sich Jesus beilegt, so stellen
sie den Ausgangspunkt einer reicheren und vollkommeneren Sinn-
gebung dar, der des xdgio¢ und des vidc 107 Ocod.

Die Bultmannsche Schule, welche die meisten dieser Hypothesen
in das Reich des Mythos verweist und sich der oft undankbaren
Aufgabe der «Entmythologisierung» verschrieben hat, hat immer-
hin auch gesunde Reaktionen hervorgerufen und hat so dazu bei-
getragen, die exegetische Arbeit zu befruchten. Man hat so vor
allem die absolute Notwendigkeit erkannt, gewissen neutestament-
lichen Phinomenen ein besseres Verstindnis entgegenzubringen
und sie auf dem Hintergrund ihrer Vorbilder im jidischen Raum
zu untersuchen. Wir werden auf diesen Aspekt noch néher ein-
gehen. Auch hat man dank der Arbeiten Bultmanns einen besseren

4



Blick bekommen fir den dusserst komplexen Charakter der neu-
testamentlichen Literatur. Auf diesem Gebiet wurden auch von
katholischer Seite her wichtige Beitrige geleistet, so durch die Stu-
dien von L. Cerfaux, A. Descamps und J. Dupont. Von den prote-
stantischen Autoren verdienen hier genannt zu werden O. Cullmann,
C. H. Dodd und der bereits erwihnte E. Sjoberg. Katholischerseits
haben die Arbeiten seit der 1943 erfolgten Promulgation der papst-
lichen Enzyklika «Divino afflante Spiritu» einen erfreulichen Auf-
schwung genommen, hat doch dieses Dokument zum Grofiteil die
Schwierigkeiten beseitigt, die bis dahin der exegetischen Forschung
im Wege standen.

Da es uns nicht moglich ist, die verschiedenen messianischen
Aspekte der Person Jesu in den neutestamentlichen Schriften im
einzelnen zu analysieren und aufzuzeigen, wie sich daraus der
christliche Messianismus entwickelt hat, wollen wir uns damit
begniigen, einige charakteristische Ziige herauszugreifen und dabei
auch jedesmal darauf hinweisen, in welchem Mafe sie mit den
Ansichten der rabbinischen Tradition konform gehen und an wel-
chen Punkten sie sich davon entfernen.

Dre Botschaft vom Gottesreich

Das von Jesus nach dem Zeugnis aller Evangelien in seiner Pre-
digt als vordringlich betrachtete Element war die Verkiindigung
der Frohbotschaft von der unmittelbaren Nihe des Gottesreiches.
Die priziseste Formulierung dieser Botschaft findet sich bei Mk 1, 15:
«Die Zeit ist erfiillt und genaht hat sich das Reich Gottes; bekehret,
euch und glaubt an die Frohbotschaft!» Obwohl diese Textstelle in
ihrer redaktionellen Formulierung die Terminologie der christlichen
Predigt widerspiegelt, enthilt sie dennoch zweifellos einen Kern,
der auf Jesus selbst zuriickreicht. Das liBt sich schon daraus
ableiten, daB8 darin das Nahen des Gottesreiches im Vordergrund
steht, wihrend ja doch in der Urkirche der Hauptakzent bei der
Verkiindigung stets auf die Auferstehung Jesu und seine Messiani-
tit gelegt wird.



Der Gedanke vom Gottesreich war den Hérern der Predigt Jesu
so vertraut, dall es vollig iiberfliissig erschien, auf seinen Inhalt
noch naher eingehen zu wollen. Es handelt sich um nichts anderes
als um die Anerkennung des souverinen und universellen Herr-
schaftsanspruches Gottes durch alle Vélker. Diese von Gott an sich
standig ausgeiibte Herrschaft ist es auch, die der gliaubige Israelit
tiaglich auf sich nimmt, wenn er das schem’a jisrael, das «Hore,
Israel» spricht. Tm gegenwirtigen Zustand kommt diese Gottes-
herrschaft darin zum Ausdruck, daB die Frommen dem Gesetz
Gottes den schuldigen Gehorsam erweisen, aber die Zukunfts-
perspektive ist ihre allgemeine Anerkennung durch die Vélker der
Welt. Und da Israel, das als einziges Volk tatséchlich das ’ol malchut
schamajim, das «Joch des Gottesreiches», auf sich genommen hat,
in der Gegenwart unter dem Joch der heidnischen Zwingherrschaft
seufzt, so bedeutet die Manifestation des Gottesreiches auch die
Befreiung von dieser Unterdriickung und die Unterwerfung der
Heiden unter Gottes Herrschaft.

Jesus gebraucht dieselbe Terminologie wie die rabbinische Uber-
lieferung und beldBt der Vorstellung vom Gottesreich ihren tra-
ditionellen Gehalt, aber es tritt dennoch in seiner Verkiindigung
ein wesentlich neues Element hinzu: das von ihm angekiindigte
Reich ist das eschatologische Gottesreich. Gewill besteht ein innerer
Zusammenhang zwischen dem Kommen des Reiches und dem
Gedanken der Bule, der Umkehr zu Gott, und Jesus weist darauf
in seiner Predigt auch nachdriicklich hin, doch ist dieses Element
dabei trotz allem nicht primér. Der Hauptakzent liegt bei Jesus
stets auf dem Heil, auf der Vergebung, die Gott der ganzen Welt
in Aussicht stellt und anbietet. So ist denn auch fiir ihn das Gottes-
reich in allererster Linie eine Realisation des gottlichen Heils-
willens in der Perspektive der Weissagungen des Deuterojesaja.
Dieses Reich ist ein Geschenk Gottes, eine Gnadengabe Gottes an
die Menschen. So wie die Saat ohne alle #uBlere Einwirkung auf-
geht, so entwickelt sich auch das Gottesreich allein durch die Kraft
und Gnade Gottes. Gott allein ist es, der sein Reich den Menschen
anbietet, und sie selbst konnen nichts dazu beitragen, um sein
Kommen zu beschleunigen. Was Jesus ankiindigt, ist der xawdg,
die Heilsminute, in der Gott den Menschen seine Barmherzigkeit

6



durch Jesus zuteil werden 148t. Die Originalitit der Botschaft vom
Gottesreich im Munde Jesu besteht darin, dafl er es zum Heils-
element macht. Wahrend das Heil fiir die rabbinische Tradition eher
eine Folge der Aufrichtung der Gottesherrschaft ist, tritt in der
Predigt Jesu eine Gleichsetzung dieser beiden Elemente ein: Mit
dem Gottesreich kommt auch das Heil.

Dieses Heil ist nun in der Perspektive Jesu ein ausschliefllich
religioses und spirituelles Gut. Er schlieBt dabei jede landldufige
Idee vom Messiasreich aus, wie sie immer wieder in der jiidischen
Tradition im Vordergrund steht, da diese Tradition im Grunde
niemals imstande ist, zwischen diesen beiden Begriffen reinlich zu
scheiden. Das erklart uns die negative Haltung, die Jesus stets an
den Tag legt, wenn das messianische Element in dieser Form zu
sehr betont wird. Diese Vorstellung einer rein geistig aufgefallten
Messianitit ist es auch, die ihn mehr und mehr von den Volks-
massen geschieden hat, bei denen die Messiaserwartung notwen-
digerweise durch die Verhiltnisse bedingt ganz andere Formen
annahm. Wiewohl nun die Botschaft vom Gottesreich bei Jesus
einen exklusiv eschatologischen Charakter trigt, differenziert sie
sich dennoch von den apokalyptischen Spekulationen hinsichtlich
der genauen Zeit, wann das alles eintreten wird.

Diese rein religiose Botschaft Jesu hat nun aber auch eine
universelle Dimension, und das unbeschadet des Umstandes, dal3
Jesus seine personliche Sendung auf die «verlorenen Schafe in
Israel» beschrinkt (Mt 15,24; vgl. auch eb. 10,6). Jesus unter-
streicht diese Beschréinkung, um auf die Einheit und den organisch-
kontinuierlichen Ablauf des gottlichen Heilsplanes hinzuweisen:
Es ist Gottes Wille, daf3 das Heil der Menschheit den Weg iiber das
auserwihlte Volk nimmt, denn: «Das Heil kommt von den Juden»
(Jo 4, 22). Doch kommt auch die Botschaft Jesu an die Vélker klar
zum Ausdruck, und zwar in Mt 8,11: «Ich sage euch aber: Viele
werden von Osten und Westen kommen und sich zu Tische legen
mit Abraham, Isaak und Jakob im Himmelreich .. .»

Hat nun Jesus einen inneren, ursichlichen Zusammenhang her-
gestellt zwischen der Botschaft vom Gottesreich und seiner Per-
son? Diese Frage wird von den Exegeten heftig diskutiert, riihrt
sie doch an das Fundament seiner messianischen Sendung. Wir

7



geben im Nachstehenden drei Ansichten wieder, die uns ein gutes
Bild von den verschiedenen Positionen vermitteln.

K. Késemann schreibt®: «Die einzige Kategorie, die seinem
Anspruch gerecht wird, ist, vollig unabhingig davon, ob er sie
selber benutzt und gefordert hat oder nicht, diejenige, welche seine
Jiinger ihm denn auch beigemessen haben, ndmlich die des Messias.»

Fiir Ph. Vielhauer sehen die Dinge wesentlich anders aus®:
¢«Diesem Anspruch wird auch die Kategorie des Messias nicht
gerecht», schreibt er. Jesus versteht sich selbst «als Gottes letztes
Wort an die Menschen. Aber er verschmiht es, diesem Anspruch
mit einer Selbstbezeichnung aus dem reichhaltigcen Repertoire
judischer Eschatologie Ausdruck zu verleihen».

Mit K. Sjoberg? nihern wir uns neuerdings einer Ansicht, die
eher dem Zeugnis der Evangelien gerecht wird: «Seine Messianitéit
war verborgen», schreibt Sjoberg, «sie war ein Geheimnis, das nicht
ohne weiteres erkannt werden konnte, und das er auch nicht durch
besonderen Unterricht und Verkiindigung bekannt machte. Aber
er wollte doch nicht, dal} sie unerkannt bleiben sollte. Seine Worte
und Taten appellierten an das Nachdenken der Zuschauer und
Zuhorer. Darin war tatsichlich die Messianitit eingeschlossen. Wer
sehen und horen konnte, konnte sie entdecken.»

Wenn es nun auch zutrifft, dall Jesus auf Grund der Gefahr,
seine messianischen Anspriiche im Lichte des Volksglaubens inter-
pretiert und so von der Wurzel her deformiert zu sehen, davon
meist nur in Andeutungen gesprochen hat, so sind diese Anspriiche
dennoch eine Tatsache, die aus zahlreichen Texten eindeutig her-
vorgeht. Dazu darf auch nicht iibersehen werden, dal die Predigt
Jesu stets in engster Verbindung mit seinen Taten steht. Wenn er
Wunder wirkt, so tut er es deshalb, um damit seine Sendung glaub-
wiirdig zu machen. Auch sind die Wunder fir ihn stets Zeichen
fir die Erfillung der prophetischen Ausspriiche tiber die Heilszeit.
Das kommt deutlich in Mt 11,4ff. zum Ausdruck (= Lk 7,22ff.):
«Gehet hin und berichtet dem Johannes, was ihr hért und seht:

5 Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1954, S. 145.

6 Gottesreich und Menschensohn in der Verkiindigung Jesu, in Fest-
schrift fiir G. Dehn, Neukirchen 1957, S. 78.

? Der verborgene Menschensohn in den Evangelien, Lund 1955, S. 230.



Blinde sehen, Lahme gehen, Aussétzige werden rein, Tote stehen auf,
Armen wird das Evangelium verkiindet.» Im Mittelpunkt der Mis-
sion Jesu steht tatsichlich die Aufgabe, «den Armen die Froh-
botschaft zu verkiinden», mit Hinweis auf Jes. 61, 1. Diese Jesaja-
stelle ist es ja auch, die er dann in einem eindeutig messianischen
Sinn in der Synagoge von Nazareth auslegt (Lk 4, 21): «Heute hat
sich diese Schrift erfiillt vor euren Ohren.»

Das Zeugnis, das Jesus von seiner Messianitdt ablegt, nimmt
nicht die Form einer feierlichen Verkiindigung an, geht aber den-
noch deutlich aus seiner Schriftauslegung und aus der Anwendung
hervor, die er davon auf seine Person macht: Er ist es, der heilt
und rettet, der die Barmherzigkeit Gottes denen bringt, die auf
sein Wort horen und seine Botschaft annehmen, ganz besonders
den Armen, den Niedrigen, den Bedriickten und den Siindern. Auf
diese Weise wird das Gottesreich gegenwiirtig, tritt in ein aktuelles
Stadium ein und beginnt auf Erden, wenn es auch stets seinen rein
eschatologischen Charakter voll und ganz bewahrt. Das wesentliche
Element zum Verstidndnis des christlichen Messianismus ist sein
dynamascher Aspekt. Jesus ist der Messias, der nicht nur das Kom-
men des Gottesreiches verkiindet, sondern dank dessen Person und
Wirken dieses Reich auch in ein konkretes Realisationsstadium
eintritt. Aber es handelt sich dabei um einen Vorgang, der wohl
durch Jesus seinen Anfang nimmt, der aber weiterlauft in der Zeit
und erst mit der Parusie zum Abschlull kommen wird. Dieses
Element dauernden Vorwirtsschreitens und stéindigen Wachstums
des Gottesreiches wird in zahlreichen Gleichnissen verdeutlicht,
wie zum Beispiel in der Parabel vom Simann, von der Saat, die
ohne fremdes Zutun aufgeht, vom Senfkorn, vom Sauerteig, vom
Unkraut unter dem Weizen, vom Fischnetz usw.

Gottesrerch und Paruste

Obgleich das Gottesreich mit dem Kommen Jesu bereits begon-
nen hat, liegt der Akzent in der Predigt doch stets auf den Ereig-
nissen der Zukunft. Oder, um es anders auszudriicken: Stiitzt sich
der Glaube an die Parusie, an die Wiederkunft Jesu, der in der



Urgemeinde so stark vorhanden ist, auf Ausspriiche der Evangelien?
Es geht dabei im Grunde um die Identifizierung Jesu mit dem
Menschensohn, mit allen exegetischen Schwierigkeiten, die sie auf
den Plan ruft. Wenn wir unter den zahlreichen Textstellen, die
hier ihren Platz haben, nur drei beriicksichtigen, und zwar:

Mk 8,38 (= Lk 9, 26), dessen authentischste Version in Lk 12,8
erhalten zu sein scheint: «Ich sage euch: Jeder, der sich zu mir
bekennt vor den Menschen, zu dem wird sich auch der Menschen-
sohn bekennen vor den Engeln Gottes. Wer mich aber verleugnet
vor den Menschen, der wird auch verleugnet werden vor den
Engeln Gottes.»

2. Mt 25, 31-46, die Schilderung vom Jiingsten Gericht, und

3. das Bekenntnis Jesu vor dem Synhedrion (Mk 14,62 = Mt
26,64 = Lk 22,69), so fillt es schwer, das Zeugnis Jesu als nicht
auf die Parusie hin orientiert zu betrachten. Vor seinen Richtern,
im Augenblick seiner grofften Erniedrigung, weist er neuerlich auf
seine Messianitit hin und sagt seinen zukiinftigen Triumph voraus.

In seinem ganzen Reichtum und seiner ganzen Fiille wird das
Gottesreich allerdings erst nach dem Siithnetod Jesu offenbar wer-
den. Die Hinweise darauf scheinen im Evangelium erst nach der
Szene von Césarea Philippi auf, doch kommt dieses Element dann
mit aller Klarheit in den Worten Jesu beim Letzten Abendmahl
zum Ausdruck (Mk 14,15 = Mt 26, 29): «Wahrlich, ich sage euch:
Nicht mehr werde ich trinken von dieser Frucht des Weinstocks
bis zu jenem Tage, da ich neu davon trinke im Reiche Gottes.»
Trotz diverser gegenteiliger Interpretationsversuche dieser Stelle
durch die Kirchenviter beziehen sich die Worte Jesu unzweifelhaft
auf das zukiinftige Reich, in dem er und seine Jiinger wieder
vereint sein werden. Wenn nun Jesus dieses Wort vor der Ein-
setzung der Eucharistie gesprochen hat, so gewinnt es durch die
Institutionsworte selbst eine neue Bedeutung: Jesus wird wohl in
Hinkunft nicht mehr das Mahl mit seinen Jiingern teilen, aber eine
neue Tischgemeinschaft wird zwischen ihnen im kiinftigen Gottes-
reich zustandekommen. Der Tod, auf den Jesus in diesem Augen-
blick zugeht, ist die unbedingt notwendige Vorbedingung dafiir,
da ja der Anteil der Jiinger am eschatologischen Mahl durch die
Sithnewirkung von Jesu Blut zustandekommt, «das fiir euch ver-

10



gossen wird» (Lk 22, 20). Die Formulierung dieses Satzes in Mt 26, 28
und Mk 14,24: «... das Blut ... das fiir viele vergossen wirdy,
bringt neuerdings eine universalistische Note in den Gesamtzusam-
menhang und zeigt an, dafl das durch Jesu Blut gewirkte Heil nicht
allein auf die Jiinger beschriankt bleibt, die in dieser entscheidenden
Stunde alle diejenigen vertreten, die in Zukunft dank des von
Jesus gestifteten Neuen Bundes in den Genull des Heils kommen
werden. Am Ende seiner irdischen Laufbahn richtet Jesus seine
Blicke neuerdings auf sein Reich und auf den Platz seiner Person
im Plan Gottes. Trotz des augenscheinlichen Miflerfolges der irdi-
schen Mission Jesu wird dieser Heilsplan weitergehen in einer Zeit
die bereits im Vollsinn des Wortes eine eschatologische Zeit ist, und
in der Gott allen Menschen unterschiedslos sein Heil anbietet, falls
sie bereit sind, die Frohbotschaft von der Erlésung anzunehmen.

In diesem Zusammenhang ist es unumginglich notwendig, auch
ein anderes schwieriges Problem zu erwidhnen, und zwar die Frage
der Naherwartung der Parusie, die aus zahlreichen Evangelientexten
hervorgeht, die in vielen Fillen der Perspektive Jesu entsprochen
zu haben scheint und die ebenfalls von Paulus und der Urkirche
geteilt wurde. Auf der anderen Seite gibt uns gerade die Tatsache
der «eschatologischen Verzogerung» die «Zeit der Kirche», die
Fortsetzung der Aktion Jesu in und durch die Kirche. Ist es mog-
lich, ein gewisses Gleichgewicht herzustellen zwischen zwei sich
anscheinend derart widersprechenden Aspekten, ohne dem Schrift-
wort Gewalt anzutun? Einer der besten Versuche, eine Antwort
auf diese Frage zu geben, sind zweifellos die diesbeziiglichen Aus-
fithrungen von R. Schnackenburg?:

Wir stehen also vor folgendem Tatbestand: Eine breite Tradi-
tionsschicht bezeugt von Jesus, dal er das Kommen der Gottes-
herrschaft, bzw. des Menschensohnes zwar fiir eine nahe Zukunft,
aber ohne niahere Zeitangabe, ja unter ausdriicklicher Ablehnung
einer genauen Zeitbestimmung, angesagt hat; demgegeniiber ent-
halten nur wenige Einzellogien eine Terminbegrenzung auf die noch
lebende Generation. Diese Logien zu erhellen, war nicht méglich;
es schien, dafl auch schon die Urkirche diese kantigen Traditions-

_—

8 Gottes Herrschaft und sein Reich, Freiburg i. B. 1959, S. 146—148.

11



splitter nicht sauber in das Gefiige der eschatologischen Predigt
Jesu einzuordnen wuflte. Vielleicht weist sie uns mit ihrem Ver-
halten den besten Weg: aus Jesu prophetisch eindringlicher Predigt
die lebendige eschatologische Hoffnung zu néhren, aber aus gewis-
sen Kinzellogien nicht falsche Schliisse auf Jesu Vorhersage zu
ziehen. Einen Irrtum Jesu hat die Urkirche nicht zugegeben; das
brauchen auch wir nicht, wenn wir uns der Gesamtlage der Tra-
dition kritisch bewufit bleiben und auf die Art, den Sinn und das
Ziel der Verkiindigung Jesu achten.

Zu einer kritischen Selbstbesinnung gehort auch, dall wir uns
von unseren empirischen Zeitvorstellungen losen, die gerade im
abendlindischen Denken die Zeit als eine kontinuierlich fort-
laufende Linie erscheinen lassen, die in meBbare Abschnitte
(«Rédume») eingeteilt wird. Das heilsgeschichtliche Denken der
Bibel fragt vielmehr nach dem, was in der Zeit geschieht und sie
«fullty, fragt nach dem Handeln Gottes, das jeder Zeit ihren Cha-
rakter und ihre Schwerkraft verleiht. In diesem Sinn (wenn wir
also nicht wieder nach unserer rdumlichen Zeitanschauung inter-
pretieren) hat das Wort: «Ein einziger Tag ist bei Gott wie tausend
Jahre und tausend Jahre wie ein einziger Tag» (2 Petr. 3, 8) seine
Giiltigkeit. Die gesamte Zeit, seit Jesus seine eschatologische Bot-
schaft verkiindigte, ist Ndhe zur vollendeten Basileia, da diese in
Jesus spilirbar und gewill geworden ist, in ihm hereinwirkt in
«diesen Aon» und auf die Menschen einwirkt, in einer bestimmten
Weise schon anwesend ist und nur noch ihrer Herrlichkeitsoffen-
barung harrt. Das prigt den Charakter dieser ganzen heilsgeschicht-
lichen Epoche und verleiht ihr insgesamt die Spannung auf das
Ende hin, ganz gleich, ob wir am «Anfang» oder «Ende» jener
Epoche stehen. Weil Jesus die Saat ausgeworfen hat, weil seit
seinem Wirken die Gottesherrschaft unverlierbar, wenn auch erst
in einer vorlaufigen Weise, gegenwértig ist, steht auch die Ernte
vor der Tiir und kommen die Endereignisse driangend und fordernd
auf uns zu. Im Grunde ist alles mit jenen zwei Perfekta von Mk 1, 15
gesagt: Die eschatologische Erfiillungszeit ist da und das Herrlich-
keitsreich Gottes nahe; beide sind unaufhebbare, durch Jesu Kom-
men zu einem festen «Bestand» gewordene Tatsachen. Was sich
von nun an vollzieht, entfaltet sich zwar in der raumzeitlichen

12



Wirklichkeit dieser Welt und wird von den Menschen in der «Ge-
schichte» und damit auch als zeitlicher «Ablauf» erfahren, steht
aber insgesamt unter dem unverldschlichen Zeichen der von Jesus
heraufgefiihrten Heilwirklichkeit und im Morgengrauen des «Tages
des Herrn». Den Anruf zu Umkehr und Glauben hat nicht nur
Jesus, sondern nach ihm auch der urchristliche und iiberhaupt
jeder christliche Verkiinder an seine Generation zu richten, und
zwar unter dem gleichen dringenden Ernst der eschatologischen
Stunde, die ein bestindiges «Heute» ist, bis Gott auch dieser «vor-
letzten» heilsgeschichtlichen Zeit ein Ende setzt (vgl. Hebr. 3, 12ff.).
Dieses eigentiimliche «eschatologische» Bewulitsein, das heiflt die
unserer eschatologischen «Zwischenzeit» entsprechende Haltung,
haben die groBlen Theologen der Urkirche aus Jesu Verkiindigung
gewonnen und ihren Gldubigen eingescharft (vgl. besonders 1 Kor.
7,29-31; 1 Thess. 5,1-11). Damit haben sie sicher Jesu innerstes
und eigentliches Anliegen bei seiner eschatologischen Botschaft
erfal3t und festgehalten.

Die theologische Ausarbeitung

Die von den Evangelien beschriebene Gesamtsituation andert
sich grundlegend im Kerygma der Urkirche. Die Botschaft vom
Gottesreich tritt von nun ab spiirbar in den Hintergrund und der
Akzent liegt jetzt auf der Darstellung und dem Bekenntnis Jesu
als Messias und Herr. Das ist die Situation in der Apostelgeschichte
und bei Paulus. Eine wichtige Verdnderung ist durch die avainuypig
eingetreten (Lk. 9,51), durch den Kingang Jesu in die gottliche
Sphére, und zahlreiche auf die jiidische Tradition zuriickgehende
messianische Elemente treten nunmehr im Lichte dieser neuen
Tatsache neuerdings in den Vordergrund. Das geht ganz klar aus
der Petrusrede hervor (Ap. 2, 36): «Mit aller Sicherheit also erkenne
das ganze Haus Israel: Gott hat diesen Jesus zum Herrn und
Messias gemacht, ihn, den ihr gekreuzigt habt». Von nun ab treten
wir in die Phase der theologischen Ausarbeitung der Idee von der
Messianitdt Jesu ein. Die Elemente dafiir sind seine in der Tradition
der Urkirche bewahrte Botschaft und die maBgeblichen Fakten

13



seines Lebens. Ausgehend von der jiidischen Vorstellung vom
Messias als Herrscher, die in den Apokalypsen so stark betont wird,
erreicht Jesus im Denken der Urgemeinde die Fiille seiner Messiani-
téat nach seinem Eintritt in die gottliche Sphére. Diese « Erhéhungs-
christologie»® stellt keineswegs die Messianitit des historischen
Jesu in Abrede, erblickt aber in seiner Erhéhung als Kyrios den
Abschlull dieser Entwicklung.

Die tiefe Uberzeugung, daB der als Christus endgiiltig in die
gottliche Sphire eingegangene Jesus nunmehr die wahre Herrschaft
ausiibt, die wohl als vom Himmel her gelenkt noch der Kontrolle
der Sinne entzogen ist, aber dennoch eine sehr konkrete Bedeutung
fiir die Gemeinde hat, leitet eine vollig neue Phase im Verstindnis
des gottlichen Planes ein. Nach der Auferstehung erhilt das Gottes-
reich den Impuls eines neuen Dynamismus: es ist nunmehr das Reich
des erhohten und verherrlichten Jesus. Von nun an ist das messianische
Reich eine absolute Realitdt, und die es kennzeichnenden Gnaden-
gaben sind die Stindenvergebung und der Beistand des HI. Geistes.
All das ist bereits zur Tatsache geworden fiir diejenigen, die an
Jesus glauben. Im Verhéaltnis zur Situation in den Evangelien ist
nunmehr die Zeit der Erfillung und der Vollkommenheit ange-
brochen, aber diese Vollkommenheit hat nichts Statisches an sich
und befindet sich in fortwidhrender Weiterentwicklung. s ist die
Zeit des «Wachstums des Leibes Christi», wie der Apostel Paulus
sagen wird.

Es ist richtig, daB in der Apostelgeschichte wenig von der Paru-
sie gesprochen wird, doch bedeutet das keineswegs, dal} dieses
wesentliche Element dort etwa nicht vorhanden wére. Das erste
Ziel der Urkirche war in der Tat, dem jiidischen Element zu bewei-
sen, daBl Jesus der Messias aus dem Hause Davids war, dessen
Kommen von den Propheten Israels vorausgesagt worden war. Es
ging dabei vor allem darum, den Juden eine wesentliche Tatsache
verstindlich zu machen, die eine villige Neuerung in Hinblick auf
die landldufigen messianischen Vorstellungen bedeutete, ndmlich
«dafl Christus leiden muBte, um so in seine Herrlichkeit einzu-

9 Vgl. E. Schweizer, Erniedrigung und Erhéhung bei Jesus und seinen
Nachfolgern, Ziirich 1955, S. 60—74; O. Cullmann, Christologie des Neuen
Testaments, Tibingen 1957, S. 222ff.

14



gehen» (Lk 24, 26, die Worte Jesu an die Jiinger auf dem Weg nach
Emmaus). Von diesem Gesichtspunkt aus gehort die Parusie nicht
mit hinein in die Argumentation, denn sie ist ja nichts anderes als
die logische Folge und die endgiiltige Kronung der Messianitat
Jesu. Was in Hinkunft bestimmend ist fiir das Leben der Gemeinde
ist die Tatsache, dall die Heilsgeschichte trotz des Eintritts der
Menschheit in die «eschatologische» Phase, die mit dem Kommen
Christi eingesetzt hat, als «tempus Ecclesiae» weitergeht. Es ist
das die Epoche des Wirkens der Kirche in der Zeit, unter dem
Schutz und dem dauernden Beistand des Kyrios, die Zeit, wo die
Sendboten Christi in alle Teile der Welt ziehen, um allen Viélkern
die Botschaft vom Heil und von der Erlosung zu verkiinden. Trotz
ihres im Vollsinn des Wortes eschatologischen Charakters handelt
es sich dabei aber dennoch um eine wesentlich dynamische Epoche,
die ausgerichtet ist auf das Endziel, das heilt auf die Wiederkunft
des Kyrios und auf das Ende der Welt. Die eschatologische Herr-
schaft Christi ist nunmehr endgiiltig aufgerichtet, aber sie vervoll-
kommt sich nach und nach in der Zeit und ist somit in stdndiger
Progression. Das Gottesvolk der eschatologischen Zeit ist bereits
gesammelt; es ist durch Christus gerettet und in Hinblick auf das
endgiiltige Heil mit allen Gnadengaben ausgestattet, mul} sich aber
noch in der Zeit bewidhren. Die vollkommene kosmische Gottes-
herrschaft ist zur Tatsache geworden, wird sich aber in ihrer ganzen
Fiille erst am Ende der Zeiten offenbaren.

Die vollstandige theologische Ausarbeitung dieses Gedankenguts
1st das Werk des Apostels Paulus. Fir ihn ist die Tatsache, daf
Christus «zwischen den Zeiten» steht und es die Hauptaufgabe der
Kirche ist, das Evangelium «bis zum Eintritt der Vollzahl der
Heiden» (R6m. 11, 25) zu verkiinden, derart evident, dafl er nicht
einmal das Bediirfnis empfindet, sie noch weiter durch Argumente
zu untermauern. Fiir Paulus ist absolut alles in der Heilsgeschichte
dynamische Progression und fortwihrendes Wachstum. Die Heils-
zeit, in der wir leben (2 Kor. 6,2), ist keine einfache Zwischen-
periode ohne Konsistenz, sondern eine Zeit, wo alles auf die Parusie
und damit auf die Vollendung hin orientiert ist. Die Zeit ist kurz
(1 Kor. 7,29) und wir stehen unter dem Einflu eines bestéindigen
Drucks, da wir in einem dauernden Spannungszustand leben, der

15



dadurch hervorgerufen wird, dafl die Heilszeit wohl bereits begon-
nen hat, ohne jedoch ihre letzte Erfiillung zu erreichen. Gewil3
kennen wir die genaue Zeit des Endes nicht (1 Thess. 5, 1f.), aber
wir miissen dennoch so handeln, wie wenn das Ende unmittelbar
vor der Tiir stiinde (eb. 6—9). Es ist jetzt die Zeit der Verkiindi-
gung der Botschaft, denn der Ruf an die Heiden und ihre Teil-
nahme am Heil ist eines der Geheimnisse des gottlichen Planes, das
die Kirche in der eschatologischen Zeit, in der sie am Werk ist, ent-
hiillen und offenbaren mufl. Fiir den Christen, der bereits von der
Gnade Christi berithrt wurde, ist es eine Zeit stindigen Fort-
schrittes und geistigen Wachstums (1 Thess. 3,13; 5,23; 1 Kor.
1, 7ff.; Phil. 1, 6).

Messtanismus und biblische Hrneuerungsbewegung

Es ist das Verdienst der biblischen Erneuerungsbewegung, in
weiten katholischen Kreisen das Verlangen wachgerufen zu haben,
die Glaubensgrundlagen in Gottes geoffenbartem Wort wiederzu-
entdecken. So wurde man denn auch darauf gefiihrt, sich mit den
Problemen des biblischen Messianismus zu beschiftigen. Diese
Tendenz ist augenblicklich ziemlich weit verbreitet, muf3 aber noch
gestiitzt und geférdert werden. Was nun ganz besonders den Mes-
sianismus und sein Ausmiinden in der christlichen Offenbarung
anbetrifft, so sind ernsthafte und objektive Studien wohl das ein-
zige wahrhaft wirksame Mittel, um nach und nach dank einer
besseren Erkenntnis der geschichtlichen Grundlagen zahlreiche
Schlagworte und ungliickliche Formulierungen zum Verschwinden
zu bringen, die durch lange Jahrhunderte den Beziehungen zwischen
Christen und Juden den Stempel aufgedriickt und praktisch die
christliche Haltung zu den Juden bestimmend beeinflut haben.
Gewil ist es sehr einfach, ohne jede historische Nuance zu wieder-
holen, daB8 «die Juden Jesus als Messias verworfen haben», aber es
ist im Gegenteil sehr schwierig, eine derartige Behauptung, zumin-
dest in dieser kategorischen Form, im Lichte eines sehr oft recht
wenig bekannten geschichtlichen Zusammenhanges aufrechtzu-
erhalten.

16



Sowie man sich iibrigens mit einem derartigen Problem befa@t,
mufl man auch feststellen, dall man unmoglich zu einer gerechten
und ausgewogenen Kinschitzung gewisser Phinomene kommen
kann ohne Kenntnis einer Gesamtheit von Tatsachen, die den
Boden fiir die Botschaft des Neuen Testaments vorbereitet haben,
und die dort auf Schritt und Tritt zutage treten. Und diese Grund-
lage ist nun eben die rabbinische T'radition. Wenn wir uns, bei strik-
ter Beschrinkung auf unser Thema, einerseits wirklich Rechen-
schaft davon ablegen wollen, wie es um die wahre Natur der
Messianitidt steht, die Jesus fiir sich beansprucht hat und die ihm
von der Urkirche beigemessen wird, und andererseits die tiefen
Griinde der Ablehnung verstehen wollen, die er von seiten der
geistigen Fiihrer und dann spiter von der Mehrheit des Volkes
selbst erfahren hat, so miissen wir zu allererst die dublerst kompli-
zierte Frage des jidischen Messianismus untersuchen. Von da aus-
gehend konnen wir dann den Versuch unternehmen, uns dariiber
klar zu werden, in welchemMaBe das von Jesus und der frithchrist-
lichen Predigt entworfene Messiasbild mit einer gewissen jiidischen
Messiaserwartung iibereinstimmte oder nicht. Eine derartige Unter-
suchung zwingt uns auch, von Haus aus reinlich zu scheiden zwi-
schen geschichtlicher Grundlage und theologischen Vorstellungen.
Dieses Vorgehen kann sich gewill nur vorteilhaft auf die ange-
wandte Arbeitsmethode auswirken. Es erlaubt uns, das ganze
Problem unter einem vollig verinderten Gesichtspunkt zu betrach-
ten, um dann die rein theologischen Elemente dank des Resultats
einer solchen Untersuchung in einer Weise neu aufzubauen, die
vielleicht den historischen Gegebenheiten eher Rechnung trigt als
die «klassische» Darstellung, und so auch mehr dem Entwicklungs-
gang des gottlichen Heilsplanes entspricht.

Die erste Tatsache, auf die wir bei einer solchen Untersuchung
stoflen, ist, daB3 es nicht einen jiidischen Messianismus gibt, sondern
mehrere. Die messianischen Vorstellungen haben sich auf Grund
bestimmter biblischer Elemente, die sich im einzelnen oft schwer
préazisieren lassen, nach verschiedenen Richtungen hin entwickelt
und haben im Laufe der Zeit eine ganze Reihe von Ideen hervor-
gerufen. Zu dieser mehr oder weniger biblisch-messianischen Grund-
lage gesellt sich dann, vom 2. Jh. v. Chr. an, der Einflu} der Apo-

17



kalyptik, mit der Zentralgestalt des Menschensohnes und der Nah-
erwartung des Endes der Zeiten. Wiewohl die Apokalyptik dann
zum Grofiteil und aus verschiedenen Griinden aus dem Programm
der offiziellen Schulen pharisdischer Richtung verbannt wurde,
iibte sie ihren Einflul} dennoch auch weiterhin in Form von Kreisen
«Eingeweihter» aus und bestimmte entscheidend die eschatologi-
schen Vorstellungen der rabbinischen Theologie. Auf dem Gebiete
des Messianismus kehrte man allerdings, nicht zuletzt unter dem
EinfluB} der politischen Verhiltnisse, zu biblischeren Vorstellungen
zuriick: Damit die messianischen Verheilungen Gestalt annehmen
kéonnen, mufl das Volk vorerst einmal vom Joch des heidnischen
Unterdriickers, im konkreten Fall also Roms, befreit werden. Des-
halb mufl auch die erste entscheidende Tat des Messias der Sieg
tiber Rom sein, um so der Versklavung des Volkes ein Ende zu
setzen.

Alle diese Elemente sind im sogenannten rabbinischen Messianis-
mus vorhanden, wie er uns in den Dokumenten entgegentritt, in
denen das Erbe der jiidischen Tradition aufgezeichnet wurde. Doch
handelt es sich dabei niemals um ein System, und noch weitaus
weniger um eine theologische Ausarbeitung, sondern stets um eine
Gesamtheit ziemlich freier Schulmeinungen, die noch dazu alle in
das Gebiet der Aggada, der erzihlend-allegorischen Schriftaus-
legung gehoren und somit keinerlei normativen Charakter tragen.
Dieser rabbinische Messianismus gehort mit hinein in den weit-
gesteckten Rahmen der eschatologischen Erwartungen, sind doch
die jemot ha-Maschiach, die «messianischen Zeiten», eine Art Pri-
ludium des Endes, der Endzeit. Aber es handelt sich dabei stets
um eine irdische Realisation, die mit hinein gehort in den Ablauf
der Menschheitsgeschichte, und um eine zeitlich beschriankte
Periode. Auch die Aufgabe des Messias selbst wird in diesem Zu-
sammenhang stets als eine beschrinkte Aufgabe betrachtet. Trotz
der auBerordentlichen Gnadengaben, die man ihm zuschreibt,
bleibt der Messias doch stets ein Werkzeug, dessen Gott sich
bedient, um seine malchut aufzurichten, die Fiille seiner souveréinen
Konigsherrschaft iiber alle Kreatur. So ist es auch Gott, der stets
das handelnde und waltende Prinzip bleibt und der durch den
Messias wirkt. Das macht uns auch verstindlich, dal3 die Gestalt

18



des Messias, wie wichtig sie auch erscheinen mag, in der rabbini-
schen Sicht doch irgendwie zuriicktritt vor der Bedeutung der
messianischen Zeit, so dafl man sich im Norfall sehr wohl einen
judischen Messianismus ohne personlichen Messias vorstellen kann.
Ein solcher Standpunkt stellte tatsédchlich eine Versuchung fiir
manche jidische Gesetzeslehrer des Mittelalters dar, die ihn vor
allem auf Grund der christlichen Positionen auf diesem Gebiet
einnahmen, und auch ein Grof3teil des liberalen Judentums bekennt
sich dazu.

Im Rahmen dieser progressiven Eschatologie fillt es der rabbi-
nischen Tradition, wie wir bereits erwidhnt haben, oft sehr schwer,
eine reinliche Scheidung durchzufithren zwischen der Messiaszeit
und der zukiinftigen Welt, der Welt der endgiiltigen Erfiillung der
eschatologischen Erwartungen und der Neuschépfung.

In welchem Mafle gibt dieser jiidische Messianismus, wie er uns
in den #lteren Dokumenten des rabbinischen Schrifttums entgegen-
tritt, die Vorstellungen zu Beginn der christlichen Ara wieder? Es
ist sehr schwer, das im Einzelfall festlegen zu wollen. Die meisten
Literaturzeugnisse dieser Art wurden tatséichlich Jahrhunderte
spiter redigiert und einzelne Formulierungen tragen unzweifelhaft
den Stempel der antichristlichen Polemik. Aber im allgemeinen
sind die Traditionen als solche doch weitaus élter als ihre schrift-
liche Fixierung.

Was den traditionellen jiidischen Messianismus wesentlich vom
christlichen Messianismus unterscheidet, ist vor allem die Tatsache,
dal christlicherseits alles auf eine Person aufgebaut ist, und zwar
auf die Person Jesu als Prototyp der Erfiillung der VerheiBungen
und der messianischen Erwartungen, wihrend jiidischerseits alles
weiterhin im Fluf} bleibt. Im Christentum haben wir es mit einer
messianischen Doktrin zu tun, die auf Grund der Evangelienzeug-
nisse und mit Hilfe der theologischen Reflexion der Urgemeinde
progressiv. Form angenommen hat. Im Judentum hingegen exi-
stieren messianische Stromungen, die jeweils von einzelnen Gesetzes-
lehrern zu Schulmeinungen erhoben werden. Fast alle Elemente
des christlichen Messianismus sind auch im Judentum vorhanden,
aber es fehlt der Katalysator. Die einzelnen Stromungen und Ten-
denzen existieren nebeneinander, ohne sich gegenseitig auszu-

19



schlieBen, aber auch ohne sich notwendigerweise auf eine ganz
bestimmte Person zu konzentrieren.

Das mit der Person Jesu in Erscheinung tretende neue theolo-
gische Faktum ist nun eben die Zusammenballung der verschiede-
nen messianischen Stromungen in seiner Person. Auf Grund der
aulleren Verhiltnisse erwartete man im judischen Volk zur Zeit
Jesu vor allem einen Messias, der Israel vom romischen Joch
befreien wird. Nun haben wir aber festgestellt, daB Jesus von
Anfang an jedes Element dieser Art von seiner Botschaft aus-
schlieBt und sich so bewullt gegen diese Erwartung stellt. Und
nicht nur das Volk, das seiner Predigt lauschte, sondern auch seine
Jinger, die seine Intimitit teilten, hatten grofe Schwierigkeiten,
sich mit dieser Idee zu befreunden, die in einem derart eklatanten
Gegensatz zu den allgemeinen messianischen Tendenzen dieser Zeit
stand. Das geht mit aller Klarheit aus der Frage hervor, welche die
Apostel Jesus noch kurz vor der Himmelfahrt stellen (Ap. 1,6):
«Herr, richtest du in dieser Zeit das Konigtum wieder auf fiir
Israel?» Dieses Element ist es auch, das die Volksmassen nach und
nach immer mehr von Jesus entfernt hat und das dazu beitrug, das
profunde MiBverstddnis zwischen ihm und seinen Zeitgenossen zu
vergroflern, bis es dann in letzter Instanz zum fatalen Ausgang des
Kreuzes gefiihrt hat.

Die Haltung des Volkes zu Jesus, wie sie uns in den Evangelien
beschrieben wird, ist kennzeichnend dafiir. Gewil} ist das Volk in
seiner Gesamtheit weniger mifltrauisch als die geistlichen Fiihrer,
welche die katastrophalen Folgen so vieler in Blut und Trénen
endender messianischer Bewegungen vor Augen hatten und darum
von Haus aus im Wirken Jesu nichts anderes zu sehen vermochten
als einen neuen Unruheherd und eine neue Gefahr dieser Art, die
es um jeden Preis zu vermeiden galt. Das Volk hort mit andéchti-
gem Staunen auf die Predigt Jesu und begeistert sich an seinen
Wundern, doch finden wir trotz allem bei den Massen kein rich-
tiges Verstindnis fiir die messianischen Anspriiche, die Jesus indi-
rekt erhebt (vgl. Mk 1, 21—86, 6). Auf die Frage, wer denn nun Jesus
eigentlich sei, antwortet man, er sei der wiedergekommene Johannes
der Taufer, Elia oder ein anderer Prophet (Mk 8, 28; vgl. eb. 6,14
usw.), doch niemand scheint an den Messias zu denken. Gewill will

20



man ihn zum «Ko6nig» machen, das heillt ihn als Messias prokla-
mieren, und zwar nach der Brotvermehrung (Jo 6, 14), doch dauert
diese Hochstimmung nicht an und der Einflul der religiésen Fiihrer
bleibt trotz allem iitbermichtig. Im Johannesevangelium diskutiert
man wohl im Volk die Frage, ob Jesus nicht der Messias sein
konnte, aber die Darstellung, die Jesus von seiner Aufgabe und
Mission gibt, ist zu weit von den volkstiimlichen Messiasvorstellun-
gen entfernt als dal es dem Volk letzten Endes gelinge, die Ver-
bindung herzustellen zwischen seiner Person und dem Idealbild
des erwarteten Erlosers.

Gewil} stellt sich Jesus in einen messianischen Rahmen. Aber er
gibt dem von der Tradition bestimmten Messiasbild einen neuen
Inhalt, der weit iiber alle herkémmlichen Vorstellungen hinaus-
geht und der ihn bis zu einem bestimmten Grad in den Augen seiner
Zeitgenossen als Messias unkenntlich macht. Denn Jesus ist nicht
nur der Messias, sondern auch der Menschensohn der apokalyp-
tischen Uberlieferung, ja er nimmt die messianische Funktion nur
insoweit fiir sich in Anspruch, als sie mit dem Bild des Menschen-
sohns iibereinstimmt. Nun bleibt aber der jiidische Messias trotz
mancher Einfliisse, die die Idee vom Menschensohn auf ihn aus-
gelibt hat, eine Gestalt der zukinftigen Geschichte dieser Welt. Sowie
feststeht, dafl der Messias in dieser Welt nicht der ganzen Fiille
seiner Aufgabe gerecht werden kann, verliert er seine Bedeutung
fiir die jidische Eschatologie. Nach der traditionellen Vorstellung
ist der Messias Israels unvereinbar mit einer Konigsgestalt, deren
Reich nicht von dieser Welt ist und deren koniglicher Charakter
darin besteht, dafl sie Zeugnis ablegt von der Wahrheit. Deshalb
ist auch ein gekreuzigter Messias ein Stein des Anstolles fiir das
Judentum. Was Jesus in erster Linie zum Ausdruck bringen will,
wenn er den Titel «Menschensohn» fiir sich in Anspruch nimmt,
sind nicht, wie man es aus der einfachen Wortbedeutung schlieBen
kénnte, seine Beziehungen zur Menschenwelt, das heilt die mensch-
liche, irdische Seite seines Wesens. Im Munde Jesu bewahrt dieser
Ausdruck seinen ganzen paradoxen Sinn: Er, der eines Tages mit
gottlicher Autoritit bekleidet wiederkommen wird, wird jetzt «der
Mensch» genannt. Doch erleidet durch ihn die ganze etablierte
Ordnung eine vollige Umkehrung: Obwohl er augenblicklich als

21



einfacher Mensch in Erscheinung tritt, ist er dennoch derjenige, in
dem die wunderbare Macht des Gottesreiches am Werk ist. Die
Exegeten haben viel dariiber diskutiert, wie und auf welche Weise
sich Jesus zu diesem Verstindnis seiner Person und seiner Aufgabe
durchgerungen hat, doch handelt es sich dabei um ein derart
urpersonliches Geheimnis, dal wohl alle psychologischen Erkli-
rungsversuche fehlschlagen miissen. Sicher ist jedenfalls, daf Jesus
die Funktion des verborgenen Messias ganz anders auffalite und
auch in die Tat umsetzte, wie das der rabbinischen Tradition
entsprach.

In der Auffassung Jesu vom Menschensohn tritt uns iibrigens
noch ein anderes vollig neues Element entgegen, das sich von den
in den apokalyptischen Kreisen verbreiteten Anschauungen deut-
lich abhebt. Jesus lehrt ausdriicklich, dal der Menschensohn von
seinen Mitmenschen verworfen wird und daf3 er leiden mufl, bevor
er in Herrlichkeit wiederkommt. Dieser Gesamtkomplex gehort zu
den klarsten Stellen in der Unterweisung Jesu, aber er hat keinerlei
Parallele in der jiidischen Uberlieferung dieser Zeit. Wenn wir
iibrigens den Titel «Menschensohn» im Munde Jesu etwas niher
beleuchten, so stellen wir fest, dafl er nur sehr unvollkommen die
Anschauung von seiner Aufgabe ausdriickt. Wie dem nicht anders
sein kann, enthilt die Idee vom Menschensohn stets auch — das ist
schon der Fall in den Apokalypsen, mit Ausnahme des Henoch-
buches — Elemente, die eher in den Bereich der alten Messias-
erwartungen gehoren. Hinsichtlich der Idee vom Leiden, vom Tod
und von der Auferstehung des Menschensohnes bringt Jesus ein
neues Element in die iiberkommenen Anschauungen, das im Lichte
der sich in ihm inkarnierenden Liebe Gottes interpretiert werden
mul3: Jesus identifiziert sich ebenfalls mit dem Gottesknecht. Damit
kehren wir dann nach dem Menschensohn, der immerhin sehr von
nichtjudischen Traditionen beeinfluit ist, zu einer authentisch
biblischen Inspiration zuriick.

In der offiziellen Lehre des Judentums wird der Gottesknecht
niemals wirklich mit dem Messias identifiziert, insofern der Messias
als Mittler des Gottesreiches erscheint, der neue Beziehungen her-
stellt zwischen Gott und der Menschheit. Wenn die jiidische Tra-
dition — wie das in den Targumin der Fall ist — den Gottesknecht

22



mit dem Messias identifiziert, so handelt es sich in Wirklichkeit
weniger um eine Identifizierung als um eine Substitution: Der
Gottesknecht tritt in den Hintergrund und iiberli3t den Platz dem
nationalen Messias. Im Gegensatz dazu entdeckt Jesus den wahren,
authentischen Sinn der Jesajaprophezeiung wieder und wendet ihn
auf seine Person an.

Das wesentlich neue und entscheidende Element in der escha-
tologischen Lehre Jesu ist somit die von ihm hergestellte Verbin-
dung zwischen dem leidenden Gottesknecht, der durch den Tod
gehen muf} und erh6ht werden wird, und dem auf den Wolken des
Himmels wiederkommenden Menschensohn, den das Volk verwirft,
der durch die Leidenspriifung hindurchgeht, der stirbt und begra-
ben wird, der aber auch am dritten Tage wieder aufersteht. Die
rabbinische Tradition kennt sehr wohl den Gottesknecht, sie kennt
auch den Menschensohn, und auch die Messiasleiden haben in ihr
ihren Niederschlag gefunden, doch kommt niemals eine Synthese
zwischen allen diesen Elementen zustande.

Die Aktualitit des christlichen M essianismus

Da jede religiose Haltung nur insoweit einen wahren Wert
besitzt, als sie sich stindig in der gelebten Wirklichkeit bewéhrt,
konnen wir nicht umhin, uns in der Endphase unserer Unter-
suchung die Frage zu stellen, welche Riickwirkungen auf die reli-
giose Haltung des Christen eine organischere, an den Quellen der
HI. Schrift und der jiidischen Tradition geschopfte Kenntnis des
messianischen Problems haben wird.

Eine bessere Einsicht hinsichtlich der Messianitit Jesu und
ihrer fortwihrenden Realisation in der Kirche wird uns vor allem
helfen, das Wesen dieser Kirche selbst besser zu erfassen, indem sie
uns frei macht von einer zu statischen und damit zu juridischen
Sicht ihrer Aufgabe im Heilsplan Gottes. Eine solche Sicht wird
notwendigerweise eine Anderung unseres gesamten geschichtlichen
Denkens nach sich ziehen und uns in die Lage versetzen, den
dynamischen Aspekt wieder zu entdecken, der der Heilszeit, in der
wir leben, innewohnt und eigen ist. Sie wird in uns das Bewufltsein

23



wachrufen, dall wir hic et nunc bereits in einer eschatologischen
Periode leben und so die Pflicht haben, unser gesamtes christliches
Leben dementsprechend zu gestalten. In der Ordnung der Gnade
ist tatsdchlich bereits alles erreicht durch das Werk Christi, aber
alles mul} noch getan werden auf dem Gebiete der konkreten Durch-
fithrung. Die Kirche Christi kann ihrer Aufgabe nicht wirklich treu
sein, wenn sie sich nicht zutiefst dieses wesentlichen Aspektes ihres
Seins bewulBt wird und sich von manchen Haltungen freimacht,
die ihr im Laufe der Geschichte ihren Stempel aufgedriickt haben,
tatsidchlich aber ein schweres Hindernis bei der Erfiillung ihrer
Mission sind. Damit sich die Kirche dieser Dinge bewul3t werden
kann, miissen sie zuerst den Gliedern der Kirche bewul3t werden.
Denn die Kirche ist nicht, wie man das aus der Haltung und dem
Vorgehen mancher ihrer berufenen Vertreter schlieBen kénnte, in
erster Linie eine sichtbare Gesellschaftsordnung, deren wesentliche
Funktion darin besteht, um jeden Preis historische Positionen zu
verteidigen und sicherzustellen. Sie mufl im Gegenteil das stind-
dige Instrument der messianischen und eschatologischen Reali-
sationen sein, die mit Christus ihren Anfang genommen haben und
sich in ihr in der Zeit fortsetzen. Die Herrschaft Christi iiber die
Kirche driickt sich darin aus, dal er ihr immerfort die «Gaben»
vermittelt, die zur « Errichtung seines Leibes» (Kol. 2, 12) notwendig
sind, und kraft derer er diejenigen, die mit ihm im Glauben ver-
bunden bleiben, zur eschatologischen Vollkommenheit fithrt. Die
Christen miissen sich zu jedem Zeitpunkt ihrer Existenz vollig
dessen bewuBt sein, dal sie eingeschaltet sind iIn einen stdndigen
Wachstumsprozess, der iibrigens dank ihrer aktiven Teilnahme vor
sich geht. Auf Grund dieser Haltung werden sie im Glauben wach-
sen, und diese zunehmende Reife wird ein Ubermal} an Liebe nach
sich ziehen, die das Grundgesetz des Leibes Christi ist. Die Kirche
ist aus der Liebe Christi heraus geboren worden, sie entwickelt sich
weiter dank dieser Liebe, und dieses Element muf} die Glieder der
Kirche derart erfiillen, daB3 sie darauf mit allen Kriften antworten
und so der Fiille der gottlichen Liebe immer ndherkommen. Eine
derartige Einstellung wird den Christen die Moglichkeit geben, eine
wahrhaft «kosmische» Sicht von der Etappe der Heilszeit zu haben,
innerhalb derer sie leben, eine Sicht, in der die Gesamtheit der

24



sichtbaren und unsichtbaren Dinge ihren Platz findet, der Himmel
so gut wie die Erde, die Schopfung ebenso wie die endliche Erfiil-
lung aller Dinge, eine Sicht, in deren Mittelpunkt Christus steht,
er, der der Anfang und gleichzeitig das Endziel aller Dinge ist.
Denn er ist es, der dem, was wir «Geschichte» nennen, seinen wah-
ren Sinn verleiht, ist er doch das Prinzip, durch das alles erschaffen
wurde. Und er ist es auch, der am Ende aller Dinge die Herrschaft
ausiiben wird im Reich des Heiles und der Vollendung. In dieser
Sicht ist die Geschichte, die wir leben und erleben, nichts anderes
als die Eroberung der Welt im Namen Christi, eine Eroberung, die
einerseits dadurch vor sich geht, dafl die Kirche dauernd in der
Liebe Christi wichst, andererseits aber auf der Verkiindigung der
Botschaft Jesu beruht, wie sie durch die Kirche geschieht. Diese
beiden Aspekte der Aufgabe der Kirche miissen sich in vollkomme-
ner Harmonie vollziehen, und in dieser Harmonie kommt auch
augenblicklich die Herrschaft Christi tiber die Kirche und die Welt
zum Ausdruck, und somit das durch ihn Wirklichkeit gewordene
Gottesreich. In diesem Sinn erhilt die Geschichte, unsere Geschichte,
ihren messianischen Vollsinn.

Das gegenwiirtige Verhilinis zwischen jiidischem wund christlichem
Messiantsmus

Auf diesem Boden bewegt sich auch das ganze Problem unserer
christlichen Haltung zum Judentum. Da nun einerseits alles auf dem
Gebiete der jiidisch-christlichen Beziehungen um das messianische
Problem und seine Interpretation kreist, und wir andererseits feststel-
len muBiten, dal trotz einer breiten gemeinsamen Basis der christ-
liche Messianismus eine Entwicklung genommen hat, durch die er
sich in sehr wesentlichen Punkten von den traditionellen jiidischen
Anschauungen distanziert, muf man sich notwendigerweise die
Frage stellen, ob trotz dieser sehr verschiedenen Entwicklung nicht
doch auch heute noch ein gewisser Parallelismus zwischen jiidischer
und christlicher Auffassung existiert. Auf diesem Gebiet ist es vor
allem notwendig, sich vor jeder ungebiihrlichen Vereinfachung der
Positionen zu hiiten. Ganz besonders mull dabei die Gefahr ver-

25



mieden werden, einzelne Phinomene des traditionellen jiidischen
Denkens unbewullt im Sinne der christlichen Positionen zu inter-
pretieren. Wenn wir nun mit Absicht eine ganze Reihe theologischer
Probleme beiseite lassen und uns ausschlieBlich auf die messianische
Frage beschrinken, so stellen wir fest, dal zwischen den jiidischen
und den christlichen Ansichten noch immer eine gewisse Uberein-
stimmung besteht, nicht hinsichtlich der Mittel, wohl aber was die
Aspirationen und das zu erreichende Endziel anbelangt. Auf diesem
Gebiet kehren wir dann auch an den Ausgangspunkt unserer
Erwigungen zuriick, zur Idee der malchut, des Gotteskonigtums
und des Gottesreiches. Wir wollen hier einfach eine Stelle aus der
jiidischen Liturgie anfithren, die uns deutlich zeigt, wie die Tradition,
die sich darin ausdriickt, das Ziel sieht, das am Ende des Weges
des Gottesvolkes durch die Geschichte und dank der fortlaufenden
Zeugenschaft Israels inmitten der Volker erreicht werden solll0:

Darum hoffen wir auf dich, Herr, unser Gott, bald zu schauen
durch den Glanz deiner Kraft, daf3 du hinwegnimmst von der Erde
alle Unreinheit, und daBl du die Gotzen zur Génze austilgst. Auf-
zurichten die Welt durch das Reich des Allmiichtigen. Und alle Fleisch-
geborenen werden deinen Namen anrufen, sich dir zuwenden alle
Frevler der Erde, auf dafl erkennen und einsehen alle Bewohner
des Erdballs, daf3 dir sich beugen miisse jedes Knie, dich loben
jede Zunge. Vor dir, o Herr, unser Gott, miissen sie niederknien
und hinsinken und der Herrlichkeit deines Namens Preis geben.
Alle werden sie auf sich nehmen das Joch deines Reiches, und in Bilde
wirst du iiber sie herrschen immer und ewig. Denn dein ist das
Reich, und auf ewige Zeiten wirst du in Herrlichkeit regieren, wie
geschrieben steht in deiner Lehre (Ex. 15,18): «Der Herr wird
Konig sein immer und ewig!» Und es heillt (Sach. 14,9): «Und der
Herr wird Konig sein tiber die ganze Erde; an jenem Tag wird der
Herr einzig sein und sein Name , Einziger®».

10 s handelt sich um den zweiten Teil des ’Alenu-Gebets.

26



	Der Messianismus im christlichen Denken

