
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 24 (1968)

Artikel: Der Messianismus im christlichen Denken

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DER ME SSIANISMUS IM CHRISTI CHEN
DENKEN

Von Kuet H ruby, Paris *

Trotz der kategorischen Formulierungen einer großen Anzahl
theologischer und katechetischer Handbücher stellt uns das mes-
sianische Problem, und innerhalb seines Rahmens vor allem der
christliche Messianismus, vor schwierige Fragen. Eine weitere
Komplikation ergibt sich dabei daraus, daß der christliche Messianismus,
wiewohl er auf dieselben in der Schrift und der Tradition begründeten

Wurzeln zurückgeht wie der jüdische, die wahre Trennungslinie

zwischen Judentum und Christentum darstellt und so auch
die Grundlage des tiefliegenden Antagonismus ist, der jahrhundertelang

zwischen den beiden Gemeinschaften vorherrschend war und
der ihre gegenseitigen Beziehungen weitgehend geprägt und
dauernd beeinflußt hat. Denn auf die Frage, ob nun Jesus von Nazareth
wirklich der von den Propheten verheißene Messias war — wir
bedienen uns der herkömmlichen Formulierung dieser Frage,
wiewohl sie rein exegetisch gesehen mit Vorsicht anzuwenden ist —,
antworten die Christen als diejenigen, die seinen Namen (Xqiotôç

* Der nachstehende Artikel ist die deutsche Fassung eines Referats, das
Professor Hruby aus Paris im Rahmen des internationalen Symposions über
den Messianismus gehalten hat, das vom 16. bis 20. Juli 1967 in Straßburg
stattfand. An dieser auf katholische Initiative hin veranstalteten Tagung
nahmen auch evangelische und jüdische Beobachter teil. Das Ziel Prof.
Hrubys war es, einen Überblick über die gegenwärtige Situation zu geben.

1



Messias) tragen, mit einem spontanen Ja, während das Judentum
ein solches Ansinnen kategorisch zurückweist und sich für nicht
betroffen erklärt.

Übrigens trägt zum Gutteil die meist krasse Unkenntnis der
wahren geschichtlichen Zusammenhänge und Grundlagen des
Problems die Schuld daran, daß man lange Jahrhunderte hindurch an
der These festhalten konnte, das gesamte jüdische Volk habe teils
aus Verblendung, teils aus bösem Willen die Messianität Jesu
zurückgewiesen, wie wenn die messianischen Strömungen im Judentum

etwas Eindeutiges und Geradliniges gewesen wären, das sich
dann im konkreten Fall ohne weiters verifizieren ließ. Wir wissen
heute, daß die geschichtliche Wahrheit nichts mit einer derart
ungebührlichen Vereinfachung zu tun hat. Dazu gesellt sich noch
der Umstand, daß man auf diesem Gebiet, so gut wie auf jedem
andern, stets sorgfältig unterscheiden muß zwischen der Ausgangssituation,

wie sie uns in den Erzählungen der Evangelien entgegentritt,

und der theologischen Ausarbeitung, die sehr bald in der
Urkirche einsetzt. Auch dabei besteht eine zusätzliche Schwierigkeit

darin, daß ja oft schon die Evangelienberichte selbst der Beginn
einer solchen Ausarbeitung sind, was in ganz besonderem Maße
auf das Johannesevangelium zutrifft.

Während langer Zeit, praktisch bis ins vorige Jahrhundert
hinein, betrachtete man den neutestamentlichen Messianismus
ausschließlich vom theologischen Standpunkt aus und begnügte sich,

zur Stütze der theologischen Argumentation einfach Schriftstellen
aneinanderzureihen, denen man Beweiskraft zuerkannte, ohne es

im einzelnen Falle für notwendig zu erachten, zwischen den
vielfältigen und vielschichtigen Bedeutungen dieser Stellen zu
unterscheiden und auf die Pluralitât des Wortsinns zu achten.

Die Reaktion war dementsprechend heftig. Julius Wellhausen
und seine historisch-literarische Schule wiesen praktisch jeden
Versuch zurück, zu recht oder unrecht als messianisch angesehene alt-
testamentliche Prophezeiungen im Lichte der neutestamentlichen
Aussagen zu interpretieren. Wie es gar nicht anders sein konnte,
führte auch diese Arbeitshypothese zu zahlreichen Übertreibungen.
Das Verdienst, in etwa das Gleichgewicht wiederhergestellt zu
haben, kommt Hermann Gunkel und, ganz besonders, Hugo

2



Greßmann zu, der seine Ideen in dem 1905 in Göttingen erschienenen

Buch «Der Ursprung der israelitischen Eschatologie » niedergelegt

hat. Dieses nach dem Tode des Autors vollständig
umgearbeitete Werk wurde 1929 unter dem bezeichnenden Titel «Der
Messias» neu aufgelegt und ist eines der klassischen Werke auf
diesem Gebiet geblieben. Nach Greßmann muß man das Gesamtproblem

des Messianismus, im Judentum so gut wie im Christentum,

von der Eschatologie her betrachten, in die er hineingehört
und in deren Rahmen er verschiedene Ausdrucksformen gekannt
hat, wie zum Beispiel den durch den König repräsentierten
politischen Messias, den prophetischen Messias in der Gestalt des

Gottesknechtes und den apokalyptischen Messias in Form des

Menschensohns.
Diese Positionen wurden von katholischen und protestantischen

Exegeten übernommen und, insofern sie dessen bedurften, korrigiert.

Protestantischerseits ist dabei vor allem Ernst Sellin zu
erwähnen1, katholischerseits Ernst Dürr2. So wurden die Grundlagen

der modernen Messiasforschung gelegt, die von seiten der
skandinavischen Schule, die den Hauptakzent auf den kultischen
Ursprung einzelner Phänomene legt3 und von den angelsächsischen
Ländern her4 wertvolle Impulse erhielt.

Von katholischer Seite, wo die Porschungs- und Ausdrucksfreiheit

lange Zeit hindurch durch die von der Bibelkommission errichteten,

sehr eng gezogenen Schranken gehemmt war, verdienen
besonders P. Lagrange, P. Ceuppens, L. Dennefeld, J. Coppens,
A. Gelin, J. Steinmann u. a. genannt zu werden.

Um das Problem in seiner ganzen Komplexität aufzuzeigen, sei

ganz einfach darauf verwiesen, daß man bei den nichtkatholischen
Exegeten in großen Zügen vier verschiedene Positionen hinsichtlich

des Problems der Messianität Jesu unterscheiden kann:

1 Der alttestamentliche Prophetismus, Leipzig 1912; Die israelitisch -

jüdische Heilandserwartung, Berlin 1925.
2 Ursprung und Ausbau der altisraelitisch-jüdischen Heilandserwartung,

Berlin 1925.
3 Mit S. Mowinckel, B. Bentzen, I. Engnell, E. Sjöberg u. a.
4 Mit N. H. Smith, A. R. Johnson, E. R. Goodenhough, H. H. Rowley

u. a.

3



1. Jesus hat keinerlei messianischen Anspruch gestellt und hat
auch niemals daran gedacht, sich als Messias zu deklarieren. Alle in
den Evangelien aufscheinenden messianischen Ideen gehen auf die
Urkirche zurück und wurden a posteriori eingefügt. Diese Position
wird von Wrede, Haering und Bultmann vertreten und gewinnt
augenblicklich an Terrain dank des Einflusses der Bultmannschen
Schule.

2. Jesus hat dem Messianismus nur eine ganz beschränkte
Bedeutung beigemessen. Das ist die Stellung der liberalen Exegeten.

3. Jesus fügt sich in einen messianischen Rahmen ein, aber dieser
Rahmen bleibt dennoch am Rande seiner Verkündigung. So lautet
die These Monniers.

4. Für die Exegeten der eschatologischen Richtung bewegt sich
Jesus auf dem Boden der Apokalyptik und betrachtet sich als den

zukünftigen Messias. Das ist die Meinung von J. Weiß, A. Schweitzer,

A. Loisy, Ch. Guignebert, M. Goguel (teilweise) und Wernle.
Zusammenfassend kann gesagt werden, daß alle in Hinblick

auf die messianischen Vorstellungen des Urchristentums ausgearbeiteten

Synthesen daran festhalten, daß sich Jesus auf der Linie der
Propheten Israels bewegte, daß seine Hauptaufgabe die Botschaft
vom Gottesreich war, daß er sich als der himmlische König und
ewige Hohepriester betrachtete, daß er das Richteramt beim Jüngsten

Gericht ausüben wird und daß seine Anhänger in der dauernden

Erwartung des «Tages des Herrn» leben müssen. Was die
messianischen Attribute angeht, die sich Jesus beilegt, so stellen
sie den Ausgangspunkt einer reicheren und vollkommeneren
Sinngebung dar, der des xvqioç und des vîôç rov Qsov.

Die Bultmannsche Schule, welche die meisten dieser Hypothesen
in das Reich des Mythos verweist und sich der oft undankbaren
Aufgabe der «Entmythologisierung» verschrieben hat, hat immerhin

auch gesunde Reaktionen hervorgerufen und hat so dazu
beigetragen, die exegetische Arbeit zu befruchten. Man hat so vor
allem die absolute Notwendigkeit erkannt, gewissen neutestament-
lichen Phänomenen ein besseres Verständnis entgegenzubringen
und sie auf dem Hintergrund ihrer Vorbilder im jüdischen Raum
zu untersuchen. Wir werden auf diesen Aspekt noch näher
eingehen. Auch hat man dank der Arbeiten Bultmanns einen besseren

4



Blick bekommen für den äusserst komplexen Charakter der neu-
testamentlichen Literatur. Auf diesem Gebiet wurden auch von
katholischer Seite her wichtige Beiträge geleistet, so durch die
Studien von L. Cerfaux, A. Descamps und J. Dupont. Von den
protestantischen Autoren verdienen hier genannt zu werden 0. Cullmann,
C. H. Dodd und der bereits erwähnte E. Sjöberg. Katholischerseits
haben die Arbeiten seit der 1943 erfolgten Promulgation der päpstlichen

Enzyklika «Divino afflante Spiritu» einen erfreulichen
Aufschwung genommen, hat doch dieses Dokument zum Großteil die
Schwierigkeiten beseitigt, die bis dahin der exegetischen Forschung
im Wege standen.

Da es uns nicht möglich ist, die verschiedenen messianischen

Aspekte der Person Jesu in den neutestamentlichen Schriften im
einzelnen zu analysieren und aufzuzeigen, wie sich daraus der
christliche Messianismus entwickelt hat, wollen wir uns damit
begnügen, einige charakteristische Züge herauszugreifen und dabei
auch jedesmal darauf hinweisen, in welchem Maße sie mit den
Ansichten der rabbinischen Tradition konform gehen und an
welchen Punkten sie sich davon entfernen.

Die Botschaft vom Gottesreich

Das von Jesus nach dem Zeugnis aller Evangelien in seiner Predigt

als vordringlich betrachtete Element war die Verkündigung
der Frohbotschaft von der unmittelbaren Nähe des Gottesreiches.
Die präziseste Formulierung dieser Botschaft findet sich bei Mk 1,15:
«Die Zeit ist erfüllt und genaht hat sich das Reich Gottes; bekehret
euch und glaubt an die Frohbotschaft!» Obwohl diese Textstelle in
ihrer redaktionellen Formulierung die Terminologie der christlichen
Predigt widerspiegelt, enthält sie dennoch zweifellos einen Kern,
der auf Jesus selbst zurückreicht. Das läßt sich schon daraus
ableiten, daß darin das Nahen des Gottesreiches im Vordergrund
steht, während ja doch in der Urkirche der Hauptakzent bei der
Verkündigung stets auf die Auferstehung Jesu und seine Messiani-
tät gelegt wird.

5



Der Gedanke vom Gottesreich war den Hörern der Predigt Jesu
so vertraut, daß es völlig überflüssig erschien, auf seinen Inhalt
noch näher eingehen zu wollen. Es handelt sich um nichts anderes
als um die Anerkennung des souveränen und universellen
Herrschaftsanspruches Gottes durch alle Völker. Diese von Gott an sich

ständig ausgeübte Herrschaft ist es auch, die der gläubige Israelit
täglich auf sich nimmt, wenn er das schem'a jisrael, das «Höre,
Israel» spricht. Im gegenwärtigen Zustand kommt diese Gottes-
herrschaft darin zum Ausdruck, daß die Frommen dem Gesetz
Gottes den schuldigen Gehorsam erweisen, aber die
Zukunftsperspektive ist ihre allgemeine Anerkennung durch die Völker der
Welt. Und da Israel, das als einziges Volk tatsächlich das 'olmalchut
schamajim, das «Joch des Gottesreiches», auf sich genommen hat,
in der Gegenwart unter dem Joch der heidnischen Zwingherrschaft
seufzt, so bedeutet die Manifestation des Gottesreiches auch die

Befreiung von dieser Unterdrückung und die Unterwerfung der
Heiden unter Gottes Herrschaft.

Jesus gebraucht dieselbe Terminologie wie die rabbinische
Überlieferung und beläßt der Vorstellung vom Gottesreich ihren
traditionellen Gehalt, aber es tritt dennoch in seiner Verkündigung
ein wesentlich neues Element hinzu: das von ihm angekündigte
Reich ist das eschatologische Gottesreich. Gewiß besteht ein innerer
Zusammenhang zwischen dem Kommen des Reiches und dem
Gedanken der Buße, der Umkehr zu Gott, und Jesus weist darauf
in seiner Predigt auch nachdrücklich hin, doch ist dieses Element
dabei trotz allem nicht primär. Der Hauptakzent liegt bei Jesus
stets auf dem Heil, auf der Vergebung, die Gott der ganzen Welt
in Aussicht stellt und anbietet. So ist denn auch für ihn das Gottesreich

in allererster Linie eine Realisation des göttlichen
Heilswillens in der Perspektive der Weissagungen des Deuterojesaja.
Dieses Reich ist ein Geschenk Gottes, eine Gnadengabe Gottes an
die Menschen. So wie die Saat ohne alle äußere Einwirkung
aufgeht, so entwickelt sich auch das Gottesreich allein durch die Kraft
und Gnade Gottes. Gott allein ist es, der sein Reich den Menschen

anbietet, und sie selbst können nichts dazu beitragen, um sein

Kommen zu beschleunigen. Was Jesus ankündigt, ist der xcliqôç,
die Heilsminute, in der Gott den Menschen seine Barmherzigkeit

6



durch Jesus zuteil werden läßt. Die Originalität der Botschaft vom
Gottesreich im Munde Jesu besteht darin, daß er es zum
Heilselement macht. Während das Heil für die rabbinische Tradition eher
eine Folge der Aufrichtung der Gottesherrschaft ist, tritt in der
Predigt Jesu eine Gleichsetzung dieser beiden Elemente ein: Mit
dem Gottesreich kommt auch das Heil.

Dieses Heil ist nun in der Perspektive Jesu ein ausschließlich
religiöses und spirituelles Gut. Er schließt dabei jede landläufige
Idee vom Messiasreich aus, wie sie immer wieder in der jüdischen
Tradition im Vordergrund steht, da diese Tradition im Grunde
niemals imstande ist, zwischen diesen beiden Begriffen reinlich zu
scheiden. Das erklärt uns die negative Haltung, die Jesus stets an
den Tag legt, wenn das messianische Element in dieser Form zu
sehr betont wird. Diese Vorstellung einer rein geistig aufgefaßten
Messianität ist es auch, die ihn mehr und mehr von den
Volksmassen geschieden hat, bei denen die Messiaserwartung
notwendigerweise durch die Verhältnisse bedingt ganz andere Formen
annahm. Wiewohl nun die Botschaft vom Gottesreich bei Jesus
einen exklusiv eschatologischen Charakter trägt, differenziert sie

sich dennoch von den apokalyptischen Spekulationen hinsichtlich
der genauen Zeit, wann das alles eintreten wird.

Diese rein religiöse Botschaft Jesu hat nun aber auch eine
universelle Dimension, und das unbeschadet des Umstandes, daß
Jesus seine persönliche Sendung auf die «verlorenen Schafe in
Israel» beschränkt (Mt 15,24; vgl. auch eb. 10,6). Jesus
unterstreicht diese Beschränkung, um auf die Einheit und den
organischkontinuierlichen Ablauf des göttlichen Heilsplanes hinzuweisen:
Es ist Gottes Wille, daß das Heil der Menschheit den Weg über das
auserwählte Volk nimmt, denn: «Das Heil kommt von den Juden»
(Jo 4, 22). Doch kommt auch die Botschaft Jesu an die Völker klar
zum Ausdruck, und zwar in Mt 8,11: «Ich sage euch aber: Viele
werden von Osten und Westen kommen und sich zu Tische legen
mit Abraham, Isaak und Jakob im Himmelreich ...»

Hat nun Jesus einen inneren, ursächlichen Zusammenhang
hergestellt zwischen der Botschaft vom Gottesreich und seiner
Person? Diese Frage wird von den Exegeten heftig diskutiert, rührt
sie doch an das Fundament seiner messianischen Sendung. Wir

7



geben im Nachstehenden drei Ansichten wieder, die uns ein gutes
Bild von den verschiedenen Positionen vermitteln.

E. Käsemann schreibt5: «Die einzige Kategorie, die seinem

Anspruch gerecht wird, ist, völlig unabhängig davon, ob er sie

selber benutzt und gefordert hat oder nicht, diejenige, welche seine

Jünger ihm denn auch beigemessen haben, nämlich die des Messias.»

Für Ph. Vielhauer sehen die Dinge wesentlich anders aus6:
«Diesem Anspruch wird auch die Kategorie des Messias nicht
gerecht», schreibt er. Jesus versteht sich selbst «als Gottes letztes
Wort an die Menschen. Aber er verschmäht es, diesem Anspruch
mit einer Selbstbezeichnung aus dem reichhaltigen Repertoire
jüdischer Eschatologie Ausdruck zu verleihen».

Mit E. Sjöberg7 nähern wir uns neuerdings einer Ansicht, die
eher dem Zeugnis der Evangelien gerecht wird: «Seine Messianität
war verborgen», schreibt Sjöberg, «sie war ein Geheimnis, das nicht
ohne weiteres erkannt werden konnte, und das er auch nicht durch
besonderen Unterricht und Verkündigung bekannt machte. Aber
er wollte doch nicht, daß sie unerkannt bleiben sollte. Seine Worte
und Taten appellierten an das Nachdenken der Zuschauer und
Zuhörer. Darin war tatsächlich die Messianität eingeschlossen. Wer
sehen und hören konnte, konnte sie entdecken. »

Wenn es nun auch zutrifft, daß Jesus auf Grund der Gefahr,
seine messianischen Ansprüche im Lichte des Volksglaubens
interpretiert und so von der Wurzel her deformiert zu sehen, davon
meist nur in Andeutungen gesprochen hat, so sind diese Ansprüche
dennoch eine Tatsache, die aus zahlreichen Texten eindeutig
hervorgeht. Dazu darf auch nicht übersehen werden, daß die Predigt
Jesu stets in engster Verbindung mit seinen Taten steht. Wenn er
Wunder wirkt, so tut er es deshalb, um damit seine Sendung
glaubwürdig zu machen. Auch sind die Wunder für ihn stets Zeichen
für die Erfüllung der prophetischen Aussprüche über die Heilszeit.
Das kommt deutlich in Mt ll,4ff. zum Ausdruck Lk 7, 22ff.):
«Gehet hin und berichtet dem Johannes, was ihr hört und seht:

5 Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1954, S. 145.
6 Gottesreich und Menschensohn in der Verkündigung Jesu, in

Festschrift für G. Dehn, Neukirchen 1957, S. 78.
7 Der verborgene Menschensohn in den Evangelien, Lund 1955, S. 230.

8



Blinde sehen, Lahme gehen, Aussätzige werden rein, Tote stehen auf,
Armen wird das Evangelium verkündet. » Im Mittelpunkt der Mission

Jesu steht tatsächlich die Aufgabe, «den Armen die
Frohbotschaft zu verkünden», mit Hinweis auf Jes. 61,1. Diese Jesaja-
stelle ist es ja auch, die er dann in einem eindeutig messianischen
Sinn in der Synagoge von Nazareth auslegt (Lk 4, 21): «Heute hat
sich diese Schrift erfüllt vor euren Ohren. »

Das Zeugnis, das Jesus von seiner Messianität ablegt, nimmt
nicht die Form einer feierlichen Verkündigung an, geht aber
dennoch deutlich aus seiner Schriftauslegung und aus der Anwendung
hervor, die er davon auf seine Person macht: Er ist es, der heilt
und rettet, der die Barmherzigkeit Gottes denen bringt, die auf
sein Wort hören und seine Botschaft annehmen, ganz besonders
den Armen, den Niedrigen, den Bedrückten und den Sündern. Auf
diese Weise wird das Gottesreich gegenwärtig, tritt in ein aktuelles
Stadium ein und beginnt auf Erden, wenn es auch stets seinen rein
eschatologischen Charakter voll und ganz bewahrt. Das wesentliche
Element zum Verständnis des christlichen Messianismus ist sein

dynamischer As-pekt. Jesus ist der Messias, der nicht nur das Kommen

des Gottesreiches verkündet, sondern dank dessen Person und
Wirken dieses Beich auch in ein konkretes Realisationsstadium
eintritt. Aber es handelt sich dabei um einen Vorgang, der wohl
durch Jesus seinen Anfang nimmt, der aber weiterläuft in der Zeit
und erst mit der Parusie zum Abschluß kommen wird. Dieses
Element dauernden Vorwärtsschreitens und ständigen Wachstums
des Gottesreiches wird in zahlreichen Gleichnissen verdeutlicht,
wie zum Beispiel in der Parabel vom Sämann, von der Saat, die
ohne fremdes Zutun aufgeht, vom Senfkorn, vom Sauerteig, vom
Unkraut unter dem Weizen, vom Fischnetz usw.

Gottesreich und Parusie

Obgleich das Gottesreich mit dem Kommen Jesu bereits begonnen

hat, liegt der Akzent in der Predigt doch stets auf den Ereignissen

der Zukunft. Oder, um es anders auszudrücken: Stützt sich
der Glaube an die Parusie, an die Wiederkunft Jesu, der in der

9



Urgemeinde so stark vorhanden ist, auf Aussprüche der Evangelien?
Es geht dabei im Grunde um die Identifizierung Jesu mit dem
Menschensohn, mit allen exegetischen Schwierigkeiten, die sie auf
den Plan ruft. Wenn wir unter den zahlreichen Textstellen, die
hier ihren Platz haben, nur drei berücksichtigen, und zwar:

Mk 8, 38 Lk 9,26), dessen authentischste Version in Lk 12, 8

erhalten zu sein scheint: «Ich sage euch: Jeder, der sich zu mir
bekennt vor den Menschen, zu dem wird sich auch der Menschensohn

bekennen vor den Engeln Gottes. Wer mich aber verleugnet
vor den Menschen, der wird auch verleugnet werden vor den
Engeln Gottes.»

2. Mt 25, 31-46, die Schilderung vom Jüngsten Gericht, und
3. das Bekenntnis Jesu vor dem Synhedrion (Mk 14,62 Mt

26, 64 Lk 22,69), so fällt es schwer, das Zeugnis Jesu als nicht
auf die Parusie hin orientiert zu betrachten. Vor seinen Richtern,
im Augenblick seiner größten Erniedrigung, weist er neuerlich auf
seine Messianität hin und sagt seinen zukünftigen Triumph voraus.

In seinem ganzen Reichtum und seiner ganzen Fülle wird das
Gottesreich allerdings erst nach dem Sühnetod Jesu offenbar werden.

Die Hinweise darauf scheinen im Evangelium erst nach der
Szene von Cäsarea Philippi auf, doch kommt dieses Element dann
mit aller Klarheit in den Worten Jesu beim Letzten Abendmahl
zum Ausdruck (Mk 14,15 Mt 26,29): «Wahrlich, ich sage euch:
Nicht mehr werde ich trinken von dieser Frucht des Weinstocks
bis zu jenem Tage, da ich neu davon trinke im Reiche Gottes.»
Trotz diverser gegenteiliger Interpretationsversuche dieser Stelle
durch die Kirchenväter beziehen sich die Worte Jesu unzweifelhaft
auf das zukünftige Reich, in dem er und seine Jünger wieder
vereint sein werden. Wenn nun Jesus dieses Wort vor der
Einsetzung der Eucharistie gesprochen hat, so gewinnt es durch die
Institutionsworte selbst eine neue Bedeutung: Jesus wird wohl in
Hinkunft nicht mehr das Mahl mit seinen Jüngern teilen, aber eine

neue Tischgemeinschaft wird zwischen ihnen im künftigen Gottesreich

Zustandekommen. Der Tod, auf den Jesus in diesem Augenblick

zugeht, ist die unbedingt notwendige Vorbedingung dafür,
da ja der Anteil der Jünger am eschatologischen Mahl durch die

Sühnewirkung von Jesu Blut zustandekommt, «das für euch ver-

10



gössen wird» (Lk 22,20). Die Formulierung dieses Satzes in Mt 26,28
und Mk 14,24: «... das Blut das für viele vergossen wird»,
bringt neuerdings eine universalistische Note in den Gesamtzusammenhang

und zeigt an, daß das durch Jesu Blut gewirkte Heil nicht
allein auf die Jünger beschränkt bleibt, die in dieser entscheidenden
Stunde alle diejenigen vertreten, die in Zukunft dank des von
Jesus gestifteten Neuen Bundes in den Genuß des Heils kommen
werden. Am Ende seiner irdischen Laufbahn richtet Jesus seine

Blicke neuerdings auf sein Reich und auf den Platz seiner Person
im Plan Gottes. Trotz des augenscheinlichen Mißerfolges der
irdischen Mission Jesu wird dieser Heilsplan weitergehen in einer Zeit
die bereits im Vollsinn des Wortes eine eschatologische Zeit ist, und
in der Gott allen Menschen unterschiedslos sein Heil anbietet, falls
sie bereit sind, die Frohbotschaft von der Erlösung anzunehmen.

In diesem Zusammenhang ist es unumgänglich notwendig, auch
ein anderes schwieriges Problem zu erwähnen, und zwar die Frage
der Naherwartung der Parusie, die aus zahlreichen Evangelientexten
hervorgeht, die in vielen Fällen der Perspektive Jesu entsprochen
zu haben scheint und die ebenfalls von Paulus und der Urkirche
geteilt wurde. Auf der anderen Seite gibt uns gerade die Tatsache
der «eschatologischen Verzögerung» die «Zeit der Kirche», die

Fortsetzung der Aktion Jesu in und durch die Kirche. Ist es möglich,

ein gewisses Gleichgewicht herzustellen zwischen zwei sich
anscheinend derart widersprechenden Aspekten, ohne dem Schriftwort

Gewalt anzutun? Einer der besten Versuche, eine Antwort
auf diese Frage zu geben, sind zweifellos die diesbezüglichen
Ausführungen von R. Schnackenburg8:

Wir stehen also vor folgendem Tatbestand: Eine breite
Traditionsschicht bezeugt von Jesus, daß er das Kommen der
Gottesherrschaft, bzw. des Menschensohnes zwar für eine nahe Zukunft,
aber ohne nähere Zeitangabe, ja unter ausdrücklicher Ablehnung
einer genauen Zeitbestimmung, angesagt hat; demgegenüber
enthalten nur wenige Einzellogien eine Terminbegrenzung auf die noch
lebende Generation. Diese Logien zu erhellen, war nicht möglich;
es schien, daß auch schon die Urkirche diese kantigen Traditions-

8 Gottes Herrschaft und sein Reich, Freiburg i. B. 1959, S. 146—148.

11



splitter nicht sauber in das Gefüge der eschatologischen Predigt
Jesu einzuordnen wußte. Vielleicht weist sie uns mit ihrem
Verhalten den besten Weg: aus Jesu prophetisch eindringlicher Predigt
die lebendige eschatologische Hoffnung zu nähren, aber aus gewissen

Einzellogien nicht falsche Schlüsse auf Jesu Vorhersage zu
ziehen. Einen Irrtum Jesu hat die Urkirche nicht zugegeben; das
brauchen auch wir nicht, wenn wir uns der Gesamtlage der
Tradition kritisch bewußt bleiben und auf die Art, den Sinn und das

Ziel der Verkündigung Jesu achten.
Zu einer kritischen Selbstbesinnung gehört auch, daß wir uns

von unseren empirischen ZeitvorStellungen lösen, die gerade im
abendländischen Denken die Zeit als eine kontinuierlich
fortlaufende Linie erscheinen lassen, die in meßbare Abschnitte
(«Räume») eingeteilt wird. Das heilsgeschichtliche Denken der
Bibel fragt vielmehr nach dem, was in der Zeit geschieht und sie

«füllt», fragt nach dem Handeln Gottes, das jeder Zeit ihren
Charakter und ihre Schwerkraft verleiht. In diesem Sinn (wenn wir
also nicht wieder nach unserer räumlichen Zeitanschauung
interpretieren) hat das Wort: «Ein einziger Tag ist bei Gott wie tausend
Jahre und tausend Jahre wie ein einziger Tag» (2 Petr. 3,8) seine

Gültigkeit. Die gesamte Zeit, seit Jesus seine eschatologische
Botschaft verkündigte, ist Nähe zur vollendeten Basileia, da diese in
Jesus spürbar und gewiß geworden ist, in ihm hereinwirkt in
«diesen Äon» und auf die Menschen einwirkt, in einer bestimmten
Weise schon anwesend ist und nur noch ihrer Herrlichkeitsoffenbarung

harrt. Das prägt den Charakter dieser ganzen heilsgeschichtlichen

Epoche und verleiht ihr insgesamt die Spannung auf das
Ende hin, ganz gleich, ob wir am «Anfang» oder «Ende» jener
Epoche stehen. Weil Jesus die Saat ausgeworfen hat, weil seit
seinem Wirken die Gottesherrschaft unverlierbar, wenn auch erst
in einer vorläufigen Weise, gegenwärtig ist, steht auch die Ernte
vor der Tür und kommen die Endereignisse drängend und fordernd
auf uns zu. Im Grunde ist alles mit jenen zwei Perfekta von Mk 1,15
gesagt: Die eschatologische Erfüllungszeit ist da und das
Herrlichkeitsreich Gottes nahe; beide sind unaufhebbare, durch Jesu Kommen

zu einem festen «Bestand» gewordene Tatsachen. Was sich

von nun an vollzieht, entfaltet sich zwar in der raumzeitlichen

12



Wirklichkeit dieser Welt und wird von den Menschen in der
«Geschichte» und damit auch als zeitlicher «Ablauf» erfahren, steht
aber insgesamt unter dem unverlöschlichen Zeichen der von Jesus

heraufgeführten Heilwirklichkeit und im Morgengrauen des «Tages
des Herrn». Den Anruf zu Umkehr und Glauben hat nicht nur
Jesus, sondern nach ihm auch der urchristliche und überhaupt
jeder christliche Verkünder an seine Generation zu richten, und
zwar unter dem gleichen drängenden Ernst der eschatologischen
Stunde, die ein beständiges «Heute» ist, bis Gott auch dieser
«vorletzten» heilsgeschichtlichen Zeit ein Ende setzt (vgl. Hebr. 3,12ff.).
Dieses eigentümliche «eschatologische» Bewußtsein, das heißt die
unserer eschatologischen «Zwischenzeit» entsprechende Haltung,
haben die großen Theologen der Urkirche aus Jesu Verkündigung
gewonnen und ihren Gläubigen eingeschärft (vgl. besonders 1 Kor.
7,29-31; 1 Thess. 5,1-11). Damit haben sie sicher Jesu innerstes
und eigentliches Anliegen bei seiner eschatologischen Botschaft
erfaßt und festgehalten.

Die theologische Ausarbeitung

Die von den Evangelien beschriebene Gesamtsituation ändert
sich grundlegend im Kerygma der Urkirche. Die Botschaft vom
Gottesreich tritt von nun ab spürbar in den Hintergrund und der
Akzent liegt jetzt auf der Darstellung und dem Bekenntnis Jesu
als Messias und Herr. Das ist die Situation in der Apostelgeschichte
und bei Paulus. Eine wichtige Veränderung ist durch die âvdkrjjutpiç

eingetreten (Lk. 9,51), durch den Eingang Jesu in die göttliche
Sphäre, und zahlreiche auf die jüdische Tradition zurückgehende
messianische Elemente treten nunmehr im Lichte dieser neuen
Tatsache neuerdings in den Vordergrund. Das geht ganz klar aus
der Petrusrede hervor (Ap. 2, 36): «Mit aller Sicherheit also erkenne
das ganze Haus Israel: Gott hat diesen Jesus zum Herrn und
Messias gemacht, ihn, den ihr gekreuzigt habt». Von nun ab treten
wir in die Phase der theologischen Ausarbeitung der Idee von der
Messianität Jesu ein. Die Elemente dafür sind seine in der Tradition
der Urkirche bewahrte Botschaft und die maßgeblichen Fakten

13



seines Lebens. Ausgehend von der jüdischen Vorstellung vom
Messias als Herrscher, die in den Apokalypsen so stark betont wird,
erreicht Jesus im Denken der Urgemeinde die Fülle seiner Messiani-
tät nach seinem Eintritt in die göttliche Sphäre. Diese «Erhöhungs-
christologie»9 stellt keineswegs die Messianität des historischen
Jesu in Abrede, erblickt aber in seiner Erhöhung als Kyrios den
Abschluß dieser Entwicklung.

Die tiefe Überzeugung, daß der als Christus endgültig in die
göttliche Sphäre eingegangene Jesus nunmehr die wahre Herrschaft
ausübt, die wohl als vom Himmel her gelenkt noch der Kontrolle
der Sinne entzogen ist, aber dennoch eine sehr konkrete Bedeutung
für die Gemeinde hat, leitet eine völlig neue Phase im Verständnis
des göttlichen Planes ein. Nach der Auferstehung erhält das Gottesreich

den Impuls eines neuen Dynamismus: es ist nunmehr das Reich
des erhöhten und verherrlichten Jesus. Von nun an ist das messianische
Reich eine absolute Realität, und die es kennzeichnenden Gnadengaben

sind die Sündenvergebung und der Beistand des Hl. Geistes.

All das ist bereits zur Tatsache geworden für diejenigen, die an
Jesus glauben. Im Verhältnis zur Situation in den Evangelien ist
nunmehr die Zeit der Erfüllung und der Vollkommenheit
angebrochen, aber diese Vollkommenheit hat nichts Statisches an sich
und befindet sich in fortwährender Weiterentwicklung. Es ist die
Zeit des «Wachstums des Leibes Christi», wie der Apostel Paulus

sagen wird.
Es ist richtig, daß in der Apostelgeschichte wenig von der Paru-

sie gesprochen wird, doch bedeutet das keineswegs, daß dieses

wesentliche Element dort etwa nicht vorhanden wäre. Das erste
Ziel der Urkirche war in der Tat, dem jüdischen Element zu beweisen,

daß Jesus der Messias aus dem Hause Davids war, dessen

Kommen von den Propheten Israels vorausgesagt worden war. Es

ging dabei vor allem darum, den Juden eine wesentliche Tatsache
verständlich zu machen, die eine völlige Neuerung in Hinblick auf
die landläufigen messianischen Vorstellungen bedeutete, nämlich
«daß Christus leiden mußte, um so in seine Herrlichkeit einzu-

9 Vgl. E. Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und seinen

Nachfolgern, Zürich 1955, S. 60—74; O. Cullmann, Christologie des Neuen
Testaments, Tübingen 1957, S. 222ff.

14



gehen» (Lk 24, 26, die Worte Jesu an die Jünger auf dem Weg nach
Emmaus). Von diesem Gesichtspunkt aus gehört die Parusie nicht
mit hinein in die Argumentation, denn sie ist ja nichts anderes als
die logische Folge und die endgültige Krönung der Messianität
Jesu. Was in Hinkunft bestimmend ist für das Leben der Gemeinde
ist die Tatsache, daß die Heilsgeschichte trotz des Eintritts der
Menschheit in die «eschatologische» Phase, die mit dem Kommen
Christi eingesetzt hat, als «tempus Ecclesiae» weitergeht. Es ist
das die Epoche des Wirkens der Kirche in der Zeit, unter dem
Schutz und dem dauernden Beistand des Kyrios, die Zeit, wo die
Sendboten Christi in alle Teile der Welt ziehen, um allen Völkern
die Botschaft vom Heil und von der Erlösung zu verkünden. Trotz
ihres im Vollsinn des Wortes eschatologischen Charakters handelt
es sich dabei aber dennoch um eine wesentlich dynamische Epoche,
die ausgerichtet ist auf das Endziel, das heißt auf die Wiederkunft
des Kyrios und auf das Ende der Welt. Die eschatologische
Herrschaft Christi ist nunmehr endgültig aufgerichtet, aber sie vervoll-
kommt sich nach und nach in der Zeit und ist somit in ständiger
Progression. Das Gottesvolk der eschatologischen Zeit ist bereits
gesammelt; es ist durch Christus gerettet und in Hinblick auf das

endgültige Heil mit allen Gnadengaben ausgestattet, muß sich aber
noch in der Zeit bewähren. Die vollkommene kosmische
Gottesherrschaft ist zur Tatsache geworden, wird sich aber in ihrer ganzen
Fülle erst am Ende der Zeiten offenbaren.

Die vollständige theologische Ausarbeitung dieses Gedankenguts
ist das Werk des Apostels Paulus. Für ihn ist die Tatsache, daß
Christus «zwischen den Zeiten» steht und es die Hauptaufgabe der
Kirche ist, das Evangelium «bis zum Eintritt der Vollzahl der
Heiden» (Rom. 11,25) zu verkünden, derart evident, daß er nicht
einmal das Bedürfnis empfindet, sie noch weiter durch Argumente
zu untermauern. Für Paulus ist absolut alles in der Heilsgeschichte
dynamische Progression und fortwährendes Wachstum. Die Heilszeit,

in der wir leben (2 Kor. 6,2), ist keine einfache Zwischenperiode

ohne Konsistenz, sondern eine Zeit, wo alles auf die Parusie
und damit auf die Vollendung hin orientiert ist. Die Zeit ist kurz
(1 Kor. 7,29) und wir stehen unter dem Einfluß eines beständigen
Drucks, da wir in einem dauernden Spannungszustand leben, der

15



dadurch hervorgerufen wird, daß die Heilszeit wohl bereits begonnen

hat, ohne jedoch ihre letzte Erfüllung zu erreichen. Gewiß
kennen wir die genaue Zeit des Endes nicht (1 Thess. 5, Iff.), aber
wir müssen dennoch so handeln, wie wenn das Ende unmittelbar
vor der Tür stünde (eb. 6—9). Es ist jetzt die Zeit der Verkündigung

der Botschaft, denn der Ruf an die Heiden und ihre
Teilnahme am Heil ist eines der Geheimnisse des göttlichen Planes, das
die Kirche in der eschatologischen Zeit, in der sie am Werk ist,
enthüllen und offenbaren muß. Für den Christen, der bereits von der
Gnade Christi berührt wurde, ist es eine Zeit ständigen
Portschrittes und geistigen Wachstums (1 Thess. 3,13; 5,23; 1 Kor.
1, 7ff.; Phil. 1,6).

Messianismus und biblische Erneuerungsbewegung

Es ist das Verdienst der biblischen Erneuerungsbewegung, in
weiten katholischen Kreisen das Verlangen wachgerufen zu haben,
die Glaubensgrundlagen in Gottes geoffenbartem Wort wiederzu-
entdecken. So wurde man denn auch darauf geführt, sich mit den
Problemen des biblischen Messianismus zu beschäftigen. Diese
Tendenz ist augenblicklich ziemlich weit verbreitet, muß aber noch

gestützt und gefördert werden. Was nun ganz besonders den
Messianismus und sein Ausmünden in der christlichen Offenbarung
anbetrifft, so sind ernsthafte und objektive Studien wohl das

einzige wahrhaft wirksame Mittel, um nach und nach dank einer
besseren Erkenntnis der geschichtlichen Grundlagen zahlreiche
Schlagworte und unglückliche Formulierungen zum Verschwinden
zu bringen, die durch lange Jahrhunderte den Beziehungen zwischen
Christen und Juden den Stempel aufgedrückt und praktisch die
christliche Haltung zu den Juden bestimmend beeinflußt haben.
Gewiß ist es sehr einfach, ohne jede historische Nuance zu wiederholen,

daß «die Juden Jesus als Messias verworfen haben», aber es

ist im Gegenteil sehr schwierig, eine derartige Behauptung, zumindest

in dieser kategorischen Form, im Lichte eines sehr oft recht
wenig bekannten geschichtlichen Zusammenhanges aufrechtzuerhalten.

16



Sowie man sich übrigens mit einem derartigen Problem befaßt,
muß man auch feststellen, daß man unmöglich zu einer gerechten
und ausgewogenen Einschätzung gewisser Phänomene kommen
kann ohne Kenntnis einer Gesamtheit von Tatsachen, die den
Boden für die Botschaft des Neuen Testaments vorbereitet haben,
und die dort auf Schritt und Tritt zutage treten. Und diese Grundlage

ist nun eben die rabbinische Tradition. Wenn wir uns, bei strikter

Beschränkung auf unser Thema, einerseits wirklich Rechenschaft

davon ablegen wollen, wie es um die wahre Natur der
Messianität steht, die Jesus für sich beansprucht hat und die ihm
von der Urkirche beigemessen wird, und andererseits die tiefen
Gründe der Ablehnung verstehen wollen, die er von Seiten der
geistigen Führer und dann später von der Mehrheit des Volkes
selbst erfahren hat, so müssen wir zu allererst die äußerst komplizierte

Frage des jüdischen Messianismus untersuchen. Von da
ausgehend können wir dann den Versuch unternehmen, uns darüber
klar zu werden, in welchemMaße das von Jesus und der frühchristlichen

Predigt entworfene Messiasbild mit einer gewissen jüdischen
Messiaserwartung übereinstimmte oder nicht. Eine derartige
Untersuchung zwingt uns auch, von Haus aus reinlich zu scheiden
zwischen geschichtlicher Grundlage und theologischen Vorstellungen.
Dieses Vorgehen kann sich gewiß nur vorteilhaft auf die
angewandte Arbeitsmethode auswirken. Es erlaubt uns, das ganze
Problem unter einem völlig veränderten Gesichtspunkt zu betrachten,

um dann die rein theologischen Elemente dank des Resultats
einer solchen Untersuchung in einer Weise neu aufzubauen, die
vielleicht den historischen Gegebenheiten eher Rechnung trägt als
die «klassische» Darstellung, und so auch mehr dem Entwicklungsgang

des göttlichen Heilsplanes entspricht.
Die erste Tatsache, auf die wir bei einer solchen Untersuchung

stoßen, ist, daß es nicht einen jüdischen Messianismus gibt, sondern
mehrere. Die messianischen Vorstellungen haben sich auf Grund
bestimmter biblischer Elemente, die sich im einzelnen oft schwer
präzisieren lassen, nach verschiedenen Richtungen hin entwickelt
und haben im Laufe der Zeit eine ganze Reihe von Ideen
hervorgerufen. Zu dieser mehr oder weniger biblisch-messianischen Grundlage

gesellt sich dann, vom 2. Jh. v. Chr. an, der Einfluß der Apo-

17



kalyptik, mit der Zentralgestalt des Menschensohnes und der
Naherwartung des Endes der Zeiten. Wiewohl die Apokalyptik dann
zum Großteil und aus verschiedenen Gründen aus dem Programm
der offiziellen Schulen pharisäischer Richtung verbannt wurde,
übte sie ihren Einfluß dennoch auch weiterhin in Form von Kreisen
«Eingeweihter» aus und bestimmte entscheidend die eschatologi-
schen Vorstellungen der rabbinischen Theologie. Auf dem Gebiete
des Messianismus kehrte man allerdings, nicht zuletzt unter dem
Einfluß der politischen Verhältnisse, zu biblischeren Vorstellungen
zurück: Damit die messianischen Verheißungen Gestalt annehmen
können, muß das Volk vorerst einmal vom Joch des heidnischen
Unterdrückers, im konkreten Fall also Roms, befreit werden. Deshalb

muß auch die erste entscheidende Tat des Messias der Sieg
über Rom sein, um so der Versklavung des Volkes ein Ende zu
setzen.

Alle diese Elemente sind im sogenannten rabbinischen Messianismus

vorhanden, wie er uns in den Dokumenten entgegentritt, in
denen das Erbe der jüdischen Tradition aufgezeichnet wurde. Doch
handelt es sich dabei niemals um ein System, und noch weitaus
weniger um eine theologische Ausarbeitung, sondern stets um eine
Gesamtheit ziemlich freier Schulmeinungen, die noch dazu alle in
das Gebiet der Aggada, der erzählend-allegorischen Schriftauslegung

gehören und somit keinerlei normativen Charakter tragen.
Dieser rabbinische Messianismus gehört mit hinein in den
weitgesteckten Rahmen der eschatologischen Erwartungen, sind doch
die jemot ha-Maschiach, die «messianischen Zeiten», eine Art
Präludium des Endes, der Endzeit. Aber es handelt sich dabei stets
um eine irdische Realisation, die mit hinein gehört in den Ablauf
der Menschheitsgeschichte, und um eine zeitlich beschränkte
Periode. Auch die Aufgabe des Messias selbst wird in diesem

Zusammenhang stets als eine beschränkte Aufgabe betrachtet. Trotz
der außerordentlichen Gnadengaben, die man ihm zuschreibt,
bleibt der Messias doch stets ein Werkzeug, dessen Gott sich
bedient, um seine malchut aufzurichten, die Fülle seiner souveränen
Königsherrschaft über alle Kreatur. So ist es auch Gott, der stets
das handelnde und waltende Prinzip bleibt und der durch den
Messias wirkt. Das macht uns auch verständlich, daß die Gestalt

18



des Messias, wie wichtig sie auch erscheinen mag, in der rabbini-
schen Sicht doch irgendwie zurücktritt vor der Bedeutung der
messianischen Zeit, so daß man sich im Norfall sehr wohl einen
jüdischen Messianismus ohne persönlichen Messias vorstellen kann.
Ein solcher Standpunkt stellte tatsächlich eine Versuchung für
manche jüdische Gesetzeslehrer des Mittelalters dar, die ihn vor
allem auf Grund der christlichen Positionen auf diesem Gebiet
einnahmen, und auch ein Großteil des liberalen Judentums bekennt
sich dazu.

Im Rahmen dieser progressiven Eschatologie fällt es der rabbi-
nischen Tradition, wie wir bereits erwähnt haben, oft sehr schwer,
eine reinliche Scheidung durchzuführen zwischen der Messiaszeit
und der zukünftigen Welt, der Welt der endgültigen Erfüllung der
eschatologischen Erwartungen und der Neuschöpfung.

In welchem Maße gibt dieser jüdische Messianismus, wie er uns
in den älteren Dokumenten des rabbinischen Schrifttums entgegentritt,

die Vorstellungen zu Beginn der christlichen Ära wieder? Es
ist sehr schwer, das im Einzelfall festlegen zu wollen. Die meisten
Literaturzeugnisse dieser Art wurden tatsächlich Jahrhunderte
später redigiert und einzelne Formulierungen tragen unzweifelhaft
den Stempel der antichristlichen Polemik. Aber im allgemeinen
sind die Traditionen als solche doch weitaus älter als ihre schriftliche

Fixierung.
Was den traditionellen jüdischen Messianismus wesentlich vom

christlichen Messianismus unterscheidet, ist vor allem die Tatsache,
daß christlicherseits alles auf eine Person aufgebaut ist, und zwar
auf die Person Jesu als Prototyp der Erfüllung der Verheißungen
und der messianischen Erwartungen, während jüdischerseits alles
weiterhin im Fluß bleibt. Im Christentum haben wir es mit einer
messianischen Doktrin zu tun, die auf Grund der Evangelienzeugnisse

und mit Hilfe der theologischen Reflexion der Urgemeinde
progressiv Form angenommen hat. Im Judentum hingegen
existieren messianische Strömungen, die jeweils von einzelnen Gesetzeslehrern

zu Schulmeinungen erhoben werden. Fast alle Elemente
des christlichen Messianismus sind auch im Judentum vorhanden,
aber es fehlt der Katalysator. Die einzelnen Strömungen und
Tendenzen existieren nebeneinander, ohne sich gegenseitig auszu-

19



schließen, aber auch ohne sich notwendigerweise auf eine ganz
bestimmte Person zu konzentrieren.

Das mit der Person Jesu in Erscheinung tretende neue theologische

Paktum ist nun eben die Zusammenballung der verschiedenen

messianischen Strömungen in seiner Person. Auf Grund der
äußeren Verhältnisse erwartete man im jüdischen Volk zur Zeit
Jesu vor allem einen Messias, der Israel vom römischen Joch
befreien wird. Nun haben wir aber festgestellt, daß Jesus von
Anfang an jedes Element dieser Art von seiner Botschaft
ausschließt und sich so bewußt gegen diese Erwartung stellt. Und
nicht nur das Volk, das seiner Predigt lauschte, sondern auch seine

Jünger, die seine Intimität teilten, hatten große Schwierigkeiten,
sich mit dieser Idee zu befreunden, die in einem derart eklatanten
Gegensatz zu den allgemeinen messianischen Tendenzen dieser Zeit
stand. Das geht mit aller Klarheit aus der Frage hervor, welche die
Apostel Jesus noch kurz vor der Himmelfahrt stellen (Ap. 1,6):
«Herr, richtest du in dieser Zeit das Königtum wieder auf für
Israel? » Dieses Element ist es auch, das die Volksmassen nach und
nach immer mehr von Jesus entfernt hat und das dazu beitrug, das

profunde Mißverstädnis zwischen ihm und seinen Zeitgenossen zu
vergrößern, bis es dann in letzter Instanz zum fatalen Ausgang des

Kreuzes geführt hat.
Die Haltung des Volkes zu Jesus, wie sie uns in den Evangelien

beschrieben wird, ist kennzeichnend dafür. Gewiß ist das Volk in
seiner Gesamtheit weniger mißtrauisch als die geistlichen Führer,
welche die katastrophalen Folgen so vieler in Blut und Tränen
endender messianischer Bewegungen vor Augen hatten und darum
von Haus aus im Wirken Jesu nichts anderes zu sehen vermochten
als einen neuen Unruheherd und eine neue Gefahr dieser Art, die
es um jeden Preis zu vermeiden galt. Das Volk hört mit andächtigem

Staunen auf die Predigt Jesu und begeistert sich an seinen

Wundern, doch finden wir trotz allem bei den Massen kein
richtiges Verständnis für die messianischen Ansprüche, die Jesus indirekt

erhebt (vgl. Mk 1,21—6, 6). Auf die Frage, wer denn nun Jesus

eigentlich sei, antwortet man, er sei der wiedergekommene Johannes
der Täufer, Elia oder ein anderer Prophet (Mk 8,28; vgl. eb. 6,14
usw.), doch niemand scheint an den Messias zu denken. Gewiß will

20



man ihn zum «König» machen, das heißt ihn als Messias
proklamieren, und zwar nach der Brotvermehrung (Jo 6,14), doch dauert
diese Hochstimmung nicht an und der Einfluß der religiösen Führer
bleibt trotz allem übermächtig. Im Johannesevangelium diskutiert
man wohl im Volk die Frage, ob Jesus nicht der Messias sein

könnte, aber die Darstellung, die Jesus von seiner Aufgabe und
Mission gibt, ist zu weit von den volkstümlichen Messiasvorstellungen

entfernt als daß es dem Volk letzten Endes gelänge, die
Verbindung herzustellen zwischen seiner Person und dem Idealbild
des erwarteten Erlösers.

Gewiß stellt sich Jesus in einen messianischen Rahmen. Aber er
gibt dem von der Tradition bestimmten Messiasbild einen neuen
Inhalt, der weit über alle herkömmlichen Vorstellungen hinausgeht

und der ihn bis zu einem bestimmten Grad in den Augen seiner

Zeitgenossen als Messias unkenntlich macht. Denn Jesus ist nicht
nur der Messias, sondern auch der Menschensohn der apokalyptischen

Überlieferung, ja er nimmt die messianische Funktion nur
insoweit für sich in Anspruch, als sie mit dem Bild des Menschensohns

übereinstimmt. Nun bleibt aber der jüdische Messias trotz
mancher Einflüsse, die die Idee vom Menschensohn auf ihn
ausgeübt hat, eine Gestalt der zukünftigen Geschichte dieser Welt. Sowie
feststeht, daß der Messias in dieser Welt nicht der ganzen Fülle
seiner Aufgabe gerecht werden kann, verliert er seine Bedeutung
für die jüdische Eschatologie. Nach der traditionellen Vorstellung
ist der Messias Israels unvereinbar mit einer Königsgestalt, deren
Reich nicht von dieser Welt ist und deren königlicher Charakter
darin besteht, daß sie Zeugnis ablegt von der Wahrheit. Deshalb
ist auch ein gekreuzigter Messias ein Stein des Anstoßes für das
Judentum. Was Jesus in erster Linie zum Ausdruck bringen will,
wenn er den Titel «Menschensohn» für sich in Anspruch nimmt,
sind nicht, wie man es aus der einfachen Wortbedeutung schließen
könnte, seine Beziehungen zur Menschenwelt, das heißt die menschliche,

irdische Seite seines Wesens. Im Munde Jesu bewahrt dieser
Ausdruck seinen ganzen paradoxen Sinn: Er, der eines Tages mit
göttlicher Autorität bekleidet wiederkommen wird, wird jetzt «der
Mensch» genannt. Doch erleidet durch ihn die ganze etablierte
Ordnung eine völlige Umkehrung: Obwohl er augenblicklich als

21



einfacher Mensch in Erscheinung tritt, ist er dennoch derjenige, in
dem die wunderbare Macht des Gottesreiches am Werk ist. Die
Exegeten haben viel darüber diskutiert, wie und auf welche Weise
sich Jesus zu diesem Verständnis seiner Person und seiner Aufgabe
durchgerungen hat, doch handelt es sich dabei um ein derart
urpersönliches Geheimnis, daß wohl alle psychologischen
Erklärungsversuche fehlschlagen müssen. Sicher ist jedenfalls, daß Jesus
die Funktion des verborgenen Messias ganz anders auffaßte und
auch in die Tat umsetzte, wie das der rabbinischen Tradition
entsprach.

In der Auffassung Jesu vom Menschensohn tritt uns übrigens
noch ein anderes völlig neues Element entgegen, das sich von den
in den apokalyptischen Kreisen verbreiteten Anschauungen deutlich

abhebt. Jesus lehrt ausdrücklich, daß der Menschensohn von
seinen Mitmenschen verworfen wird und daß er leiden muß, bevor
er in Herrlichkeit wiederkommt. Dieser Gesamtkomplex gehört zu
den klarsten Stellen in der Unterweisung Jesu, aber er hat keinerlei
Parallele in der jüdischen Überlieferung dieser Zeit. Wenn wir
übrigens den Titel «Menschensohn» im Munde Jesu etwas näher
beleuchten, so stellen wir fest, daß er nur sehr unvollkommen die

Anschauung von seiner Aufgabe ausdrückt. Wie dem nicht anders
sein kann, enthält die Idee vom Menschensohn stets auch — das ist
schon der Fall in den Apokalypsen, mit Ausnahme des Henoch-
buches — Elemente, die eher in den Bereich der alten
Messiaserwartungen gehören. Hinsichtlich der Idee vom Leiden, vom Tod
und von der Auferstehung des Menschensohnes bringt Jesus ein
neues Element in die überkommenen Anschauungen, das im Lichte
der sich in ihm inkarnierenden Liebe Gottes interpretiert werden
muß: Jesus identifiziert sich ebenfalls mit dem Gottesknecht. Damit
kehren wir dann nach dem Menschensohn, der immerhin sehr von
nichtjüdischen Traditionen beeinflußt ist, zu einer authentisch
biblischen Inspiration zurück.

In der offiziellen Lehre des Judentums wird der Gottesknecht
niemals wirklich mit dem Messias identifiziert, insofern der Messias
als Mittler des Gottesreiches erscheint, der neue Beziehungen
herstellt zwischen Gott und der Menschheit. Wenn die jüdische
Tradition — wie das in den Targumin der Fall ist — den Gottesknecht

22



mit dem Messias identifiziert, so handelt es sich in Wirklichkeit
weniger um eine Identifizierung als um eine Substitution: Der
Gottesknecht tritt in den Hintergrund und überläßt den Platz dem
nationalen Messias. Im Gegensatz dazu entdeckt Jesus den wahren,
authentischen Sinn der Jesajaprophezeiung wieder und wendet ihn
auf seine Person an.

Das wesentlich neue und entscheidende Element in der escha-

tologischen Lehre Jesu ist somit die von ihm hergestellte Verbindung

zwischen dem leidenden Gottesknecht, der durch den Tod
gehen muß und erhöht werden wird, und dem auf den Wolken des

Himmels wiederkommenden Menschensohn, den das Volk verwirft,
der durch die Leidensprüfung hindurchgeht, der stirbt und begraben

wird, der aber auch am dritten Tage wieder aufersteht. Die
rabbinische Tradition kennt sehr wohl den Gottesknecht, sie kennt
auch den Menschensohn, und auch die Messiasleiden haben in ihr
ihren Niederschlag gefunden, doch kommt niemals eine Synthese
zwischen allen diesen Elementen zustande.

Die Aktualität des christlichen Messianismus

Da jede religiöse Haltung nur insoweit einen wahren Wert
besitzt, als sie sich ständig in der gelebten Wirklichkeit bewährt,
können wir nicht umhin, uns in der Endphase unserer
Untersuchung die Frage zu stellen, welche Rückwirkungen auf die
religiöse Haltung des Christen eine organischere, an den Quellen der
Hl. Schrift und der jüdischen Tradition geschöpfte Kenntnis des

messianischen Problems haben wird.
Eine bessere Einsicht hinsichtlich der Messianität Jesu und

ihrer fortwährenden Realisation in der Kirche wird uns vor allem
helfen, das Wesen dieser Kirche selbst besser zu erfassen, indem sie

uns frei macht von einer zu statischen und damit zu juridischen
Sicht ihrer Aufgabe im Heilsplan Gottes. Eine solche Sicht wird
notwendigerweise eine Änderung unseres gesamten geschichtlichen
Denkens nach sich ziehen und uns in die Lage versetzen, den

dynamischen Aspekt wieder zu entdecken, der der Heilszeit, in der
wir leben, innewohnt und eigen ist. Sie wird in uns das Bewußtsein

23



wachrufen, daß wir hic et nunc bereits in einer eschatologischen
Periode leben und so die Pflicht haben, unser gesamtes christliches
Leben dementsprechend zu gestalten. In der Ordnung der Gnade
ist tatsächlich bereits alles erreicht durch das Werk Christi, aber
alles muß noch getan werden auf dem Gebiete der konkreten
Durchführung. Die Kirche Christi kann ihrer Aufgabe nicht wirklich treu
sein, wenn sie sich nicht zutiefst dieses wesentlichen Aspektes ihres
Seins bewußt wird und sich von manchen Haltungen freimacht,
die ihr im Laufe der Geschichte ihren Stempel aufgedrückt haben,
tatsächlich aber ein schweres Hindernis bei der Erfüllung ihrer
Mission sind. Damit sich die Kirche dieser Dinge bewußt werden
kann, müssen sie zuerst den Gliedern der Kirche bewußt werden.
Denn die Kirche ist nicht, wie man das aus der Haltung und dem

Vorgehen mancher ihrer berufenen Vertreter schließen könnte, in
erster Linie eine sichtbare Gesellschaftsordnung, deren wesentliche
Punktion darin besteht, um jeden Preis historische Positionen zu
verteidigen und sicherzustellen. Sie muß im Gegenteil das ständ-
dige Instrument der messianischen und eschatologischen
Realisationen sein, die mit Christus ihren Anfang genommen haben und
sich in ihr in der Zeit fortsetzen. Die Herrschaft Christi über die
Kirche drückt sich darin aus, daß er ihr immerfort die (.«Gaben»

vermittelt, die zur «Errichtung seines Leibes» (Kol. 2,12) notwendig
sind, und kraft derer er diejenigen, die mit ihm im Glauben
verbunden bleiben, zur eschatologischen Vollkommenheit führt. Die
Christen müssen sich zu jedem Zeitpunkt ihrer Existenz völlig
dessen bewußt sein, daß sie eingeschaltet sind in einen ständigen
Wachstumsprozess, der übrigens dank ihrer aktiven Teilnahme vor
sich geht. Auf Grund dieser Haltung werden sie im Glauben wachsen,

und diese zunehmende Reife wird ein Übermaß an Liebe nach
sich ziehen, die das Grundgesetz des Leibes Christi ist. Die Kirche
ist aus der Liebe Christi heraus geboren worden, sie entwickelt sich
weiter dank dieser Liebe, und dieses Element muß die Glieder der
Kirche derart erfüllen, daß sie darauf mit allen Kräften antworten
und so der Fülle der göttlichen Liebe immer näherkommen. Eine
derartige Einstellung wird den Christen die Möglichkeit geben, eine
wahrhaft «kosmische» Sicht von der Etappe der Heilszeit zu haben,
innerhalb derer sie leben, eine Sicht, in der die Gesamtheit der

24



sichtbaren und unsichtbaren Dinge ihren Platz findet, der Himmel
so gut wie die Erde, die Schöpfung ebenso wie die endliche Erfüllung

aller Dinge, eine Sicht, in deren Mittelpunkt Christus steht,
er, der der Anfang und gleichzeitig das Endziel aller Dinge ist.
Denn er ist es, der dem, was wir «Geschichte» nennen, seinen wahren

Sinn verleiht, ist er doch das Prinzip, durch das alles erschaffen
wurde. Und er ist es auch, der am Ende aller Dinge die Herrschaft
ausüben wird im Reich des Heiles und der Vollendung. In dieser
Sicht ist die Geschichte, die wir leben und erleben, nichts anderes
als die Eroberung der Welt im Namen Christi, eine Eroberung, die
einerseits dadurch vor sich geht, daß die Kirche dauernd in der
Liebe Christi wächst, andererseits aber auf der Verkündigung der
Botschaft Jesu beruht, wie sie durch die Kirche geschieht. Diese
beiden Aspekte der Aufgabe der Kirche müssen sich in vollkommener

Harmonie vollziehen, und in dieser Harmonie kommt auch

augenblicklich die Herrschaft Christi über die Kirche und die Welt
zum Ausdruck, und somit das durch ihn Wirklichkeit gewordene
Gottesreich. In diesem Sinn erhält die Geschichte, unsere Geschichte,
ihren messianischen Vollsinn.

Das gegenwärtige Verhältnis zwischen jüdischem und christlichem
Messianismus

Auf diesem Boden bewegt sich auch das ganze Problem unserer
christlichen Haltung zum Judentum. Da nun einerseits alles auf dem
Gebiete der jüdisch-christlichen Beziehungen um das messianische
Problem und seine Interpretation kreist, und wir andererseits feststellen

mußten, daß trotz einer breiten gemeinsamen Basis der christliche

Messianismus eine Entwicklung genommen hat, durch die er
sich in sehr wesentlichen Punkten von den traditionellen jüdischen
Anschauungen distanziert, muß man sich notwendigerweise die
Präge stellen, ob trotz dieser sehr verschiedenen Entwicklung nicht
doch auch heute noch ein gewisser Parallelismus zwischen jüdischer
und christlicher Auffassung existiert. Auf diesem Gebiet ist es vor
allem notwendig, sich vor jeder ungebührlichen Vereinfachung der
Positionen zu hüten. Ganz besonders muß dabei die Gefahr ver-

25



mieden werden, einzelne Phänomene des traditionellen jüdischen
Denkens unbewußt im Sinne der christlichen Positionen zu
interpretieren. Wenn wir nun mit Absicht eine ganze Reihe theologischer
Probleme beiseite lassen und uns ausschließlich auf die messianische

Frage beschränken, so stellen wir fest, daß zwischen den jüdischen
und den christlichen Ansichten noch immer eine gewisse
Übereinstimmung besteht, nicht hinsichtlich der Mittel, wohl aber was die

Aspirationen und das zu erreichende Endziel anbelangt. Auf diesem
Gebiet kehren wir dann auch an den Ausgangspunkt unserer
Erwägungen zurück, zur Idee der malchut, des Gotteskönigtums
und des Gottesreiches. Wir wollen hier einfach eine Stelle aus der
jüdischen Liturgie anführen, die uns deutlich zeigt, wie die Tradition,
die sich darin ausdrückt, das Ziel sieht, das am Ende des Weges
des Gottesvolkes durch die Geschichte und dank der fortlaufenden
Zeugenschaft Israels inmitten der Völker erreicht werden soll10:

Darum hoffen wir auf dich, Herr, unser Gott, bald zu schauen
durch den Glanz deiner Kraft, daß du hinwegnimmst von der Erde
alle Unreinheit, und daß du die Götzen zur Gänze austilgst.
Aufzurichten die Welt durch das Reich des Allmächtigen. Und alle
Fleischgeborenen werden deinen Namen anrufen, sich dir zuwenden alle
Frevler der Erde, auf daß erkennen und einsehen alle Bewohner
des Erdballs, daß dir sich beugen müsse jedes Knie, dich loben
jede Zunge. Vor dir, o Herr, unser Gott, müssen sie niederknien
und hinsinken und der Herrlichkeit deines Namens Preis geben.
Alle werden sie auf sich nehmen das Joch deines Reiches, und in Bälde
wirst du über sie herrschen immer und ewig. Denn dein ist das

Reich, und auf ewige Zeiten wirst du in Herrlichkeit regieren, wie
geschrieben steht in deiner Lehre (Ex. 15,18): «Der Herr wird
König sein immer und ewig!» Und es heißt (Sach. 14,9): «Und der
Herr wird König sein über die ganze Erde; an jenem Tag wird der
Herr einzig sein und sein Name Einziger' ».

10 Es handelt sieh um den zweiten Teil des 'Alenu-Gebets.

26


	Der Messianismus im christlichen Denken

