Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Gottesbild, Gottesschau und Theophanie
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961093

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOTTESBILD, GOTTESSCHAU
UND THEOPHANIE

Von HErRBERT ScHMID, Kaiserslautern

Neuere Forschung! rechnet durchaus damit, dal3 das Verbot des
Jahwebildes (Ex. 20,.,, 34,, Lev. 19, 26, Dtn. 54 27,;) in die mosa-
ische Zeit, also ins 13. Jh. v. Chr. zuriickgeht. Trotzdem gibt es
zahlreiche Belege dafiir, daBl es im Laufe der Geschichte Israels
Jahwebilder gegeben hat (z.B. Ex. 32; I Reg. 12; Hos. 13,, Jdec.
8,411, 17£.). Eine Begriindung der Ablehnung des Kultbildes bietet
die Moserede in Dtn. 4, ,,2 Sie besteht darin, dal das Volk am
Ful3 des Berges Horeb — womit das Dtn. den vulkanischen Sinai
meint —, der «mit Feuer brannte», wohl vernahm, wie Jahwe
«mitten aus dem Feuer redete»; «eine Stimme (qdl) von Worten
hortet ihr, jedoch war eine Gestalt fiir euch nicht sichtbar, blo
eine Stimme» (v. 11f.; vgl. v. 16.33.36). Die Argumentation ist ein-
deutig: Weil Jahwe nicht schaubar war, infolgedessen ist seine
bildliche Darstellung nicht moglich. Ist diese Beweisfithrung alt
oder deuteronomisch-rationalistisch? Mdoglich ist, daB die Fest-
stellung eines Zusammenhanges zwischen Nicht-Schaubarkeit und
Bildlosigkeit Jahwes spiterem Nachdenken entspringt. Die Nicht-
schaubarkeit dieses Gottes, der den Midianitern nach Ex. 18;;
bekannt war3, diirfte m. E. ebenso urspriinglich und urtiimlich sein
wie die Verwerfung des Kultbildes. Dies wird durch Aussagen
sowohl in der jahwistischen Erzihlung von der Berufung Moses als
auch durch Darstellungen der Sinaitheophanie bei L-N/J bestatigt.

1 Z.B. K. H. Bernhardt, Gott und Bild, 1956, 154; ders., Artikel «Bild»,
BHWB I 1962, 2492; J. J. Stamm, Der Dekalog im Lichte neuerer For-
schung, 19622, 14ff., 41ff.; G. Fohrer, Das sogenannte apodiktisch formu-
lierte Recht und der Dekalog, KuD 11 (1965), 49ff.; sieche auch W. Zimmerli,
Das zweite Gebot, in: Theol. Biich. 19 1963, 234 ff.

2 Moderne Begriindungen bei J. J. Stamm a.a.0. 45f.; siehe auch
W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments I 19627, 137.

3 Zur sogenannten Keniter- oder Midianiterhypothese siehe neuerdings
R. Smend, Jahwekrieg und Stimmebund, FRLANT 84 (1963), 96, Anm. 56.

241



Mose, der das Kleinvieh seines midianitischen Schwiegervaters, des
Priesters Jitro, hiitete, erschien an heiliger Stédtte jenseits der
iiblichen Trift «der Engel Jahwes (urspriinglich ,Jahwe* selbst) in
der Feuerflamme mitten aus dem Dornstrauch (seni)», der «mit
Feuer brannte» (Ex. 3,). Der elohistische v. 6b («und Mose ver-
barg sein Angesicht, denn er fiirchtete sich, auf Gott hinzublicken »)
setzt voraus, daBl Gott eigentlich schaubar ist. Doch liegt in dieser
Quellenschicht der Einflul von der Vorstellung des auf dem Gottes-
berg (vgl. Ex. 3,pg) wohnenden Gottes vor, auf die unten zuriick-
zukommen ist. Der in der Feuerflamme prisente Gott des Sinai —
send (= Dornstrauch) diirfte auf «Sinai» anspielen* — ist nicht zu
sehen. In dem wohl urspriinglich vor dem Dekalog stehenden Ver-
bindungsstiick Ex. 20,5 ,, heiBt es, daB «das ganze Volk die Don-
nerschliage (q616t) und die Fackeln und den Laut (q6l) des Schophar-
hornes und den rauchenden Berg sah». Jahwe hat zwar durch sein
Herabfahren bewirkt, dal «der Berg Sinai ganz in Rauch stand . ..
und sein Rauch emporstieg wie der Rauch eines Schmelzofens, und
der ganze Berg stark erbebte» (Ex. 19,4 L/N; vgl. v. 16.19a), er
selbst war aber nicht sichtbar. Dagegen spricht auch nicht Ex. 19;,.
Ex. 34; laBt ndmlich erkennen, dafl Jahwe in der Wolke herab-
fuhr, die wie die Wolken- und Feuersiule (vgl. Ex. 13y, 14,9n44)
Verhiillung, aber auch Zeichen der Gegenwart des Sinaigottes ist.
Jahwe ist eng mit dem Sinai verbunden — Num. 104, spricht
sogar vom Jahweberg —, sonst konnte es nach der Landnahme
des Volkes nicht heilen, dall Jahwe vom Sinai komme (Jde. 5,1,
Dtn. 33, Ps. 684,5). War Jahwe den Midianitern, die von dem
Abraham- und Keturasohn Midian abstammten (Gen. 25,), be-
kannt, so sicherlich auch der Sinai, der in ihrem mittelbaren Be-
reich ostlich des Golfes von Elath lag (vgl. Ex. 3,4p,). Vor allem
laBt Ex. 19,4 (L/N) vermuten, daf3 dieser Berg ein Vulkan war.
Tatséchlich finden sich in diesem Gebiet jetzt erloschene Vulkane?®.
Nimmt man an, da Jahwe bei den Midianitern eine Art Vulkan-
gott war, so wiire es denkbar, daB} er, der Feuer- und Raucherschei-

4 So G. Fohrer, Uberlieferung und Geschichte des Exodus, BZAW 91
(1964), 34f.

5 So A. Musil, The Northern Hegéz, 1926; neuerdings J. Koenig, Itiné-
raires sinaitiques en Arabie, RHR 165 (1964), 121ff.

242



nungen neben Erdbeben hervorrief, nicht abgebildet, sondern an
einer heiligen Stédtte des Sinai als Gott dieses Vulkans verehrt
wurde (vgl. Ex. 3;). Der einzige Gott der Midianiter war Jahwe
keineswegs, denn erst auf Grund der Erzahlung Moses iiber die
Errettung aus Agypten erkennt der midianitische Priester Jitro,
«daB Jahwe groBer ist als alle Gotter .. .» (Ex. 18;). Vorher nahm
Jahwe diese einzigartige Stellung unter den Géttern nicht ein.
LieB schon Ex. 34 (E) indirekt erkennen, dafl es moglich gewesen
wiire, auf den Gott des Gottesberges zu blicken (vgl. Num. 124) —
nach Ex. 19,p4a (vgl. 20,) kann Mose, nach Ex. 19,5, kann eine
Gruppe zu ihm hinaufsteigen —, so wird vollends aus Ex. 24,1 ¢,
(J oder L/N) deutlich, dal dieser Gott des Gottesberges, der nicht
mit dem vulkanischen Sinai identisch ist®, schaubar ist: «Und sie
schauten Gott und aflen und tranken» (v. 11b). Der Ort ist wohl
der Gottesberg, an dem oder auf dem Jitro Brand- und Schlacht-
opfer darbrachte, um mit Aron und allen Altesten Israels «Brot ...
vor Gott zu essen» (Ex. 18;,, E). Mahl und Gottesschau gehéren
zusammen, wie es in Ps 344, noch nachklingt: «Schmecket und
sehet, dall Jahwe gut ist!» In Ex. 24,, werden iiber die Vision auf
dem Berg nihere Aussagen gemacht: «Und sie sahen den Gott
Israels, und unter seinen Fiiflen war etwas wie das Gebilde von
Saphirfliesen und wie der Himmel selbst an Klarheit.» Es ist nur
von Gottes Fiilen die Rede, die vermutlich auf einem Podest, viel-
leicht aus Lapislazuli? stehen. Dieses Gebilde kann kaum mit dem
Himmelsgewolbe identisch sein, da es sonst nicht heilen wiirde
«wie der Himmel selbst an Klarheit». Aber vielleicht repréisentiert
es das Firmament. Es ist wohl ein Postament — kaum der Schemel
eines Thrones, der etwa mit dem Steinsitz Moses in Ex. 17,, gleich-
zusetzen wire — auf dem Gottesberg, auf den Mose mit Aron,
Nadab, Abihu und 70 von den Altesten Israels hinaufgestiegen war.
Sie alle sahen Gott; nach Num. 124 erblickte nur Mose «die Gestalt
Jahwes» (vgl. Dtn. 34,,). Seine Erscheinung wird nicht beschrieben,
was sicherlich eine Folge des sinaitischen Bilderverbots ist. Es ist
durchaus maglich, daBl die schwierige Perikope Ex. 33, ,; eine

6 Siehe dazu H. Seeba@l, Mose und Aaron, Sinai und Gottesberg, 1962,
83ff., 134 ff.
7 So M. Noth, Das zweite Buch Mose, Exodus, ATD 5 1959, 157.

243



Kritik an der Gottesschau, wie sie in Ex. 24, ;; zum Ausdruck
kommt, darstellt. Nach Ex. 33,5 ,; mochte Mose Gottes Herrlich-
keit (kabod) sehen. Gott sagt zu, seine Giite (t(ib) an ihm voriiber-
ziehen zu lassen (wobei Gott Jahwe unter Namensnennung anruft
und proklamiert: «ich bin gnddig, wem ich gnidig sein will, und
erbarme mich, wessen ich mich erbarmen will»), jedoch ist es tod-
bringend, sein Angesicht (= seine Vorderseite) zu schauen (v. 18
bis 20). Jahwe erlaubte Mose, sich auf einen Felsen (vgl. Ex. 17, E)
zu ihm zu stellen. Beim Voriiberziehen seiner Herrlichkeit (kabod)
stellt Jahwe Mose selbst in eine Kluft und hélt schiitzend seine
Hand iiber ihn, die er dann zuriickzieht, so daBB Mose seine «Riick-
seite» zu sehen vermag (v. 21—23).

In der Perikope von der Wallfahrt Elias aus dem Nordreich zur
«Mosehohle» auf dem Gottesberg Horeb (I Reg. 194¢) geht es
eigentlich nicht mehr um die Frage der Schaubarkeit Gottes. Wohl
heif}t es, dafl Elia sein Antlitz mit dem Gewand verhiillte (vgl.
Ex. 3g). «Kritik» wird vielmehr daran geiibt, dafl beim «Voriiber-
gehen» Jahwe weder im Sturm, noch im Beben, noch im Feuer —
also nicht in vulkanischen Phédnomenen — prisent, sondern in
einer qol d®mama déqqa (Ziircher Bibel: «das Fliistern eines leisen
Wehens»; J. Jeremias®: «Stimme einer leisen [Wind-] Stille») hor-
bar ist (I Reg. 19,,11). Demnach ist die «voriibergehende» Prisenz
Jahwes keine Sache der Schauung, nicht einmal die iiblichen Be-
gleiterscheinungen lassen auf eine Theophanie schlieen, sondern
seiner fast lautlosen auditiven Vernehmbarkeit.

Trotz aller Kritik an der Schaubarkeit Gottes, die sicherlich
mit dem Bilderverbot zusammenhiingt, bezeugt das AT durch seine
ganze Geschichte hindurch die visio dei, wie vor allem aus folgenden
Belegstellen hervorgeht?:

Nach der «ephraimitischen Josuarezension»!® sah Josua bei
Jericho «einen Mann ihm gegeniiberstehen, sein Schwert geziickt
in seiner Hand», der sich auf die Frage «Gehorst du zu uns oder zu

8 Theophanie, WMANT 10 (1965), 112ff.

9 Dabei sollen eine Reihe von hieroi logoi, wie z. B. Gen 280ft., oder
Ortsitiologien, wie z. B. Jde 2;¢¢. und Traume (vgl. I Reg 35) auller Betracht
bleiben, da sie zu dem vorliegenden Thema nicht allzuviel beitragen.

10 So J. Maier, Das altisraelitische Ladeheiligtum, BZAW 93 (1965), 37.

244



unseren Gegnern?» als «der Oberste des Heeres Jahwes» vorstellte
(Jos. 5.31). Vermutlich liegt in diesem bruchstiickhaften Text
(«hieros logos») die Erscheinung einer Gottheit vor, deren Heilig-
tum von den Ephraimiten iibernommen und dessen Namen infolge-
dessen jahwesiert wurde. Eine Nachwirkung hatte diese Vision
m. E. im AT nicht; oder steht Jahwe Zebaoth mit ihr im Zusam-
menhang ?

Bei der Vision des Micha ben Jimla wird in direkter Rede berich-
tet: «Ich sah Jahwe auf seinem Thron sitzend und das ganze Heer
des Himmels stand ihm zu seiner Rechten und zu seiner Linken zu
Diensten. Und Jahwe sprach: Wer will Ahab betoren, dall er
hinaufziehe und in Ramoth Gilead falle? Und der eine sagte dies,
der andere das. Da trat der Geist heraus und stellte sich vor Jahwe
und sprach: Ich, ich will ihn betéren. Und Jahwe sprach zu ihm:
Womit? Und er sprach: Ich will herausgehen und zum Geist der
Liige im Munde all seiner Propheten werden. Und er sprach: Du
wirst ihn betoren, auch wirst du es fertigbringen, herauszugehen
und dies zu tun» (I Reg. 22,4p_,,11). Micha sieht Jahwe als das
Haupt des (astralen) himmlischen Hofstaates thronen, zu dem auch
der die Propheten inspirierende «Geist» (vgl. I Sam. 10,, I Reg. 18,,)
gehort. J. Maier!? weist auf den unliturgischen Charakter dieser
Vision im Gegensatz zu Jes. 6 hin und bemerkt: I Reg. 22,, «nimmt
die im Nordreich offenbar besonders geldufige Vorstellung von den
astralen Naturméchten auf und beschreibt Jahwe als deren Konig,
wobei keineswegs sicher zu entscheiden ist, ob es sich um eine
bewuBte Entmachtung handelt, oder um die Ubernahme einer
bereits mit der Gestalt des Baal verbundenen Vorstellung». Jahwe
wird nicht beschrieben, aber sicherlich menschengestaltig voraus-
gesetzt. Die Vision ist ganz erfiillt von dem Dialog zwischen Jahwe
und dem «Geist». Ahnlich ist es bei den Szenen im Himmel des
Hiobprologs (14, 2,11.), die sich in vielen Punkten mit der Vision
des Micha ben Jimla vergleichen liefen, was hier aber nicht zu
geschehen braucht.

Auch bei den Schriftpropheten und schlie8lich den Apokalyp-
tikern (Dan. 7ff.; Sach. 1,—6g) spielt das Visiondre eine grofle

11 Sjehe dazu J. Maier, Vom Kultus zur Gnosis, 1964, 107 ff.
12 A, a.0. 108.

245



Rolle!3, Amos ist der Uberzeugung, daB Jahwe Visionen hervor-
ruft: «Solches lie} der Herr Jahwe mich schauen» (7,,, 8,). Dabei
kann Jahwe selbst Objekt der Schauung sein: In 7, formt er Heu-
schrecken, in 7, ruft er dem Feuer, in 7, steht Jahwe mit einem
Senkblei auf der Mauer. Seine Gestalt tritt jeweils zuriick. Denn
auf die Frage: «Was siehst du, Amos?», nennt derselbe z.B. nur
das Senkblei (7g). In 9, siecht Amos «den Herrn auf dem Schlacht-
opferaltar stehen». In allen Féllen wird die Vision von der Audition
ausgefiillt. Dies ist besonders bei der Berufung Jeremias deutlich,
die im wesentlichen einen Dialog darstellt. Nur Jer. 1, («Und Jahwe
reckte seine Hand aus und beriihrte meinen Mund und Jahwe
sprach zu mir: ,siehe, ich habe meine Worte in deinen Mund gelegt*»)
lifit ein visionéres Substrat erkennen; oder sollte lediglich ein
Ausdrucksmodus vorliegen ?

In den Berufungsvisionen der Jerusalemer Propheten Jesaja und
Ezechiel 148t sich nachweisen, daB3 die Sinaitradition eingewirkt
hat, was im einzelnen noch aufzuzeigen ist. Es erhebt sich die
Frage, ob hier eine Jerusalemer Eigentiimlichkeit vorliegt. Zur
Beantwortung dieser Frage ist etwas weiter auszuholen.

Es ist im AT mehrfach bezeugt, dafl Jahwe vom Sinai — nie
vom Gottesberg Horeb! — zur Epiphanie kommt (Jde. 5,¢ Dtn. 33,;
vgl. Hab. 3;)4. Dies wird auch in dem Jerusalemer Ps. 68, ausge-
sagt. In v. 18 steht — von «Emendationen» sollte man absehen —
«der Sinai ist im Heiligtum». Was kénnte dazu beigetragen haben,
daB der Zion zum neuen Sinai im weitesten Sinne wurde, wie z. B.
die eschatologische Vélkerwallfahrt in Jes. 2,¢. Mi. 4,4 voraus-
setzt, wonach die Thora = das Wort Jahwes von dem Gottesberg
Zion/Jerusalem ausgeht? Eine Reihe von Komponenten miillte
genannt werden. Hier soll im groBen und ganzen nur ein Haft-
punkt herausgearbeitet werden.

Es sei nochmals darauf hingewiesen, dal in der Sinaiperikope
Ex. 19—Num. 10 eine Gottesbergtradition mit Gottesschau (z. B.
Ex. 24,¢ 4_,,) und eine vulkanische Sinaitradition (z.B. Ex. 19)

13 Sjehe I. P. Seierstad, Die Offenbarungserlebnisse der Propheten Amos,

Jesaja und Jeremia, 1946.
14 Siehe dazu und zu der folgenden Belegstelle J. Jeremias a.a.O. Tff.

u. 0.

246



verschmolzen sind. Diese Vereinigung geschah m. E. schon in vor-
staatlicher Zeit. Jerusalem selbst galt — ebenfalls schon in vor-
davidischer Zeit — als Gottesberg (vgl. Ps. 46; 48)15, II Sam. 24
enthilt in jahwesierter Form den hieros logos des von David auf
Weisung des Sehers Gad erbauten Brandopferaltars auf der Tenne
des Jebusiters Arauna, die der Konig selbst abkaufte (v. 18ff.).
Das ganze Kapitel bediirfte eigentlich einer griindlichen tiberliefe-
rungsgeschichtlichen Untersuchung, die jedoch den Rahmen dieses
Aufsatzes sprengen wiirde. Hier mag der Hinweis darauf geniigen,
dafl dem Altarbau eine Vision vorausgeht. «Und es sprach David
zu Jahwe als er den Engel sah, der das Volk schlug ...» (v. 17).
«Der Engel Jahwes befand sich bei der Tenne Araunas, des Jebu-
siters» (v. 16a). In der chronistischen Version ist die Erscheinung
des Engels ins Kosmische gesteigert: «Und David erhob seine
Augen und sah den Engel Jahwes zwischen Erde und Himmel
stehen, und sein Schwert geziickt in der Hand, gegen Jerusalem
ausgereckt .. .» (I Chr. 21,4; nach v. 15b ist der Standort des Engels
die Tenne des Jebusiters Ornan = Arauna). Es ist anzunehmen,
daBl der Engel Jahwes bzw. der Engel eine vorisraelitische Gottheit,
vielleicht den El Eljon von Jerusalem, der mit Jahwe gleichgesetzt
wurde (Gen. 14,441 )'%, ersetzt hat. Da es um den Brandopferaltar
geht, der wohl nicht auf dem héchsten Punkt, dem heiligen Felsen
stand, befand sich der Engel auf der Tenne, die ebenfalls um des
Aufwindes willen nicht an der hochsten Stelle lag. Wenn auch die
topographischen Probleme im heiligen Bezirk von Jerusalem kom-
plex und zum groflen Teil ungeklirt sind1?, so ist jedenfalls sicher,
daB3 der heilige Felsen, iiber den sich heute die Kuppe des Felsen-
domes wolbt, die hochstgelegene und zugleich heiligste Stelle der
unmittelbaren Umgebung war und ist. Die Vision in I Chr. 21
liBt vermuten, daBl der Engel Jahwes zwischen dem heiligen Felsen,
15 Siehe H. Schmid, Jahwe und die Kulttraditionen von Jerusalem,

ZAW 67 (1955), 187ff., und W. Schmidt, Kénigtum Gottes in Ugarit und
in Israel, ZAW 80 (19662), 80ff.

18 Siehe dazu H. Schmid a. a. O. 175ff.; kritisch #uBerte sich R. Rendtorff,
El Ba‘al und Jahwe, ZAW 78 (1966), 277 ff. (Lit.).

17 Siehe K. Galling, Biblisches Reallexikon, 1937, 516ff.; H. P. Riiger,
Artikel «Tempel» in BHWB III 1966, 1941ff., und H. W. Hertzberg, Die
Samuelbiicher, ATD 10 19653, 321f. :

247



dem «Nabel der Welt» (vgl. Ez. 5; 38,,) und dem Himmelsgewdlbe,
wo es am hochsten ist, stand. Die geographische und religionsge-
schichtliche Gegebenheit bot nun Ansatzpunkte dafiir, die Gottes-
bergvorstellung aus der Wiistenzeit auf Jerusalem zu iibertragen.
Es sei daran erinnert, dafl Jahwe nach Ex. 17; auf dem Felsen (im
Bereich von Kadesch) stand, aus dem Mose Wasser schlug. Viel-
leicht wurde sogar die Mosehohle (Ex. 33,5¢. I Reg. 19,) auf die
Grotte unter dem heiligen Felsen bezogen; doch ist dies m. E.
absolut ungewill. Dall die Vision von Ex. 24, ,; in Jerusalemer
Tradition eine besondere Rolle spielte, geht vor allem aus Ez. 1,5¢
hervor, wie noch darzulegen ist.

Trotz der auch in Jes. 6 und vor allem in Ez. 1 bezeugten Schau-
barkeit wurde Jahwe nicht bildlich dargestellt, was zweifellos eine
Auswirkung des sinaitischen Verbots des Kultbildes ist (vgl. Ex.
34,,)18. Der Tempel galt als Wohnung Jahwes!®. Salomo sprach bei
seiner Einweihung: «Gebaut habe ich dir ein Haus zur Wohnung,
eine Stitte zu deinem Wohnen fiir Ewigkeiten» (I Reg. 8,5). Reli-
gionsgeschichtlich gesehen enthielt das Allerheiligste in der Regel
ein (oder mehrere) Gottesbild(er). Dies war aber in Jerusalem nicht
der Fall. Jahwe, der nach GMBA) L& (die Sonne am Himmel be-
festigt hatte», «erklirte, im Dunkeln wohnen zu wollen» (I Reg.
8.2b; vgl. Ex. 20,), das im fensterlosen Adyton herrschte. Er
thronte dort unsichtbar auf den kolossalen Keruben?. Das Dunkel
brauchte gar nicht erhellt zu werden, da weder Gott noch ein Kult-
bild zu sehen waren. Infolgedessen war auch nicht eine Theophanie
etwa durch das Sichtbarwerden des Gottesbildes, das dann nach
allgemeinem Brauch in einer Prozession herumgetragen worden
wire, moglich. Auch eine von einem Priester getragene Gottesmaske
(vgl. Ex. 34,¢:) kam nicht in Frage. Dieser «Mangel» — verglei-

18 M. E. stellt Ex. 34;-23 die Jerusalemer Version einer Mosebrit (= Ver-
pflichtung) dar. G. Fohrer spricht in E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das
Alte Testament, 196510, 74f., im Hinblick auf Ex. 3414-26 (J) von «judéischen
Heiligtumsregeln ».

19 Vgl. W. Schmidt, ]?m_: als Ausdruck Jerusalemer Kultsprache,
ZAW 75 (1963), 91f.

20 Und nicht etwa auf der Lade, was ein weit verbreiteter Irrtum ist;
siehe dazu J. Maier, Das altisraelitische Ladeheiligtum, BZAW 93 (1965),
53ff., 64ff.

248



chend religionsgeschichtlich gesehen — einer dinglichen Repriisen-
tation Gottes im Jerusalemer Kult wurde durch die Sinaitheo-
phanie-Tradition wettgemacht. Als die Priester, die die Lade tru-
gen, aus dem Heiligtum heraustraten, «erfiillte die Wolke das Haus
Jahwes» (I Reg. 8,,n). Mag diese Aussage auch priesterschriftlicher
Vorstellung entspringen (vgl. Ex. 40,,1¢ ), sie hat ihr Vorbild in der
sinaitischen Wolke(nsdule), die schon friih mit dem Zelt der Begeg-
nung verkniipft wurde (Ex. 33,4 Num. 11,1 12;; vgl. Ps. 97,4
99,1 )2 Eine andere, ziemlich heikle Frage ist die, wie die Theo-
phaniephéinomene, wenn sie nicht nur in der Darstellung bestanden,
im Jerusalemer Kult hervorgerufen wurden. W. Beyerlin?2? macht
auf die Riéucherpraxis und das Schopharblasen aufmerksam, woge-
gen J. Jeremias?? radikale Einwiinde erhebt. Das Fiir und Wider
braucht hier nicht erwogen zu werden. Es diirfte auf Grund der
iiberlieferten Texte schwerlich moglich sein, den Jerusalemer Prie-
stern sozusagen auf die Finger zu sehen. Es wire m. E. zu fragen,
ob z.B. das Erscheinen der Herrlichkeit Jahwes in Lev. 94,5¢ mit
dem Rauch der dargebrachten Opfer zusammenhingt (vgl. IT Chr.
7,1t). Sicherlich wére es falsch, eine priesterliche Tduschung oder
einen Trick zu vermuten. Eine geglaubte kultische Realitidt verliert
nicht dadurch an «Wirklichkeit», da} sie «natiirlich» hervorgebracht
wurde. Die dynamische Theophanie in der Wolke ersetzte die Er-
scheinung des statischen Kultbildes — wenn nicht in der kultischen
Praxis, so doch mindestens in der alttestamentlichen Darstellung,
die m. E. aber kaum aus der Luft gegriffen ist. Das Nichtvorhanden-
sein des Gottesbildes und die Sinaitheophanie korrespondieren mit-
einander, was m. E. ein Indiz dafiir ist, daB} das Bilderverbot und
die Sinaitheophanie zusammengehoren, wenn auch die Relation
von Theophanie und «Gesetzgebung» an sich problematisch ist.

Im folgenden seien die Visionen Jesajas und Ezechiels im Hin-
blick auf Gottesschau und Sinaitheophanie untersucht:

21 F. Schnutenhaus, Das Kommen und Erscheinen Gottes im Alten
Testament, ZAW 76 (1964), 13f., nimmt, wenn ich recht verstehe, den
umgekehrten Vorgang an: die Wolke, die zur Zelttradition gehore («die
Staubwolke der Wiiste»?) sei auf die Sinaitradition iibertragen worden.

22 Herkunft und Geschichte der iltesten Sinaitraditionen, 1961, 181ff.

23 A.a.0. 1181f.

249



a) In der Berufungserzihlung (Kap. 6) sieht Jesaja den auf einem
hohen und erhabenen Thron sitzenden Herrn und Koénig Jahwe
Zebaoth, der von himmlischen Dienern, Saraphen umgeben ist.
Der Ort der Erscheinung ist wohl das erhohte Allerheiligste und
der Hekal (v. 1; «Haus» in v. 4). Es ist umstritten, ob die Vision
den irdischen?* oder den himmlischen?® Tempel meint. J. Maier 26
gleicht aus, wenn er — wie ich meine — mit Recht schreibt: « Eher
wird man den Visionsbericht als Spiegelbild jenes geglaubten Sach-
verhaltes verstehen miissen, der auf der mythischen Einheit von
,Oben‘ und ,Unten‘ beruht, wie sie zur Zeit Jesajas fiir die Tempel-
ideologie sicher noch vorauszusetzen ist.» Vielleicht sall Jahwe auf
einem Kerubenthron. Auffallend ist, dafl Jahwe von schwebenden
Saraphen umgeben ist, die als Mischwesen (Mensch, Schlange,
Vogel) im Gegensatz zu Gott im Hinblick auf ihre drei Fliigelpaare
beschrieben werden. Das Verhiillen des Antlitzes erinnert an Ex. 3,
33451, doch ist ein direkter Bezug darauf vollig ungewill. Als Saraph
wurde auch die eherne Schlange bezeichnet, die Mose in der Wiiste
anfertigte (Num. 21;_,), und der in Jerusalem — im Tempelbezirk
oder gar im Tempelgebéude? — bis in die Zeit des Kénigs Hiskia,
also in die Zeit Jesajas hinein, Rauchopfer dargebracht wurden
(IT Reg. 18,). Besteht ein Zusammenhang zwischen den Saraphen
von Jes. 6 und der von Mose gemachten ehernen Schlange? Betont
Jes. 6 die dienende Funktion der Saraphen im Gegensatz zu dem
Nechuschtan? Eine sichere Antwort ist kaum zu geben. Gewil} ist,
dal} Jes. 6 die Tradition der Gottesschau auf dem Gottesberg voraus-
setzt, auf die auch El-Traditionen einwirkten??. Ein Bezug zur
Sinaitradition liegt m. E. in v. 4 vor: «Es erbebten die Tiirzapfen
der Schwellen von dem Schall (q6l) der Rufenden, und das Haus

24 So u.a. O. Kaiser, Der Prophet Jesaja. Kapitel 1—12, ATD 17 1960,
54; es wire das Wahrscheinlichste, daBl Jesaja selbst in der Tempelhalle
oder im Vorraum weilte.

2 So G. Fohrer, Das Buch Jesaja I (Ziircher Bibelkommentare), 1960,
22: «Jesaja schaut den himmlischen Palast Gottes, der als Urbild des Tem-
pels, den man als irdische Wohnung Gottes betrachtete, wie ein solcher
eingerichtet ist (vgl. auch I. Kon. 22,19; Ps. 18,7; 29, 9).»

26 Vom Kultus zur Gnosis, 1964, 110.

27 Siehe W. Schmidt, Jerusalemer El-Traditionen bei Jesaja, ZRGG 16
(1964), 302ff.

250



fiillte sich mit Rauch.» Das Erbeben und vor allem der Rauch sind
Begleiterscheinungen der Sinaitheophanie. Der Rauch, der das
«Haus» = den «Hekal» (v. 1) erfiillte (vgl. Ex. 404,¢ I Reg. 8,41),
verhiillte den zundchst schaubaren gottlichen Konig und zeigte
zugleich dessen Prisenz an, die sich nun durch das Wort kundgibt.
Die Vision von dem schaubaren Gott geht iiber in seine verhiillte
Erscheinung entsprechend der Sinaitheophanie. Die Vorstellung
von Jahwe Eljon als Konig und die von der Wolke(nséule) und dem
Dunkel sind auch in den Jerusalemer Psalmen 97 und 99 vereinigt.

War es weder moglich noch ndtig, hier Jes. 6 im einzelnen zu
erkliren, so gilt dies erst recht von den umfangreichen und durch-
reflektierten und moglicherweise erweiterten « Thronwagenvisionen
Ezechiels»28, nach denen Gott den Tempel verlie (Kap. 9f.), tiber
der babylonischen Golah erschien (Kap. 1) und in der Heilszeit in
den neuen Tempel zuriickkehrte (Kap. 43). Der Bezug auf den
Jerusalemer Tempel ist eindeutig, aber auch der Bezug auf die
Sinaitradition, wie sie vor allem in der Priesterschrift dargestellt
ist, auf die sicherlich Jerusalemer Traditionen oder/und kultische
Realititen einwirkten. Ausgangspunkt der folgenden gerafften Be-
trachtung soll Ex. 24,;y_;4a (P) sein: «Und die Wolke bedeckte den
Berg (v. 156b) und es weilte die Herrlichkeit (kabdd) Jahwes auf
dem Berg Sinai und die Wolke bedeckte ihn sechs Tage lang und er
(= Jahwe) rief zu Mose am siebten Tag mitten aus der Wolke (16).
Und das Aussehen des Kabod Jahwes war wie fressendes Feuer
auf dem Gipfel des Berges vor den Augen der Israeliten (17). Und
Mose ging mitten in die Wolke hinein und stieg auf den Berg»
(18a; vgl. Ex. 40441 I Reg. 8,41).

Von der Wolke und dem Feuer ist ebenfalls in den Visionen
Ezechiels die Rede (1, 10;), auch von dem gottlichen Kabod?
(lyg 93 10,451 11551 43,,). Diese «sinaitische» Erscheinung ist aber
angefiillt von den vier tetramorphen Throntrigern (1;st go¢r) und
(vielleicht sekundéren?) Rédern (1,5¢. 104¢1), Wobei erstere auch
als Keruben bezeichnet werden (93 10,41 4o 11,5). Wilhrend der
Kabod Jahwes in Ex. 24,; «wie fressendes Feuer», also amorph

28 Siehe die Kommentare und J. Maier a.a. Q. 112ff.
29 Siehe W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments II/IIT 19614, 111f.

251



aussieht 3, beschreibt Ezechiel Gott unter Verwendung von Ele-
menten der Gottesschau in Ex. 24,, («und sie sahen den Gott
Israels und unter seinen Fiilen war etwas wie ein Gebilde von
Saphirfliesen, wie der Himmel selbst an Klarheit») oder besser:
unter Verwendung von spekulativen Aussagen, die im Anschlufl
an diese Stelle in mehr oder weniger esoterischen Jerusalemer
Kreisen aufkamen, nebst anderer Traditionen (Kerubenthron,
Mairkabah usw.). Die Priesterschrift war demgegeniiber sehr zuriick-
haltend. Nach Ez. 1,3y befand sich iiber den lebenden Thron-
trigern eine Platte (die « Himmelskuppel»3!?), dariiber etwas wie
ein Thron aus Saphir (oder ein Thron auf einem Saphirstein; so G®)
«und auf dem Throndhnlichen etwas, das aussah wie ein Mensch»,
dessen obere Hilfte iiber den Hiiften wie blinkendes Kupfer, dessen
untere Hélfte wie Feuer und Glanz wirkte; alles war strahlend wie
um einen Regenbogen. J. Maier3? stellt fest: «In Ez. 1,51 bleibt
auch die Beschreibung des Thronenden vage und deutet lediglich
dessen menschengestaltige Umrisse an, wihrend fiir den Kérper
nur mehr Feuerglanz genannt wird.» Ahnlich verhilt es sich auch
bei Dan. 7,: Gott wird vorgestellt als « Alter an Tagen», «das Haar
auf seinem Haupt rein wie Wolle». Eine Gesamtbeschreibung liegt
nicht vor.

Ezechiel bemiiht sich, «das Aussehen der Ahnlichkeit (demfit)
des Kabdd Jahwes» (1,5) schemenhaft darzustellen. Die Priester-
schrift spricht davon, dafl «das Aussehen des Kabdd Jahwes wie
fressendes Feuer auf dem Gipfel des Berges vor den Augen der
Israeliten war» (Ex. 24,,,). Ein Abbild fressenden Feuers ist nicht
gut vorstellbar. Dennoch kennt die Priesterschrift ein Wesen, das
«nach dem Bilde Gottes» geschaffen ist, nimlich den Menschen, als
Gottes Repriasentanten und Beauftragten (Gen. lyger 3%). Denkt P
dabei an das «fressende Feuer»? Gen. 1,44 lautet: « Und Gott sprach:
wir wollen Menschen machen nach unserem Bilde gemill unserer

30 Anders in Ex. 331s1t., wo die Vorder- und die allein schaubare Riick-
seite des Kab6d unterschieden werden wird.

31 So W. Eichrodt, Der Prophet Hesekiel, ATD 22 19652, 8.

32 A a.0. 118.

3 Siehe dazu und zum folgenden W. H. Schmidt, Die Schépfungs-
geschichte der Priesterschrift, WMANT 17 (1964), 127ff. (Lit.).

2562



Ahnlichkeit» (demitenu). In diesem Halbvers ist schon immer die
pluralische Fassung des Verbs und der Suffixe aufgefallen. W. H.
Schmidt stellt zusammenfassend fest: «So konnte sich das Ver-
stindnis des Plurals von Gen. l,, gewandelt haben: Es nahm
seinen Ausgang beim Polytheismus und fiihrte iiber die Anrede an
einen himmlischen Hofstaat zu einer bloBen Redeform, die nun im
weitesten Sinne gefaBt sei, so dafl der sog. Plural deliberationis
eingeschlossen ist3*.» Tatsichlich liegt m. E. die sonst in der Prie-
sterschrift nicht bezeugte Vorstellung vom himmlischen Hofstaat
zugrunde. Erstens: der im Hofstaat thronende Gott, der sich mit
den ihn umgebenden Wesen im Plural zusammenfassen kann, ist
auf Grund der aufgezeigten Tradition schaubar und damit prinzi-
piell darstellbar. Zweitens: Dementsprechend heiit es: «Und Gott
schuf den Menschen nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes
schuf er ihn» (v. 27a). Also nicht nach dem Bilde der umgebenden
Dienerschaft, sondern nach seinem eigenen. Dabei ist es m. E. sehr
wahrscheinlich, dall die Ubersetzung «nach dem Bilde Gottes» in
diesem Vers unzutreffend ist. Nimmt man ein be essentiae an, so
wiire der Mensch Abbild Gottes: «Und Gott schuf den Menschen
als sein Bild, als Gottesbild schuf er ihn» (vgl. I Cor. 11, Col. 14).

Eine weitere Beobachtung sei angefiigt: W. H. Schmidt3% weist
mit Bezug auf Ps. 8 darauf hin, daB «die Aussage von der Gottes-
ebenbildlichkeit des Menschen in koniglicher Tradition verankert
ist». Dazu paBt m.E., dal der im Hofstaat thronende Gott, der
hinter Gen. lygpr zu vermuten ist, in Jes. 6 (vgl. I Reg. 22) direkt
als Konig bezeichnet wird 3. Der Schopfergott herrscht als Konig
iiber das, was er geschaffen hat. In Gen. 1,5¢; beauftragt er durch
das Wort den Menschen als sein Bild mit der Herrschaft iiber die
Kreatur. Diese Uberlegungen fiihren zu dem Schlu}, daB jedenfalls
hinter der Gottesvorstellung von Gen. l,4¢¢ eine andere Tradition
als die des Jahwe vom Sinai steht.

34 A.a.0. 130.

35 A.a.0. 140ff.

3 Vermutlich haben auch El-Kénigs-Traditionen eingewirkt. Die Fest-
stellung W. H. Schmidts (a.a.0. 28) «Bis jetzt besteht also kein Anhalts-
punkt fur die Annahme, Gen. 1 habe eine El-Tradition (vgl. auch Ps. 193)
zum Vorbild», ist somit sehr fraglich.

253



Die Ergebnisse der vorliegenden Untersuchung kénnen folgen-
dermaflen zusammengefal3t werden: Die Sinaitheophanie i3t -die
Stimme Jahwes (q6l) horen, aber nicht seine Gestalt schauen;
infolgedessen ist eine Reprisentation in Form einer Abbildung nicht
moglich (Dtn. 4). Die Rede vermittelt zwischen Gott und Menschen.
Die Gottesbergtradition der Wiiste (Ex. 244_,,) und Jerusalems
(IT Sam. 24; Ps. 46; 48), die sehr verschieden gewesen sein mogen,
kennt die Gottesschau. Im Zuge der Argumentation von Dtn. 4
miilte dann auch das Gottesbild und die Reprisentation Gottes im
Bild moglich sein. Dieses war aber durch das sinaitische Verbot des
Kultbildes — geschichtlich gesehen seit dem «Sieg» Moses vom
Sinai iiber das aronitische Kultbild am Gottesberg (Ex. 32)%7 —
illegitim. Das «Gottesbild» wirkte lediglich im Visionsbericht nach.
Das zweite Gebot brachte es mit sich, dal} der Jerusalemer Tempel,
der architektonisch entsprechend aufBlerisraelitischen «Gotteshiu-
sern» auf ein Kultbild hin angelegt war, im Allerheiligsten kein
Jahwebild hatte. Das statische Kultbild und die mit diesem ver-
bundene Erscheinung Gottes wurden durch die sinaitische Theo-
phanietradition ersetzt. Wie sich diese vollzog, ist schwer auszu-
machen. Jedenfalls geht in dem liturgischen Visionsbericht Jes. 6
die Schau des himmlischen Konigs in eine durch Rauch verhiillte
sinaitische Theophanie (mit Gottesrede) iiber; in den Visionen
Ezechiels wird die «Sinaitheophanie» (Rauch, Feuer, Herrlichkeit
Gottes) durch Elemente der Gottesschau gefiillt, die in Jerusalemer
(priesterlichen?) Kreisen offensichtlich gepflegt wurden. In der
Priesterschrift ist der Mensch Ebenbild Gottes. Diese Aussage und
die Pluralformen in Gen. 1,, lassen erkennen, daf} hier die Vor-
stellung vom himmlischen Schopfer und Konig im Kreise seines
Hofstaates im Hintergrund steht. Kennzeichnend fiir das Alte
Testament ist die unsichtbare Ifrscheinung des Gottes, der sich
den Menschen durch sein Wort zuwendet und sie damit in seine
Gemeinschaft einbezieht.

37 Siehe dazu meine Untersuchung «Mose — Uberlieferung und Geschichte»,
Kap. V und VII, die als BZAW 108 erscheinen wird (Lit.).

254



	Gottesbild, Gottesschau und Theophanie

