
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Gottesbild, Gottesschau und Theophanie

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTESBILD, GOTTESSCHAU
UND THEOPHANIE

Von Herbert Schmid, Kaiserslautern

Neuere Forschung1 rechnet durchaus damit, daß das Verbot des

Jahwebildes (Ex. 204.23 3417 Lev. 194 264 Dtn. 58 2715) in die mosaische

Zeit, also ins 13. Jh. v. Chr. zurückgeht. Trotzdem gibt es

zahlreiche Belege dafür, daß es im Laufe der Geschichte Israels
Jahwebilder gegeben hat (z.B. Ex. 32; I Reg. 12; Hos. 132, Jdc.
824ff 17f.). Eine Begründung der Ablehnung des Kultbildes bietet
die Moserede in Dtn. 4j_402. Sie besteht darin, daß das Volk am
Fuß des Berges Horeb — womit das Dtn. den vulkanischen Sinai
meint —, der «mit Feuer brannte», wohl vernahm, wie Jahwe
«mitten aus dem Feuer redete»; «eine Stimme (qôl) von Worten
hörtet ihr, jedoch war eine Gestalt für euch nicht sichtbar, bloß
eine Stimme» (v. 11 f.; vgl. v. 16.33.36). Die Argumentation ist
eindeutig: Weil Jahwe nicht schaubar war, infolgedessen ist seine

bildliche Darstellung nicht möglich. Ist diese Beweisführung alt
oder deuteronomisch-rationalistisch? Möglich ist, daß die
Feststellung eines Zusammenhanges zwischen Nicht-Schaubarkeit und
Bildlosigkeit Jahwes späterem Nachdenken entspringt. Die Nicht-
schaubarkeit dieses Gottes, der den Midianitern nach Ex. 18u
bekannt war3, dürfte m.E. ebenso ursprünglich und urtümlich sein

wie die Verwerfung des Kultbildes. Dies wird durch Aussagen
sowohl in der jahwistischen Erzählung von der Berufung Moses als

auch durch Darstellungen der Sinaitheophanie bei L-N/J bestätigt.
1 Z.B. K. H. Bernhardt, Gott und Bild, 1956, 154; ders., Artikel «Bild»,

BHWB I 1962, 2492; J. J. Stamm, Der Dekalog im Lichte neuerer
Forschung, 19622, 14ff., 41 ff.; G. Fohrer, Das sogenannte apodiktisch formulierte

Recht und der Dekalog, KuD 11 (1965), 49ff.; siehe auch W. Zimmerli,
Das zweite Gebot, in: Theol. Büch. 19 1963, 234ff.

2 Moderne Begründungen bei J. J. Stamm a.a.O. 45f.; siehe auch
W. Eichrodt, Theologie dos Alten Testaments I 19627, 137.

3 Zur sogenannten Keniter- oder Midianiterhypothese siehe neuerdings
R. Smond, Jahwekrieg und Stämmebund, FRLANT 84 (1963), 96, Anm. 56.

241



Mose, der das Kleinvieh seines midianitischen Schwiegervaters, des

Priesters Jitro, hütete, erschien an heiliger Stätte jenseits der
üblichen Trift «der Engel Jahwes (ursprünglich ,Jahwe' selbst) in
der Feuerflamme mitten aus dem Dornstrauch (senä)», der «mit
Feuer brannte» (Ex. 32). Der elohistische v. 6b («und Mose
verbarg sein Angesicht, denn er fürchtete sich, auf Gott hinzublicken»)
setzt voraus, daß Gott eigentlich schaubar ist. Doch liegt in dieser
Quellenschicht der Einfluß von der Vorstellung des auf dem Gottes-
berg (vgl. Ex. 3xbjg) wohnenden Gottes vor, auf die unten
zurückzukommen ist. Der in der Feuerflamme präsente Gott des Sinai —
senä Dornstrauch) dürfte auf «Sinai» anspielen4 — ist nicht zu
sehen. In dem wohl ursprünglich vor dem Dekalog stehenden
Verbindungsstück Ex. 2018_21 heißt es, daß «das ganze Volk die
Donnerschläge (qôlôt) und die Fackeln und den Laut (qôl) des Schophar-
hornes und den rauchenden Berg sah». Jahwe hat zwar durch sein

Herabfahren bewirkt, daß «der Berg Sinai ganz in Rauch stand
und sein Rauch emporstieg wie der Rauch eines Schmelzofens, und
der ganze Berg stark erbebte» (Ex. 1918 L/N; vgl. v. 16.19a), er
selbst war aber nicht sichtbar. Dagegen spricht auch nicht Ex. 19u.
Ex. 345 läßt nämlich erkennen, daß Jahwe in der Wolke herabfuhr,

die wie die Wolken- und Feuersäule (vgl. Ex. 1321 I4ll)h21)

Verhüllung, aber auch Zeichen der Gegenwart des Sinaigottes ist.
Jahwe ist eng mit dem Sinai verbunden — Num. 1033a spricht
sogar vom Jahweberg —, sonst könnte es nach der Landnahme
des Volkes nicht heißen, daß Jahwe vom Sinai komme (Jdc. 54f.

Dtn. 332 Ps. 68918). War Jahwe den Midianitern, die von dem
Abraham- und Keturasohn Midian abstammten (Gen. 252),
bekannt, so sicherlich auch der Sinai, der in ihrem mittelbaren
Bereich östlich des Golfes von Elath lag (vgl. Ex. 3iaba). Vor allem
läßt Ex. 1918 (L/N) vermuten, daß dieser Berg ein Vulkan war.
Tatsächlich finden sich in diesem Gebiet jetzt erloschene Vulkane5.
Nimmt man an, daß Jahwe bei den Midianitern eine Art Vulkangott

war, so wäre es denkbar, daß er, der Feuer- und Raucherschei-

4 So G. Fohrer, Überlieferung und Geschichte des Exodus, BZAW 91

(1964), 34f.
5 So A. Musil, The Northern Hegâz, 1926; neuerdings J. Koenig,

Itinéraires sinaïtiques en Arabie, RHR 165 (1964), 121ff.

242



nungen neben Erdbeben hervorrief, nicht abgebildet, sondern an
einer heiligen Stätte des Sinai als Gott dieses Vulkans verehrt
wurde (vgl. Ex. 36). Der einzige Gott der Midianiter war Jahwe

keineswegs, denn erst auf Grund der Erzählung Moses über die

Errettung aus Ägypten erkennt der midianitische Priester Jitro,
«daß Jahwe größer ist als alle Götter ...» (Ex. 18u). Vorher nahm
Jahwe diese einzigartige Stellung unter den Göttern nicht ein.

Ließ schon Ex. 36 (E) indirekt erkennen, daß es möglich gewesen
wäre, auf den Gott des Gottesberges zu blicken (vgl. Num. 128) —
nach Ex. 192b 3a (vgl. 2021) kann Mose, nach Ex. 1913b kann eine

Gruppe zu ihm hinaufsteigen —, so wird vollends aus Ex. 24-^ 9_u
(J oder L/N) deutlich, daß dieser Gott des Gottesberges, der nicht
mit dem vulkanischen Sinai identisch ist6, schaubar ist: «Und sie

schauten Gott und aßen und tranken» (v. IIb). Der Ort ist wohl
der Gottesberg, an dem oder auf dem Jitro Brand- und Schlachtopfer

darbrachte, um mit Aron und allen Ältesten Israels «Brot
vor Gott zu essen» (Ex. 18S12 E). Mahl und Gottesschau gehören

zusammen, wie es in Ps 349a noch nachklingt: «Schmecket und
sehet, daß Jahwe gut ist!» In Ex. 2410 werden über die Vision auf
dem Berg nähere Aussagen gemacht: «Und sie sahen den Gott
Israels, und unter seinen Füßen war etwas wie das Gebilde von
Saphirfliesen und wie der Himmel selbst an Klarheit.» Es ist nur
von Gottes Füßen die Rede, die vermutlich auf einem Podest,
vielleicht aus Lapislazuli7 stehen. Dieses Gebilde kann kaum mit dem

Himmelsgewölbe identisch sein, da es sonst nicht heißen würde
«wie der Himmel selbst an Klarheit». Aber vielleicht repräsentiert
es das Firmament. Es ist wohl ein Postament — kaum der Schemel
eines Thrones, der etwa mit dem Steinsitz Moses in Ex. 1712

gleichzusetzen wäre — auf dem Gottesberg, auf den Mose mit Aron,
Nadab, Abihu und 70 von den Ältesten Israels hinaufgestiegen war.
Sie alle sahen Gott; nach Num. 128 erblickte nur Mose «die Gestalt
Jahwes» (vgl. Dtn. 3410). Seine Erscheinung wird nicht beschrieben,

was sicherlich eine Folge des sinaitischen Bilderverbots ist. Es ist
durchaus möglich, daß die schwierige Perikope Ex. 3318_28 eine

6 Siehe dazu H. Seebaß, Mose und Aaron, Sinai und Gottesberg, 1962,

83ff., 134 ff.
7 So M. Noth, Das zweite Buch Mose, Exodus, ATD 5 1959, 157.

243



Kritik an der Gottesschau, wie sie in Ex. 24g_11 zum Ausdruck
kommt, darstellt. Nach Ex. 3318_23 möchte Mose Gottes Herrlichkeit

(kabôd) sehen. Gott sagt zu, seine Güte (tûb) an ihm vorüberziehen

zu lassen (wobei Gott Jahwe unter Namensnennung anruft
und proklamiert: «ich bin gnädig, wem ich gnädig sein will, und
erbarme mich, wessen ich mich erbarmen will»), jedoch ist es

todbringend, sein Angesicht seine Vorderseite) zu schauen (v. 18

bis 20). Jahwe erlaubte Mose, sich auf einen Felsen (vgl. Ex. 176 E)
zu ihm zu stellen. Beim Vorüberziehen seiner Herrlichkeit (kabôd)
stellt Jahwe Mose selbst in eine Kluft und hält schützend seine

Hand über ihn, die er dann zurückzieht, so daß Mose seine «Rückseite»

zu sehen vermag (v. 21—23).
In der Perikope von der Wallfahrt Elias aus dem Nordreich zur

«Mosehöhle» auf dem Gottesberg Horeb (I Reg. 198f) geht es

eigentlich nicht mehr um die Frage der Schaubarkeit Gottes. Wohl
heißt es, daß Elia sein Antlitz mit dem Gewand verhüllte (vgl.
Ex. 3g). «Kritik» wird vielmehr daran geübt, daß beim «Vorübergehen»

Jahwe weder im Sturm, noch im Beben, noch im Feuer —
also nicht in vulkanischen Phänomenen — präsent, sondern in
einer qôl demamä däqqä (Zürcher Bibel: «das Flüstern eines leisen
Wehens»; J. Jeremias8: «Stimme einer leisen [Wind-] Stille») hörbar

ist (I Reg. 19Uff Demnach ist die «vorübergehende» Präsenz
Jahwes keine Sache der Schauung, nicht einmal die üblichen
Begleiterscheinungen lassen auf eine Theophanie schließen, sondern
seiner fast lautlosen auditiven Vernehmbarkeit.

Trotz aller Kritik an der Schaubarkeit Gottes, die sicherlich
mit dem Bilderverbot zusammenhängt, bezeugt das AT durch seine

ganze Geschichte hindurch die visio dei, wie vor allem aus folgenden
Belegstellen hervorgeht9:

Nach der «ephraimitischen Josuarezension»10 sah Josua bei
Jericho «einen Mann ihm gegenüberstehen, sein Schwert gezückt
in seiner Hand», der sich auf die Frage «Gehörst du zu uns oder zu

8 Theophanie, WMANT 10 (1965), 112ff.
9 Dabei sollen eine Reihe von hieroi logoi, wie z. B. Gen 28iotf., oder

Ortsätiologien, wiez. B. Jde 2m. und Träume (vgl. I Reg 85) außer Betracht
bleiben, da sie zu dem vorliegenden Thema nicht allzuviel beitragen.

10 So J. Maier, Das altisraelitische Ladeheiligtum, BZAW 93 (1965), 37.

244



unseren Gegnern?» als «der Oberste des Heeres Jahwes» vorstellte
(Jos. 513f). Vermutlich liegt in diesem bruchstückhaften Text
(«hieros logos») die Erscheinung einer Gottheit vor, deren Heiligtum

von den Ephraimiten übernommen und dessen Namen infolgedessen

jahwesiert wurde. Eine Nachwirkung hatte diese Vision
m. E. im AT nicht; oder steht Jahwe Zebaoth mit ihr im
Zusammenhang

Bei der Vision des Micha ben Jimla wird in direkter Rede berichtet:

«Ich sah Jahwe auf seinem Thron sitzend und das ganze Heer
des Himmels stand ihm zu seiner Rechten und zu seiner Linken zu
Diensten. Und Jahwe sprach: Wer will Ahab betören, daß er
hinaufziehe und in Ramoth Gilead falle? Und der eine sagte dies,
der andere das. Da trat der Geist heraus und stellte sich vor Jahwe
und sprach: Ich, ich will ihn betören. Und Jahwe sprach zu ihm:
Womit? Und er sprach: Ich will herausgehen und zum Geist der

Lüge im Munde all seiner Propheten werden. Und er sprach: Du
wirst ihn betören, auch wirst du es fertigbringen, herauszugehen
und dies zu tun» (I Reg. 2219b_22u). Micha sieht Jahwe als das

Haupt des (astralen) himmlischen Hofstaates thronen, zu dem auch
der die Propheten inspirierende «Geist» (vgl. I Sam. 10101 Reg. 1812)

gehört. J. Maier12 weist auf den unliturgischen Charakter dieser
Vision im Gegensatz zu Jes. 6 hin und bemerkt: I Reg. 2219 «nimmt
die im Nordreich offenbar besonders geläufige Vorstellung von den
astralen Naturmächten auf und beschreibt Jahwe als deren König,
wobei keineswegs sicher zu entscheiden ist, ob es sich um eine
bewußte Entmachtung handelt, oder um die Übernahme einer
bereits mit der Gestalt des Baal verbundenen Vorstellung». Jahwe
wird nicht beschrieben, aber sicherlich menschengestaltig
vorausgesetzt. Die Vision ist ganz erfüllt von dem Dialog zwischen Jahwe
und dem «Geist». Ähnlich ist es bei den Szenen im Himmel des

Hiobprologs (l6tr. 2irr.), die sich in vielen Punkten mit der Vision
des Micha ben Jimla vergleichen ließen, was hier aber nicht zu

geschehen braucht.
Auch bei den Schriftpropheten und schließlich den Apokalyp-

tikern (Dan. 7ff.; Sach. 17—68) spielt das Visionäre eine große
11 Siehe dazu J. Maier, Vom Kultus zur Gnosis, 1964, 107ff.
!» A. a. O. 108.

245



Rolle13. Amos ist der Überzeugung, daß Jahwe Visionen hervorruft:

«Solches ließ der Herr Jahwe mich schauen» (7147 8X). Dabei
kann Jahwe selbst Objekt der Schauung sein: In 7X formt er
Heuschrecken, in 74 ruft er dem Feuer, in 7, steht Jahwe mit einem
Senkblei auf der Mauer. Seine Gestalt tritt jeweils zurück. Denn
auf die Frage: «Was siehst du, Arnos?», nennt derselbe z.B. nur
das Senkblei (78). In 94 sieht Arnos «den Herrn auf dem
Schlachtopferaltar stehen». In allen Fällen wird die Vision von der Audition
ausgefüllt. Dies ist besonders bei der Berufung Jeremias deutlich,
die im wesentlichen einen Dialog darstellt. Nur Jer. 19 («Und Jahwe
reckte seine Hand aus und berührte meinen Mund und Jahwe
sprach zu mir: ,siehe, ich habe meine Worte in deinen Mund gelegt' »)

läßt ein visionäres Substrat erkennen; oder sollte lediglich ein
Ausdrucksmodus vorliegen

In den Berufungsvisionen der Jerusalemer Propheten Jesaja und
Ezechiel läßt sich nachweisen, daß die Sinaitradition eingewirkt
hat, was im einzelnen noch aufzuzeigen ist. Es erhebt sich die

Frage, ob hier eine Jerusalemer Eigentümlichkeit vorliegt. Zur
Beantwortung dieser Frage ist etwas weiter auszuholen.

Es ist im AT mehrfach bezeugt, daß Jahwe vom Sinai — nie
vom Gottesberg Horeb! — zur Epiphanie kommt (Jdc. 54f Dtn. 332;

vgl. Hab. 33)14. Dies wird auch in dem Jerusalemer Ps. 689 ausgesagt.

In v. 18 steht — von «Emendationen» sollte man absehen —
«der Sinai ist im Heiligtum». Was könnte dazu beigetragen haben,
daß der Zion zum neuen Sinai im weitesten Sinne wurde, wie z. B.
die eschatologische Völkerwallfahrt in Jes. 22ff. Mi. 4lff voraussetzt,

wonach die Thora das Wort Jahwes von dem Gottesberg
Zion/Jerusalem ausgeht? Eine Reihe von Komponenten müßte

genannt werden. Hier soll im großen und ganzen nur ein
Haftpunkt herausgearbeitet werden.

Es sei nochmals darauf hingewiesen, daß in der Sinaiperikope
Ex. 19—-Num. 10 eine Gottesbergtradition mit Gottesschau (z.B.
Ex. 24lf 9_n) und eine vulkanische Sinaitradition (z.B. Ex. 1918)

13 Siehe I. P. Seierstad, Die Offenbarungsorlebnisse der Propheten Arnos,
Jesaja und Jeremia, 1946.

14 Siehe dazu und zu der folgenden Belegstelle J. Jeremias a.a.O. 7ff.
u. ö.

246



verschmolzen sind. Diese Vereinigung geschah m. E. schon in
vorstaatlicher Zeit. Jerusalem selbst galt — ebenfalls schon in vor-
davidischer Zeit — als Gottesberg (vgl. Ps. 46; 48)15. II Sam. 24

enthält in jahwesierter Form den hieros logos des von David auf
Weisung des Sehers Gad erbauten Brandopferaltars auf der Tenne
des Jebusiters Arauna, die der König selbst abkaufte (v. I8ff.).
Das ganze Kapitel bedürfte eigentlich einer gründlichen
überlieferungsgeschichtlichen Untersuchung, die jedoch den Rahmen dieses

Aufsatzes sprengen würde. Hier mag der Hinweis darauf genügen,
daß dem Altarbau eine Vision vorausgeht. «Und es sprach David
zu Jahwe als er den Engel sah, der das Volk schlug ...» (v. 17).

«Der Engel Jahwes befand sich bei der Tenne Araunas, des
Jebusiters» (v. 16a). In der chronistischen Version ist die Erscheinung
des Engels ins Kosmische gesteigert: «Und David erhob seine

Augen und sah den Engel Jahwes zwischen Erde und Himmel
stehen, und sein Schwert gezückt in der Hand, gegen Jerusalem
ausgereckt ...» (I Chr. 2116; nach v. 15b ist der Standort des Engels
die Tenne des Jebusiters Oman Arauna). Es ist anzunehmen,
daß der Engel Jahwes bzw. der Engel eine vorisraelitische Gottheit,
vielleicht den El Eljon von Jerusalem, der mit Jahwe gleichgesetzt
wurde (Gen. 1418ff )16, ersetzt hat. Da es um den Brandopferaltar
geht, der wohl nicht auf dem höchsten Punkt, dem heiligen Felsen

stand, befand sich der Engel auf der Tenne, die ebenfalls um des

Aufwindes willen nicht an der höchsten Stelle lag. Wenn auch die

topographischen Probleme im heiligen Bezirk von Jerusalem komplex

und zum großen Teil ungeklärt sind17, so ist jedenfalls sicher,
daß der heilige Felsen, über den sich heute die Kuppe des Felsendomes

wölbt, die höchstgelegene und zugleich heiligste Stelle der
unmittelbaren Umgebung war und ist. Die Vision in I Chr. 2116

läßt vermuten, daß der Engel Jahwes zwischen dem heiligen Felsen,

15 Siehe H. Sehmid, Jahwe und die Kulttraditionen von Jerusalem,
ZAW 67 (1955), 187ff., imd W. Schmidt, Königtum Gottes in Ugarit und
in Israel, ZAW 80 (1966»), 80ff.

16 Siehe dazu H. Schmid a. a. O. 175ff.; kritisch äußerte sich R. Rendtorff,
El Ba'al und Jahwe, ZAW 78 (1966), 277ff. (Lit.).

17 Siehe K. Galling, Biblisches Reallexikon, 1937, 516ff. ; H. P. Rüger,
Artikel «Tempel» in BHWB III 1966, 1941 ff., und H. W. Hertzberg, Die
Samuelbücher, ATD 10 1 9653, 321 f.

247



dem «Nabel der Welt» (vgl. Ez. 5S 3812) und dem Himmelsgewölbe,
wo es am höchsten ist, stand. Die geographische und
religionsgeschichtliche Gegebenheit bot nun Ansatzpunkte dafür, die Gottes-

bergvorstellung aus der Wüstenzeit auf Jerusalem zu übertragen.
Es sei daran erinnert, daß Jahwe nach Ex. 17„ auf dem Felsen (im
Bereich von Kadesch) stand, aus dem Mose Wasser schlug.
Vielleicht wurde sogar die Mosehöhle (Ex. 3322f. I Reg. 199) auf die
Grotte unter dem heiligen Felsen bezogen; doch ist dies m. E.
absolut ungewiß. Daß die Vision von Ex. 249„n in Jerusalemer
Tradition eine besondere Rolle spielte, geht vor allem aus Ez. l25f
hervor, wie noch darzulegen ist.

Trotz der auch in Jes. 6 und vor allem in Ez. 1 bezeugten Schau-
barkeit wurde Jahwe nicht bildlich dargestellt, was zweifellos eine

Auswirkung des sinaitischen Verbots des Kultbildes ist (vgl. Ex.
3417)18. Der Tempel galt als Wohnung Jahwes19. Salomo sprach bei
seiner Einweihung: «Gebaut habe ich dir ein Haus zur Wohnung,
eine Stätte zu deinem Wohnen für Ewigkeiten» (I Reg. 813).

Religionsgeschichtlich gesehen enthielt das Allerheiligste in der Regel
ein (oder mehrere) Gottesbild(er). Dies war aber in Jerusalem nicht
der Fall. Jahwe, der nach GL(BA) LLg «die Sonne am Himmel
befestigt hatte», «erklärte, im Dunkeln wohnen zu wollen» (I Reg.
812 b ; vgl. Ex. 2021), das im fensterlosen Adyton herrschte. Er
thronte dort unsichtbar auf den kolossalen Keruben20. Das Dunkel
brauchte gar nicht erhellt zu werden, da weder Gott noch ein Kultbild

zu sehen waren. Infolgedessen war auch nicht eine Theophanie
etwa durch das Sichtbarwerden des Gottesbildes, das dann nach
allgemeinem Brauch in einer Prozession herumgetragen worden
wäre, möglich. Auch eine von einem Priester getragene Gottesmaske

(vgl. Ex. 3429ff kam nicht in Frage. Dieser «Mangel» — verglei-

18 M. E. stellt Ex. 34i_28 die Jerusalemer Version einer Moseb'rit
Verpflichtung) dar. G. Fohrer spricht in E. Sellin-G. Fohrer, Einleitung in das
Alte Testament, 196510,74f., im Hinblick auf Ex. 34x4-26 (J) von «judäischen
Heiligtumsregeln ».

19 Vgl. W. Schmidt, als Ausdruck Jerusalemer Kultsprache,
ZAW 75 (1963), 91 f.

20 Und nicht etwa auf der Lade, was ein weit verbreiteter Irrtum ist;
siehe dazu J. Maier, Das altisraolitische Ladeheiligtum, BZAW 93 (1965),
53ff., 64ff.

248



chend religionsgeschichtlich gesehen — einer dinglichen Repräsentation

Gottes im Jerusalemer Kult wurde durch die Sinaitheo-
phanie-Tradition wettgemacht. Als die Priester, die die Lade
trugen, aus dem Heiligtum heraustraten, «erfüllte die Wolke das Haus
Jahwes» (I Reg. 810b). Mag diese Aussage auch priesterschriftlicher
Vorstellung entspringen (vgl. Ex. 4034ff sie hat ihr Vorbild in der
sinaitischen Wolke(nsäule), die schon früh mit dem Zelt der Begegnung

verknüpft wurde (Ex. 33, ff Num. ll14bff. 125; vgl. Ps. 972ff
996f )21. Eine andere, ziemlich heikle Frage ist die, wie die Theo-
phaniephänomene, wenn sie nicht nur in der Darstellung bestanden,
im Jerusalemer Kult hervorgerufen wurden. W. Beyerlin22 macht
auf die Räucherpraxis und das Schopharblasen aufmerksam, wogegen

J. Jeremias23 radikale Einwände erhebt. Das Für und Wider
braucht hier nicht erwogen zu werden. Es dürfte auf Grund der
überlieferten Texte schwerlich möglich sein, den Jerusalemer
Priestern sozusagen auf die Finger zu sehen. Es wäre m.E. zu fragen,
ob z.B. das Erscheinen der Herrlichkeit Jahwes in Lev. 96 23f mit
dem Rauch der dargebrachten Opfer zusammenhängt (vgl. II Chr.
7Xff Sicherlich wäre es falsch, eine priesterliche Täuschung oder
einen Trick zu vermuten. Eine geglaubte kultische Realität verliert
nicht dadurch an «Wirklichkeit», daß sie «natürlich» hervorgebracht
wurde. Die dynamische Theophanie in der Wolke ersetzte die
Erscheinung des statischen Kultbildes — wenn nicht in der kultischen
Praxis, so doch mindestens in der alttestamentlichen Darstellung,
die m. E. aber kaum aus der Luft gegriffen ist. Das Nichtvorhandensein

des Gottesbildes und die Sinaitheophanie korrespondieren
miteinander, was m. E. ein Indiz dafür ist, daß das Bilderverbot und
die Sinaitheophanie zusammengehören, wenn auch die Relation
von Theophanie und «Gesetzgebung» an sich problematisch ist.

Im folgenden seien die Visionen Jesajas und Ezechiels im
Hinblick auf Gottesschau und Sinaitheophanie untersucht:

21 F. Schnutenhaus, Das Kommen und Erscheinen Gottes im Alten
Testament, ZAW 76 (1964), 13f., nimmt, wenn ich recht verstehe, den

umgekehrton Vorgang an: die Wolke, die zur Zelttradition gehöre («die
Staubwolke der Wüste»?) sei auf die Sinaitradition übertragen worden.

22 Herkunft und Geschichte der ältesten Sinaitraditionen, 1961, 18Iff.
23 A.a.O. 118ff.

249



a) In der Berufungserzählung (Kap. 6) sieht Jesaja den auf einem
hohen und erhabenen Thron sitzenden Herrn und König Jahwe
Zebaoth, der von himmlischen Dienern, Saraphen umgeben ist.
Der Ort der Erscheinung ist wohl das erhöhte Allerheiligste und
der Hekal (v. 1; «Haus» in v. 4). Es ist umstritten, ob die Vision
den irdischen24 oder den himmlischen26 Tempel meint. J. Maier26

gleicht aus, wenn er — wie ich meine — mit Recht schreibt: «Eher
wird man den Visionsbericht als Spiegelbild jenes geglaubten
Sachverhaltes verstehen müssen, der auf der mythischen Einheit von
,Oben' und ,Unten' beruht, wie sie zur Zeit Jesajas für die
Tempelideologie sicher noch vorauszusetzen ist.» Vielleicht saß Jahwe auf
einem Kerubenthron. Auffallend ist, daß Jahwe von schwebenden
Saraphen umgeben ist, die als Mischwesen (Mensch, Schlange,
Vogel) im Gegensatz zu Gott im Hinblick auf ihre drei Flügelpaare
beschrieben werden. Das Verhüllen des Antlitzes erinnert an Ex. 36

3322r, doch ist ein direkter Bezug darauf völlig ungewiß. Als Saraph
wurde auch die eherne Schlange bezeichnet, die Mose in der Wüste
anfertigte (Num. 216_9), und der in Jerusalem — im Tempelbezirk
oder gar im Tempelgebäude? —- bis in die Zeit des Königs Hiskia,
also in die Zeit Jesajas hinein, Rauchopfer dargebracht wurden
(II Reg. 184). Besteht ein Zusammenhang zwischen den Saraphen
von Jes. 6 und der von Mose gemachten ehernen Schlange? Betont
Jes. 6 die dienende Funktion der Saraphen im Gegensatz zu dem
Nechuschtan? Eine sichere Antwort ist kaum zu geben. Gewiß ist,
daß Jes. 6 die Tradition der Gottesschau auf dem Gottesberg voraussetzt,

auf die auch El-Traditionen einwirkten27. Ein Bezug zur
Sinaitradition liegt rn.E. in v. 4 vor: «Es erbebten die Türzapfen
der Sehwellen von dem Schall (qöl) der Rufenden, und das Haus

24 So u.a. O. Kaiser, Der Prophet Jesaja. Kapitel 1—12, ATD 17 1960,
54; es wäre das Wahrscheinlichste, daß Jesaja selbst in der Tempelhalle
oder im Vorraum weilte.

25 So G. Fohrer, Das Buch Jesaja I (Zürcher Bibelkommentare), 1960,
22: «Jesaja schaut den himmlischen Palast Gottes, der als Urbild des Tempels,

den man als irdische Wohnung Gottes betrachtete, wie ein solcher
eingerichtet ist (vgl. auch I. Kön. 22,19; Ps. 18,7; 29,9).»

26 Vom Kultus zur Gnosis, 1964, 110.
27 Siehe W. Schmidt, Jerusalemer El-Traditionen bei Jesaja, ZRGG 16

(1964), 302 ff.

250



füllte sich mit Rauch. » Das Erbeben und vor allem der Rauch sind
Begleiterscheinungen der Sinaitheophanie. Der Rauch, der das
«Haus» den «Hekal» (v. 1) erfüllte (vgl. Ex. 4034f I Reg. 810f

verhüllte den zunächst schaubaren göttlichen König und zeigte
zugleich dessen Präsenz an, die sich nun durch das Wort kundgibt.
Die Vision von dem schaubaren Gott geht über in seine verhüllte
Erscheinung entsprechend der Sinaitheophanie. Die Vorstellung
von Jahwe Eljon als König und die von der Wolke(nsäule) und dem
Dunkel sind auch in den Jerusalemer Psalmen 97 und 99 vereinigt.

War es weder möglich noch nötig, hier Jes. 6 im einzelnen zu
erklären, so gilt dies erst recht von den umfangreichen und
durchreflektierten und möglicherweise erweiterten «ThronwagenVisionen
Ezechiels»28, nach denen Gott den Tempel verließ (Kap. 9f.), über
der babylonischen Golah erschien (Kap. 1) und in der Heilszeit in
den neuen Tempel zurückkehrte (Kap. 43). Der Bezug auf den
Jerusalemer Tempel ist eindeutig, aber auch der Bezug auf die
Sinaitradition, wie sie vor allem in der Priesterschrift dargestellt
ist, auf die sicherlich Jerusalemer Traditionen oder/und kultische
Realitäten einwirkten. Ausgangspunkt der folgenden gerafften
Betrachtung soll Ex. 2415b_18a (P) sein: «Und die Wolke bedeckte den

Berg (v. 15b) und es weilte die Herrlichkeit (kaböd) Jahwes auf
dem Berg Sinai und die Wolke bedeckte ihn sechs Tage lang und er

Jahwe) rief zu Mose am siebten Tag mitten aus der Wolke (16).

Und das Aussehen des Kaböd Jahwes war wie fressendes Feuer
auf dem Gipfel des Berges vor den Augen der Israeliten (17). Und
Mose ging mitten in die Wolke hinein und stieg auf den Berg»
(18a; vgl. Ex. 4034ff. I Reg. 810f.).

Von der Wolke und dem Feuer ist ebenfalls in den Visionen
Ezechiels die Rede (14 103), auch von dem göttlichen Kaböd29

123 93 1(W. 1122f. 432.4). Diese «sinaitische» Erscheinung ist aber

angefüllt von den vier tetramorphen Thronträgern 15rr. 22ff.) unc*

(vielleicht sekundären?) Rädern (l15f{. 109ff), wobei erstere auch
als Keruben bezeichnet werden (93 10lff 20

1 122). Während der

Kaböd Jahwes in Ex. 2416 «wie fressendes Feuer», also amorph

28 Siehe die Kommentare und J. Maier a.a.O. 112ff.
29 Siehe W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments II/III 19614, 11 ff.

251



aussieht30, beschreibt Ezechiel Gott unter Verwendung von
Elementen der Gottesschau in Ex. 2410 («und sie sahen den Gott
Israels und unter seinen Füßen war etwas wie ein Gebilde von
Saphirfliesen, wie der Himmel selbst an Klarheit») oder besser:

unter Verwendung von spekulativen Aussagen, die im Anschluß
an diese Stelle in mehr oder weniger esoterischen Jerusalemer
Kreisen aufkamen, nebst anderer Traditionen (Kerubenthron,
Märkabah usw.). Die Priesterschrift war demgegenüber sehr
zurückhaltend. Nach Ez. 126ff befand sich über den lebenden
Thronträgern eine Platte (die «Himmelskuppel»31?), darüber etwas wie
ein Thron aus Saphir (oder ein Thron auf einem Saphirstein; so GB)
«und auf dem Thronähnlichen etwas, das aussah wie ein Mensch»,
dessen obere Hälfte über den Hüften wie blinkendes Kupfer, dessen

untere Hälfte wie Feuer und Glanz wirkte; alles war strahlend wie

um einen Regenbogen. J. Maier32 stellt fest: «In Ez. 126 r bleibt
auch die Beschreibung des Thronenden vage und deutet lediglich
dessen menschengestaltige Umrisse an, während für den Körper
nur mehr Feuerglanz genannt wird.» Ähnlich verhält es sich auch
bei Dan. 79: Gott wird vorgestellt als «Alter an Tagen», «das Haar
auf seinem Haupt rein wie Wolle». Eine Gesamtbeschreibung liegt
nicht vor.

Ezechiel bemüht sich, «das Aussehen der Ähnlichkeit (demüt)
des Kabôd Jahwes» (128) schemenhaft darzustellen. Die Priesterschrift

spricht davon, daß «das Aussehen des Kabôd Jahwes wie
fressendes Feuer auf dem Gipfel des Berges vor den Augen der
Israeliten war» (Ex. 2417a). Ein Abbild fressenden Feuers ist nicht
gut vorstellbar. Dennoch kennt die Priesterschrift ein Wesen, das
«nach dem Bilde Gottes» geschaffen ist, nämlich den Menschen, als
Gottes Repräsentanten und Beauftragten (Gen. l26ft.33). Denkt P
dabei an das «fressende Feuer»? Gen. l26a lautet: «Und Gott sprach:
wir wollen Menschen machen nach unserem Bilde gemäß unserer

30 Anders in Ex. 33isff., wo die Vorder- und die allein schaubare Rückseite

des Kabôd unterschieden werden wird.
31 So W. Eichrodt, Der Prophet Hesekiel, ATD 22 1 9652, 8.
32 A.a.O. 118.
33 Siehe dazu und zum folgenden W. H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte

der Priesterschrift, WMANT 17 (1964), 127ff. (Lit.).

252



Ähnlichkeit» (demûtenu). In diesem Halbvers ist schon immer die
pluralische Fassung des Verbs und der Suffixe aufgefallen. W. H.
Schmidt stellt zusammenfassend fest: «So könnte sich das
Verständnis des Plurals von Gen. l26a gewandelt haben: Es nahm
seinen Ausgang beim Polytheismus und führte über die Anrede an
einen himmlischen Hofstaat zu einer bloßen Redeform, die nun im
weitesten Sinne gefaßt sei, so daß der sog. Plural deliberationis
eingeschlossen ist34.» Tatsächlich liegt m.E. die sonst in der
Priesterschrift nicht bezeugte Vorstellung vom himmlischen Hofstaat
zugrunde. Erstens: der im Hofstaat thronende Gott, der sich mit
den ihn umgebenden Wesen im Plural zusammenfassen kann, ist
auf Grund der aufgezeigten Tradition schaubar und damit prinzipiell

darstellbar. Zweitens: Dementsprechend heißt es: «Und Gott
schuf den Menschen nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes
schuf er ihn» (v. 27a). Also nicht nach dem Bilde der umgebenden
Dienerschaft, sondern nach seinem eigenen. Dabei ist es m. E. sehr

wahrscheinlich, daß die Übersetzung «nach dem Bilde Gottes» in
diesem Vers unzutreffend ist. Nimmt man ein be essentiae an, so

wäre der Mensch Abbild Gottes: «Und Gott schuf den Menschen
als sein Bild, als Gottesbild schuf er ihn» (vgl. I Cor. 117 Col. 115).

Eine weitere Beobachtung sei angefügt: W. H. Schmidt35 weist
mit Bezug auf Ps. 8 darauf hin, daß «die Aussage von der Gottes-
ebenbildlichkeit des Menschen in königlicher Tradition verankert
ist». Dazu paßt m.E., daß der im Hofstaat thronende Gott, der
hinter Gen. 126rr. zu vermuten ist, in Jes. 6 (vgl. I Reg. 22} direkt
als König bezeichnet wird36. Der Schöpfergott herrscht als König
über das, was er geschaffen hat. In Gen. I26 ff. beauftragt er durch
das Wort den Menschen als sein Bild mit der Herrschaft über die
Kreatur. Diese Überlegungen führen zu dem Schluß, daß jedenfalls
hinter der Gottesvorstellung von Gen. l26fr. eine andere Tradition
als die des Jahwe vom Sinai steht.

3" A.a.O. 130.
35 A.a.O. 140ff.
36 Vermutlich haben auch El-Königs-Traditionen eingewirkt. Die

Feststellung W. H. Schmidts (a.a.O. 28) «Bis jetzt besteht also kein Anhaltspunkt

für die Annahme, Gen. 1 habe eine El-Tradition (vgl. auch Ps. 192)

zum Vorbild», ist somit sehr fraglich.

253



Die Ergebnisse der vorliegenden Untersuchung können
folgendermaßen zusammengefaßt werden: Die Sinaitheophanie läßt die
Stimme Jahwes (qôl) hören, aber nicht seine Gestalt schauen;
infolgedessen ist eine Repräsentation in Form einer Abbildung nicht
möglich (Dtn. 4). Die Rede vermittelt zwischen Gott und Menschen.
Die Gottesbergtradition der Wüste (Ex. 249_u) und Jerusalems

(II Sam. 24; Ps. 46; 48), die sehr verschieden gewesen sein mögen,
kennt die Gottesschau. Im Zuge der Argumentation von Dtn. 4

müßte dann auch das Gottesbild und die Repräsentation Gottes im
Bild möglich sein. Dieses war aber durch das sinaitische Verbot des

Kultbildes — geschichtlich gesehen seit dem «Sieg» Moses vom
Sinai über das aronitische Kultbild am Gottesberg (Ex. 32)37 —
illegitim. Das «Gottesbild» wirkte lediglich im Visionsbericht nach.
Das zweite Gebot brachte es mit sich, daß der Jerusalemer Tempel,
der architektonisch entsprechend außerisraelitischen «Gotteshäusern»

auf ein Kultbild hin angelegt war, im Allerheiligsten kein
Jahwebild hatte. Das statische Kultbild und die mit diesem
verbundene Erscheinung Gottes wurden durch die sinaitische Theo-
phanietradition ersetzt. Wie sich diese vollzog, ist schwer
auszumachen. Jedenfalls geht in dem liturgischen Visionsbericht Jes. 6

die Schau des himmlischen Königs in eine durch Rauch verhüllte
sinaitische Theophanie (mit Gottesrede) über; in den Visionen
Ezechiels wird die «Sinaitheophanie» (Rauch, Feuer, Herrlichkeit
Gottes) durch Elemente der Gottesschau gefüllt, die in Jerusalemer
(priesterlichen?) Kreisen offensichtlich gepflegt wurden. In der
Priesterschrift ist der Mensch Ebenbild Gottes. Diese Aussage und
die Pluralformen in Gen. 126 lassen erkennen, daß hier die
Vorstellung vom himmlischen Schöpfer und König im Kreise seines

Hofstaates im Hintergrund steht. Kennzeichnend für das Alte
Testament ist die unsichtbare Erscheinung des Gottes, der sich
den Menschen durch sein Wort zuwendet und sie damit in seine
Gemeinschaft einbezieht.

37 Siehe dazu meine Untersuchung « Mose—Überlieferung und 0 eschiehte »,

Kap. V und VII, die als BZAW 108 erscheinen wird (Lit.).

254


	Gottesbild, Gottesschau und Theophanie

