Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und
More [Fortsetzung]

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER EINFLUSS DER KABBALA AUF DIE
CAMBRIDGER PLATONIKER CUDWORTH
UND MORE

Von WILHELM AuGUsT SCHULZE, Mannheim

(3. Fortsetzung)

Siebentes Kapitel: Die Seele

Die Cambridger Platoniker sind iiberzeugt von der Substantiali-
tat der Menschenseele. Cudworth weill um die Zweisubstanzenlehre
Platos, dal er unterscheidet zwischen ewigen und geschaffenen
Dingen; die ewigen Dinge sind nach ihm ungeschaffen, die geschaffe-
nen haben alle einen zeitlichen Beginn (749). Unter der Hand ver-
schiebt Cudworth die platonische Einteilung. Denn die Menschen-
seelen sind auf der einen Seite von Gott geschaffen, auf der anderen
Seite unsterblich, also ewig. All souls come from one Perfect Omni-
potent Being, comprehending it Self (767). Alle Seelen sind von
Gott «strahlend» geschaffen, das geben auch Pletho und Galen zu
(792). Die Menschenseelen sind ewig (750). Cudworth wendet sich
scharf gegen die «Atheisten», die sowohl eine Préexistenz! wie eine
Postexistenz der Menschenseele leugnen. In gleichem Atemzug
kampft er auch — wie iiberall — auf dem Gebiet der Psychologie
gegen die «Materialisten», die auch aus den Menschen — wie Des-
cartes aus den Tieren — meer machines? machen. Solche Ansicht

1 Priexistenz versteht er sowohl temporal, wie dem Werte nach. Powicke
a. a. 0., S. 125.

2 Auch Oetinger lehnt, in Auseinandersetzung mit Leibniz, die «Maschinen-
theorie des Lebens» energisch ab. (Werke ed. Ehmann 11, 1, S. 268).

193



ist nach Cudworth prodigious Sottishness or intolerable Impu-
dence (762).

Jede Philosophie, die das Seelenleben aus der Materie ableiten
mochte, fithrt unweigerlich zum Atheismus (763). Die Seele kann
nie die Modifikation einer senseless matter sein (750). Seelen konnen
nie und nimmer aus toter und senseless matter entstanden sein
(759). Immer wieder bekdmpft Cudworth die Meinung, Seelen konn-
ten aus Materie entstehen (861). Die besten K6pfe der Antike lehren
eine substantielle, von Gott geschaffene Seele. Die Pythagorier, so
meint Cudworth, haben eine der christlichen sehr nahestehende
Seelenlehre (794). Nach Platos «Timaeus» sind die Seelen nicht
geschaffen, sondern ewig — wie die Ideen (745)3. Auch Proklus
hielt die Seelen fiir so ewig wie die Welt (743). Aber Virgil nimmt
an, daf3 die Seelen von Gott geschaffen sind, so wie er auch die
Materie geschaffen hat. Aneis 6, 1 soll das bestéatigen (870). Nach
Plotin ist die Menschenseele konsubstantial mit der Weltseele (592).
Hier entsteht ein schwieriges Problem fiir Cudworth, denn zwischen
der biblischen Vorstellung von der Seele und der neuplatonischen
gibt es viele Unterschiede. Doch Cudworth sucht sie alle zu harmo-
nisieren, seiner ganzen Auffassung vom Verhéltnis von Griechen-
tum und Christentum gema..

Cudworth meint, die Praexistenz und the Transmigration of
Souls sei erwiesen (38). Unter Transmigration ist nicht die Seelen-
wanderung, sondern die Einkoérperung der Seelen zu verstehen.
Nach pythagoréischer Lehre sind alle Seelen bereits bei der Welt-
schopfung von Gott geschaffen mit feinen #therischen Korpern 4.
Dann erfolgt der ingress in terrestrial bodies. So lehren auch
Boethius und Proklus. Ammonius Sakkas spricht davon, da3 auch

3 Das heiflt bei Cudworth auch, daB die Ideen nicht von Gott geschaffen
sind, sie sind gleich ewig wie er. Powicke S. 127.

4 Qetinger formuliert ganz naiv: «Jede Seele hat ein unzerstorliches Kor-
perlein» (Metaphysik in Connexion mit der Chemie, S. 405). Oder: «Keine
Seele, kein Geist kann ohne Leib erscheinen, keine geistliche Sache kann
ohne Leib vollkommen werden. Alles was geistlich ist, ist dabei auch leib-
lich. ... Ein purer Geist ist roh (!) und bloB. Hinweg die platonischen (!)
und Leibnizschen Phantasmata, da3 allein die Geister onta seien, Leiber
seien nur phainomena, keine Wesen. Das ist der Ursprung der cerintischen
Irrtiimer.» Antonia, S. 382f.

194



irrationale sterbliche Damonen in Tierkorper eingekorpert werden
konnen, was ja auch von der Diamonenlehre der Cambridger ange-
nommen wird (865).

Ein erheblicher Unterschied zwischen biblischer und pythago-
raischer Psychologie besteht in der Seelenwanderungslehre, die der
Bibel vollig fremd ® ist. Cudworth meint, die Pythagorder hatten
sie von den Agyptern iibernommen (313f.). Indien, das klassische
Land der Seelenwanderungsvorstellungen, liegt noch nicht im
Gesichtsfeld der Cambridger Platoniker. Plotin nimmt sogar Wan-
derung von Menschenseelen in Tier- und Pflanzenleiber an (794).
Hier kann Cudworth nicht mehr mit, hier ist er eher Christ als
Neuplatoniker, zur Seelenwanderungslehre kann er sich — im
Unterschied von Rudolf Steiner und seiner Anthroposophie — nicht
bekennen. Auch der Blick auf die vielen Seelenwanderungslehren
der Kabbala hat ihn in dieser Ablehnung nicht wankend gemacht.

Von der Kabbala her ergibt sich noch die Frage, in welcher
zeitlichen Reihenfolge Gott Menschen-, Engel- und Tierseelen ge-
schaffen habe. Cudworth beschrinkt sich darauf zu betonen, daf
die Menschenseelen vor den Tierseelen geschaffen sind (745f.).
More wird auch iiber die Prioritét von Menschen- und Engelsseelen
spekulieren.

Augustin sei in der Frage der Priaexistenz der Seelen schwankend
(746). Auch er scheint sich in Richtung des Kreatianismus zu be-
wegen, der ja dann auch die offizielle Kirchenlehre der romisch-
katholischen Kirche geworden ist. Doch stimmt Cudworth den
Lehren Augustins zu, die besagen, daf3 die Seele nicht lokalisierbar
ist, und daB3 man ihre Breite, Hohe und Dicke (thickness) nicht
messen kann. Boethius pflichte Augustin ebenfalls bei (776).

Die von der biblischen Echatologie her gestellten Seelenprobleme

5 In unserer Zeit will sie jedoch die Anthroposophie aus Stellen wie
Math. 14, 2 und Johannes 92 (Wer hat gesiindigt, dieser oder seine Eltern)
herauslesen. Aber sie liest sie zuvor hinein, sie legt «ein», nicht aus. Rittel-
meyer, der Griinder und erste Erzoberlenker der Christengemeinschaft, gibt
offen zu, dafl die Bibel die Seelenwanderung nicht lehrt (Die Wiederver-
korperung im Lichte des Denkens, der Religion und der Moral, 1931). Das
Problem wurde fiir die Cambridger brennend, da Franz Mercurius van
Helmont auch die Seelenwanderungslehren der Pythagoriier und der Kabbala
erneuerte, vgl. Kap. 5, Anm. 10.

195



beschiftigen Cudworth sehr. Plinius und Hierocles scheinen eine
moralische Lauterung der Seelen nach dem Tod anzunehmen (792).
Cudworth hat als Protestant Bedenken, einer solchen Lehre vom
Fegfeuer zuzustimmen. Auch Tertullian hat wohl solche Vorstellun-
gen. Er spricht von den «armen» Seelen, die Schmerz leiden. Wenn
sie Schmerz leiden, miiten sie auch einen Korper haben; der
stoische Materialismus Tertullians nimmt also auch fiir die Seelen
der Abgeschiedenen Korperlichkeit an. Dafl Origenes eine Lehre
vom Purgatorium hat, ist Cudworth klar. Augustin aber scheint
ihm auch hierin zu schwanken, wenn sich auch nach Cudworths
Meinung aus De Civitate Dei fast ergibt, dafl Augustin der ori-
genistischen Lehre vom Fegfeuer zuzustimmen scheint (820ff.).

Cudworth gibt aber Origenes, dem «Hegel des Altertums»
(Walther Kohler) vollkommen recht, wenn er die Meinung dullert,
nur Gott habe das Privileg, ohne Leib zu sein (799). Die Seele kann
sich nur mittels eines Vehikels bewegen, also folgert Origenes —
nach Cudworth mit vollem Recht —, muB} sie auch nach dem Tod
ein Vehikel, einen Leib haben (822). Denn vollkommene Korper-
losigkeit bis zum Jiingsten Tag, das ist Cudworth véllig undenkbar
(806). Auch Porphyrius sei mit Origenes derselben Meinung, eine
Seele sei nie «nackt», sie habe immer einen Korper (785).

Hier ergibt sich das schwierige Problem, die «Nacktheit der
Seele» ¢, von der Paulus in 2. Kor. 5,ff. spricht — und die er fiirch-
tet, mit diesen Ansichten zu harmonisieren. Cudworth tut das im
Anschluf} an die Ausfiithrungen von Origenes, die dieser gegen Celsus
gemacht hatte.

Der Tod kann nach Cudworth der Seele nichts anhaben. Fir
ihn ist jede Lehre, die mit dem Tod auch den Tod der Seelen an-
nimmt, Materialismus. Besonders der ausgesprochene Materialismus,
der die Seelen zugrunde gehen lassen will, aber von einer Ewigkeit
der Materie triaumt, ist fiir ihn vollig absurd (871). Der Tod wird
von Cudworth verharmlost — wie es spiter die Idealisten 7 immer

¢ Die paulinische Auffassung ist von der griechischen vollig verschieden.
Paulus fiirchtet die Nacktheit, die Griechen ersehnen sie, jedenfalls in der
Friihzeit des Platonismus, vgl. Paul Althaus, Die letzten Dinge, Lehrbuch
der Eschatologie, 1956, S. 92.

? Althaus a. a. O., S. 89ff,, 102, 140 u. 6.

196



getan haben. Das klassische Beispiel ist Goethes Aufsatz iiber den
Tod Winckelmanns®. Der Tod ist nach Cudworth nur ein With-
drawing into the Tiring-House and putting off the terrestrial
Cloathing (876). Aber er begniigt sich nicht in idealistischer Weise
mit der Unsterblichkeit der Seele, sondern er will festhalten an der
christlichen Auferstehungshoffnung. Die Frage Kants: «Was soll
unser kalkerdiger Leib im Himmel ?»?, wird von ihm nicht gestellt.
Cudworth sieht hier keinerlei Spannung. Sogar Plotin gilt ihm als
Interpret der Auferstehungshoffnung. Er nenne die Auferstehung
resurrection to another sleep (795). Der Auferstehungsleib ist nach
Cudworth vom feinsten Ather. Die Lehre von der Auferstehung
sei gewill; Schrift und Philosophie verbinden sich miteinander auch
in diesem Lehrpunkt in vollster Harmonie (799). So wie schon
Minucius Felix Beispiele fiir die These gegeben hat: Omnis creatura
respirat resurrectionem (XXXIV,,), so verweist auch Cudworth
auf den Seidenwurm und die Schmetterlinge iiberhaupt, die aus
einer hiflichen Larve in einen strahlenden Schmetterling verwan-
delt werden. Ihre Verwandlung ist ein Sinnbild fiir die Verwand-
lung des Erdenleibes bei der Auferstehung.

Allerdings, Tertullians sehr realistische, um nicht zu sagen
materialistische, Beispiele fiir die Identitit von Erden- und Auf-
erstehungsleib gefallen Cudworth ganz und gar nicht. Sie gehen ihm
viel zu weit. Der in diesem Punkt wesentlich mildere Irenius sagt
ihm viel mehr zu (800).

More befal3t sich zundchst mit der Frage iiber die zeitliche Priori-
tit der Erschaffung von Menschen-, Tier- und Engelseelen. Er tut
dies in Auseinandersetzung mit dem jiidischen Kabbalisten Moses
ben Jakob Cordovero (1522—1570), der von Gershom Scholem?!?
hinsichtlich Flei3, spekulativer Tiefe und frithem Tod mit Thomas
von Aquin verglichen wird. More stimmt Cordovero bei, wenn er
die Menschenseelen vor den Tierseelen geschaffen sein 1af3t. Er hilt
aber gegen Cordovero dafiir, daBl die Menschenseelen und Engels-
seelen gleichzeitig geschaffen sind (I, 459). Cordovero nahm dage-

8 Heinrich Weinstock, die Tragodie des Humanismus, 1953, 211-—215.

9 Kant, Streit der Fakultiten (Reclam), S. 56f. (Akad. Ausg. Bd. 7, 40),
éhnlich in den Vorlesungen tiber Metaphysik, ed. Heinze.

10 Mystik, S. 277.

197



gen an, dal die Menschenseelen zeitlich vor den Engelsseelen ge-
schaffen waren. Es liegt wohl die Ansicht vom Menschen als dem
Regulator der Schépfung zugrunde, die dem Menschen eine Prioritit
sowohl dem Range wie der Zeit nach sogar vor dem Engel verleiht.

More war der Meinung, man konne die Unsterblichkeit der
Seele sowohl vernunftmifBig wie aus dem «Lichte der Natur»!!
beweisen. Das driickt schon der Titel seiner Schrift aus: Immortali-
tas animae quatenus ex Cognitione naturae Rationisque lumine est
demonstrabilis (I, 274—459). Diese Unsterblichkeit der substan-
ziell gedachten Seele soll sogar Aristoteles gelehrt haben (II, 367ff.).
Die gegenteilige Interpretation Pomponazzis wird scharf bekdmpft
(IT, 4451f.). More meint, diese Unsterblichkeit konne man jedem
beweisen, der nicht gerade ein Skeptiker ist (II, 292). More ist aus-
gesprochener Priexistenzianer (II, 374, 374)!2. Diese Priexistenz
kann seiner Meinung nach demonstriert werden (II, 752ff.). Auch
auf Aristoteles glaubt er sich berufen zu konnen (II, 368). Er ver-
weilt linger bei den beiden anderen Losungen des Problems, dem
Traduzianismus und dem Kreatianismus, um beide schliellich
doch zugunsten des Priexistenzianismus!® zu verwerfen (II, 371).

Die Anhénger der Lehre, die uns schon bei Augustin entgegen-
trat, daf3 die Seele den Koérper ganz durchdringe, ohne lokalisier-
bar zu sein, nennt er Holenmerianer (I, 312ff.). Sie ist in der Scho-
lastik allgemein verbreitet!4, auch Luther hat sie geteilt'. Mit
Cudworth wendet sich More gegen jeden Versuch, das Seelenleben
materialistisch zu erkliren. Alle dahin zielenden AuBerungen von
Hobbes werden schroff zuriickgewiesen (II, 433ff.). Tut man das

11 Pas ist ein typisch parazelsischer Ausdruck.

12 v, Hertling a. a. O., 8. 192. Leibniz, Akadem. Ausgabe VI, 6, 240.

13 Qetinger weill darum, daB die Kabbalisten die Préexistenz der Seelen
lehren. Der Sohar spreche von einem «Behiiltnis», Antonia 82. Er selber
bekennt sich zum Traduzianismus: «Es ist ein Irrtum der Academisten, als
ob die Seele als eine Monade und Substanz dem Leibe zugefiugt wiirde, wel-
ches falsch ist. Denn die Seele wird per traducem aus der Tiefe des Leibes
heraus formiert (Ps. 139), sie wird erst eine Substanz» (Grundweisheit,
Werke ed. Ehmann I1, 1, 72).

14 Qetinger formuliert: «Nach der Scholastik ist die Seele unkérperlich
und doch ausgedehnt, tota in toto corpore, tota in singulis partibus», Anto-
nia, 8. 151.

198



nicht, so gelangt man unweigerlich zum Aberglauben (I, 290fF.).
Wir wiirden schon Mores Geisterlehre dazu rechnen, aber die An-
sichten iiber die Grenzen von Glauben und Aberglauben sind zu
verschiedenen Zeiten verschieden!s.

Die Priaexistenzlehre steht bei More im Zusammenhang mit sei-
nem Nativismus. Er glaubt wie Cudworth an angeborene Ideen.
Gegen Bacon, Gassendi und Hobbes versichert er immer wieder:
Die Seele ist keine tabula rasa (I1I, 33)'". Locke wird ins Lager der
Gegner iibergehen und gegen die angeborenen Ideen kimpfen18.

Die Lehre vom Seelenschlaf bekdampft More mit denselben Argu-
menten wie Calvin (III, 61—78) durch die These: animam post
mortem non dormire. Er bestreitet es energisch, dafl die Lehre von
der Unsterblichkeit unbiblisch und vom Platonismus in die Kir-
chenlehre «eingeschwirzt» worden sei. Die Priexistenz der Seele sei
durchaus biblische Lehre, Stellen wie Deut. 29, 14 4+15; Jer. 1, 5;
Hiob 38, 19+21; Sap. 8, 19, 20; Hebr. 11, 26; Joh. 3, 31, 6, 38,
6, 62, 16, 28 sollen das beweisen (I1I, 66f.).

Die Lehre vom Purgatorium ist ihm ein horrendum figmentum
(III, 505ft.). Sie ist schriftwidrig. Auch 1. Petr. 3, 19 spricht nicht
von einem Fegfeuer. Calvins Exegese ist richtig (III, 69, 237). Das
Feuer von 1. Kor. 3 ist nur poetisch gemeint (542). Auch die Kir-
chenviiter hitten keine Lehre vom Purgatorium, auch nicht Ori-
genes. Hier urteilt moderne Patristik, auch protestantischer Kon-
fession, wesentlich anders. More vertritt hier noch einen starren
protestantischen Standpunkt, wihrend im 19. Jahrhundert in die-
ser Hinsicht bei liberalen und pietistischen Protestanten!® sehr
wohl die Moglichkeit eine «Purgatoriums der Liebe» in Aussicht
genommen wird.

Mit einer eigenartigen Ausdeutung des Descensus ad inferos muf3
sich More auch befassen. Anscheinend haben Anglikaner und Armi-

15 De Capt. Babylonica, WA 6, 438.

16 Martin Werner a. a. O., S. 124,

17 Diesen Schmerz tat auch F. M. van Helmont More an. Er lehrte:
omnis scientia ex sensu primitus oritur. Der kindliche Geist gleiche einer
weillen Platte. Eisler, Phil. Worterbuch II, 357f.

18 Cassirer, Erkenntnisproblem II, 230ff.

19 Paul Althaus a. a. 0., S. 210ff. Nachweise fiir Hase, Richard Rothe,
Rudolf Hofmann, Reinhold Seeberg, Willy Hellpach u. a.

199



nianer des 17. Jahrhunderts die Hollenfahrt Christi ausgedehnt auf
alle Christen. Vielleicht liegt aber auch eine Spiritualisierung dieser
Apostolikums-Lehre bei den Familisten vor. More wendet sehr
beachtliche Bedenken gegen diese Forderung ein, dal} jeder Christ
mit Christus in die Holle fahren miisse, so wie er nach Tauler,
Bohme und Angelus Silesius mit Christus in Bethlehem geboren
werden, mit auf Golgatha sterben und zum Himmel fahren mu@.

More erklirt, die Hollenfahrt aller Seelen wiirde die Einzigkeit
der Hollenfahrt Christi gefihrden. Auch die Freiwilligkeit dieser
Hollenfahrt sei bedroht. Denn, wenn jede Seele die Héllenfahrt
antreten miisse, dann wire auch Christus dazu verpflichtet gewe-
sen. Mores Gegenargumente diirften mitgewirkt haben, dafl diese
Spezialitiat keine Anhénger mehr fand und heute nicht mehr vor-
kommt. Wenn Cudworth und More die Seelenwanderungslehre ver-
warfen, so waren sie in Ubereinstimmung mit Ficino, der in seiner
Theologia Platonica die Unvereinbarkeit mit dem christlichen Glau-
ben feststellte und fiir das Christentum optierte?’. Van Helmont
aber hat — wie wir bereits sahen — in seinen Opuscula philosophica,
London 1690, lib I, Cap. 6 §§ 7, 8, u. Cap. 7 § 4, den entgegengesetz-
ten Weg gewdahlt. Leibniz jedoch hielt in diesem Lehrpunkt die
durch Ficino und die Cambridger markierte Linie ein. So in
der Theodizee II, § 90, 124, und ebenso in seiner Monadologie
§ 7221,

Im Gegensatz aber zu Cudworth verwirft er die Ansicht von der
Annihilation der Tierseele beim Tod eines Tieres?2. Nach seiner
Monadenlehre gibt es ja eigentlich gar keinen Tod, sondern nur
eine voriibergehende Trennung der Monaden, die dann eben neu
zusammengesetzt werden. Ubrigens hat es Leibniz bestritten, da@
Descartes die Tiere als seelenlose Automaten bezeichnet habe. Im
finften Brief an Arnauld vom 9. Oktober 1687 erwahnt er einen
Brief von Descartes an Henry More, in welchem Descartes es ent-
schieden in Abrede stellt, dal er den Tieren die Seele abgesprochen
habe?.

20 Vgl. Walter Dress, Die Mystik des Marsilio Ficino, 1929, S. 54.

21 Vgl. auch Kleine phil. Schriften (Recl&m), S. 143, 167, 204.

22 Kleine phil. Schriften, S. 204f.

23 Ausgewihlte philosophische Schriften, ed. Schmalenbach 1914, I, 102,

200



Den Apokatastasisgedanken hat Leibniz, wie wir schon hérten,
in der Theodizee (II, § 266) verworfen. In einem Brief an den
Tiibinger Kanzler, den Theologen Tobias Wagner, hat er aber auch
die biblizistische Theorie von der donativen Unsterblichkeit, der
in der Gegenwart etwa auch Paul Althaus huldigt, als «socinianisch»
verworfen??, Er lehrte wohl eine Art Seelenschlaf, wie die Wieder-
taufer der Reformationszeit. Fiir ihn fillt — wie fiir die Cambridger
— Unsterblichkeitshoffnung und Auferstehungshoffnung zusammen;
er sieht hier keinen Unterschied, wie er etwa in der Gegenwart von
Oskar Cullmann in Basel und Paris statuiert und scharf pronon-
ciert2® wird.

Achtes Kapitel: Die Ethik

Cudworths Ethik ist theologische Ethik. Die Cambridger Plato-
niker sind ihm darin gefolgt. Noch Locke nannte im Brief an Moly-
neux vom 30. III. 1696 das Neue Testament das beste Lehrbuch
der Moral. Auch seine Ethik ist theologische Kthik. Cudworth
erklart ganz bestimmt in dem Treatise concerning eternal and
immutabel morality, den Chandler 1731 herausgegeben und Mos-
heim in lat. Ubersetzung in einem 88 Seiten starken Anhang dem
Hauptwerk beigegeben hat: Ohne Gott gibt es keine Ethik (lib
Cap. VI). Aber dieser Gott hat seine Macht freiwillig selbst be-
schriankt: His will is ruled by justice (898). Und daher kann es
auch auf Erden keine unbedingte Macht und Machtausiibung
geben: «Infinite Justice, infinite Right and Authority» darf es gar
nicht geben (898). Im schon erwihnten Traktat wird aufs schirfste
Stellung genommen gegen den Moralpositivismus Occams und
d’Aillys (I, § 5). Bekanntlich entsprach diesem Moralpositivismus
eine Hervorhebung des Willenscharakters in Gott. In II, 5 ist der
arbitrire Gott des Descartes Gegenstand einer furiosen Polemik.
Hier wird die Aussage gewagt, dal} die essentiae rerum et veritates
dem gottlichen Willen nicht unterworfen sind, und daher koénne er
sie gar nicht dndern (Mosheim, S. 11).

24 K. phil. Schriften, S. 215.
25 Theol. Zeitschr., Basel 1956, 135.

201



So wie Gott sich selbst beschrinkt und begrenzt, so muf} alles
Recht am Naturrecht orientiert sein (896). Dafl der Mensch dieses
Naturrecht erkennen kann, das ist Cudworth und den brigen
Cambridger Platonikern keine Frage. Sie sind ja Pelagianer. Sie
fithren die Linie Pelagius-Erasmus weiter. Wenn Erasmus die
Erbsiindenlehre Augustins als Hypothese hingestellt hat, so konnte
er der Zustimmung der Cambridger sicher sein!. Thre Ablehnung
der Pridestination fithrte zum Briefwechsel mit Limborch. Dieser
schrieb nach Cudworths Tod an Locke, dal Cudworth sein bester
englischer Freund war2. Cudworth war der Ansicht, dafl mind in
God and Mind in man are the same. Denn wohl ist nach Cudworths
pelagianischer Anschauung durch den Siindenfall die Vernunft
geschwicht, wie das Augenlicht Leas, kann aber wieder gebessert
werden. Oder er vergleicht die Vernunft nach dem «Fall» mit einer
alten Handschrift, in der ganze Zeilen fehlen, die man aber rekon-
struieren kann, ohne daf} allzu viele Konjekturen nétig wiren.

Weil das Naturrecht gilt, darum haben alle Vertriige, die nicht
naturrechtlich in Ordnung sind, keine verpflichtende Kraft. Es muf}
immer ein «Cirkeltanz» stattfinden zwischen Naturrecht, Biirger-
lichem Recht und Vertragsrecht (893ff.). Weil das Naturrecht
immer gilt, darum ist der Homo-mensura-Satz des Protagoras
falsch und daher abzulehnen (Treatise lib II, cap. i, §§ 1—4). In
der schon anfangs erwidhnten Conjunctio wird aus Gen. 1 und 2
erschlossen, daf3 die Polygamie und die Ehescheidung naturrecht-
lich streng verboten seien. Bekanntlich haben weder die Patriarchen
noch die Rabbinen zur Zeit Jesu sich zur Monogamie verpflichtet
gefiihlt3, und anlidBllich der Ehescheidung Heinrichs VIII. von
England ¢ und Karl Ludwigs von der Pfalz, der bekanntlich ein
Stuart-Enkel war, haben sich Theologen und Juristen ® genug ge-

1 Auch Milton hat sich diese innerlich unwahre Hypothese zu eigen
gemacht, vgl. Cassirer, Platonismus, 75f.

2 Powicke a. a. O., S. 112.

3 Josephus Ant. 17, 1+ 3; Vita 414f., 426f., Bell. Jud. 1, 24, 2; Strack-
Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch III, 1926, 648,
W. A. Schulze in Kerygma und Dogma, 1958, 293ff.

4 Hans Thieme, Die Ehescheidung Heinrichs VIII. und die européischen
Universititen, Karlsruhe, 1957. '

5 Ludwig H#éuBer, Geschichte der rheinischen Pfalz, Neudruck II, 1924,

202



funden, die solche Ehescheidungen naturrechtlich fiir erlaubt hiel-
ten.

Cudworths Hauptkampf auf ethischem Gebiet gilt dem Natur-
rechtler Hobbes®. Dieser versteht unter Naturrecht das Recht des
Stiarkeren, wie etwa Gorgias im platonischen Dialog. Man sieht
wieder einmal, wie vieldeutig der Begriff des Naturrechts 7 ist. Cud-
worth wendet gegen den «Leviathan» ein, er stelle ein iibles Zerrbild
des Staates dar. Nur die Furcht soll und kann einen solchen Staat
regieren (890). Hobbes wird iibrigens von Cudworth nie mit Namen
genannt, sondern immer als modern writer eingefiihrt. De Cive ist
keineswegs neu; man kann das alles schon in Platos Staat, Buch II,
lesen, auch der Unterwerfungsvertrag ist schon von Epikur so be-
schrieben, wie das Hobbes tut . Eine solche Unterwerfung hat nie
stattgefunden (891). Es handelt sich gar nicht um Naturrecht bei
der Staatslehre von Hobbes, sondern um Rechtspositivismus im
iibelsten Sinne (891). Wenn ein Staat nur durch die Furcht seiner
Biirger vor seiner Strafe bestehen kann, dann ist ein solcher Staat
zu beklagen (895). Dall Hobbes kein echtes Naturrecht ? kennt,
zeigt sich in seiner atheistischen Wendung. Er erklirt namlich,
Gottes Gesetze diirften nicht iiber denen des Staates stehen, das
wiirde die Macht dieses Staates beeintrdchtigen (890). Hier ent-
wickelt nun Cudworth seine Staatstheologie. Jede Regierung muf3

611; Pufendorf (1632—1694) behauptete, dafl die Polygamie dem Natur-
gesetz nicht widerstreite (G. Frank in RES3, 16, 317).

6 Kurt Schilling schildert ihn viel zu optimistisch in Ztschr. f. phil. For-
schung 1948, 275—295, 426—429. Seine Besprechung der Leviathanausgabe
von Michael Oakeschott zeigt, daBl er dieser Darstellung erlegen ist, die
Hobbes zum Vorldufer des Liberalismus (!) machen méachte.

7 Vgl. Erik Wolf, Das Problem der Naturrechtslehre 1955, S. 81 u. 99;
sowie RGG 3IV, Sp. 1353—1359. Oetinger hat das Naturrecht anerkannt,
genau so wie die revelatio generalis und den «Sensus communis». Er erkliirt:
«Der sensus Communis oder das allgemeine Gefiihl des Lichts und der Billig-
keit ist unter allen offenbar. Ich lasse das jus naturae in diesem populairen
Sinn in seinem Wert» (Philosophie der Alten, 153f.). Diese Worte sind
Bestandteil der «Theologischen Abhandlungen tber die Natur und ihre
Rechte» (S. 149—171), die den Abschlufl dieses Oetinger-Werkes bilden.

8 Cudworth schopft hier wohl aus Gassendi, der das sehr erfreut fest-
gestellt hatte (Hans Meyer, Gesch. der abdl. Weltanschauung IV, 226).

® So auch Hans Meyer a. a. O.

203



das Siegel der gottlichen Autoritit haben (895). Hatte Gott keine
polis geschaffen, die Menschen hitten nie eine zustande gebracht
(896). Die Autoritit Gottes mull hinter jeder Regierung stehen,
jede irdische Regierung muBl an der gottlichen Autoritit partizi-
pieren (896). Das Biest Leviathan ist vollig ungeeignet, Symbol der
Regierung zu sein; die Losung muf} lauten no beast but a God (897).
Der irdische Herrscher darf nicht mit dem Schwert allein regieren
(896). Ein Staat, in welchem die Gesetze nur befolgt werden aus
Angst vor Strafe, ist ein elender Staat (895). Die Gewaltenlehre
von Hobbes mufl zu Rebellion und Verwandtenmord fiihren (898).
Solche Regierung kann nicht lang dauern; sie ist ja nur auf Gewalt
gegriindet (895). Hobbes kann nicht erkliren, wie aus dem bellum
omnium contra omnes der Vertrag entstehen soll (890ff.). Der
Rechtsbegriff von Hobbes is a Belluine liberty (891). Ein o6ffent-
liches Gewissen, von dem Hobbes redet, ist in Wirklichkeit gar
nicht vorhanden; die Berufung darauf ist nonsense and ridiculous
(898). Gewissen gibt es nur im Einzelnen. Cudworth sieht es sicher
als «angeboren» an!?, wihrend Locke spiter nachweisen wird, da@3
der Nativismus auch hier nicht zutrifft; das Gewissen ist nach ihm
nicht angeboren, sondern anerzogen!!. Aber gerade das Gewissen
des Einzelnen will Hobbes nicht dulden. Es sei Privatsache, kein
Staat kann es dulden (890). Die totalitiren Staaten der Neuzeit
haben diesen Satz von Hobbes bewult oder unbewult massen-

10 Jos. Anton Endre3: «Cudworth betont die ewige Geltung der sittlichen
Begriffe. Sie entspringen nicht der Erfahrung und bestehen vor aller politi-
schen Verfassung. Sie werden nicht durch gottliche Willkiir begriindet, son-
dern von der géttlichen Vernunft vorgefunden und der menschlichen Seele
eingepragt. Sie sind den Menschen daher angeboren» (Einleitung in die Philo-
sophie, 1922, 98). Unter Anspielung auf Romer 2 meint Heimsoeth: «Das
Sittengesetz ist bei More und Cudworth mit ewigen und unverdnderlichen
Lettern in jedes verniinftige Wesen geschrieben» (Lehrbuch d. Gesch. d.
Phil., 421). Der Gewissenbegriff Oetingers ist ganz vom Romerbrief her
gebildet: «Das Gewissen ist nicht nur ein Urteil von den Handlungen nach
dem Gesetz, sondern es wird nach 2. Kr. 4, 2; R6. 2, 15 viel allgemeiner
angenommen fir das Mitwissen mit Gott, mit anderen, mit sich selbst, so
daB3 es zwischen den verklagenden und entschuldigenden Gedanken eine
richterliche, von Menschenwillkiir unabhéingige Oberherrschaft in bezug auf
ein Allgemeines in allen Menschen fiihrt» (Worterbuch, 279).

11 Beyer a. a. O., S. 35.

204



weise praktiziert. Hobbes behauptet, er stirke die Staatsautoritit.
Das ist ein arger Trugschluf}, er schwicht sie ganz entscheidend,
leaving them nothing but brutish forche (898). Es ist nur konse-
quent, wenn Hobbes jedes Widerstandsrecht als lasterhaft ablehnt!2.

Das tut auch Cudworth unter Hinweis auf Romer 13. In Wirk-
lichkeit haben sich auch Monarchomachen wie David Pareus auf
Romer 13 berufen!®. Cudworth meint: religion and conscience
oblige subjects in all lawfull things actively to obey the sovereign
powers, in unlawful not to resist. Er hat das Problem sehr verein-
facht; sein Landsmann Milton, mit dem er eine Zeitlang gleichzeitig
studiert hat, sieht das Problem ganz anders. Er hat bekanntlich
die Hinrichtung Karls I. literarisch verteidigt. Aber Cudworth steht
diesen Ereignissen bei der Herausgabe seines Hauptwerkes fern.
Zu seiner Zeit ist die Stuart-Monarchie restauriert und er sieht
keinen Anlall zum Monarchomachismus, wie etwa sein Schiiler
John Locke, der mit Wilhelm von Oranien nach England zuriick-
gekehrt ist und die «Glorious Revolution» gefeiert und literarisch
verteidigt hat.

More schrieb ein Enchiridion Ethicum (I, 11—96). Seine Defi-
nition der Ethik klingt recht euddmonistisch: Ars bene beateque
vivendi (I, 11). Er scheut sich auch nicht zuzugeben, beatudo est
voluptas!'®. Die Berufung auf Aristoteles erfolgt laufend. Das
Naturrecht wird unter Berufung auf Aristoteles eingefiihrt durch
die Formel ut suum cuique tribuatur illiusque usus et possessio
ipsi sine molestatione permittatur (I, 20). Auf S. 67 erfolgt dann
ein Bekenntnis zum liberum arbitrium. Auch Andronicos von
Rhodos und Cicero werden laufend zitiert. Es ist deutlich, daf} das
von More anvisierte Naturrecht das antik stoische ist. Weil Hobbes
kein liberum arbitrium gelten laBt, deswegen muBl er bekampft
werden. Das tut More konsequent (II, 336—339, 314, 327, 332,
334, 433 u. 0.). Er hilt fest an der antiken Lehre von den Kardinal-
tugenden (I, 43). Ja, er macht sogar die philonische Ausdeutung

12 Beyer, S. 42.

13 W. A. Schulze in Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, 1956,
555—566.

14 Krnst Troltsch (RE2 13, 454) und Theodor Litt (Ethik der Neuzeit,
1927, 38) sehen hier die Gefahr des Eudédmonismus.

205



der vier Paradiesesstrome auf diese vier platonischen Tugenden!®
mit. Das schlieflt nicht aus, dal versucht wird, diese Fliisse in der
Geographie zu lokalisieren; der Gichon ist danach der Ganges, der
Pison der Nil (II, 491). Denn es herrscht ja bei den Platonikern
von Cambridge die Lehre vom vierfachen Schriftsinn, so daBl ein
und dasselbe Bibelwort ganz verschiedene Bedeutungen haben
kann. Gegen Hobbes wird Spinoza gerithmt, dafl er immerhin ein
Naturrecht habe (I, 589). An der metaphysischen Begriindung des
Rechts halt er wie Cudworth fest im schon erwiahnten Enchiridion
Ethicum von 166718,

Uber das Widerstandsrecht spricht er sich nicht expressis verbis
aus. Nur indirekt kann man erschliefen, dafl er wie Cudworth kein
Widerstandsrecht gelten lassen will. Luther und Calvin werden von
ihm nédmlich getadelt, daB3 sie fautores et excitatores seditionis et
rebellionis waren (II, 664). Fiir Luther wird auf seine aktive Beteili-
gung am Schmalkaldischen Bund hingewiesen, der ja ein Kampf-
bund gegen den Kaiser und die altglaubige Partei in Deutschland
sein wollte. Aber auf derselben Seite wird gesagt, Luther und Cal-
vin seien keine Revolutiondre (II, 664). Calvin wird gegen den
Vorwurf in Schutz genommen, er habe die Vertreibung des Genfer
Bischofs durchgesetzt. More betont, dafl das schon durch die noch
katholischen Genfer erfolgt sei, bevor Calvin nach Genf kam, und
zwar weil dieser Bischof eine Jungfrau geschindet und auch Ehe-
frauen nachgestellt habe (11, 665).

Ein Widerspruch liegt nur fiir den vor, der die sehr dialektische
Haltung beider Reformatoren zum Widerstandsrecht nicht kennt!?.
Luther und Calvin kénnen von den Gegnern und den Befiirwortern
des Widerstandsrechts in Anspruch genommen werden. Denn beide
haben den «Aufruhr» gedchtet, aber einem «legalen Widerstand»
das Wort geredet. Calvin hat den Widerstand des hugenottischen
Hochadels gegen die Nebenregierung der Guisen gebilligt als vollig
legal. Ebenso hat Luther immer betont, dall Deutschland keine
Monarchie sei wie etwa Spanien, und da8 die Kurfiirsten ein Mit-

15 I1, 540.

18 Windelband-Heimsoeth a. a. O, S. 421.

17 W. A. Schulze, Reformation und Widerstandsrecht. Evang. Theologie,
1949, 372—378.

206



spracherecht in allen Regierungsfragen hatten. Sie hidtten auch das
Recht der Absetzung des Kaisers, wenn er zum Tyrannen entarte.
Beide Reformatoren haben das mittelalterliche Widerstandsrecht
bis in alle Feinheiten gekannt und bejaht, aber auf der anderen
Seite jeden Aufruhr dazu nicht Berechtigter — wie etwa der Bauern
in Deutschland — verurteilt.

Rein historisch ist Mores Behauptung nicht haltbar, da} die
Erhebung der Niederlande gegen Spanien nicht religios bedingt
gewesen sei, es habe sich nur um die politische Freiheit, nicht um
die Glaubensfreiheit gehandelt (II, 665). Aber dal der protestan-
tische Norden unter Fiihrung Hollands diese Freiheit errang nach
80jahrigem Orlog!® und der katholisch gebliebene Siiden — das
heutige Belgien — nicht, das ist doch sicher kein Zufall.

Die Cambridger Schule hat die ethischen Prinzipien der beiden
Meister hochgehalten. John Smith betonte in seinen «Discourses»
(V, 2, pag. 137), daBB Gott nicht Willkiir ist. Richard Cumberland
(1622—1718), Bischof von Peterborough, schrieb ein naturrecht-
liches Werk (De legibus naturae)!®. Shaftesbury wandte sich wie
Cudworth gegen jede Heteronomie in der Ethik und in der Reli-
gion?, Benjamin Whichcote (1609—1683) bekdmpfte das auf
Augustin zuriickgefithrte Wort, dal die Tugenden der Heiden nur
glinzende Laster?! seien. Shaftesbury kritisiert Hobbes im Stil von
Cudworth. Auch er bezeichnet die Herleitung des Unterwerfungs-
vertrags aus dem bellum omnium contra omnes als einen Zirkel-
schluf3 22,

Katholische Autoren wie von Hertling?3, Beyer, Schmitz bedau-
ern es, daf die Cambridger dem Katholizismus gegeniiber intolerant

18 Gerhard Ritter, Die Neugestaltung Europas im 16. Jahrhundert, 1950,
282.

19 Cassirer, Platonismus, 131.

20 Cagsirer a. a. O., S. 131.

21 BEr erklidrte anldBlich seiner Kontroverse mit dem Puritaner Tuckney :
«Nothing spoils human Nature more than false zeal. The good nature (!) of
an Heathen is more god-like than the furious zeal of a Christian.» Schirmer,
Antike, Renaissance und Puritanismus 1933, 151.

22 Casgsirer, Platonismus, 135.

23 von Hertling a. a. O., 8. 100, Anm. 4, und S. 168.

207



seien, wihrend sie vom Puritanismus?* fiir sich Toleranz verlangen.
Hier liegt ein MiBverstindnis vor. More verteidigt den Anglikanis-
mus gegen die Puritaner, so etwa den Bibelkul3 und die Verbeugung
vor dem Altar (111, 886). Das hat mit Toleranzforderung nichts zu
tun. Den romischen Katholizismus bekampft er als Irrlehre, wie
etwa die Familisten (III, 230, 236, 244ff., 317, 319ff., 365 u. 0.), die
Trementes (= Quiker) I1I, 432ff., die Antitrinitarier (I1I, 415, die
Quinto-Monarchisten (III, 202, 698). Er hat eine Widerlegung des
Tridentinums verfallt unter dem Titel: Antidotus adversus Idolo-
latriam (1674), III, 837—889. Auch sonst steckt im III. Band
seiner Opera eine handfeste Kontroverstheologie, die dem furor
protestanticus der festlindischen Theologen in nichts an Schérfe
nachgibt. Dabei betont More stark die Katholizitit der anglikani-
schen Kirche (III, 561f.), so wie etwa der Jenenser Theologe Johann
Gerhard eine «fides catholica» geschrieben hat, die gegen den
romisch-katholischen Kardinal Bellarmin gerichtet ist. Nach More
hat die Obrigkeit das Recht, ja die Pflicht, Sekten zu unterdriicken
(I1I, 430). Und da er den rémischen Katholizismus als Irrlehre auf
Schritt und Tritt bezeichnet, hat er in England keine Existenz-
berechtigung. Erst die Aufklirung hat die Toleranzforderung erho-
ben. More und Cudworth sind in diesem Punkt keine Aufklirer.

Der ethische Nativismus der Cambridger erregt viele Bedenken.
Theologisch kann man einwenden, dall die Erkenntnis der Siinde
und der von ihr ausgehenden Hemmnisse zu kurz komme. Infolge-
dessen wird die Wirkung der Cambridger KEthik von festlindischen
Kritikern ziemlich negativ beurteilt. Troeltsch?> meinte, die Cam-
bridger héitten den Deisten sehr wichtige Argumente geliefert fiir
die Betonung der natiirlichen Féhigkeit sittlicher Institutionen.
Die Cambridger hitten in ihrem Kampf gegen Hobbes diese Fiahig-
keiten iiberbetont, und so hétten sie den spéiteren Latitudinariern
und Deisten, die ihnen religios recht fern standen, eine ganze Reihe
von Schiilern erzogen. In dieser Weise seien sie — ohne es zu wollen
— zu Wegbereitern der Aufklarung geworden.

24 Sie werden sehr bald mit dem Schimpfnamen Latitudinarier belegt,
Cassirer, Platonismus, S. 26.
25 Troeltsch in RE3, 4, 536.

208



Auch Albert Schweitzer?$ sieht die Kthik der Cambridger in
solchem ungiinstigem Licht. Er zieht vor allem Verbindungslinien
zu dem spiteren englischen Utilitarismus — der jedem festlandi-
schen Ethiker, der von Kant herkommt, ein Greuel ist — und
meint, inhaltlich differiere die Ethik der Cambridger nicht von der
utilitaristischen. s wirkt sich auch an ihnen das Prinzip aus, das
Wilhelm Wundt das von der Heterogonie der Zwecke genannt hat.
Kein Denker und auch keine Denkergruppe ist davor sicher, dafl
ihr Gedankengut nicht eines Tages in die Hiénde von epigonen-
haften terribles simplificateurs fillt, die etwas ganz anderes daraus
machen, als was die Viter der Gedanken damit ausdriicken wollten.
Aber solche «unfruchtbaren Mifverstindnisse» gehdren zur Ge-
schichte des Geistes, das «Abenteuer des Geistes» (Glockner) kann
auch zu solchen Abstiirzen fiithren, nicht nur zu «Aufschwiingenn».

Neuntes Kapitel: Die Erkenntnistheorie.

Cudworth bekampft die sensualistische These: «that no transi-
tion in our thougths, which was not before in Sense» (845). Dieser
Sensualismus trat ihm in Bacon, Montaigne, Gassendi und Hobbes
entgegen. Gassendi bestritt die «<angeborenen Ideen» von Descartes
in seiner «Disquisitio metaphysica adversus Cartesium»' und be-
griilfte das Werk von Hobbes als das eines geistesverwandten
Erneuerers Epikurs. Er wies nach, dafl das bellum omnium contra
omnes aus Lukrez stammt und somit epikureisches Erbe darstellt?.
Die von Cudworth angegriffenen Sensualisten hétten sehr wohl
Cudworth mit seinen eigenen Waffen schlagen und nachweisen kon-
nen, dafl der Sensualismus aus der von Cudworth so hoch verehrten
Antike stammt. Protagoras® und Aristipp ¢ und in seinem Gefolge
Antisthenes 5 hatten schon den Grundsatz vertreten nihil est in

26 Kultur und Ethik, Miinchen 1960, 178.

1 Hans Meyer, Geschichte der abendl. Weltanschauung IV, 1950, 99.
2 Ibidem, S. 226.

3 Hans Meyer, Bd. I, 82, Uberweg-Prﬁchter I, 1909, 83.

4 Messer, Gesch. der Philosophie I, 47.

5 Hans Meyer, Bd. I, 106.

209



intellecu, quod non prius fuerit in sensu. Ja, sie hitten auf den von
Cudworth so oft gelobten Aristoteles hinweisen konnen, der in
De Anima III, 3, 427b, 16 vom Nus patheticos sagt, er gleiche einer
unbeschriebenen Tafel, die jedoch dazu bestimmt sei, beschrieben
zu werden 8. Sensualist ist Aristoteles damit noch nicht, aber das
Stichwort von der tabula rasa hat er damit doch geliefert, das
Schlagwort aller eigentlichen Sensualisten. Die Stoiker verglichen
die Seele mit einem unbeschriebenen Blatt Papier?, und der sonst
von Cudworth wegen seines Zeus-Hymnus so hochgeschitzte
Kleanthes ® sprach von einem Petschaft, das in Wachs gedriickt
wird. Chrysipp sprach davon, dal die anfénglich leere Seele sich
mit Bildern und gleichsam mit Schriftzeichen fiille ®. Sensualist ist
natiirlich auch Epikur!®, und Cicero zitiert einen Tabula-rasa-Satz
Epikurs in De fin. I, 19, 64. Selbst der christliche Neuplatoniker
Origenes nimmt gegen Celsus (VII, 37) einen sensualistischen Stand-
punkt ein, ebenso wie der christliche Schriftsteller Arnobius (Adv.
gentes 1I, 20). Auch Thomas von Aquin hat — wie Aristoteles —
einen sensualistischen Ausgangspunkt der Erkenntnislehrel?, ohne
Sensualist zu sein; in diesem Sinne rezipiert er die Tabula-rasa-
Lehre. Dasselbe gilt von dem Thomisten und Aristoteles-Kommen-
tator Agidius von Rom, einem Glied des Augustinerordens, der
aber kein sklavischer Thomist war, so dall er zum Beispiel die
Kritik des Thomas am ontologischen Gottesbeweis des Anselm von
Canterbury ablehnte und Anselm vollauf zustimmte!2.

Wie aktuell im 17. Jahrhundert die Tabula-rasa-Lehre war, zeigt
ihre Erwihnung in Grimmelshausens «Simplizissimus» (I, 9 Reclam,

6 Messer I, 70, Vorlinder-Hoffmann, Gesch. der Phil. I, 1939, 150 U.-
Prichter I, 225. Leibniz erklirt: «Ich bin in keiner Weise fur die tabula rasa
des Aristoteles.» Kleine phil. Schriften (Reclam), S. 256. Wilhelm Capelle,
Gesch. der griech. Phil. II, 2, S. 59.

7 Capelle II, 2, 8. 115, U.-Préchter I, 253.

8 U.-Priichter I, 255.

9 Capelle 1I, 2, 139.

10 Hans Meyer I, 312; Capelle 11, 2, 90, Messer I, 97; Vorlénder-Hoff-
mann, S. 174f.

11 Vorlinder-Hoffmann, S. 282; Martin Grabmann, Philosophie des
Mittelalters, 1921, S. 88; Hans Meyer, Einleitung in die Phil., 1962, 94f.

12 Martin Grabmann a. a. O., S. 31, 61, 108.

210



S. 29). Der Einsiedel legt seinem Unterricht die Tabula-rasa-Lehre
unter Berufung auf Aristoteles zugrunde.

Cudworth hétte sich bei solcher antiker Verteidigung der ihm
zeitgenossischen Sensualisten auf Platons Theaithet zuriickgezogen,
wo Plato den sophistischen Sensualismus bis in seine letzten Konse-
quenzen verfolgt und widerlegt'3. Voraussetzung ist die Lehre von
der Priexistenz der Seelen und die von der Ewigkeit der Ideen!4.
Beide platonischen Lehren bejahte Cudworth durchaus — wéihrend
ein so begeisterter Platonist wie Marsiglio Ficino hier dem Meister
die Gefolgschaft versagt und anstelle des Priexistenzianismus dem
Kreatianismus gehuldigt hatte?!®,

Nach Cudworth kommt der Sensualismus dem Atheismus ent-
gegen (861). Wiirden wir ihm entgegenhalten, dall so ernste Chri-
sten wie Origenes, Thomas von Aquin, Agidius von Rom doch
niemals einer solchen dem Atheismus angeblich so nahestehenden
Erkenntnislehre gehuldigt hitten, dann wiirde er entgegnen: «God
is a Perfect Mind, as at once comprehends all Truth and was before
Sensibles» (S. 846). Weil Gott und die von ihm verliechenen ange-
borenen Wahrheiten metaphysisch hoheren Rang haben als die
Sinnendinge, darum muf} der Sensualismus verworfen werden.
Noch deutlicher geht das aus S. 732f. hervor: «Wir haben Noéta
vor dem Nus, wir haben Intellegibilia vor dem Intellect.» Das ist
kein Zufall. Gott hat es so gefiigt. An seinem mind nehmen (partake)
alle in sich recht unvollkommenen human minds teil.

So ist Cudworths Erkenntnistheorie religios verankert, sie ist
eine theologische Erkenntnistheorie. Fiir ihn wire das keine contra-
dictio in adjecto, da fiir ihn ja Theologie und Philosophie eine har-
monische Einheit bilden. Daher kommt der Eifer, ja Fanatismus,
mit denen er seine Erkenntnislehre und die Lehre von den énge-
borenen Ideen verteidigt. Die angeborenen Ideen stammen aus
Gott, dem Framer of All (733f.). Aristoteles soll ebenfalls die ange-
borenen Ideen gelehrt haben. Auch die Lehre Justins, des Martyrers,
von der ewigen Gerechtigkeit (aionia dikaia) interpretiert er in
diesem Sinn (734). Gewill gibt es groBle Unterschiede zwischen dem

13 Hans Meyer a. a. O., Bd. 1, 123.
14 Hans Meyer I, 122.
15 Vgl. Walter DreB3, die Mystik des Marsilio Ficino, 1929, 53f., 68.

211



gottlichen Mind und dem unsrigen, Gottes Mind ist archetypisch,
der menschliche Mind ist ektypisch, aber die Gemeinsamkeit des
Mind ist da (679). Hier zeigt sich Cudworth als grundsétzlicher
Idealist. Gott und Mensch sind in Gemeinsamkeit des Geistes ver-
bunden, von einem «unendlichen qualitativen Unterschied» (Karl
Barth) kann keine Rede sein. Im selben Sinne kann Whichcote
erkliren: «To go against reason is to go against God'6.» Und Cud-
worth spricht den Atheisten jede Féhigkeit ab, eine Erkenntnis-
theorie zu bilden: «Phaenomena and Understanding can no way
be Salved by Atheists» (872). In der ethischen Schrift: De aeternis
etc. behauptet er, daB der Mensch vieles aus sich selbst hervor-
bringe, das nicht von aullen, d. h. durch die Sinne, vermittelt sei
(lib ITI, cap. 2).

In derselben Schrift wird die sinnliche Wahrnehmung absicht-
lich als minderen Wertes hingestellt: «Sensus nihil est quam adum-
bratio qualiscumque rerum modo corporeo exsistentium» (lib III,
cap. IV). Nach Cudworth kann die Phantasie keine neuen Ideen
hervorbringen, so wenig wie ein Maler neue Farben erfinden kann
(695). Wir Heutigen werden gerade bei diesen Beispielen ersehen,
wie fragwiirdig diese Theoris ist und wie hier der Gottesglaube fiir
eine Sache in Anspruch genommen wird, fiir die er nicht zusténdig
ist. Aber fiir Cudworth hatte eben alles seinen festen Platz, der
Glaube und die Vernunft, eines stiitzte das andere. Am einen zu
riitteln, hiee auch das andere ins Wanken bringen. Cudworth aber
erkliart: Die Logik der Atheisten ist anormal, es kann bei ihnen
nicht sein, was nicht sein darf. Aber Gott hat preventiv knowledge
und er schafft intentionally (678). So wenig gegen die theologische
Aussage etwas vom christlichen Glauben her eingewandt werden
kann, so bedenklich ist die Verankerung der Logik im Gottesglau-
ben als solchem. Das ist um so erstaunlicher, als Cudworth sonst
die Ideen des Wahren, Guten etc. itber Gott setzt. Sie sind ja auch
fiir Gott malBlgebend und er kann sie nicht milachten oder aufler
Kraft setzen. Die platonische Ideenlehre hilt er hoch. Die Ideen
sind never made, ingenerable and incorruptible. Aristoteles sei
damit nicht ganz einverstanden, aber auch er konzediere forms or

16 Frnst Cassirer, Platonismus, S. 18.

212



species eternal and never made, und bei Philo sei dieselbe Vorstel-
lung von den Ideen anzutreffen (736f.). Cudworth sieht hier gar
keine Spannung, weil eben sein ganzes Denken auf Vermittlung
zwischen der Antike und dem Christentum ausgerichtet ist, er will
das Werk der altchristlichen Apologeten und ihre Lehre vom Logos
spermaticos um jeden Preis fortsetzen.

Nathaniel Culvernell (1618—1651), dessen Werke 1652, 1654,
1661, 1857 gedruckt wurden, erklirt bereits lang vor der Auf-
klirung, dal} die Vernunft und der Logos im Johannes-Prolog
identisch seien. Sein Humanismus &ullert sich — ahnlich wie bei
Zwingli — in der Meinung, Gott liebte den Sokrates mehr wie den
Aristophanes, den Augustus mehr als den Tiberius, den Cicero mehr
als den Catilina. Wer die Vernunft listert, der listert den Himmel
selber. Hier haben wir also (frommen» Rationalismus im erkenntnis-
theoretischen Sinn und das macht einigermafBlen den Eifer ver-
standlich, mit dem die Cambridger ihre erkenntnistheoretischen
und logischen Positionen verteidigen. Die Atheisten koénnen das
Denken nicht retten (848). Der Sensualismus ist auch fiir ihn nur
eine Vorstufe zum Atheismus. Denkende Wesen vollends wie der
Materialismus als Maschinen anzusehen, das ist sottishness or
impudence (850).

Die ganze Richtung der modernen Naturwissenschaft von Bacon
und Hobbes palite Cudworth nicht. Denn sie ging vom Einzelnen
aus, er aber vom Ewigen, Allgemeinen: «The Knowledge of this
and the like Truths is not derived from Singulars, nor do we arrive
to them in way of ascent from Singulars to Universals, but on the
contrary having first found them in the Universals, we afterwards
Descending apply them to Singulars: So that our Knowledge here is
not After Singular Bodies, and Secundarly or Derivatively "From
them ; but in order of Nature before them and Proleptical to them»
(732). Von da aus wendet sich Cudworth gegen Bacons Lehre von
den anticipationes mentis. Er erklart, das Wissen verfahrt prolep-
tisch. Von da aus verfillt auch der Nominalismus von Hobbes
scharfem Verdikt. Fir Cudworth ist es ungereimt zu sagen: that
Universals are Nothing else but Names (854). Ja, der Nominalismus
ist ihm auch als solcher schon atheistisch. Schon Aristoteles habe
gesehen, daf} die Summe der Winkel im Dreieck zwei Rechte seien

213



(731f.). Das sind fiir Cudworth ewige Wahrheiten, und wer daran
riittelt, der ist ihm eo ipso Atheist.

Ganz merkwiirdig mutet es uns an, wenn Cudworth Hobbes vor-
wirft, nach der im Leviathan entwickelten Theorie miilliten die
mathematischen Gesetze im Griechischen andere sein wie im Latei-
nischen (854). Das hangt mit der Sprachphilosophie von Hobbes
zusammen. Veritas in dicto, non in re consistit (De corpore I,
Cap. 3, p. 20). Da nun der Sprachgebrauch vom Staat normiert
wird, ist letzten Endes der Staat auch zustéindig fiir die Wahrheit
der Wissenschaft. So wie der Staat bei Hobbes bestimmt, was
Glaube zu sein hat — und alles andere als der vom Staat befohlene
Glaube ist Aberglaube, so bestimmt der Staat auch, was als Wahr-
heit in der Mathematik zu gelten hat. Eine schauerliche Vorweg-
nahme der Wissenschaftslage in den totalitiren Staaten, wo der
Staat bestimmt, welche Philosophie, Kunst, Medizin, Naturwissen-
schaft zu gelten hat. Cassirer bestétigt, dal Cudworth sich keiner
Fehlinterpretation schuldig gemacht hat: «Die logischen und
mathematischen Gesetze 16sen sich damit in juristische Gesetze
auf; an die Stelle von notwendigen und unaufheblichen Relationen
zwischen unseren Ideen treten praktische Normen, die die Benen-
nung regeln. Man sieht, es ist das staatsrechtliche Ideal des Hobbes,
das hier einen Einbruch in seine Logik vollzogen hat: Der absolute
Souverdn wire nicht nur Herr iiber unsere Handlungen, sondern
auch iiber unsere Gedanken und die Wahrheit und Falschheit ihrer
Verkniipfung!”’.» Wie von Hertling sagen kann, Cudworth spreche
in seinem Hauptwerk nur selten von den angeborenen Ideen!®, ist
mir unerfindlich, der ganze Beweisgang auf 900 Seiten geht doch
auf dieses Ziel hin. Auch in der Frage der notiones communes gibt
es zwischen Herbert von Cherbury und den Cambridgern keinen
Dissensus. John Smith hat ausdriicklich eine Lehre von diesen
notiones communes entwickelt!®. Sie entsprach dem stoisch-antiken
Gedankengut?® das im Gewand des Platonismus einherging.

17 Ernst Cassirer, Erkenntnisproblem II, 56f.
18 S, 125, 293, 300 u. 6.

19 Powicke a. a. O., S. 98.

20 Cassirer, Erkenntnisproblem II, 207.

214



In der Frage der ewigen Wahrheiten war auch kein Dissensus
zwischen den Cambridgern und Descartes (Principia philosophica
11, 75 Meditationes), Malebranche (Recherche de la Verité I, 4) und
Spinoza (Em. Int.). Selbst Leibniz, der den Sensualismus von John
Locke bekampfte, setzt damit die Linie der Cambridger fort (Nou-
veaux Essais, Préface)?'. Dall More ofter von den angeborenen
Ideen spreche als Cudworth, habe ich nicht gefunden — von Hert-
ling behauptet es?2. Aber das ist richtig, dall More Descartes wegen
seiner Lehre von der angeborenen Gottesidee lobte, als er schon
aus einem Bewunderer zu einem Gegner von Descartes® geworden
war. In der Tat ist zwischen seiner im Antidotus entwickelten Vor-
stellung und der des Descartes kaum ein Unterschied?t. More lobt
auch Spinoza sehr, dafl bei ihm die existentia rei ex idea illius
certo concludi posse (I, 626f.). Hier liegt der gemeinsame erkennt-
nistheoretische Rationalismus vor, den man bereits als Ontologis-
mus bezeichnen konnte. Wenn alle diese Denker am augustinisch-
anselmischen ontologischen Gottesbeweis festhalten, so ist das kein
Zufall, sondern ergibt sich immanent aus den rationalistisch-
realistischen Voraussetzungen im Sinne des mittelalterlichen Realis-
mus, der die Universalia ante rem ansetzte. Die Cambridger sind
solche Realisten. Von da aus ist es keineswegs abwegig anzuneh-
men, dafl Lockes Kampf gegen die angeborenen Ideen nicht so sehr
Descartes galt, als den Cambridgern, zu deren Fiillen er gesessen
hatte?s. Der Kampf gegen die angeborenen Ideen war ein Kampf
gegen seine eigene Vergangenheit. Daf} er in I, 2, 22 direkt gegen
Mores Antidot, I, 3 + 7 ankdmpft, ist offenkundig.

Oetinger hat diese Prolepsis der Cambridger, die er selber durch
aus bejaht, sehr schon beschrieben in seiner Theologia ex idea vitae
deducta: «Aus diesem Sinn (fiir das Leben) flieBen die antizipieren-
den, allgemeinen Begriffe, welche der Schlufolgerung vorausgehen.
Daher kommt es, dall wir gewissen Dingen, die wir sehen (!) oder
horen (!) sofort unseren Beifall schenken, ohne die Ursache davon

21 Ebenso in den Kl. phil. Schr., S. 147, 157, 160f.
22 S, 294, 304.

23 S, 292.

24 §, 301 (Hertling).

25 (Gegen Cassirer, Erkenntnisproblem II, 230.

2156



zu kennen, die aber eben in der Harmonie des ganzen Makrokosmos
mit dem Leben des Mikrokosmos liegt» (Hamberger, S. 107, § 13).
Auch die Cambridger hitten gegen den Sensus Communis Oetin-
gers, von dem er im Kontext spricht, so wenig einzuwenden gehabt
als gegen seine Mikrokosmoslehre, weil sie beide teilten, wenn sie
auch in ihren Werken nicht so heraustritt wie beim «Magus des
Stidens».

Zehntes Kapitel: Die Materie

Cudworths Polemik gegen den Materialismus! von Hobbes und
den potentiellen Materialismus des Descartesschen Systems tritt
zuerst seiner ganzen philosophiehistorischen Einstellung gemiafl im
historischen Gewand auf. Er — von Locke als Autoritit auf dem
Gebiet der griechisch-romischen Philosophie anerkannt, befafit sich
zunichst mit den griechischen Materialisten der Friithzeit, mit den
Hylozoisten und Atomistikern. Wir werden ihm beistimmen miis-
sen, wenn er erklart, das Bekenntnis zum Hylozoismus ist noch
lange kein Atheismus (105)2. Aber Straton Lampsakus war nach
Cudworths Meinung bereits Atheist (107f.)3; er gehort ja einer
Spétzeit an, die die Spuren des Verfalls tragt, wihrend er Hippo-
krates wieder als Theisten bezeichnet (109). Wir werden Cudworth
auch zustimmen konnen, wenn er betont, daBl die Atomistiker —
gemeint sind Leukipp und Demokrit — durchaus die Immortality
of souls bekannten (37). Und dal} sie durchaus keine Atheisten
waren (18). Auf dieser historischen Basis kommt Cudworth zu der
systematisch gemeinten Feststellung: Atomistik und Theologie
schlieBen sich keineswegs aus (27). In dieser Weise will Cudworth
der heraufziechenden naturwissenschaftlichen Aufklarung entgegen-
kommen, um einen Zusammenstol3, der zu unheilvollen Folgen fiir
den Glauben und das Christentum fiihren koénnte, zu vermeiden.

1 H. Brauns Meinung, Robert Boyle habe als erster in der Neuzeit den
Terminus Materialismus gebraucht (RGG3 IV, 800) liafit sich nicht halten.

2 Ebenso H. Braun a. a. O., Sp. 801.

3 Auch Vorlinder-Hoffmann bezeichnet ihn als Materialisten (S. 159).
Capelle spricht von «konsequenter Immanenz» (II, 2, 116).

216



Wir werden Cudworth auch zustimmen, wenn er erklirt, daf3
der Hyle-Begriff des Aristoteles nicht von ihm geschaffen wurde,
sondern voraristotelisch ist. Hyle konnte erst im Verlauf einer Ver-
groberung ¢ die Bedeutung von toter Stoff etc. = Materie anneh-
men. Cudworth diirfte recht haben mit der Behauptung, da3 Hyle
bei Aristoteles nur eine metaphysische Ansicht of the Potentiallity
and Possibility of things darstelle (765). Dall Aristoteles® bei aller
Kiihlheit gegen jegliche Theologie die Existenz einer incorporeal
Substance anerkannt habe, ist sicher auch eine richtige Beobach-
tung von ihm. Epikur hat ebenfalls die Existenz von Gottern
anerkannt, doch meint Cudworth, hitten sie nur einen Scheinleib
(770). Er will damit zum Ausdruck bringen, dafl dieses Bekenntnis
Epikurs und seiner Anhédnger wirklich nur ein Lippenbekenntnis
ist; praktisch lieBen die Epikurier die Gotter links liegen, so wie
sie es auch vom Verhiltnis der Gotter zu den Menschen dachten.
Die Gotter feiern Feste, aber haben nach Epikur weder Zeit noch
Lust, sich mit den Sorgen und Noten der Menschen zu befassen.

Der Materialismus beruht auf Denkfaulheit. Plato zeige schon
im Sophistes, dal alle Materialisten Leib und Substanz identifi-
zierten (767). Ks liegt also ein kurzschliissiges Denkverfahren vor.
Demgegeniiber werden Plotin, Porphyrius, Jamblichus, Hierocles
und Proclus hoch gerithmt, dafiir, dal sie die Materie abgeleitet
hiatten von der Gottheit (750). Allerdings verschweigt Cudworth
in seiner neuplatonischen Begeisterung fiir die Stammviter des
spitantiken Neuplatonismus, dall diese die Materie schméihten, wo
sie konnten, dafB3 Plotin sich schiimte, einen Leib zu haben ¢. Diese
Ableitung der Materie von der Gottheit ist wesentlich verschieden
vom biblisch-jiidisch-christlichen Schopfungsoptimismus. -Diese
Unterschiede hat Cudworth immer verschleiert, vielleicht waren
sie ihm selber iiberhaupt nicht gegenwirtig; der «universelle Theis-

4 Patzig in RGG3 IV, 807.

5 Cudworth — obwohl Platoniker — verwendet ein ganzes Kapitel seines
Hauptwerkes zum Lob des Aristoteles (45). Auch Oetinger kann, wenn er
gegen den «Idealismus» kdmpft, den Aristoteles loben auf Kosten Platos
(Bibl. und Embl. Wérterbuch, S. 100 und 405).

6 Die Materie ist bei ihm das «Urschlechte», vgl. Ennead 1, 8 (Patzig in

RGG3 IV, 807).

217



mus» der Renaissancezeit, der er noch angehort, hatte dafiir wohl gar
kein Organ.

Obwohl alle Neuplatoniker grundsitzlich die Schépfung nur im
Wege der Emanation sich denken konnten, nimmt sie Cudworth
fir den jiidisch-christlichen (Glauben einer creatio ex nihilo in
Anspruch. Er ist der Meinung, daf8 die antiken Physiologen fiir
und nicht gegen den Grundsatz, de nihilo nihil fit sprachen (741f.).
Darum auch gibt er den Atheisten seiner Gegenwart den Rat, sie
sollten diesen Grundsatz nicht gegen den Gottesglauben anfithren
(746). Gegen den Versuch Jakob Bohmes und der Kabbalisten, die
erkliarten, das nihil, aus dem Gott die Welt schuf, sei er selber,
betont Cudworth: das «ex uk onton» sei nicht kausal zu fassen, but
only to signify the terminus a quo (746). Er sagt damit dasselbe
wie die Dogmatik etwa der altprotestantischen Orthodoxie, die
das nihil als mere negativum bezeichnet 7, um damit diesem Taschen-
spielerkunststiick der neuplatonisch gepragten Mystiker einen Rie-
gel vorzuschieben. Cudworth weill auch, dafl die Stoiker zu einem
grofen Teil Materialisten 8 sind — einschlieBlich des Kirchenvaters
Tertullian® —, aber man wird ihm zustimmen miissen, wenn er
unterstreicht, dall sie trotz dieser materialistischen Philosopheme
keine Atheisten waren, sie hitten geglaubt an ein intellectual fire?®.

Cudworth weill darum, daBl bereits Alexander von Aphrodisias
und Clemens von Alexandrien es bestritten haben, dal Gott
a priori demonstriert werden kénne, es sei nach ihnen nur a con-
jectural probability moglich (715). Trotzdem folgt Cudworth ihren
Anregungen nicht — wie wir bereits gesehen haben — und bejaht
grundsétzlich den ontologischen Gottesbeweis, wenn er auch die
Form, die ihm Descartes gegeben hatte, nicht billigt. Er verweist

7 Vgl. Karl Barth KD, III, 1, 16 und 113. Auch Leibniz hélt in der
Theorie an der kirchlichen Lehre einer Creatio ex nihilo fest (Willy Hell-
pach, Beitrige zur Leibnizforschung, 1947, 123, 127).

8 Vgl. Max Heinze in RE3, 12, 417.

9 In Adv. Praxeam lehrt Tertullian sogar, wie spiter Jakob Bohme oder
in der Gegenwart die Mormonen, die Kérperlichkeit Gottes. (Max Heinze in
RES, 12, 423.) Den stoischen Materialismus Tertullians beschreibt auch von
Campenhausen in Lateinische Kirchenviter, 1960, 23.

10 Er kann plétzlich in Theologie umschlagen, Vorldnder-Hoffmann
a. a. 0., 8. 168, Capelle II, 2, S. 116 u. 121.

218



in seiner ethischen Abhandlung de aet. Justi ete. (lib III, § 15) auf
seine objectiones contra Cartesiam Metaphysicam. Der Atheismus
ist keine Befreiung fiir die Seelen (83). Die Religion ist nicht staats-
gefihrlich, wie das Hobbes immer wieder behauptet, sondern die
wertvollste Stiitze echter Staatlichkeit (84). Auch die Ubel in der
Welt gehen nicht auf eine Unvollkommenheit oder Schwiche Gottes
zuriick. Nein, Gott kann die Welt leichter durch den Willen bewe-
gen als wir unseren Leib (887f.). So beschlieBt Cudworth sein Haupt-
werk mit dem pathetischen Bekenntnis: «The original and head of
all things is no blind and inconscious Nature, but a Perfect Under-
standing Being Self-Existent» (900).

Stellt man sich aber auf den entgegengesetzten Standpunkt, den
des Atheismus, dann ist nach der Meinung von Cudworth die Wil-
lensfreiheit unerkliarbar. Lukrez kann sie am allerwenigsten erklé-
ren (691)1, Auf die Willensfreiheit aber legt Cudworth und seine
Zeit den allergroBten Wert; die Bekdmpfung der calvinischen Pra-
destinationslehre!? geschah auch im Namen der Willensfreiheit,
obwohl sie eigentlich damit gar nichts zu tun hat13. Auch Luther
hat ja in De servo arbitrio erklirt, daf er sich nicht mit der philo-
sophischen Frage nach der Willensfreiheit befassen wolle, es gehe
ihm nur um die soteriologisch-theologische Frage!4.

Der Materialismus ist aber auch erkenntnistheoretisch unmég-
lich. Denn nach seinen eigenen Voraussetzungen mii3ten dann auch
die Gedanken divisible and separable sein, da man das von allen
physischen Korpern aussagen kann (833). Das neunzehnte Jahr-
hundert wird dann im Kampf gegen den Materialismus der Vogt-
Moleschott-Czolbe-Biichner noch die Wagbarkeit der Gedanken in
die Debatte werfen. Das Experiment wird dann ergeben, dal beim
Kopfrechnen die Kopfpartie nicht leichter, sondern schwerer wird
wegen der benotigten groBeren Blutmenge, die zum Gehirn stromt.

11 Epikurs Lehre von der Willensfreiheit richtet sich gegen den Deter-
minismus Demokrits und den stoischen Fatalismus (Vorlinder-Hoffmann
a. a. 0., 8. 176, Capelle 1I, 2, S. 95). Chrysipp und Karneades wenden sich
ebenfalls gegen den stoischen Fatalismus (Capelle 1I, 2, S. 124 und 141).

12 Auch Milton bekémpft im Namen der Willensfreiheit die calvinistische
Priidestinationslehre (Karl Barth KD, II, 2, 12).

13 Vgl. Wolfhard Pannenberg in Kerygma und Dogma 4, 1958, 251—280.
14 Erdmann-Schott in RGG3 VI, 1724.

219



Wenn Leben und Verstehen (life and Understanding) aus der
Materie stammen wiirden, dann wiirden sie in Wirklichkeit aus dem
Nichts stammen (862), sie wiren dann caused by nothing, gerade
aber das ist nach dem Grundsatz unmaglich, dal de nihilo nihil fit.

Cudworth kommt zu dem Ergebnis: Die Materie kann nicht
ewig sein. Sie tritt bei den Materialisten an die Stelle Gottes!s.
Denn sie legen der Materie infinite Duration without beginning bei.
Das aber ist bei etwas Irdischem, Natiirlichem — und die Materie
soll doch Inbegriff von Natiirlichkeit und Welthaftigkeit sein —
an Impossibility (642f.).

Auch der Kohlerglaube, den der Physiologe Wagner gegen Vogt
1854 beschwor!®, kommt bereits bei den Cambridger Platonikern
vor. Allerdings nicht in der Weise, daf} sich die Cambridger dazu
bekannt hétten, nein, das taten ihre Gegner, die Puritaner, durch
ihren Wortfiithrer Tuckney, der sich in der Polemik gegen Which-
cote auf die fides carbonaria zuriickzog.

Die AuBerungen Mores zu diesem Punkt sind demgegeniiber
spirlicher. Er konnte ja auch nicht die Gedanken des Freundes
ohne Anlal und Grund wiederholen. In der Grundauffassung aber
teilte er sie durchaus. Gegeniiber der materialistischen Uberbewer-
tung der Materie betonte er immer wieder: Materia non est mobilis
in se (I, 11; II, 3161f.). Die Materie kann von sich aus nicht exi-
stieren, sie existiert nur, wenn sie geschaffen wird (I, 524). Wir ver-
stehen die Existenz der Materie nur dann richtig, wenn wir uns
erinnern lassen an die immaterielle Kraft, die hinter ihr steht und
ihr Bestand verleiht, an Gott (I, 176). Da der Materiebegriff des
Aristoteles und Descartes diesen Hintergrund nicht kennt, ist er
unzureichend (I, 173).

Hatte schon Cudworth den Grundsatz vertreten, daB3 a Thinker
a Monad wére (829f.), so versucht More ein ganzes monadologisches
System zu entwickeln, dessen Grundsatz lautet: Monadae physicae
sunt homogenae (I, 174)17. s wire eine interessante Aufgabe zu

15 Vgl. iiber den Theismus Cudworths, neuerdings Josef Klein in RGG3
VI, 735.

18 Vgl. Vorlander, Gesch. d. Phil. ITI, 1927, 129f.

17 Vgl. auch II, 605ff. Hier ist auch der alchemistische Terminus «coagu-
ie ren» verwendet, der bei allen Béhmeanhiéngern bis hin zu Franz von

220



untersuchen, ob Leibniz!® von hier aus AnstoBe erhalten hat und
ob und inwieweit seine Monadologie Gedanken von More weiter-
fithrt. Das aber wire eine Untersuchung, die den Rahmen unserer
Arbeit weit iiberschreiten wiirde und daher auf spiter verschoben
werden mul.

Bei Oetinger ist die Stellung zum Materialismus eine andere.
Er ist bei ihm keine akute Gefahr. Der des Hobbes ist bereits abge-
klungen, man hat bereits den Zynismus im System von Hobbes
erkannt und will von seiner Staatsomnipotenz nichts wissen, weil
man selber allenthalben schmachtet unter den Auswirkungen des
absolutistischen Systems. Anderseits ist ihm der neue Materialismus
der franzosischen Enzyklopiddisten der Lammettrie, Holbach,
Grimm, Helvetius noch nicht gegenwiirtig, da ihre Werke erst nach
Deutschland vordringen zu einer Zeit, da Oetinger wohl noch lebte,
aber bereits seine Geisteskraft eingebiilt hatte. Oetinger wird von
der idealistischen Philosophie der Leibnizianer wegen seiner «kraft-
vollen» theosophischen Begriffe als Materialist bezeichnet. Er hat
sich dariiber gar nicht aufgeregt, vielmehr hat ihn dieser Vorwurf
geradezu heiter gestimmt. Er dreht den Spiell um und erklirt in
seiner Lehrtafel der Antonia: «Der Idealismus ist ein pferdscheuer
Schrecken vor dem Materialismus» (135). Wer ihm, Oetinger, wegen
seiner Vorliebe fiir «massive» Begriffe einen Materialismus anhéngen
will, der soll das tun: «Wer gleichwohl mir einen Materialismus bei-
legen will, da doch nichts ohne Extention, Ausgang oder Intension
sein kann, der mag bei seiner unverstindlichen Explikation der
Dinge bleiben, in Ewigkeit wird er sich nicht an den Verstand legi-
timieren» (Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie, 261).

Elftes Kaputel: Biblische Hermeneutik

Fir Cudworth sind Act. 17 und Romer 1 und 2 Lieblingsstellen.
Er fand hier die ihm so teuren Lehren von der revelatio naturalis
und vom Naturrecht. Fiir die naturrechtliche Interpretation von

Baader wiederkehrt. Mores Monadenlehre ist gegen Descartes gerichtet
(Beyer a. a. O., S. 78).

18 Schon Ferdinand Christian Baur ist es aufgefallen, daBl Leibnizens
Monadenlehre Ahnlichkeiten mit Bshme aufweist.

221



Ro6. 2, 14—16 héatte er zudem einen ausfiihrlichen patristischen
Traditionsbeweis fithren kénnen!. Daneben galt seine Vorliebe dem
Buch Daniel. Die vierte dort prophezeite Monarchie ist ihm das
Romerreich (714). Das entsprach damaliger exegetischer Tradition.
Dal} der sonst so sehr geschétzte Porphyrius bereits den pseudepi-
graphischen Charakter der Daniel-Apokalypse durchschaut und das
«Kleine Horn» von Dan. 7, 8 auf Antiochus Epiphanes bezogen hat,
war ihm anscheinend nicht bekannt. Seine Tochter Damaris mul3
diese Vorliebe fiir das Buch Daniel geerbt haben. Denn sie verfalite
eine Abhandlung iiber die 70 Jahrwochen. Henry More lobte diese
Arbeit hoch und iibernimmt ihr Ergebnis (III, 261ff.). Trotzdem
wurde sie bis heute nicht gedruckt.

More begegnet der «zeitgeschichtlichen» Auslegung des Daniel-
buches bei Hugo Grotius. Er bekémpft sie eifrig (III, 717, 731).
Das 4. Reich ist auch fiir More das Romerreich (729—733). Romische
Kaiser wie Vespasian sind ihm hier deutlich «vorgeschattet» (264).
Das «kleine Horn» ist die Isebel von Apoc. 1, 25. Diese wieder ist
die romische Hierarchie (801—803). Kommentare zur Apokalypse
liegen vor III, 15—47 und III, 579—833. Wie bei der Merkabha-
Interpretation hat er Zeichnungen beigegeben, die die 7 Donner
und die 7 Schalen illustrieren sollen. Die Apoc ist fiir More «die
philosophischste» Schrift der Bibel (699). Nicht im Gegensatz steht
fiir ihn dazu die Feststellung, daf sie viele kabbalistischen Begriffe
enthalte (656). Wir werden ihm zustimmen miissen, wenn er erklart,
die Zahl 666 miisse nach kabbalistischer Weise als Komputation
aufgefaflt werden (656). Sie gehe nicht auf Muhammed (699), son-
dern auf das Papsttum (658). Die teils zeitgeschichtliche, teils
«reichsgeschichtliche» Exegese des Hugo Grotius wird scharf be-
kampft. Der Kaiser Claudius konne nicht der Leib des Tieres und
Domitian nicht das Haupt sein (683). Die sieben Kopfe konnen
nicht auf die Kaiser von Claudius bis Domitian verteilt werden
(685). Sondern das siebenkopfige Tier bedeutet das Papsttum (627).
Die Braut des Lammes darf man mit Grotius nicht auf die Familie

1 Vgl. die groBartige Darstellung der patristischen, naturrechtlichen Aus-
legung von R6. 2, 14—16 durch Hans Reiner im «Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie», 1955, 543—555.

222



des Konstantin beziehen, und das Millenium nicht mit dem Sieg
Konstantins beginnen lassen (193). Der Brand Roms hat mit dem
unter dem Ostgotenkonig Totila nichts zu tun (653). Vgl. noch 182,
673, 679—694, 731, 754f., 757 u. 6.

Die babylonische Hure ist fiir More immer noch (wie fiir die
Reformatoren) Rom, der Sitz des Papsttums (659, 676, 687). Er
kolportiert die Legende von der Pépstin Johanna — erst Leibniz
wird ihr ein verdientes Ende bereiten. Diese Geschichte beweise,
daBl das Papsttum wirklich die groBe Hure ist (6569). Auch der
Drache meint das Papsttum (603). Die Stella matutina ist nicht
Maria, sondern das Regnum Christi (805). Heute ist Mores Exegese
als verfehlt erkannt und auch die «reichgeschichtlichen» Elemente
der Grotius-Exegese sind ausgeschieden und die rein zeitgeschicht-
liche Interpretation ist tibrig geblieben, nur die Sekten halten an
der traditionellen Auslegung fest mit jeweiligen Spezialititen.

Immer wieder entwickelt More seine hermeneutischen Grund-
sitze. Die Schriftkenntnis mull der Philosophie vorangehen, darum
hat er auch seine theologischen Schriften vor den philosophischen
veroffentlicht und zwar in Englisch, ehe er sie als dritten — ins
Lateinische iibersetzten — Band seiner Werke folgen lie (III, 1).
Er entwickelt im Stil der altprotestantischen Dogmatiker die Lehre
von der Perspikuitit der Schrift (513), ebenso von ihrer Infallibilitat
(513) und ihrer Suffizienz. Die Schrift ist seiner Meinung nach die
wahre Tradition (830). Die dunklen Stellen der Schrift miissen
durch die klaren erkliart werden, so daf sich die Schrift selbst aus-
lege (831). Er weill Schones zu sagen iiber die Excellentia der HI.
Schrift (520). Leider werde sie oft betriigerisch gebraucht (519),
womit er den Schriftgebrauch der Romisch-Katholiken und der
Sektierer verwerfen will (519).

Hatte der Sohar ebenso wie der christliche Bibeltheologe Niko-
laus von Lyra einen vierfachen Schriftsinn behauptet, so entwickelt
er immerhin die Lehre von einem dreifachen?. Er beruft sich auf

2 Qetinger hat es wieder zu einer Theorie vom vierfachen Schriftsinn
gebracht. Die Schrift muB nach ihm verstanden werden: intensive, exten-
sive, protensive, spiritualiter (Swedenborgs irdische und himmlische Philo-
sophie I, 126).

223



Origenes, Hieronymus, Augustin, Basilius den Groflen und Pico
della Mirandola (I1I, 617).

Wie «dogmatisch» seine Exegese ist, zeigt die von Joh. 14, 28.
Das Jesuswort: Der Vater ist grofler als ich, ist fiir More recht
peinlich, da es klar subordinatianisch ist. Er hilft sich mit der
Zweinaturenlehre. Christus spreche hier von der in ihm wohnenden
gottlichen Natur und die sei natiirlich grofler als die menschliche
(I, 458). Ein dogmatisches Fiindlein, auch wenn er selber an die
Wahrheit dieses Kniffes geglaubt haben sollte. Behauptet jemand,
dal es nur einen einzigen Sinn der Heiligen Schrift gebe, den
Literalsinn, so ist More sofort mit dem Verdikt atheistisch zur
Hand (11, 463).

Die «Oberen Wasser» von Gen. 1, 3 und 7, 11 sind ihm eine harte
crux interpretationis. Es ist heute communis opinio aller wissen-
schaftlichen Exegeten, bis hin zu den sehr konservativen Hellmuth
Frey 3 und Karl Barth?, dal darunter wirkliche Wasser zu verstehen
sind, die sich oberhalb der Feste (Rakiah) befinden. Gemeint sind
die Wasser des Himmelsozeans, die durch die durchsichtige Feste
gehindert werden, auf diese Erde zu stiirzen, wenn nicht Gott
selber, wie bei der Sintflut, die Schleusen des Himmels 6ffnet und
ihnen so den Niedersturz auf die Erde ermdglicht. Doch diese Deu-
tung liegt More noch voéllig fern. Er macht wieder einmal eine
Anleihe bei den Kabbalisten. Diese hatten erklart, die oberen Was-
ser, das seien die Seelen, die bei der Geburt von Menschen von oben
in ihre Korper herabsteigen, entsprechend den Priexistenzvor-
stellungen der meisten Kabbalisten, die More — wie wir gesehen
haben — ja teilt (I, 527). More behandelt auch die Frage, ob die
Theologie der Philosophie oder umgekehrt dienen solle (An Theo-
logia Rationi an vero ratio Theologiae ancilletur I, 586, 17) 5. Durch
den lateinischen Stil ist die Antwort schon klar. Die Ratio soll der
Theologie dienen. Da More wie die mittelalterlichen Denker Theo-
loge und Philosoph zugleich ist, blieb eigentlich keine andere

3 Das Buch der Anfange 1935, 16 u. 107.

4 Kirchliche Dogmatik III, 1, S. 153ff. Barth weist noch auf Psalm 104,
3; 148, 4; Hiob 38, 22 als Parallelstellen hin.

5 Noch Kant behandelt dieses Problem, etwa im «Streit der Fakultidten»,
Reclam-Ausgabe, S. 43, aber auch an anderen Stellen.

224



Losung des Problems iibrig. Auch praktisch hat er sich so verhalten;
er lehnte ein Bistum ab, um sich ganz der Wissenschaft widmen
zu konnen, so wie etwa auch der junge Spener eine ihm vom Herzog
in Stuttgart angetragene «fette» Pfarrei ausschlug, «weilen es der
Ruin meiner Studien gewesen wiire».

Von der Ablehnung der Priadestinationslehre Calvins horten wir
bereits. Sie ist ihm ein horridus error (II, 662). Aber eine biblische
Widerlegung wird nicht versucht, es wird lediglich gesagt, es handle
sich um einen Fatalismus wie bei den Tiirken. Ein MiBlverstéindnis
der Priidestination, das uralt ist, aber immer noch wiederkehrt fast
in allen Schulgeschichtsbiichern, die auf Calvin zu sprechen kom-
men. Nicht ganz unschuldig an diesem Millverstand ist Conrad
Ferdinand Meyers Novelle «Das Amulett», das tatsichlich den
Pridestinationsglauben des Calvinisten in diesem Sinne deutet,
aber in Wirklichkeit das Anliegen Calvins nicht trifft.

Die Distinktion Ernst Cassirers ¢ wird man gelten lassen kdnnen,
der meinte, man miisse die Cambridger religios als Spiritualisten
bezeichnen, wihrend Leibniz auch in der Religionsphilosophie sich
als idealistischer Denker erweise; trotzdem sind viele Losungen
religioser Probleme bei Leibniz von denen bei den Cambridgern
nicht wesentlich verschieden, wie wir schon anldBlich der Behand-
lung der Theodizeefrage feststellten.

Die Parabel von Jakobs Traum wurde von den Kabbalisten
immer gern benutzt, um ihre Theorie von der Verkettung der Wel-
ten zu illustrieren. So heiit es im Sefer ha-rimmon des Moses de
Leon, das im Britischen Museum (Nr. 759, Bl. 47b) aufbewahrt
wird: «Alles ist mit Allem verbunden bis zum untersten Ende aller
Ringe der Kette und das wahre Wesen Gottes ist gleichetrweise
oben und unten, in den Himmeln und auf Erden, und nichts exi-
stiert aufler ihm. Und das meinen die Weisen, wenn sie sagen: Als
Gott Israel die Thora gab, 6ffnete er ihnen die sieben Himmel, und
sie sahen, daB3 dort in Wirklichkeit nichts war als seine Glorie: Er
offnete ihnen die sieben Erden, und sie sahen, dall dort nichts war
als seine Glorie: Er offnete ihnen die sieben Abgriinde und sie
sahen, daf} dort nichts war als seine Glorie. Meditiere iiber diesen

6 Platonismus, S. 109.

225



Sachverhalt und du wirst verstehen, dall Gottes wahres Dasein mit
allen Welten verbunden und verkettet ist und alle Wesenheiten
miteinander verbunden und verflochten sind, aber aus seinem
wahren Dasein ausgehen.» (Text bei Scholem, Jiid. Mystik, S. 243.)

Der Cambridger Platonist Peter Sterry. legt die Parabel von der
Himmelsleiter in seinem «Discourse of the Freedom of the Will»
(London 1675, pag. 30, im selben Sinne aus: «Being it self, in its
universal Nature, from its purest heighth, by beautiful, harmonious
just degrees and steps, descendeth into every Being, even to the
lowest shades. All ranks and degrees of Being, so become like the
mystical steps in that scale of Divine Harmony and Proportions,
Jacobs Ladder. Every form of Being to the lowest step, seen and
understood according to its order and proportions in its descent
upon this Ladder, seemeth as an Angel, or as a troop of Angels in
one, full of all Angelick Musick and Beauty.»

C. A. Patrides meint in seiner Arbeit: Renaissance Interpreta-
tions of Jacobs Ladder (Theol. Zeitschr., Basel 1962, 421—418),
hier liege das typische «world picture» der Renaissance zugrunde
vom hierarchischen Aufbau der Welten von der untersten bis zum
Thron Gottes. Aber einmal ist dieser Hierarchiegedanke mittel-
alterlich und keineswegs typisch fiir die Renaissance, denn fiir das
gesamte Mittelalter ist ja der Ordo-Gedanke typisch. Er hat in
Dantes «Monarchia» oder in den Summen des Thomas von Aquin
seinen Ausdruck gefunden. Zum andern ist Patrides die kabbalisti-
sche Herkunft dieser Interpretation unbekannt. Dabei zitiert er
einen Ausspruch des Maimonides iiber unseren Text (Gen. 28). Nun
ist Maimonides sicher kein Kabbalist, sondern ein jiidischer Klassi-
ker (Scholem a. a.O., S. 12). Aber ein Klassiker mit mystischer
Note (S. 26). Zudem ist Maimonides in dieser Exegese von Mischne
Thorah I, VII, 3 abhéngig. Die Kabbalisten fuBBen natiirlich eben-
falls auf dieser Tradition und fiihren sie in ihrem theosophischen
Sinne weiter. Patrides referiert, dal der Bischof Simon Patrick
solche Auslegung als «pure inventition of men, who dream upon
the Holy Scriptures» (A Commentary upon Genesis, London 1695,
pag. 411) bezeichnet habe. Er vermerkt ferner, dal der uns wohl-
bekannte F. M. van Helmont in seinen Paradoxal Discourses, Lon-
don 1685, dhnlich auslege. Wenn wir uns noch an friither mitgeteilte

226



Oetinger-Zitate 7 erinnern, so ist die kabbalistische Herkunft dieser
Interpretation sehr deutlich.

Obwohl Peter Sterry, wie wir in Kap. 6 sahen, ein eifriger
«Behmenist» war, ist ihm die «Jakobsleiter» in erster Linie «seins-
maBig» wichtig; er interpretiert sie im Sinne neuplatonischer Meta-
physik. Demgegeniiber ist die Ausdeutung Jacob Bohmes im 56.
Kap. seines «Mysterium Magnum» christologisch und soteriologisch.
Boéhme stellt sofort die Verbindung zwischen Gen. 28 und Ev. Joh.
1, 51 her. So kann er sagen: «Wie ihme (sc. Jacob) alsbald, nachdem
er dieser Welt Reichtum in seines Vaters Haus hatte verlassen, sei
der Herr mit dem ewigen Gut erschienen und ihme die Leiter
gewiesen, darauf er konnte in Gottes ewiges Reich steigen: Welche
Leiter anders nicht war als Christus, welchen er hatte in der Bundes-
Linea angezogen, so ward ihme alsda ein Bilde vorgestellet was
Christus vor eine Person sein wiirde (4). Denn diese Leiter reichete,
seinem Bediinken nach, von der Erden mit ihrer oberen Spitze bis
in Himmel; darauf die Engel Gottes auf- und niederstiegen, welches
andeutet, wie sich das ewige Wort mit der Kraft des Himmels, als
mit der englischen, géttlichen Welt Wesen wiirde in unser von
Gott abgewichenes und an Gott blindes Wesen einsenken, und
unsere Menschheit annehmen, und also den Himmel mit der Welt
im Menschen vereinigen, dal die Menschheit durch dies Eingehen
der Gottheit in die Menschheit, eine Leiter zu Gott hitte (5).

Und wie die Menschen wiirden in der Engel Gesellschaft durch
Christi Menschheit kommen (Matt. 22, 30) welches dieses klar an-
deutet, daBl die Engel Gottes auf dieser Leiter auf und abstiegen:
Als daf3 der Himmel wiirde im Menschen durch die Eingehung des
gottlichen Wesens in die Menschheit wieder aufgeschlossen werden
und daB die Kinder Gottes wiirden die Engel zu Gefédhrten in dieser
Welt haben, welches Gott dem Jacob zeigete, dal die Engel Gottes
auf dieser Leiter zu ihm auf- und absteigen (Joh. 1, 51) (6).

Welches den Kindern Gottes, welche sich von ihres Vaters
Hause, als von dieser Welt Eitelkeit, zu dieser Jacobsleiter wenden,
ein groBler Trost sein soll, daB sie gewill wissen sollen, dal Gottes
Engel auf dieser Leiter, zu der sie sich haben gewandt, zu ihnen
kommen und gern um sie sein (7).

? Kap. 5, 9. '

227



Denn diese Leiter bedeutet eigentlich die Pilgram-Straf3e Christi
durch diese Welt in Gottes Reich, indeme den Kindern Gottes
noch alleweile das Reich der verderbten, adamischen Natur anhan-
get und sie in Fleische und Blute im Geiste dieser Welt zuriicke
halt: So miissen sie nach dem inwendigen Menschen in Christi
Geiste ohne Unterlal} in viel Kreuz und Triibsal diese Leiter steigen,
und Christo unter seiner Kreuz- und Blutfahne nachfolgen (8).»

Wenn nach Joh. 19, 34 aus der Seitenwunde des Gekreuzigten
Blut und Wasser heraus ging, so bedeutet das nach Cudworth
justitia und sanctitas (Conjunctio Christi ete., S. 18). Aber er kennt
auch die augustinische Erklirung, dal hier ein Hinweis auf die bei-
den Sakramente, Taufe und Abendmahl, in der Manier des vierten
Evangelisten vorliege. Heutige Hermeneutik — wohl aller christ-
lichen Konfessionen gibt Augustin recht; sie versteht gerade diesen
Zug des vierten Evangeliums antignostisch; es soll die Realitiat des
Leidens Christi betont werden; es kann sich nicht — wie die Gnosti-
ker meinten — um ein Scheinleiden gehandelt haben.

More behandelt auch die Stellen bei Plato, die vom Leiden eines
Gerechten handeln und die schon von den Kirchenvitern auf Chri-
stus bezogen worden sind. Er wertet sie als vaticinia de Christo
(II, 546, 41 und 549, 5 im Rahmen seiner Cabbalae philosophicae
Defensio, cap. 3) und beruft sich auf AuBerungen des Marsiglio
Ficino; hier war die Parallelitdt mit dem Alten Testament ja augen-
fallig. So wie Jesaja 53, das «Karfreitagslied des Alten Bundesy,
christologisch gedeutet wurde, so auch die entsprechenden Plato-
stellen. Apologeten und Kirchenviter und erst recht die Platoniker
der Renaissancezeit liefen sich solche Beziige nicht entgehen.

Das Hohelied war neben Genesis und Ezechiel ein bei den Kabba-
listen sehr beliebtes biblisches Buch, das zu kabbalistischer Inter-
pretation lockte. Hohelied II, 4 «Und sein Springen iiber mir war
Liebe» wird von ihnen im Sinne der Meditation ausgelegt (Scholem,
Mystik S. 169, vgl. Anm. 110, S. 416). Der in der katalanischen
Stadt Gerona lebende Esra ben Salomon hat einen Hohelied-Kom-
mentar geschrieben (Scholem S.190, 423, Anm. 78), ebenso hat der in
Safed in Palistina lebende Kabbalist Elischa Gallico einen Kom-
mentar zum Hohenlied verfaft, der 1587 in Venedig gedruckt
wurde. Hier wird in der Weise des Bernhard von Clairvaux das

228



Hohelied als Zwiegesprich der «minnenden Seele» mit ihrem Gott
dargestellt (Scholem S. 246). Diese «mystische» Deutung ist auch
in den Protestantismus iibergegangen, und Henry More spricht in
seinen kabbalistischen Schriften immer wieder von der filia in turri
(I, 492, 61; 493, 497, 511). Die Entdeckung, dal wir es hier mit
rein erotischen Liedern zu tun haben, ohne jeglichen mystisch-
religiosen Inhalt, hat sich erst in der Aufklarungszeit durchgesetzt,
letzten Endes erst durch Herder 8, der als Dichter ihren Sinn kon-
genial zu erfassen in der Lage war. Auch Cudworth stimmt mit More
vollig iiberein; auch er beschreibt in der bereits genannten «Con-
junctio Christi et ecclesiae in typo» an Hand des Hohen Liedes die
Liebe zwischen Christus und der Ecclesia.

Schlufi: Fernwirkungen des Cambridger Platonismus

Wir haben bereits versucht aufzuzeigen, wie bei Leibniz, Oetin-
ger, Schelling, Gedanken der Cambridger teils unmittelbar, teils
mittelbar weiter wirkten. Trotzdem sollen noch einige Linien nach-
gezeichnet werden. Beyer hat in seiner Dissertation® gezeigt, wie
sehr die Asthetik von Cudworth auf Shaftesbury gewirkt hat. Die
Wirkungsgeschichte Shaftesburys auf den deutschen Sprachraum
ist ungeheuer. Kants Urteilskraft, Herders Ideen2, Winckelmanns
Archiologie?, ja, auch Schillers édsthetische Schriften ¢ sind ohne
Shaftesbury undenkbar. Friedrich Ziindel hat nachgewiesen, dal}
auch Oetinger Shaftesbury gelesen ® hat. Oetinger hat, was bis jetzt
nur einem kleinen Kreis von Forschern ¢ bekannt ist, viele Gedan-
ken des deutschen Idealismus bereits vorweggenommen, einen Teil

8 Vgl. EiBfeldt, Einleitung ins AT 1934, 530. In Hugo Grotius und
Michaelis hat Herder aber schon Vorlaufer gehabt (von Orelli in RE3, 8, 262).

18. 67.

2 Cassirer, Platonismus, 139.

3 Cassirer, Platonismus, S. 139.

4 Walzel in Schillers Werken, Sikular-Ausgabe, Bd. XI, 8. IXff. Die
Vermittlung erfolgte durch Ferguson, Hutcheson und Jakob Friedrich Abel
(17561—1829). Vgl. Fritz Aders, J. F. Abel als Philosoph, 1893.

5 Blumhardt, 1921, S. 9.

6 Robert Schneider, Ernst Benz u. a.



davon haben Schelling und Hegel verbreitet. Auch die Romantik 7
hat von Oetingers Gedankengut profitiert; die Lehre vom Genie
hat sie auf vielen Umwegen von Shaftesbury tibernommen.

John Locke, obwohl in Oxford gebildet, hat viel Gedankengut
der Cambridger Platoniker iibernommen. Er bewunderte Cudworth
wegen seiner ausgebreiteten Kenntnis der antiken Philosophen 8.
Mit seiner Tochter Damaris war er befreundet . Lockes Raumlehre
hat die von More zur Voraussetzung. Auch fiir Lockes Raumspeku-
lation sind Bibelstellen wie 1. Reg. 8, 27 (Salomos Tempelweihrede)
und Acta 17, 28 konstitutiv!?. Cassirer hat nachgewiesen, da} Locke
die metaphysisch gemeinten Aussagen Henry Mores iiber den Raum
psychologisch!! umbiegt.

Der Rationalist Locke hat eine ausgefiihrte Engellehre!?, ebenso
hat auch er eine Geistertheorie!®. Auch hier fiihrt er Intentionen
der Cambridger fort, wenn er sie auch seiner rationalistisch den-
kenden Zeitrichtung anpafit. Grundlegend anders ist jedoch seine
Lehre von der Offenbarung. Vernunft und Offenbarung werden
sehr stark angendhert. Der Bezirk der Offenbarung, die hochstens
supra rationem, aber nicht contra rationem sein darf, wird stark
eingeengt. Aber auch hier gab es Beriithrungspunkte bei den Cam-
bridgern. More hatte schon erklart, Christus est amicus humani-
tatis, aequitatis, veritatis ac rationis (III, 774). Und Whichcote,
dessen Predigten John Locke 1698 zum Druck beforderte!4, wollte
als Siinde nur die bewuBte Ubertretung der Gebote!s gelten lassen.
Hier ist vom reformatorischen Siindenverstéindnis nicht mehr viel
iibrig geblieben. Er lehrte nicht nur in der Christologie subordina-
tianisch, unter Berufung auf 2 Tim. 1, 9f.; Hebr. 2, 17, sondern war

7 Cassirer, Platonismus, S. 138.

8 Von Hertling, S. 178.

¥ Powicke a. a. O., S. 198ff., Von Hertling, S. 159.

10 Von Hertling, S. 181.

11 Erkenntnisproblem II, 246.

12 Auch Leibniz hat eine Angelologie. Nach seinem Kontinuitétsprinzip
(«natura non facit saltus») muBte es auch zwischen Gott und den Menschen
Mittelwesen geben, die Engel. Vgl. von Hertling, S. 194.

13 Von Hertling, S. 199.

14 Cassirer, Platonismus, S. 112.

15 Powicke a. a. O., S. 85.

230



auch der Meinung: «The Christian Revelation is what Reason by
its own light might have foreseen!®.» Der Cambridger Culvernell
verfafite auf Grund gehaltener Universititspredigten schon 1652
ein «Light of Nature»!?. Lessing wird dann Lockes Gedanken weiter-
fithren: Vernunft und Offenbarung haben denselben Inhalt. Die
Offenbarung schenkt die Erkenntnis nur leichter und schneller.
Aber die Vernunft wird bei geniigend langer Zeit, bei geniigend
langer «Erziehung des Menschengeschlechts», zu denselben Ergeb-
nissen kommen. Locke hat die Offenbarung mit einem Fernglasl®
verglichen, das die Dinge néher ¢heranholt», aber grundséitzlich
nur das zeigen kann, was auch das unbewaffnete Auge schaut,
wenn es sich die Zeit genommen hat, ndher an die Gegenstéinde
heranzugehen. In beiden Fillen ist die Offenbarung nur temporar
und graduell, nicht aber grundsétzlich der Vernunft iiberlegen?.

In dieser Hinsicht sind die Cambridger Platoniker Wegbereiter
der Aufklarung?'. Sie entsprechen theologiegeschichtlich den Ver-
tretern der «Verniinftigen Orthodoxie» auf dem Festland, also den
Walch, Pfaff, Mosheim, Turettini, Osterwald, Werenfels?2. Sobald
die «Vernunft» die Uberhand bekommyt, ist es um die Rechtglaubig-
keit geschehen. Denn die «Vernunft» macht sich gar bald anhei-
schig, die Orthodoxie zu alterieren und die wenigen noch vorhande-
nen Bestandteile, die contra rationem sind, auszuscheiden und dann
auch die vielen, die lediglich supra rationem sind, einzuebnen.

Ein weiterer Gegensatz besteht in der Erkenntnistheorie. Locke
lehnt die Lehre von den angeborenen Ideen scharf ab. Die Frage
ist nun, richtet sich diese Front lediglich gegen Descartes oder auch
gegen die Cambridger? Denn in diesem Punkt waren sich die Cam-
bridger und Descartes einig; die Entdeckung dieser grundséatzlichen
Ubereinstimmung fithrte ja zu dem begeisterten Brief Mores an

18 Powicke, S. 67.

17 Von Hertling, S. 138f.

18 Vgl. Erziehung des Menschengeschlechts, § 4. Barth Prot. Theol. 235.

19 Ernst Troeltsch, RE3, 4, 539. Reimarus und Sack streiten sich dann
wegen der Interpretation dieses Gleichnisses, Cassirer, Aufklidrung, S. 237.

20 Beyer a. a. O., S. 28.

21 Cassirer, Platonismus, S. 187.

22 Ernst Staehelin in Theol. Zeitschr., Basel 1956, 169ff.

231



Descartes (I, 100—129)23, Mir will scheinen, daf} in erster Linie die
Cambridger in der Polemik Lockes gegen die angeborenen Ideen
bekimpft?* werden. Es ist die Bewiltigung der eigenen Vergangen-
heit, die Locke hier so aggressiv macht.

Eine Einheitsfront aber bildet Locke nach wie vor mit den
Cambridgern in der Ablehnung von Descartes’ ontologischem
Gottesbeweis. Auch die Ablehnung von Hobbes?® ist bei Locke
dieselbe wie bei den Cambridgern, mit einer Ausnahme. Locke
lehnt nicht nur das Achten des Widerstandsrechtes bei Hobbes ab,
sondern er geht selber dazu iiber, ein Widerstandsrecht zu fordern.
Da er in der Herrschaft der letzten Stuarts eine Tyrannis erblickte,
die ihn selber zur Emigration nach Holland zwang, forderte er das
Recht des Volkes zum «bewaffneten Appell an den Himmel». Er
iitbernimmt die Lehre von der Volkssouverdnitiat und die Lehren
der Monarchomachen. In den Neuenglandstaaten hat man seine
Thesen gegen das Mutterland selbst gewendet und so die Erhebung
gegen England begriindet.

Der Cambridger Platoniker Hartley (1705—1757) hat die Lehre
von der Apokatastasis sich angeeignet. Sie lag in der Konsequenz
des neuplatonischen Systems; es kommt nicht von ungefihr, da3
bereits Origenes ihr anhing. Bohme bog sie ab, aber Jane Leade
hat sie wieder aufgenommen — wie auch die Lehre vom Purga-
torium — und das deutsche Ehepaar Petersen?? hat ihr dann auf
dem Festland ein weites Echo verschafft. Locke nimmt den Stand-
punkt ein, dal Menschen, welche die Offenbarung nicht kennen,
nicht verloren gehen. Folgten sie dem lumen naturale, so erkennt
Gott das an®. Eine solch weitherzige Auffassung wird sogar von
romisch-katholischen Theologen vertreten. Sie hat an sich mit der
Apokatastasis nichts zu tun, denn bei ihr handelt es sich um die
endliche Erlosung auch solcher, die zundchst zur Verwerfung

23 Von Hertling spricht von einer «Hymne», S. 109.

24 Aber immerhin meinte Helmholtz, der Schopfer des Terminus «Nati-
vismus», noch 1855, die Raum- und Zeitvorstellung sei angeboren (Hoff-
meister, Philosophisches Worterbuch, 1955, 421).

2 Von Hertling, S. 311ff, Beyer, S. 38.

26 Von Hertling, S. 269f.

27 Kurt Liithi in Th. Z., Basel 1956, 362—377.
28 Von Hertling, S. 227.

232



bestimmt waren. Sie hatten das Heil gekannt, haben es aber intellek-
tuell von sich gestoflen oder sich durch ein siindiges Leben um es
gebracht. Die Lockesche Lehre und die von der Apokatastasis
haben nur das gemeinsam, daf beide die urspriingliche Strenge der
Bekenntnisse lockern, die in beiden Fillen nur «ewige Verwerfung»
zuliel. Lessing®® und Leibniz 3° aber haben die Apokatastasis ver-
worfen. Goethe jedoch hat in seinem Brief des Pastors zu + + an
den neuen Pastor zu + + +, einem Jugendwerk, das man zumeist
abkiirzend den Brief eines Landgeistlichen nennt, sich fiir die
Ablehnung der Ewigkeit der Hollenstrafen3! ausgesprochen. Es ist
sicher kein Zufall, daf3 dieser Brief an einen Pfarrer im Schwaben-
lande geht, obwohl dort der Ausdruck Pastor unbekannt ist. Denn
dort haben sich Bengel und Oetinger3? fiir die Apokatastasislehre
eingesetzt, allerdings soll sie nur esoterisch behandelt werden, pre-
digen sollen die Pfarrer dariiber nicht. Diesen Rat gibt auch
Goethes Pastor seinem neuen Amtsbruder. Die Frage, ob eine Tren-
nung zwischen exoterischer und esoterischer Lehre sich mit dem
protestantischen Prinzip des Priestertums aller Glaubigen vertragt,
wird weder von Goethe noch vom schwibischen Pietismus gestellt.
Pietistische und rationalistische Stromungen vereinigen sich in der
Apokatastasis-Lehre der Ernsten Bibelforscher, die heute die eifrig-
sten Verkiinder der Wiederbringungslehre sind, so wie sie auch den
von More so hart bekidmpften Antitrinitarismus iibernommen
haben von den amerikanischen Unitarieren.

Goethes Theorie von der inneren Form ist nach dem Urteil
Diltheys3 sehr stark von den Cambridgern geprigt worden. Auch

29 Werke, Bd. IX, 146—171.

30 Theodizee I B, § 73. Vgl. dazu Willy Hellpach in «Beitrige zur Leibniz-
forschung, 1947, 128ff.

31 Werke in Auswahl, ed. Diisel, Band 7, S. 110: «Ich mull euch geste-
hen, daB8 die Lehre von der Verdammung der Heiden eine von denen ist,
tiber die ich wie ein glithendes Eisen eile.» Goethe hat iibrigens auch Sweden-
borgs ¢«Arcana Coelestia» in der Ubersetzung Oetingers gelesen im Oktober
1770. (Peter Meinhold, Goethe zur Geschichte des Christentums, Freiburg,
1958, S. 70, Anm.)

32 Belegstellen bei W. A. Schulze, Oetingers Beitrag zur Schellingschen
Freiheitslehre Z. Th. u. K., 1957, 223.

33 Gesammelte Schriften 11, 391.



der Erfahrungsbeweis bei dem hannoverschen Abt Jerusalem, dem
Vater von Goethes ungliicklichem Werther-Vorbild, geht wesent-
lich auf die Lehre der Cambridger zuriick3.

Diese reiche Wirkungsgeschichte verdient es, dall man sich neu
mit dem Originalwerk befal3t, das solche Wirkung ausloste. Diesem
Ziel will die obige Arbeit dienen.

Verzeichnis der benutzten Literatur

A. Zeitschriften, Nachschlage- und Sammelwerke

Allgemeine Deutsche Biographie (ADB).

Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie (ARSPh)

Archiv fiir Religionswissenschaft (ARW).

Archiv fiir Philosophie, Stgt. 1947ff. (APh).

Beitrige zur Leibnizforschung, ed. Georgi Schisschkoff (Monographien zur
philos. Forschung, Bd. 1), Reutlingen 1947.

Blatter fiir wiirttembergische Kirchengeschichte, 1900ff.

Evangelische Theologie, Kaiser-Verlag, Minchen (Ev. Theol).

Enzyklopéadia Judaica, Bd. 1—10, 1928—1934 (Enz Jud).

Euphorion (Euph).

Ilbergs Zeitschrift fiir das klassische Altertum (Z kl A).

Lexikon fiir Theologie und Kirche, ed. Buchberger, 1930—1938, 2. Aufl,,
1957ff. ‘

Judaica, Beitridge zum Verstindnis des jidischen Schicksals in Vergangen-
heit und Gegenwart, Zwingli-Verlag, Ziirich.

Lutherjahrbuch, herausgegeben von der Luthergesellschaft, Hamburg.

I. P. Migne, Patrologiae cursus completus, Series Graeca (MSG).

Monatshefte der Comenius-Gesellschaft.

A. Pauly-G. Wissowa, Realenzyklopidie der klassischen Altertumswissen-
schaft, 1894ff.

Realenzyklopiidie fiir prot. Theologie und Kirche, ed. A. Hauck, 1897—1913
(RE), 3. Auflage.

Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. Aufl., ed. Galling (RGG).

Theologisches Wérterbuch zum NT begriindet von Gerhard Kittel, ed. G.
Friedrich, 1933ff. (Th W N T).

Theologische Zeitschrift, Basel (Th Z).

Zeitschrift fur Kirchengeschichte (ZKG).

Zeitschrift fiir neutestamentliche Wissenschaft (Znt W).

34 (Cagsirer, Platonismus, S. 326.

234



Zeitschrift fir philosophische Forschung (ZPh F).
Zeitachrift fiir Religions- und Geistesgeschichte (ZRGG).
Zeitschrift fir Theologie und Kirche (Z Th K).

B. Einzelwerke

Aders Fritz, 1. F., Abel als Philosoph, 1893.

Agrippa von Nettesheim, De occulta philosophia, 1510.

Althaus Paul, Die letzten Dinge, Lehrbuch der Eschatologie, 1956.

Auberlen Carl August, Die Theosophie F. Chr. Oetingers, 1847.

Aster Ernst von, Geschichte der Philosophie, 2. Aufl., 1935.

Baader Franz Xaver, Simtl. Werke, ed. Franz Hoffmann.

Bacher Wilhelm, Die Aggada der Tanaiten und Amoréer, 187 8—»1899 (5 Bd.).

Barth Karl, Die kirchliche Dogmatik, 1933ff. (KD).

Barth Karl, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 1952.

Baur Ferdinand Christian, Die christliche Gnosis, 1835.

Baur F. Chr., Die christl. Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung,
nach ihrem geschichtlichen Werdegang, 1841.

Beck Julius, Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia von Wiirttemberg in der
Dreifaltigkeitskirche zu Teinach, Calw 1958.

Becker Carl, Der Gottesstaat der Philosophen, 1946 (deutsche Ausg.).

Benz Ernst, Der vollkommene Mensch nach Jacob Béhme, 1937.

Benz Ernst, Schelling, Werden und Wirken seines Denkens, Ziirich 1955.

Benz Ernst, Schellings theologische Geistesahnen, 1955.

Benz Ernst, Die christliche Kabbala, 1958.

Berdiajew, Die Bestimmung des Menschen, 1935.

Bertholet Alfred, Das Geschlecht der Gottheit, 1934.

Beyer Joseph, R. Cudworth als Ethiker, Staatsphilosoph und Asthetiker,
1935.

Bischoff Erich, Elemente der Kabbala I 1913, 11 1914.

Boéhme Jacob, Siamtliche Schriften, ed. W. E. Peuckert, Sgt. 19551f.

Bornkamm Heinrich, Luther und Béhme, Lutherjahrbuch, 1927.

Bousset Wilhelm, Die Religion des Judentums, 3. Aufl., 1926.

Brunner Emil, Religionsphilosophie, evang. Theologie, 1948 (2. Aufl.).

Campenhausen von Hans, Lateinische Kirchenviter, 1960.

Capelle Wilhelm, Geschichte der griech. Philosophie, 1922ff. (Goschen).

Caspar Max, Johannes Keplers wissenschaftliche und philosophische Stel-
lung, 1935.

Caspar Max, Johannes Kepler, Stuttgart 1948.

Cassirer Ernst, Das Erkenntnisproblem, 1911 (3 Bde.).

Cassirer Ernst, Die Philosophie der Aufkliarung, 1926.

Cassirer Ernst, Die platonische Renaissance und die Schule von Cambridge
(abgek. Platonismus), Stud. Bibl. Warburg, Bd. XXIV, 1932.

235



Cudworth Ralph, The True Intellectual Systeme of the Universe, 1678.

Cudworth Ralph, Vera systema intellectualis totius universi latine edidit
Laurentius Mosheim 1733.

Cudworth, Treatise concerning eternal and immutabel morality, lateinisch
im Anhang von Mosheim, 88 Seiten.

Cudworth Ralph, De vera notione et indole sacrosanctae coenae, bei Mos-
heim 1733, Anhang (42 8.).

Cudworth Ralph, Conjunctio Christi et ecclesiae in typo bei Mosheim
(Anhang).

Cullmann Oskar, Unsterblichkeit der Seele und Auferstehung der Toten,
das Zeugnis des Neuen Testaments, Th Z, Basel 1956, 126—156.

Dannenberg Friedrich, Das Erbe Platons in England bis zur Bildung Lilys,
1932.

Dessauer Friedrich, Weltfahrt der Erkenntnis (Newton Biogr.), 1945.

Dilthey Wilhelm, Gesammelte Schriften.

Dietrich Ernst Ludwig, Der Mythus vom Androgynen, ZKG 1939, 297—345.

Dinkler Erich, Die Anthropologie Augustins, 1934.

Drefl Walter, Die Mystik des Marsilio Ficino, 1929.

Driesch Hans, Parapsychologie, ed. Hans Bender, 1952.

Ehmann, Oetingers Leben und Briefe als urkundlicher Kommentar zu seinen
Schriften, 1859.

Eisler Robert, Weltenmantel und Himmelszelt, 2 Bde., 1910.

Eisler Rudolf, Worterbuch der philosophischen Begriffe, 2 Bde., 1904.

Eifeldt Otto, Einleitung ins Alte Testament, 1934.

Endre3 Josef Anton, Einleitung in die Philosophie, 1922.

Erdmann Johann Eduard, Grundrif3 zur Geschichte der Philosophie 11, 1878.

Eschenmayer Adam Karl August, Versuch, die scheinbare Magie des thieri-
schen Magnetismus aus physiologischen und psychischen Gesetzen zu
erkldren, 1816 (abgek. Thier. Magn).

Faust August, Das Deutsche in der deutschen Philosophie, 1942.

Feilchenfeld Walter, Henry More und Leibniz, Kantstudien 28, 1923,
323—334.

Francé-Harrar Annie, Die Tragodie des Parazelsus, 1924.

Franz von Marie-Luise, Der Traum des Descartes, Ziirich 1952 (in: Zeitlose
Dokumente der Seele).

Frey Hellmuth, Das Buch der Anfinge, 1935 (Genesis-Kommentar).

Geiger Ludwig, Johannes Reuchlin, sein Leben und seine Werke, 1871.

Goethe Joh. Wolfgang von, Werke in 16 Biinden, ed. Diisel.

Goethe Wolfgang, Werke, Insel-Verlag.

Grabmann Martin, Philosophie des Mittelalters, 1921 (Goschen).

GraBmann H. G., Ausdehnungslehre, 1862.

Greene Evarts Boutell, The foundations of American Nationality, 1935.

Grimmelshausen Hans Christoffel, Simplizius Simplizissimus, Reclam.

Grunsky Hans, Jakob Bohme, 1952.

236



Gundolf Friedrich, Paracelsus, 1928.

Giintert, Der arische Weltkonig und Heiland, 1919.

Halley des Fontaines, La notion d’androgynie, Paris 1938.

Hartlaub G. F., Goethe als Alchimist, Euphorion 48 (1954), 19—40.

Hartmann F., Theophrastus Paracelsus als Mystiker, 1894.

HiéuBer Ludwig, Geschichte der Rheinpfalz I, 1924 (Neudruck).

Herder Johann Gottfried, Alteste Urkunde des Menschengeschlechts I, 1774
(S. 349—357 behandeln die Kabbala).

Hertling von Georg Frhr., John Locke und die Schule von Cambridge, Frei-
burg 1892 (Hertling).

Heimsoeth Heinz, Metaphysik der Neuzeit, 1927.

Heine Heinrich, Werke Bd. 9.

Heinemann Fritz, Jenseits des Existenzialismus, 1957.

Heintel Erich, Deutsche Philologie im Aufrif3, 1957.

Helmont van Franz Mercurius, Opuscula philosophica, London 1690.

Helmont van Franz Mercurius, Paradoxal Discourses, London 1695.

Hellpach Willy, Leibniz zwischen Luther und Lessing, Theodizee als Christo-
sophie, Beitrige zur Leibniz-Forschung, 1947, 96—137.

Hirsch Emmanuel, Geschichte der neueren evang. Theologie, 5 Bde., 1949
bis 1954.

Hirschberger Johannes, Geschichte der Philosophie 11, 1960.

Hoffmeister, Philosophisches Woérterbuch, 1955.

Jaspers Karl, Schelling, Grofle und Verhéngnis, 1955.

Joél Karl, Der Ursprung der Naturphilosophie aus dem Geiste der Mystik
(2. Aufl.), 1926.

Irenaeus, Adversus Haereses, MSG, Bd. 7.

Kant Immanuel, Werke, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et
principiis, 1770.

Kant Immanuel, Uber den muthmaBlichen Anfang der Menschengeschichte,
1786 (Neudruck, Bibl. Meiner).

Kant, Streit der Fakultidten (Reclam).

Kant Immanuel, Vorlesungen iiber Metaphysik, ed. Heinze.

Kern Otto, Orpheus, 1920.

Koyré Alexandre, La philosophie de Jacob Boehme, 1929.

Kiinstle Karl, Tkonographie der christlichen Kunst I, 1926, II, 1928.

Kunze Friedrich, Erkenntnistheorie, 1927.

Leese Kurt, Krisis und Wende des christlichen Geistes, 1932.

Lehmann-Haas, Textbuch zur Religionsgeschichte, 1922 (2. Aufl.).

Leibniz G. F. W., Die philosophischen Schriften, ed. Gerhardt, 1875—1890.

Leibniz, Werke, Akademie-Ausgabe, Leipzig 1924ff.

Leibniz, Philosophische Werke, ed. Schaarschmidt, 1902ff.

Leibniz, Kleine philosophische Schriften, ed. Habs (Reclam).

Leibniz, Ausgew. philos. Schriften, ed. Schmalenbach, 1914, 1915 (2 Bde.).

Leisegang Hans, Die Gnosis, 1924.

237



Litt Theodor, Ethik der Neuzeit, 1927.

Luther Martin, Werke, Weimarer Ausgabe (WA).

Liuthi Kurt, Die Erorterung der Allversohnungslehre durch das pietistische
Ehepaar W. und J. E. Petersen, Th Z, Basel, 12, 1956, 362—377.

Mahnke Dietrich, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, Halle 1937.

Marcel Gabriel, Erniedrigung des Menschen, 1957.

Meinhold Peter, Schillers spiritualistische Religionsphilosophie etec., ZRGG,
1956, 97—128; 218—241. Meinhold, Goethe zur Geschichte des Christen-
tums, Freiburg, 1958.

Meyer Hans, Geschichte der abendléndischen Weltanschauung, 5 Bde.,
194 7ff.

Meyer Hans, Systematische Phylosophie I, Paderborn 1955.

Meyer Hans, Einleitung in die Philosophie, 1962.

Messer August, Geschichte der Philosophie I, 9. Aufl., 1932.

Messer August, Geschichte der Philosophie I, 9. Aufl., 1932. III, 8. Aufl.,
1932. IV, 8. Aufl., 1935.

Minucius Felix Octavius, ed. Carl Schneider, Paderborn 1954.

Morus Henricus Opera Omnia, 3 Bde., London 1678.

Miller Ernst, Der Sohar, das Hl. Buch der Kabbala, 1932.

Muschg Walter, Mystische Texte aus dem MA, 1943.

Oetinger Friedrich Christoph, Werke (Original-Ausgaben).

Oetinger, Samtliche Schriften, ed. K. Chr. E. Ehmann, Stuttgart 1858ff.

Otto Rudolf, Reich Gottes und Menschensohn, 1934.

Pannenberg Wolfhard, Christlicher Glaube und menschliche Freiheit, in:
Kerygma und Dogma, 1958, 251—280.

Paracelsus Theophrastus Bombastus, Opera, Genf DCLIXX.

Paracelsus, Apokalypsis Hermetis Theophrasti («Nordstern»), 1771.

Paracelsus, Simtliche Werke, ed. Sudhoff-MatthieBen, 1922ff.

Patrick Simon, A Commentary upon Genesis, London 1695.

Patrides C. A., Renaissance Interpretations of Jacobs Ladder, Th Z, Basel,
1962, 411—418.

Peuckert Will Erich, Das Leben Jacob Bohmes, 1924.

Platon, Symposion, ed. Bekker, Berlin 1817.

Popp K. R., Bohme und Newton, Diss., Leipzig 1935.

Powicke Frederic J., The Cambridge Platonists, 1926.

Du Prel, Philosophie der Mystik, 1884.

Du Prel, Ausgewiihlte Schriften, 1900—1901.

Du Prel, Nachgelassene Schriften, 1911.

Reimann Hugo, Henry Mores Bedeutung fiir die Gegenwart, Basel 1941.

Reiner Hans, Antike und christliche Naturrechtslehre, Archiv fiir Rechts-
und Sozialphilosophie, 1955, 528—563.

Reitzenstein, Poimandres, 1904,

Rettig G. F., Kommentar zu Platon, Symposion, 1875.

Richter Liselotte, Jacob Bohmes mystische Schau, 1943.

238



Ritter Gerhard, Die Neugestaltung Europas im 16. Jahrhundert, 1950.

Rittelmeyer, Die Wiederverkorperung im Lichte des Denkens, der Religion
und der Moral, 1931.

Schelling Fr. W. J., Werke, Bd. I—XIV.

Schelling, Weltalterentwiirfe, ed. Manfred Schréter, 1946.

Schiller Friedrich, Etwas iiber die erste Menschengesellschaft, 1790.

Schiller, Werke, Sikular-Ausgabe.

Schiller, Werke, Volksausgabe in 12 Teilen, Leipzig, Hesse und Becker.

Schilling Kurt, Naturrecht, Bibel und Christentum bei Hobbes, Z Ph F,
1948, 275—295.

Schilling Kurt, Geschichte der Philosophie I, 1953.

Schirmer F. W., Englischer Frithhumanismus, 1931.

Schirmer Walter, Antike, Renaissance und Puritanismus, 1933.

Schmitz Kurt Joseph, Cudworth und der Platonismus, Diss. phil., GieBen
1919.

Schneider Robert, Schellings und Hegels schwibische Geistesahnen, Wiirz-
burg 1938.

Scholem Gershom, Zur Geschichte der Anfénge der christlichen Kabbala,
1954.

Scholem Gershom, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, 1957.

Scholem Gershom, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, 1960.

Scholem Gershom, Ursprung und Anfiinge der Kabbala, Berlin 1962.

Schrenk Gottlob, Gottesreich und Bund im élteren Protestantismus, vor-
nehmlich bei Coccejus, 1933.

Schubert Gotthilf Heinrich, Allgemeine Naturgeschichte, Erlangen 1826.

Schubert Gotthilf Heinrich, Geschichte der Seele, I, 1850.

Schulze W. A., Das androgyne Ideal und der christliche Glaube. Diss. theol.,
Heidelberg, Dinglingen, 1940.

Schulze W. A., Oetinger und die Kabbala, Judaica 4, 1948, 268ff.

Schulze W. A., Reformation und Widerstandsrecht, Ev. Th, 1949, 372—378.

Schulze W. A., Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes, ZRGG, 1955,
142—154.

Schulze, W. A., Jacob Bohme und die Kabbala, Judaica 11, 1955, 12ff.

Schulze W. A., Romer 13 und das Widerstandsrecht, ARSP, 1956, 5561—566.

Schulze W. A., Das Vaterunser bei Rudolf Steiner, Ev. Theol., 1957, 427ff.

Schulze W. A., Oetingers Beitrag zur Schellingschen Freiheitslehre, Zeitschr.
f. Theol. u. Kirche, 1957, 213—225.

Schulze W. A., Schelling und die Kabbala, Judaica 1958, 656—99; 143—170;
210—223.

Schulze W. A., Oetinger contra Leibniz, ZPh F XI, 4, 607—617.

Schulze W. A., Ein Bischof sei eines Weibes Mann, Kerygma und Dogma,
1958, 287—300.

Schulze W. A., Eschenmayer und Blumhardt, TH Z, Basel, 1958, 261—281.

Schwally Friedrich, Die biblischen Schopfungsberichte, AR 1X, 1906, 171ff.

239



Schweitzer Albert, Kultur und Ethik, 1960.

Staehelin Ernst, Karl Barths Vorgiinger auf dem Basler Lehrstuhl fiir syste-
matische Theologie, TH Z, 1956, 162—187.

Staerk Willy, Die Erlosererwartung in den ostlichen Religionen, 1938.

Stein Edmund, Philo und der Midrasch, 1931.

Sterry Peter, Discourse of the Freedom of the Will, London 1675.

Strunz, Theophrastus Paracelsus, 1957.

Strack-Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch, 4 Bde.

Spunda Franz, Das mystische Leben Jakob B6hmes, 1955, 1922—1928, Bd.V,
Freiburg 1961.

Thieme Hans, Die Ehescheidung Heinrichs VIII. und die européischen Uni-
versititen, Karlsruhe 1957.

Trevelyan G. M., Kultur und Sozialgeschichte Englands, Hamburg 1948.

Uberweg-Heinze, Grundri@ der Geschichte der Philosophie, 13. Aufl.,
Bd. I—IV, Neudruck, 1953ff.

Universitas, Festschrift fiir Bischof Stohr, Mainz 1960.

Vorléinder Karl, Geschichte der Philosophie I, 1939, ed. Ernst Hoffmann, II,
9. Aufl., ed. Knittermeyer, III, 7. Aufl., 1927.

Vierordt Karl Friedr., Geschichte der evang. Kirche im GroBherzogtum
Baden I, 1847, II, 1855.

de Vries Jan, Altgermanische Religionsgeschichte, 1937.

Vischer Wilhelm, Der Hymnus der Weisheit in den Spriichen Salomonis, 8,
22—31, Ev. Theol. 1962, 309—326.

Werner Martin, Glaube und Aberglaube, 1957.

Weinstock Heinrich, Die Tragdédie des Humanismus, 1953.

Weill Vietor, Die Gnosis Jacob Béhmes, 1955,

Wenzel Aloys, Die philosophischen Grenzfragen der modernen Naturwissen-
schaften, Stuttgart 1954.

von Wesendonck, Urmensch und Seele in der iranischen Uberlieferung, 1924.

Windelband, Lehrbuch der Gesch. d. Philosophie, 13. Aufl., ed. Heimsoeth,
1948.

Winthuis J., Das Zweigeschlechterwesen, 1920.

Winthuis J., Einfithrung in die Vorstellungswelt primitiver Vélker, 1931.

Wolf Erik, Das Problem der Naturrechtslehre, 1955.

Wiinsche August, Bereschith Rabba, Lpzg. 1880/81.

Wyneken, Von Parazelsus zu Béhme, Mon.-Hefte Com.-Ges., 1900.

Ziegenful3-Jung, Philosophen-Lexikon I, 1949, II, 1950.

Ziegler Konrad, Mensch und Weltwerden, ein Beitrag zur Mikrokosmosidee,
Ilbergs Zeitschr. f. das kl. Altertum, 1913, 529ff.

Zimmermann Robert, Henry More und die vierte Dimension, Sitz.-Ber. der
Wiener Akademie der Wissenschaften, 1881, 403—448.

Zinn Elisabeth, Die Theologie Oetingers, 1932.

Ziindel Friedrich, Joh. Christoph Blumhardt, 1921.

240



	Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und More  [Fortsetzung]

