
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und
More  [Fortsetzung]

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER EINFLUSS DER KABBALA AUF DIE
CAMBRIDGER PLATONIKER CUDWORTH

UND MORE

Von Wilhelm August Schulze, Mannheim

(3. Fortsetzung)

Siebentes Kapitel: Die Seele

Die Cambridger Platoniker sind überzeugt von der Substantiali-
tät der Menschenseele. Cudworth weiß um die Zweisubstanzenlehre
Piatos, daß er unterscheidet zwischen ewigen und geschaffenen
Dingen; die ewigen Dinge sind nach ihm ungeschaffen, die geschaffenen

haben alle einen zeitlichen Beginn (749). Unter der Hand
verschiebt Cudworth die platonische Einteilung. Denn die Menschenseelen

sind auf der einen Seite von Gott geschaffen, auf der anderen
Seite unsterblich, also ewig. All souls come from one Perfect
Omnipotent Being, comprehending it Self (767). Alle Seelen sind von
Gott «strahlend» geschaffen, das geben auch Pletho und Galen zu
(792). Die Menschenseelen sind ewig (750). Cudworth wendet sich
scharf gegen die «Atheisten», die sowohl eine Präexistenz1 wie eine
Postexistenz der Menschenseele leugnen. In gleichem Atemzug
kämpft er auch — wie überall — auf dem Gebiet der Psychologie
gegen die «Materialisten», die auch aus den Menschen — wie
Descartes aus den Tieren — meer machines2 machen. Solche Ansicht

1 Präexistenz versteht er sowohl temporal, wie dem Werte nach. Powicke
a. a. O., S. 125.

2 Auch Oetinger lehnt, in Auseinandersetzung mit Leibniz, die « Maschinentheorie

des Lebens» energisch ab. (Werke ed. Ehmann II, 1, S. 268).

193



ist nach Cudworth prodigious Sottishness or intolerable Impudence

(762).
Jede Philosophie, die das Seelenleben aus der Materie ableiten

möchte, führt unweigerlich zum Atheismus (763). Die Seele kann
nie die Modifikation einer senseless matter sein (750). Seelen können
nie und nimmer aus toter und senseless matter entstanden sein

(759). Immer wieder bekämpft Cudworth die Meinung, Seelen könnten

aus Materie entstehen (861). Die besten Köpfe der Antike lehren
eine substantielle, von Gott geschaffene Seele. Die Pythagoräer, so

meint Cudworth, haben eine der christlichen sehr nahestehende
Seelenlehre (794). Nach Piatos «Timaeus» sind die Seelen nicht
geschaffen, sondern ewig — wie die Ideen (745)3. Auch Proklus
hielt die Seelen für so ewig wie die Welt (743). Aber Virgil nimmt
an, daß die Seelen von Gott geschaffen sind, so wie er auch die
Materie geschaffen hat. Äneis 6, 1 soll das bestätigen (870). Nach
Plotin ist die Menschenseele konsubstantial mit der Weltseele (592).
Hier entsteht ein schwieriges Problem für Cudworth, denn zwischen
der biblischen Vorstellung von der Seele und der neuplatonischen
gibt es viele Unterschiede. Doch Cudworth sucht sie alle zu
harmonisieren, seiner ganzen Auffassung vom Verhältnis von Griechentum

und Christentum gemäß.
Cudworth meint, die Präexistenz und the Transmigration of

Souls sei erwiesen (38). Unter Transmigration ist nicht die
Seelenwanderung, sondern die Einkörperung der Seelen zu verstehen.
Nach pythagoräischer Lehre sind alle Seelen bereits bei der
Weltschöpfung von Gott geschaffen mit feinen ätherischen Körpern4.
Dann erfolgt der ingress in terrestrial bodies. So lehren auch
Boethius und Proklus. Ammonius Sakkas spricht davon, daß auch

3 Das heißt bei Cudworth auch, daß die Ideen nicht von Gott geschaffen
sind, sie sind gleich ewig wie er. Powicke S. 127.

4 Oetinger formuliert ganz naiv: «Jede Seele hat ein unzerstörliches
Körperlein » (Metaphysik in Connexion mit der Chemie, S. 405). Oder: «Keine
Seele, kein Geist kann ohne Leib erscheinen, keine geistliche Sache kann
ohne Leib vollkommen werden. Alles was geistlich ist, ist dabei auch leiblich.

Ein purer Geist ist roh und bloß. Hinweg die platonischen
und Leibnizschen Phantasmata, daß allein die Geister onta seien, Leiber
seien nur phainomena, keine Wesen. Das ist der Ursprung der cerintischen
Irrtümer.» Antonia, S. 382f.

194



irrationale sterbliche Dämonen in Tierkörper eingekörpert werden
können, was ja auch von der Dämonenlehre der Cambridger
angenommen wird (865).

Ein erheblicher Unterschied zwischen biblischer und pythago-
räischer Psychologie besteht in der Seelenwanderungslehre, die der
Bibel völlig fremd5 ist. Cudworth meint, die Pythagoräer hätten
sie von den Ägyptern übernommen (313f.). Indien, das klassische
Land der Seelenwanderungsvorstellungen, liegt noch nicht im
Gesichtsfeld der Cambridger Platoniker. Plotin nimmt sogar
Wanderung von Menschenseelen in Tier- und Pflanzenleiber an (794).
Hier kann Cudworth nicht mehr mit, hier ist er eher Christ als

Neuplatoniker, zur Seelenwanderungslehre kann er sich — im
Unterschied von Rudolf Steiner und seiner Anthroposophie — nicht
bekennen. Auch der Blick auf die vielen Seelenwanderungslehren
der Kabbala hat ihn in dieser Ablehnung nicht wankend gemacht.

Von der Kabbala her ergibt sich noch die Frage, in welcher
zeitlichen Reihenfolge Gott Menschen-, Engel- und Tierseelen
geschaffen habe. Cudworth beschränkt sich darauf zu betonen, daß
die Menschenseelen vor den Tierseelen geschaffen sind (745f.).
More wird auch über die Priorität von Menschen- und Engelsseelen
spekulieren.

Augustin sei in der Frage der Präexistenz der Seelen schwankend
(746). Auch er scheint sich in Richtung des Kreatianismus zu
bewegen, der ja dann auch die offizielle Kirchenlehre der
römischkatholischen Kirche geworden ist. Doch stimmt Cudworth den
Lehren Augustins zu, die besagen, daß die Seele nicht lokalisierbar
ist, und daß man ihre Breite, Höhe und Dicke (thickness) nicht
messen kann. Boethius pflichte Augustin ebenfalls bei (776).

Die von der biblischen Echatologie her gestellten Seelenprobleme

5 In unserer Zeit will sie jedoch die Anthroposophie aus Stellen wie
Math. 14, 2 und Johannes 92 (Wer hat gesündigt, dieser oder seine Eltern)
herauslesen. Aber sie liest sie zuvor hinein, sie legt «ein», nicht aus.
Rittelmeyer, der Gründer und erste Erzoberlenker der Christengemeinschaft, gibt
offen zu, daß die Bibel die Seelenwanderung nicht lehrt (Die Wiederverkörperung

im Lichte des Denkens, der Religion und der Moral, 1931). Das
Problem wurde für die Cambridger brennend, da Franz Mercurius van
Helmont auch die Seelenwanderungslehren der Pythagoräer und der Kabbala
erneuerte, vgl. Kap. 5, Anm. 10.

195



beschäftigen Cudworth sehr. Plinius und Hierocles scheinen eine
moralische Läuterung der Seelen nach dem Tod anzunehmen (792).
Cudworth hat als Protestant Bedenken, einer solchen Lehre vom
Fegfeuer zuzustimmen. Auch Tertullian hat wohl solche Vorstellungen.

Er spricht von den «armen» Seelen, die Schmerz leiden. Wenn
sie Schmerz leiden, müßten sie auch einen Körper haben; der
stoische Materialismus Tertullians nimmt also auch für die Seelen

der Abgeschiedenen Körperlichkeit an. Daß Origenes eine Lehre

vom Purgatorium hat, ist Cudworth klar. Augustin aber scheint
ihm auch hierin zu schwanken, wenn sich auch nach Cudworths

Meinung aus De Civitate Dei fast ergibt, daß Augustin der ori-
genistischen Lehre vom Fegfeuer zuzustimmen scheint (820ff.).

Cudworth gibt aber Origenes, dem «Hegel des Altertums»
(Walther Köhler) vollkommen recht, wenn er die Meinung äußert,
nur Gott habe das Privileg, ohne Leib zu sein (799). Die Seele kann
sich nur mittels eines Vehikels bewegen, also folgert Origenes —
nach Cudworth mit vollem Recht —, muß sie auch nach dem Tod
ein Vehikel, einen Leib haben (822). Denn vollkommene Körper-
losigkeit bis zum Jüngsten Tag, das ist Cudworth völlig undenkbar
(806). Auch Porphyrius sei mit Origenes derselben Meinung, eine
Seele sei nie «nackt», sie habe immer einen Körper (785).

Hier ergibt sich das schwierige Problem, die «Nacktheit der
Seele»6, von der Paulus in 2. Kor. 53ff. spricht — und die er fürchtet,

mit diesen Ansichten zu harmonisieren. Cudworth tut das im
Anschluß an die Ausführungen von Origenes, die dieser gegen Celsus

gemacht hatte.
Der Tod kann nach Cudworth der Seele nichts anhaben. Für

ihn ist jede Lehre, die mit dem Tod auch den Tod der Seelen

annimmt, Materialismus. Besonders der ausgesprochene Materialismus,
der die Seelen zugrunde gehen lassen will, aber von einer Ewigkeit
der Materie träumt, ist für ihn völlig absurd (871). Der Tod wird
von Cudworth verharmlost — wie es später die Idealisten 7 immer

6 Die paulinisehe Auffassung ist von der griechischen völlig verschieden.
Paulus fürchtet die Nacktheit, die Griechen ersehnen sie, jedenfalls in der
Frühzeit des Piatonismus, vgl. Paul Althaus, Die letzten Dinge, Lehrbuch
der Eschatologie, 1956, S. 92.

7 Althaus a. a. O., S. 89ff., 102, 140 u. ö.

196



getan haben. Das klassische Beispiel ist Goethes Aufsatz über den
Tod Winckelmanns8. Der Tod ist nach Cudworth nur ein
Withdrawing into the Tiring-House and putting off the terrestrial
Cloathing (876). Aber er begnügt sich nicht in idealistischer Weise
mit der Unsterblichkeit der Seele, sondern er will festhalten an der
christlichen Auferstehungshoffnung. Die Frage Kants: «Was soll

unser kalkerdiger Leib im Himmel »9, wird von ihm nicht gestellt.
Cudworth sieht hier keinerlei Spannung. Sogar Plotin gilt ihm als

Interpret der Auferstehungshoffnung. Er nenne die Auferstehung
resurrection to another sleep (795). Der Auferstehungsleib ist nach
Cudworth vom feinsten Äther. Die Lehre von der Auferstehung
sei gewiß ; Schrift und Philosophie verbinden sich miteinander auch
in diesem Lehrpunkt in vollster Harmonie (799). So wie schon
Minucius Felix Beispiele für die These gegeben hat : Omnis creatura
respirât resurrectionem (XXXIVn), so verweist auch Cudworth
auf den Seidenwurm und die Schmetterlinge überhaupt, die aus
einer häßlichen Larve in einen strahlenden Schmetterling verwandelt

werden. Ihre Verwandlung ist ein Sinnbild für die Verwandlung

des Erdenleibes bei der Auferstehung.
Allerdings, Tertullians sehr realistische, um nicht zu sagen

materialistische, Beispiele für die Identität von Erden- und
Auferstehungsleib gefallen Cudworth ganz und gar nicht. Sie gehen ihm
viel zu weit. Der in diesem Punkt wesentlich mildere Irenaus sagt
ihm viel mehr zu (800).

More befaßt sich zunächst mit der Frage über die zeitliche Priorität

der Erschaffung von Menschen-, Tier- und Engelseelen. Er tut
dies in Auseinandersetzung mit dem jüdischen Kabbalisten Moses

ben Jakob Cordovero (1522—1570), der von Gershom Scholem10

hinsichtlich Fleiß, spekulativer Tiefe und frühem Tod mit Thomas
von Aquin verglichen wird. More stimmt Cordovero bei, wenn er
die Menschenseelen vor den Tierseelen geschaffen sein läßt. Er hält
aber gegen Cordovero dafür, daß die Menschenseelen und Engelsseelen

gleichzeitig geschaffen sind (I, 459). Cordovero nahm dage-

8 Hoinrich Weinstock, die Tragödie des Humanismus, 1953, 211—215.
9 Kant, Streit der Fakultäten (Reclam), S. 56f. (Akad. Ausg. Bd. 7. 40),

ähnlich in den Vorlesungen über Metaphysik, ed. Heinze.
i« Mystik, S. 277.

197



gen an, daß die Menschenseelen zeitlich vor den Engelsseelen
geschaffen waren. Es liegt wohl die Ansicht vom Menschen als dem
Regulator der Schöpfung zugrunde, die dem Menschen eine Priorität
sowohl dem Range wie der Zeit nach sogar vor dem Engel verleiht.

More war der Meinung, man könne die Unsterblichkeit der
Seele sowohl vernunftmäßig wie aus dem «Lichte der Natur»11
beweisen. Das drückt schon der Titel seiner Schrift aus: Immortali-
tas animae quatenus ex Cognitione naturae Rationisque lumine est
demonstrabilis (II, 274—459). Diese Unsterblichkeit der substan-
ziell gedachten Seele soll sogar Aristoteles gelehrt haben (II, 367ff.).
Die gegenteilige Interpretation Pomponazzis wird scharf bekämpft
(II, 445ff.). More meint, diese Unsterblichkeit könne man jedem
beweisen, der nicht gerade ein Skeptiker ist (II, 292). More ist
ausgesprochener Präexistenzianer (II, 374, 374)12. Diese Präexistenz
kann seiner Meinung nach demonstriert werden (II, 752ff.). Auch
auf Aristoteles glaubt er sich berufen zu können (II, 368). Er
verweilt länger bei den beiden anderen Lösungen des Problems, dem
Traduzianismus und dem Kreatianismus, um beide schließlich
doch zugunsten des Präexistenzianismus13 zu verwerfen (II, 371).

Die Anhänger der Lehre, die uns schon bei Augustin entgegentrat,

daß die Seele den Körper ganz durchdringe, ohne lokalisierbar

zu sein, nennt er Holenmerianer (I, 312ff.). Sie ist in der
Scholastik allgemein verbreitet14, auch Luther hat sie geteilt15. Mit
Cudworth wendet sich More gegen jeden Versuch, das Seelenleben
materialistisch zu erklären. Alle dahin zielenden Äußerungen von
Hobbes werden schroff zurückgewiesen (II, 433ff.). Tut man das

11 Das ist ein typisch parazelsiseher Ausdruck.
12 v. Hertling a. a. O., S. 192. Leibniz, Akadem. Ausgabe VI, 6, 240.
13 Oetinger weiß darum, daß die Kabbalisten die Präexistenz der Seelen

lehren. Der Sohar spreche von einem «Behältnis», Antonia 82. Er selber
bekennt sich zum Traduzianismus: «Es ist ein Irrtum der Academisten, als
ob die Seele als eine Monade und Substanz dem Leibe zugefügt würde,
welches falsch ist. Denn die Seele wird per traducem aus der Tiefe des Leibes
heraus formiert (Ps. 139), sie wird erst eine Substanz» (Grundweisheit,
Werke ed. Ehmann II, 1, 72).

14 Oetinger formuliert: «Nach der Scholastik ist die Seele unkörperlich
und doch ausgedehnt, tota in toto corpore, tota in singulis partibus», Antonia,

S. 151.

198



nicht, so gelangt man unweigerlich zum Aberglauben (I, 290ff.).
Wir würden schon Mores Geisterlehre dazu rechnen, aber die
Ansichten über die Grenzen von Glauben und Aberglauben sind zu
verschiedenen Zeiten verschieden16.

Die Präexistenzlehre steht bei More im Zusammenhang mit
seinem Nativismus. Er glaubt wie Cudworth an angeborene Ideen.
Gegen Bacon, Gassendi und Hobbes versichert er immer wieder:
Die Seele ist keine tabula rasa (II, 33)17. Locke wird ins Lager der
Gegner übergehen und gegen die angeborenen Ideen kämpfen18.

Die Lehre vom Seelenschlaf bekämpft More mit denselben
Argumenten wie Calvin (III, 61—78) durch die These: animam post
mortem non dormire. Er bestreitet es energisch, daß die Lehre von
der Unsterblichkeit unbiblisch und vom Piatonismus in die
Kirchenlehre «eingeschwärzt» worden sei. Die Präexistenz der Seele sei

durchaus biblische Lehre, Stellen wie Deut. 29, 14+15; Jer. 1, 5;
Hiob 38, 19 + 21; Sap. 8,19,20; Hebr. 11,26; Joh. 3, 31,6,38,
6, 62, 16, 28 sollen das beweisen (III, 66f.).

Die Lehre vom Purgatorium ist ihm ein horrendum figmentum
(III, 505ff.). Sie ist schriftwidrig. Auch 1. Petr. 3, 19 spricht nicht
von einem Fegfeuer. Calvins Exegese ist richtig (III, 69, 237). Das
Feuer von 1. Kor. 3 ist nur poetisch gemeint (542). Auch die
Kirchenväter hätten keine Lehre vom Purgatorium, auch nicht Ori-

genes. Hier urteilt moderne Patristik, auch protestantischer
Konfession, wesentlich anders. More vertritt hier noch einen starren
protestantischen Standpunkt, während im 19. Jahrhundert in dieser

Hinsicht bei liberalen und pietistischen Protestanten19 sehr
wohl die Möglichkeit eine «Purgatoriums der Liebe» in Aussicht

genommen wird.
Mit einer eigenartigen Ausdeutung des Descensus ad inferos muß

sich More auch befassen. Anscheinend haben Anglikaner und.Armi-
15 De Capt. Babyloniea, WA 6, 438.
16 Martin Werner a. a. O., S. 124.
17 Diesen Schmerz tat auch F. M. van Helmont More an. Er lehrte:

omnis scientia ex sensu primitus oritur. Der kindliche Geist gleiche einer
weißen Platte. Eisler, Phil. Wörterbuch II, 357f.

18 Cassirer, Erkenntnisproblem II, 230ff.
19 Paul Althaus a. a. O., S. 210ff. Nachweise für Hase, Richard Rothe,

Rudolf Hofmann, Reinhold Seeberg, Willy Hellpach u. a.

199



nianer des 17. Jahrhunderts die Höllenfahrt Christi ausgedehnt auf
alle Christen. Vielleicht liegt aber auch eine Spiritualisierung dieser

Apostolikums-Lehre bei den Familisten vor. More wendet sehr
beachtliche Bedenken gegen diese Forderung ein, daß jeder Christ
mit Christus in die Hölle fahren müsse, so wie er nach Tauler,
Böhme und Angelus Silesius mit Christus in Bethlehem geboren
werden, mit auf Golgatha sterben und zum Himmel fahren muß.

More erklärt, die Höllenfahrt aller Seelen würde die Einzigkeit
der Höllenfahrt Christi gefährden. Auch die Freiwilligkeit dieser
Höllenfahrt sei bedroht. Denn, wenn jede Seele die Höllenfahrt
antreten müsse, dann wäre auch Christus dazu verpflichtet gewesen.

Mores Gegenargumente dürften mitgewirkt haben, daß diese

Spezialität keine Anhänger mehr fand und heute nicht mehr
vorkommt. Wenn Cudworth und More die Seelenwanderungslehre
verwarfen, so waren sie in Übereinstimmung mit Ficino, der in seiner

Theologia Platonica die Unvereinbarkeit mit dem christlichen Glauben

feststellte und für das Christentum optierte20. Van Helmont
aber hat — wie wir bereits sahen — in seinen Opuscula philosophica,
London 1690, lib I, Cap. 6 §§ 7, 8, u. Cap. 7 § 4, den entgegengesetzten

Weg gewählt. Leibniz jedoch hielt in diesem Lehrpunkt die
durch Ficino und die Cambridger markierte Linie ein. So in
der Theodizee II, § 90, 124, und ebenso in seiner Monadologie
§ 7221.

Im Gegensatz aber zu Cudworth verwirft er die Ansicht von der
Annihilation der Tierseele beim Tod eines Tieres22. Nach seiner
Monadenlehre gibt es ja eigentlich gar keinen Tod, sondern nur
eine vorübergehende Trennung der Monaden, die dann eben neu
zusammengesetzt werden. Übrigens hat es Leibniz bestritten, daß
Descartes die Tiere als seelenlose Automaten bezeichnet habe. Im
fünften Brief an Arnauld vom 9. Oktober 1687 erwähnt er einen
Brief von Descartes an Henry More, in welchem Descartes es

entschieden in Abrede stellt, daß er den Tieren die Seele abgesprochen
habe23.

20 Vgl. Walter Dress, Die Mystik des Marsilio Ficino, 1929, S. 54.
21 Vgl. auch Kleine phil. Schriften (Reclam), S. 143, 167, 204.
22 Kleine phil. Schriften, S. 204f.
23 Ausgewählte philosophische Schriften, ed. Schmalonbach 1914, I, 102.

200



Den Apokatastasisgedanken hat Leibniz, wie wir schon hörten,
in der Theodizee (II, § 266) verworfen. In einem Brief an den

Tübinger Kanzler, den Theologen Tobias Wagner, hat er aber auch
die biblizistische Theorie von der donativen Unsterblichkeit, der
in der Gegenwart etwa auch Paul Althaus huldigt, als «socinianisch »

verworfen24. Er lehrte wohl eine Art Seelenschlaf, wie die Wiedertäufer

der Reformationszeit. Für ihn fällt — wie für die Cambridger
— Unsterblichkeitshoffnung und Auferstehungshoffnung zusammen;
er sieht hier keinen Unterschied, wie er etwa in der Gegenwart von
Oskar Cullmann in Basel und Paris statuiert und scharf pronon-
ciert25 wird.

Achtes Kapitel: Die Ethik

Cudworths Ethik ist theologische Ethik. Die Cambridger Plato-
niker sind ihm darin gefolgt. Noch Locke nannte im Brief an Moly-
neux vom 30. III. 1696 das Neue Testament das beste Lehrbuch
der Moral. Auch seine Ethik ist theologische Ethik. Cudworth
erklärt ganz bestimmt in dem Treatise concerning eternal and
immutabel morality, den Chandler 1731 herausgegeben und
Mosheim in lat. Übersetzung in einem 88 Seiten starken Anhang dem

Hauptwerk beigegeben hat: Ohne Gott gibt es keine Ethik (lib
Cap. VI). Aber dieser Gott hat seine Macht freiwillig selbst
beschränkt: His will is ruled by justice (898). Und daher kann es

auch auf Erden keine unbedingte Macht und Machtausübung
geben: «Infinite Justice, infinite Right and Authority» darf es gar
nicht geben (898). Im schon erwähnten Traktat wird aufs schärfste

Stellung genommen gegen den Moralpositivismus Occams und

d'Aillys (I, § 5). Bekanntlich entsprach diesem Moralpositivismus
eine Hervorhebung des Willenscharakters in Gott. In II, 5 ist der
arbiträre Gott des Descartes Gegenstand einer furiosen Polemik.
Hier wird die Aussage gewagt, daß die essentiae rerum et veritates
dem göttlichen Willen nicht unterworfen sind, und daher könne er
sie gar nicht ändern (Mosheim, S. 11).

" Kl. phil. Schriften, S. 215.
25 Theol. Zeitschr., Basel 1956, 135.

201



So wie Gott sich selbst beschränkt und begrenzt, so muß alles
Recht am Naturrecht orientiert sein (896). Daß der Mensch dieses

Naturrecht erkennen kann, das ist Cudworth und den übrigen
Cambridger Piatonikern keine Frage. Sie sind ja Pelagianer. Sie

führen die Linie Pelagius-Erasmus weiter. Wenn Erasmus die
Erbsündenlehre Augustins als Hypothese hingestellt hat, so konnte
er der Zustimmung der Cambridger sicher sein1. Ihre Ablehnung
der Prädestination führte zum Briefwechsel mit Limborch. Dieser
schrieb nach Cudworths Tod an Locke, daß Cudworth sein bester
englischer Freund war2. Cudworth war der Ansicht, daß mind in
God and Mind in man are the same. Denn wohl ist nach Cudworths
pelagianischer Anschauung durch den Sündenfall die Vernunft
geschwächt, wie das Augenlicht Leas, kann aber wieder gebessert
werden. Oder er vergleicht die Vernunft nach dem «Fall» mit einer
alten Handschrift, in der ganze Zeilen fehlen, die man aber
rekonstruieren kann, ohne daß allzu viele Konjekturen nötig wären.

Weil das Naturrecht gilt, darum haben alle Verträge, die nicht
naturrechtlich in Ordnung sind, keine verpflichtende Kraft. Es muß
immer ein «Cirkeltanz» stattfinden zwischen Naturrecht, Bürgerlichem

Recht und Vertragsrecht (893ff.). Weil das Naturrecht
immer gilt, darum ist der Homo-mensura-Satz des Protagoras
falsch und daher abzulehnen (Treatise lib II, cap. i, §§ 1—4). In
der schon anfangs erwähnten Conjunctio wird aus Gen. 1 und 2

erschlossen, daß die Polygamie und die Ehescheidung naturrechtlich

streng verboten seien. Bekanntlich haben weder die Patriarchen
noch die Rabbinen zur Zeit Jesu sich zur Monogamie verpflichtet
gefühlt3, und anläßlich der Ehescheidung Heinrichs VIII. von
England4 und Karl Ludwigs von der Pfalz, der bekanntlich ein
Stuart-Enkel war, haben sich Theologen und Juristen5 genug ge-

1 Auch Milton hat sich diese innerlich unwahre Hypothese zu eigen
gemacht, vgl. Cassirer, Piatonismus, 75f.

2 Powicke a. a. O., S. 112.
3 Josephus Ant. 17, 1 + 3; Vita 414f., 426f., Bell. Jud. 1, 24, 2; Strack-

Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch III, 1926, 648,
W. A. Schulze in Kerygma und Dogma, 1958, 293ff.

4 Hans Thieme, Die Ehescheidung Heinrichs VIII. und die europäischen
Universitäten, Karlsruhe, 1957.

5 Ludwig Häußer, Geschichte der rheinischen Pfalz, Neudruck II, 1924,

202



funden, die solche Ehescheidungen naturrechtlich für erlaubt hielten.

Cudworths Hauptkampf auf ethischem Gebiet gilt dem
Naturrechtler Hobbes6. Dieser versteht unter Naturrecht das Recht des

Stärkeren, wie etwa Gorgias im platonischen Dialog. Man sieht
wieder einmal, wie vieldeutig der Begriff des Naturrechts7 ist. Cud-
worth wendet gegen den «Leviathan » ein, er stelle ein übles Zerrbild
des Staates dar. Nur die Furcht soll und kann einen solchen Staat
regieren (890). Hobbes wird übrigens von Cudworth nie mit Namen
genannt, sondern immer als modern writer eingeführt. De Cive ist
keineswegs neu; man kann das alles schon in Piatos Staat, Buch II,
lesen, auch der Unterwerfungsvertrag ist schon von Epikur so
beschrieben, wie das Hobbes tut8. Eine solche Unterwerfung hat nie
stattgefunden (891). Es handelt sich gar nicht um Naturrecht bei
der Staatslehre von Hobbes, sondern um Rechtspositivismus im
übelsten Sinne (891). Wenn ein Staat nur durch die Furcht seiner

Bürger vor seiner Strafe bestehen kann, dann ist ein solcher Staat
zu beklagen (895). Daß Hobbes kein echtes Naturrecht9 kennt,
zeigt sich in seiner atheistischen Wendung. Er erklärt nämlich,
Gottes Gesetze dürften nicht über denen des Staates stehen, das
würde die Macht dieses Staates beeinträchtigen (890). Hier
entwickelt nun Cudworth seine Staatstheologie. Jede Regierung muß

611; Pufendorf (1632—1694) behauptete, daß die Polygamie dem Naturgesetz

nicht widerstreite (G. Frank in RE3, 16, 317).
6 Kurt Schilling schildert ihn viel zu optimistisch in Ztschr. f. phil.

Forschung 1948, 275—295, 426—429. Seine Besprechung der Leviathanausgabe
von Michael Oakeschott zeigt, daß er dieser Darstellung erlegen ist, die
Hobbes zum Vorläufer des Liberalismus machen möchte.

7 Vgl. Erik Wolf, Das Problem der Naturrechtslehre 1955, S. 81 u. 99;
sowie RGG 3IV, Sp. 1353—1359. Oetinger hat das Naturrecht anerkannt,
genau so wie die revelatio generalis und den «Sensus communis». Er erklärt:
«Der sensus Communis oder das allgemeine Gefühl des Lichts und der Billigkeit

ist unter allen offenbar. Ich lasse das jus naturae in diesem populairen
Sinn in seinem Wert» (Philosophie der Alten, 153f.). Diese Worte sind
Bestandteil der «Theologischen Abhandlungen über die Natur und ihre
Rechte» (S. 149—171), die den Abschluß dieses Oetinger-Werkes bilden.

8 Cudworth schöpft hier wohl aus Gassendi, der das sehr erfreut
festgestellt hatte (Hans Meyer, Gesch. der abdl. Weltanschauung IV, 226).

9 So auch Hans Meyer a. a. O.

203



das Siegel der göttlichen Autorität haben (895). Hätte Gott keine

polis geschaffen, die Menschen hätten nie eine zustande gebracht
(896). Die Autorität Gottes muß hinter jeder Regierung stehen,
jede irdische Regierung muß an der göttlichen Autorität partizipieren

(896). Das Biest Leviathan ist völlig ungeeignet, Symbol der
Regierung zu sein; die Losung muß lauten no beast but a God (897).
Der irdische Herrscher darf nicht mit dem Schwert allein regieren
(896). Ein Staat, in welchem die Gesetze nur befolgt werden aus

Angst vor Strafe, ist ein elender Staat (895). Die Gewaltenlehre

von Hobbes muß zu Rebellion und Verwandtenmord führen (898).
Solche Regierung kann nicht lang dauern; sie ist ja nur auf Gewalt
gegründet (895). Hobbes kann nicht erklären, wie aus dem bellum
omnium contra omnes der Vertrag entstehen soll (890ff.). Der
Rechtsbegriff von Hobbes is a Belluine liberty (891). Ein öffentliches

Gewissen, von dem Hobbes redet, ist in Wirklichkeit gar
nicht vorhanden; die Berufung darauf ist nonsense and ridiculous
(898). Gewissen gibt es nur im Einzelnen. Cudworth sieht es sicher
als «angeboren» an10, während Locke später nachweisen wird, daß
der Nativismus auch hier nicht zutrifft; das Gewissen ist nach ihm
nicht angeboren, sondern anerzogen11. Aber gerade das Gewissen
des Einzelnen will Hobbes nicht dulden. Es sei Privatsache, kein
Staat kann es dulden (890). Die totalitären Staaten der Neuzeit
haben diesen Satz von Hobbes bewußt oder unbewußt massen-

10 Jos. Anton Endreß : «Cudworth betont die ewige Geltung der sittlichen
Begriffe. Sie entspringen nicht der Erfahrung und bestehen vor aller politischen

Verfassung. Sie werden nicht durch göttliche Willkür begründet,
sondern von der göttlichen Vernunft vorgefunden und der menschlichen Seele

eingeprägt. Sie sind den Menschen daher angeboren» (Einleitung in die
Philosophie, 1922, 98). Unter Anspielung auf Römer 2 meint Heimsoeth: «Das

Sittengesetz ist bei More und Cudworth mit ewigen und unveränderlichen
Lettern in jedes vernünftige Wesen geschrieben» (Lehrbuch d. Gesch. d.
Phil., 421). Der Gewissenbegriff Oetingers ist ganz vom Römerbrief her
gebildet: «Das Gewissen ist nicht nur ein Urtoil von den Handlungen nach
dem Gesetz, sondern es wird nach 2. Kr. 4, 2; Rö. 2, 15 viel allgemeiner
angenommen für das Mitwissen mit Gott, mit anderen, mit sich selbst, so
daß es zwischen den verklagenden und entschuldigenden Gedanken eine
richterliche, von Menschenwillkür unabhängige Oberherrschaft in bezug auf
ein Allgemeines in allen Menschen führt» (Wörterbuch, 279).

11 Beyer a. a. O., S. 35.

204



weise praktiziert. Hobbes behauptet, er stärke die Staatsautorität.
Das ist ein arger Trugschluß, er schwächt sie ganz entscheidend,
leaving them nothing but brutish forche (898). Es ist nur konsequent,

wenn Hobbes jedes Widerstandsrecht als lasterhaft ablehnt12.
Das tut auch Cudworth unter Hinweis auf Römer 13. In

Wirklichkeit haben sich auch Monarchomachen wie David Pareus auf
Römer 13 berufen13. Cudworth meint: religion and conscience

oblige subjects in all lawfull things actively to obey the sovereign
powers, in unlawful not to resist. Er hat das Problem sehr vereinfacht;

sein Landsmann Milton, mit dem er eine Zeitlang gleichzeitig
studiert hat, sieht das Problem ganz anders. Er hat bekanntlich
die Hinrichtung Karls I. literarisch verteidigt. Aber Cudworth steht
diesen Ereignissen bei der Herausgabe seines Hauptwerkes fern.
Zu seiner Zeit ist die Stuart-Monarchie restauriert und er sieht
keinen Anlaß zum Monarchomachismus, wie etwa sein Schüler
John Locke, der mit Wilhelm von Oranien nach England
zurückgekehrt ist und die «Glorious Revolution» gefeiert und literarisch
verteidigt hat.

More schrieb ein Enchiridion Ethicum (I, 11—96). Seine
Definition der Ethik klingt recht eudämonistisch : Ars bene beateque
vivendi (I, 11). Er scheut sich auch nicht zuzugeben, beatudo est

voluptas14. Die Berufung auf Aristoteles erfolgt laufend. Das
Naturrecht wird unter Berufung auf Aristoteles eingeführt durch
die Formel ut suum cuique tribuatur illiusque usus et possessio

ipsi sine molestatione permittatur (I, 20). Auf S. 67 erfolgt dann
ein Bekenntnis zum liberum arbitrium. Auch Andronicos von
Rhodos und Cicero werden laufend zitiert. Es ist deutlich, daß das

von More anvisierte Naturrecht das antik stoische ist. Weil Hobbes
kein liberum arbitrium gelten läßt, deswegen muß er bekämpft
werden. Das tut More konsequent (II, 336—339, 314, 327," 332,

334, 433 u. ö.). Er hält fest an der antiken Lehre von den Kardinaltugenden

(I, 43). Ja, er macht sogar die philonische Ausdeutung

12 Beyer, S. 42.
13 W. A. Schulze in Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, 1956,

555—566.
14 Ernst Tröltsch (RE3 13, 454) und Theodor Litt (Ethik der Neuzeit,

1927, 38) sehon hier die Gefahr des Eudämonismus.

205



der vier Paradiesesströme auf diese vier platonischen Tugenden15
mit. Das schließt nicht aus, daß versucht wird, diese Flüsse in der
Geographie zu lokalisieren; der Gichon ist danach der Ganges, der
Pison der Nil (II, 491). Denn es herrscht ja bei den Piatonikern
von Cambridge die Lehre vom vierfachen Schriftsinn, so daß ein
und dasselbe Bibelwort ganz verschiedene Bedeutungen haben
kann. Gegen Hobbes wird Spinoza gerühmt, daß er immerhin ein
Naturrecht habe (I, 589). An der metaphysischen Begründung des

Rechts hält er wie Cudworth fest im schon erwähnten Enchiridion
Ethicum von 166716.

Über das Widerstandsrecht spricht er sich nicht expressis verbis
aus. Nur indirekt kann man erschließen, daß er wie Cudworth kein
Widerstandsrecht gelten lassen will. Luther und Calvin werden von
ihm nämlich getadelt, daß sie fautores et excitatores seditionis et
rebellionis waren (II, 664). Für Luther wird auf seine aktive Beteiligung

am Schmalkaldischen Bund hingewiesen, der ja ein Kampfbund

gegen den Kaiser und die altgläubige Partei in Deutschland
sein wollte. Aber auf derselben Seite wird gesagt, Luther und Calvin

seien keine Revolutionäre (II, 664). Calvin wird gegen den
Vorwurf in Schutz genommen, er habe die Vertreibung des Genfer
Bischofs durchgesetzt. More betont, daß das schon durch die noch
katholischen Genfer erfolgt sei, bevor Calvin nach Genf kam, und
zwar weil dieser Bischof eine Jungfrau geschändet und auch
Ehefrauen nachgestellt habe (II, 665).

Ein Widerspruch liegt nur für den vor, der die sehr dialektische
Haltung beider Reformatoren zum Widerstandsrecht nicht kennt17.
Luther und Calvin können von den Gegnern und den Befürwortern
des Widerstandsrechts in Anspruch genommen werden. Denn beide
haben den «Aufruhr» geächtet, aber einem «legalen Widerstand»
das Wort geredet. Calvin hat den Widerstand des hugenottischen
Hochadels gegen die Nebenregierung der Guisen gebilligt als völlig
legal. Ebenso hat Luther immer betont, daß Deutschland keine
Monarchie sei wie etwa Spanien, und daß die Kurfürsten ein Mit-

" II, 540.
16 Windelband-Heimsoeth a. a. O, S. 421.
17 W. A. Schulze, Reformation und Widerstandsrecht. Evang. Theologie,

1949, 372—378.

206



spracherecht in allen Regierungsfragen hätten. Sie hätten auch das
Recht der Absetzung des Kaisers, wenn er zum Tyrannen entarte.
Beide Reformatoren haben das mittelalterliche Widerstandsrecht
bis in alle Feinheiten gekannt und bejaht, aber auf der anderen
Seite jeden Aufruhr dazu nicht Berechtigter — wie etwa der Bauern
in Deutschland — verurteilt.

Rein historisch ist Mores Behauptung nicht haltbar, daß die

Erhebung der Niederlande gegen Spanien nicht religiös bedingt
gewesen sei, es habe sich nur um die politische Freiheit, nicht um
die Glaubensfreiheit gehandelt (II, 665). Aber daß der protestantische

Norden unter Führung Hollands diese Freiheit errang nach
SOjährigem Orlog18 und der katholisch gebliebene Süden — das

heutige Belgien — nicht, das ist doch sicher kein Zufall.
Die Cambridger Schule hat die ethischen Prinzipien der beiden

Meister hochgehalten. John Smith betonte in seinen «Discourses»

(V, 2, pag. 137), daß Gott nicht Willkür ist. Richard Cumberland
(1622—1718), Bischof von Peterborough, schrieb ein naturrechtliches

Werk (De legibus naturae)19. Shaftesbury wandte sich wie
Cudworth gegen jede Heteronomie in der Ethik und in der
Religion20. Benjamin Whichcote (1609—1683) bekämpfte das auf
Augustin zurückgeführte Wort, daß die Tugenden der Heiden nur
glänzende Laster21 seien. Shaftesbury kritisiert Hobbes im Stil von
Cudworth. Auch er bezeichnet die Herleitung des Unterwerfungsvertrags

aus dem bellum omnium contra omnes als einen
Zirkelschluß22.

Katholische Autoren wie von Hertling23, Beyer, Schmitz bedauern

es, daß die Cambridger dem Katholizismus gegenüber intolerant

18 Gerhard Ritter, Die Neugestaltung Europas im 16. Jahrhundert,.1950,
282.

19 Cassirer, Piatonismus, 131.
20 Cassirer a. a. O., S. 131.
21 Er erklärte anläßlich seiner Kontroverse mit dem Puritaner Tuckney :

«Nothing spoils human Nature more than false zeal. The good nature of
an Heathen is more god-like than the furious zeal of a Christian. » Schirmer,
Antike, Renaissance und Puritanismus 1933, 151.

22 Cassirer, Platonismus, 135.
23 von Hertling a. a. O., S. 100, Anm. 4, und S. 168.

207



seien, während sie vom Puritanismus24 für sich Toleranz verlangen.
Hier liegt ein Mißverständnis vor. More verteidigt den Anglikanis-
mus gegen die Puritaner, so etwa den Bibelkuß und die Verbeugung
vor dem Altar (III, 886). Das hat mit Toleranzforderung nichts zu
tun. Den römischen Katholizismus bekämpft er als Irrlehre, wie
etwa die Familisten (III, 230, 236, 244ff., 317, 319ff., 365 u. ö.), die
Trementes Quäker) III, 432ff., die Antitrinitarier (III, 415, die
Quinto-Monarchisten (III, 202, 698). Er hat eine Widerlegung des

Tridentinums verfaßt unter dem Titel: Antidotus adversus Idolo-
latriam (1674), III, 837—889. Auch sonst steckt im III. Band
seiner Opera eine handfeste Kontroverstheologie, die dem furor
protestanticus der festländischen Theologen in nichts an Schärfe

nachgibt. Dabei betont More stark die Katholizität der anglikanischen

Kirche (III, 561f.), so wie etwa der Jenenser Theologe Johann
Gerhard eine « fides catholica» geschrieben hat, die gegen den
römisch-katholischen Kardinal Bellarmin gerichtet ist. Nach More
hat die Obrigkeit das Recht, ja die Pflicht, Sekten zu unterdrücken
(III, 430). Und da er den römischen Katholizismus als Irrlehre auf
Schritt und Tritt bezeichnet, hat er in England keine
Existenzberechtigung. Erst die Aufklärung hat die Toleranzforderung erhoben.

More und Cudworth sind in diesem Punkt keine Aufklärer.
Der ethische Nativismus der Cambridger erregt viele Bedenken.

Theologisch kann man einwenden, daß die Erkenntnis der Sünde
und der von ihr ausgehenden Hemmnisse zu kurz komme. Infolgedessen

wird die Wirkung der Cambridger Ethik von festländischen
Kritikern ziemlich negativ beurteilt. Troeltsch25 meinte, die
Cambridger hätten den Deisten sehr wichtige Argumente geliefert für
die Betonung der natürlichen Fähigkeit sittlicher Institutionen.
Die Cambridger hätten in ihrem Kampf gegen Hobbes diese Fähigkeiten

überbetont, und so hätten sie den späteren Latitudinariern
und Deisten, die ihnen religiös recht fern standen, eine ganze Reihe

von Schülern erzogen. In dieser Weise seien sie — ohne es zu wollen
— zu Wegbereitern der Aufklärung geworden.

24 Sie werden sehr bald mit dem Schimpfnamen Latitudinarier belegt,
Cassirer, Piatonismus, S. 26.

25 Troeltsch in RE3, 4, 536.

208



Auch Albert Schweitzer26 sieht die Ethik der Cambridger in
solchem ungünstigem Licht. Er zieht vor allem Verbindungslinien
zu dem späteren englischen Utilitarismus — der jedem festländischen

Ethiker, der von Kant herkommt, ein Greuel ist — und
meint, inhaltlich differiere die Ethik der Cambridger nicht von der
utilitaristischen. Es wirkt sich auch an ihnen das Prinzip aus, das

Wilhelm Wundt das von der Heterogonie der Zwecke genannt hat.
Kein Denker und auch keine Denkergruppe ist davor sicher, daß
ihr Gedankengut nicht eines Tages in die Hände von epigonenhaften

terribles simplificateurs fällt, die etwas ganz anderes daraus
machen, als was die Väter der Gedanken damit ausdrücken wollten.
Aber solche «unfruchtbaren Mißverständnisse» gehören zur
Geschichte des Geistes, das «Abenteuer des Geistes» (Glockner) kann
auch zu solchen Abstürzen führen, nicht nur zu «Aufschwüngen».

Neuntes Kapitel: Die Erkenntnistheorie.

Cudworth bekämpft die sensualistische These: «that no transition

in our thougths, which was not before in Sense» (845). Dieser
Sensualismus trat ihm in Bacon, Montaigne, Gassendi und Hobbes

entgegen. Gassendi bestritt die «angeborenen Ideen» von Descartes
in seiner «Disquisitio metaphysica adversus Cartesium»1 und
begrüßte das Werk von Hobbes als das eines geistesverwandten
Erneuerers Epikurs. Er wies nach, daß das bellum omnium contra
omnes aus Lukrez stammt und somit epikureisches Erbe darstellt2.
Die von Cudworth angegriffenen Sensualisten hätten sehr wohl
Cudworth mit seinen eigenen Waffen schlagen und nachweisen können,

daß der Sensualismus aus der von Cudworth so hoch verehrten
Antike stammt. Protagoras3 und Aristipp 4 und in seinem Gefolge
Antisthenes5 hatten schon den Grundsatz vertreten nihil est in

26 Kultur und Ethik, München 1960, 178.
1 Hans Meyer, Geschichte der abendl. Weltanschauung IV, 1950, 99.
2 Ibidem, S. 226.
3 Hans Meyer, Bd. I, 82, Überweg-Prächter I, 1909, 83.
4 Messer, Gesch. der Philosophie I, 47.
5 Hans Meyer, Bd. I, 100.

209



intellecu, quod non prius fuerit in sensu. Ja, sie hätten auf den von
Cudworth so oft gelobten Aristoteles hinweisen können, der in
De Anima III, 3, 427b, 16 vom Nus patheticos sagt, er gleiche einer
unbeschriebenen Tafel, die jedoch dazu bestimmt sei, beschrieben

zu werden6. Sensualist ist Aristoteles damit noch nicht, aber das
Stichwort von der tabula rasa hat er damit doch geliefert, das

Schlagwort aller eigentlichen Sensualisten. Die Stoiker verglichen
die Seele mit einem unbeschriebenen Blatt Papier7, und der sonst

von Cudworth wegen seines Zeus-Hymnus so hochgeschätzte
Kleanthes8 sprach von einem Petschaft, das in Wachs gedrückt
wird. Chrysipp sprach davon, daß die anfänglich leere Seele sich
mit Bildern und gleichsam mit Schriftzeichen fülle9. Sensualist ist
natürlich auch Epikur10, und Cicero zitiert einen Tabula-rasa-Satz

Epikurs in De fin. I, 19, 64. Selbst der christliche Neuplatoniker
Origenes nimmt gegen Celsus (VII, 37) einen sensualistischen Standpunkt

ein, ebenso wie der christliche Schriftsteller Arnobius (Adv.
gentes II, 20). Auch Thomas von Aquin hat — wie Aristoteles —
einen sensualistischen Ausgangspunkt der Erkenntnislehre11, ohne
Sensualist zu sein; in diesem Sinne rezipiert er die Tabula-rasa-
Lehre. Dasselbe gilt von dem Thomisten und Aristoteles-Kommentator

Ägidius von Rom, einem Glied des Augustinerordens, der
aber kein sklavischer Thomist war, so daß er zum Beispiel die
Kritik des Thomas am ontologischen Gottesbeweis des Anselm von
Canterbury ablehnte und Anselm vollauf zustimmte12.

Wie aktuell im 17. Jahrhundert die Tabula-rasa-Lehre war, zeigt
ihre Erwähnung in Grimmelshausens «Simplizissimus» (I, 9 Reclam,

8 Messer I, 70, Vorländer-Hoffmann, Gesch. der Phil. I, 1939, 150 Ü.-
Prächter I, 225. Leibniz erklärt : «Ich bin in keiner Weise für die tabula rasa
des Aristoteles.» Kleine phil. Schriften (Reclam), S. 256. Wilhelm Capelle,
Gesch. der griech. Phil. II, 2, S. 59.

7 Capelle II, 2, S. 115, Ü.-Prächter I, 253.
8 Ü.-Prächter I, 255.
8 Capelle II, 2, 139.
10 Hans Meyer I, 312; Capelle II, 2, 90, Messer I, 97; Vorländer-Hoffmann,

S. 174f.
11 Vorländer-Hoffmann, S. 282 ; Martin Grabmann, Philosophie des

Mittelalters, 1921, S. 88; Hans Meyer, Einleitung in die Phil., 1962, 94f.
12 Martin Grabmann a. a. O., S. 31, 61, 108.

210



S. 29). Der Einsiedel legt seinem Unterricht die Tabula-rasa-Lehre
unter Berufung auf Aristoteles zugrunde.

Cudworth hätte sich hei solcher antiker Verteidigung der ihm
zeitgenössischen Sensualisten auf Piatons Theaithet zurückgezogen,
wo Plato den sophistischen Sensualismus bis in seine letzten
Konsequenzen verfolgt und widerlegt13. Voraussetzung ist die Lehre von
der Präexistenz der Seelen und die von der Ewigkeit der Ideen14.

Beide platonischen Lehren bejahte Cudworth durchaus — während
ein so begeisterter Piatonist wie Marsiglio Ficino hier dem Meister
die Gefolgschaft versagt und anstelle des Präexistenzianismus dem

Kreatianismus gehuldigt hatte15.

Nach Cudworth kommt der Sensualismus dem Atheismus
entgegen (861). Würden wir ihm entgegenhalten, daß so ernste Christen

wie Origenes, Thomas von Aquin, Ägidius von Rom doch
niemals einer solchen dem Atheismus angeblich so nahestehenden
Erkenntnislehre gehuldigt hätten, dann würde er entgegnen: «God

is a Perfect Mind, as at once comprehends all Truth and was before
Sensibles» (S. 846). Weil Gott und die von ihm verliehenen
angeborenen Wahrheiten metaphysisch höheren Rang haben als die

Sinnendinge, darum muß der Sensualismus verworfen werden.
Noch deutlicher geht das aus S. 732f. hervor: «Wir haben Noëta

vor dem Nus, wir haben Intellegibilia vor dem Intellect.» Das ist
kein Zufall. Gott hat es so gefügt. An seinem mind nehmen (partake)
alle in sich recht unvollkommenen human minds teil.

So ist Cudworths Erkenntnistheorie religiös verankert, sie ist
eine theologische Erkenntnistheorie. Für ihn wäre das keine contra-
dictio in adjecto, da für ihn ja Theologie und Philosophie eine
harmonische Einheit bilden. Daher kommt der Eifer, ja Fanatismus,
mit denen er seine Erkenntnislehre und die Lehre von den
angeborenen Ideen verteidigt. Die angeborenen Ideen stammen aus

Gott, dem Framer of All (733f.). Aristoteles soll ebenfalls die
angeborenen Ideen gelehrt haben. Auch die Lehre Justins, des Märtyrers,
von der ewigen Gerechtigkeit (aionia dikaia) interpretiert er in
diesem Sinn (734). Gewiß gibt es große Unterschiede zwischen dem

13 Hans Meyer a. a. O., Bd. 1, 123.
14 Hans Meyer I, 122.
15 Vgl. Walter Dreß, die Mystik des Marsilio Ficino, 1929, 53f., 68.

211



göttlichen Mind und dem unsrigen, Gottes Mind ist archetypisch,
der menschliche Mind ist ektypisch, aber die Gemeinsamkeit des

Mind ist da (679). Hier zeigt sich Cudworth als grundsätzlicher
Idealist. Gott und Mensch sind in Gemeinsamkeit des Geistes
verbunden, von einem «unendlichen qualitativen Unterschied» (Karl
Barth) kann keine Rede sein. Im selben Sinne kann Whichcote
erklären : «To go against reason is to go against God16. » Und Cud-
worth spricht den Atheisten jede Fähigkeit ab, eine Erkenntnistheorie

zu bilden: «Phaenomena and Understanding can no way
be Salved by Atheists» (872). In der ethischen Schrift: De aeternis
etc. behauptet er, daß der Mensch vieles aus sich selbst hervorbringe,

das nicht von außen, d. h. durch die Sinne, vermittelt sei

(lib III, cap. 2).

In derselben Schrift wird die sinnliche Wahrnehmung absichtlich

als minderen Wertes hingestellt : «Sensus nihil est quam adum-
bratio qualiscumque rerum modo corporeo exsistentium » (lib III,
cap. IV). Nach Cudworth kann die Phantasie keine neuen Ideen
hervorbringen, so wenig wie ein Maler neue Farben erfinden kann
(695). Wir Heutigen werden gerade bei diesen Beispielen ersehen,
wie fragwürdig diese Theoris ist und wie hier der Gottesglaube für
eine Sache in Anspruch genommen wird, für die er nicht zuständig
ist. Aber für Cudworth hatte eben alles seinen festen Platz, der
Glaube und die Vernunft, eines stützte das andere. Am einen zu
rütteln, hieße auch das andere ins Wanken bringen. Cudworth aber
erklärt: Die Logik der Atheisten ist anormal, es kann bei ihnen
nicht sein, was nicht sein darf. Aber Gott hat preventiv knowledge
und er schafft intentionally (678). So wenig gegen die theologische
Aussage etwas vom christlichen Glauben her eingewandt werden
kann, so bedenklich ist die Verankerung der Logik im Gottesglauben

als solchem. Das ist um so erstaunlicher, als Cudworth sonst
die Ideen des Wahren, Guten etc. über Gott setzt. Sie sind ja auch
für Gott maßgebend und er kann sie nicht mißachten oder außer
Kraft setzen. Die platonische Ideenlehre hält er hoch. Die Ideen
sind never made, ingenerable and incorruptible. Aristoteles sei

damit nicht ganz einverstanden, aber auch er konzediere forms or

16 Ernst Cassirer, Piatonismus, S. 18.

212



species eternal and never made, und bei Philo sei dieselbe Vorstellung

von den Ideen anzutreffen (736f.). Cudworth sieht hier gar
keine Spannung, weil eben sein ganzes Denken auf Vermittlung
zwischen der Antike und dem Christentum ausgerichtet ist, er will
das Werk der altchristlichen Apologeten und ihre Lehre vom Logos
spermaticos um jeden Preis fortsetzen.

Nathaniel Culvernell (1618—1651), dessen Werke 1652, 1654,

1661, 1857 gedruckt wurden, erklärt bereits lang vor der
Aufklärung, daß die Vernunft und der Logos im Johannes-Prolog
identisch seien. Sein Humanismus äußert sich — ähnlich wie bei

Zwingli — in der Meinung, Gott liebte den Sokrates mehr wie den

Aristophanes, den Augustus mehr als den Tiberius, den Cicero mehr
als den Catilina. Wer die Vernunft lästert, der lästert den Himmel
selber. Hier haben wir also «frommen» Rationalismus im
erkenntnistheoretischen Sinn und das macht einigermaßen den Eifer
verständlich, mit dem die Cambridger ihre erkenntnistheoretischen
und logischen Positionen verteidigen. Die Atheisten können das

Denken nicht retten (848). Der Sensualismus ist auch für ihn nur
eine Vorstufe zum Atheismus. Denkende Wesen vollends wie der
Materialismus als Maschinen anzusehen, das ist sottishness or
impudence (850).

Die ganze Richtung der modernen Naturwissenschaft von Bacon
und Hobbes paßte Cudworth nicht. Denn sie ging vom Einzelnen

aus, er aber vom Ewigen, Allgemeinen: «The Knowledge of this
and the like Truths is not derived from Singulars, nor do we arrive
to them in way of ascent from Singulars to Universals, but on the
contrary having first found them in the Universals, we afterwards
Descending apply them to Singulars : So that our Knowledge here is
not After Singular Bodies, and Secundarly or Derivatively'From
them ; but in order of Nature before them and Proleptical to them »

(732). Von da aus wendet sich Cudworth gegen Bacons Lehre von
den anticipationes mentis. Er erklärt, das Wissen verfährt prolep-
tisch. Von da aus verfällt auch der Nominalismus von Hobbes
scharfem Verdikt. Für Cudworth ist es ungereimt zu sagen: that
Universals are Nothing else but Names (854). Ja, der Nominalismus
ist ihm auch als solcher schon atheistisch. Schon Aristoteles habe

gesehen, daß die Summe der Winkel im Dreieck zwei Rechte seien

213



(731 f. - Das sind für Cudworth ewige Wahrheiten, und wer daran
rüttelt, der ist ihm eo ipso Atheist.

Ganz merkwürdig mutet es uns an, wenn Cudworth Hobbes
vorwirft, nach der im Leviathan entwickelten Theorie müßten die
mathematischen Gesetze im Griechischen andere sein wie im
Lateinischen (854). Das hängt mit der Sprachphilosophie von Hobbes
zusammen. Veritas in dicto, non in re consistit (De corpore I,
Gap. 3, p. 20). Da nun der Sprachgebrauch vom Staat normiert
wird, ist letzten Endes der Staat auch zuständig für die Wahrheit
der Wissenschaft. So wie der Staat bei Hobbes bestimmt, was
Glaube zu sein hat — und alles andere als der vom Staat befohlene
Glaube ist Aberglaube, so bestimmt der Staat auch, was als Wahrheit

in der Mathematik zu gelten hat. Eine schauerliche Vorwegnahme

der Wissenschaftslage in den totalitären Staaten, wo der
Staat bestimmt, welche Philosophie, Kunst, Medizin, Naturwissenschaft

zu gelten hat. Cassirer bestätigt, daß Cudworth sich keiner
Eehlinterpretation schuldig gemacht hat: «Die logischen und
mathematischen Gesetze lösen sich damit in juristische Gesetze

auf ; an die Stelle von notwendigen und unaufheblichen Relationen
zwischen unseren Ideen treten praktische Normen, die die Benennung

regeln. Man sieht, es ist das staatsrechtliche Ideal des Hobbes,
das hier einen Einbruch in seine Logik vollzogen hat : Der absolute
Souverän wäre nicht nur Herr über unsere Handlungen, sondern
auch über unsere Gedanken und die Wahrheit und Falschheit ihrer
Verknüpfung17.» Wie von Hertling sagen kann, Cudworth spreche
in seinem Hauptwerk nur selten von den angeborenen Ideen18, ist
mir unerfindlich, der ganze Beweisgang auf 900 Seiten geht doch
auf dieses Ziel hin. Auch in der Frage der notiones communes gibt
es zwischen Herbert von Cherbury und den Cambridgern keinen
Dissensus. John Smith hat ausdrücklich eine Lehre von diesen
notiones communes entwickelt19. Sie entsprach dem stoisch-antiken
Gedankengut20 das im Gewand des Piatonismus einherging.

17 Ernst Cassirer, Erkenntnisproblem II, 56f.
1« S. 125, 293, 300 u. ö.
1» Powicke a. a. O., S. 98.
20 Cassirer, Erkenntnisproblem II, 207.

214



In der Frage der ewigen Wahrheiten war auch kein Dissensus
zwischen den Cambridgern und Descartes (Principia philosophica
II, 75 Meditationes), Malebranche (Recherche de la Vérité I, 4) und
Spinoza (Em. Int.). Selbst Leibniz, der den Sensualismus von John
Locke bekämpfte, setzt damit die Linie der Cambridger fort
(Nouveaux Essais, Préface)21. Daß More öfter von den angeborenen
Ideen spreche als Cudworth, habe ich nicht gefunden — von Hert-
ling behauptet es22. Aber das ist richtig, daß More Descartes wegen
seiner Lehre von der angeborenen Gottesidee lobte, als er schon

aus einem Bewunderer zu einem Gegner von Descartes23 geworden
war. In der Tat ist zwischen seiner im Antidotus entwickelten
Vorstellung und der des Descartes kaum ein Unterschied24. More lobt
auch Spinoza sehr, daß bei ihm die existentia rei ex idea illius
certo concludi posse (I, 626f.). Hier liegt der gemeinsame
erkenntnistheoretische Rationalismus vor, den man bereits als Ontologis-
mus bezeichnen könnte. Wenn alle diese Denker am augustinisch-
anselmischen ontologischen Gottesbeweis festhalten, so ist das kein
Zufall, sondern ergibt sich immanent aus den rationalistischrealistischen

Voraussetzungen im Sinne des mittelalterlichen Realismus,

der die Universalia ante rem ansetzte. Die Cambridger sind
solche Realisten. Von da aus ist es keineswegs abwegig anzunehmen,

daß Lockes Kampf gegen die angeborenen Ideen nicht so sehr
Descartes galt, als den Cambridgern, zu deren Füßen er gesessen
hatte25. Der Kampf gegen die angeborenen Ideen war ein Kampf
gegen seine eigene Vergangenheit. Daß er in I, 2, 22 direkt gegen
Mores Antidot, I, 3 + 7 ankämpft, ist offenkundig.

Oetinger hat diese Prolepsis der Cambridger, die er selber durch
aus bejaht, sehr schön beschrieben in seiner Theologia ex ide$ vitae
deducta: «Aus diesem Sinn (für das Leben) fließen die antizipierenden,

allgemeinen Begriffe, welche der Schlußfolgerung vorausgehen.
Daher kommt es, daß wir gewissen Dingen, die wir sehen oder
hören sofort unseren Beifall schenken, ohne die Ursache davon

21 Ebenso in den Kl. phil. Sehr., S. 147, 167, 160f.
22 S. 294, 304.
22 S. 292.
24 S. 301 (Hertling).
25 Gegen Cassirer, Erkenntnisproblem II, 230.

215



zu kennen, die aber eben in der Harmonie des ganzen Makrokosmos
mit dem Leben des Mikrokosmos liegt» (Hamberger, S. 107, § 13).

Auch die Cambridger hätten gegen den Sensus Communis Oetin-

gers, von dem er im Kontext spricht, so wenig einzuwenden gehabt
als gegen seine Mikrokosmoslehre, weil sie beide teilten, wenn sie

auch in ihren Werken nicht so heraustritt wie beim «Magus des

Südens».

Zehntes Kapitel: Die Materie

Cudworths Polemik gegen den Materialismus1 von Hobbes und
den potentiellen Materialismus des Descartesschen Systems tritt
zuerst seiner ganzen philosophiehistorischen Einstellung gemäß im
historischen Gewand auf. Er — von Locke als Autorität auf dem
Gebiet der griechisch-römischen Philosophie anerkannt, befaßt sich
zunächst mit den griechischen Materialisten der Frühzeit, mit den

Hylozoisten und Atomistikern. Wir werden ihm beistimmen müssen,

wenn er erklärt, das Bekenntnis zum Hylozoismus ist noch

lange kein Atheismus (105)2. Aber Straton Lampsakus war nach
Cudworths Meinung bereits Atheist (107f.)3; er gehört ja einer
Spätzeit an, die die Spuren des Verfalls trägt, während er Hippo-
krates wieder als Theisten bezeichnet (109). Wir werden Cudworth
auch zustimmen können, wenn er betont, daß die Atomistiker —
gemeint sind Leukipp und Demokrit — durchaus die Immortality
of souls bekannten (37). Und daß sie durchaus keine Atheisten
waren (18). Auf dieser historischen Basis kommt Cudworth zu der
systematisch gemeinten Feststellung : Atomistik und Theologie
schließen sich keineswegs aus (27). In dieser Weise will Cudworth
der heraufziehenden naturwissenschaftlichen Aufklärung entgegenkommen,

um einen Zusammenstoß, der zu unheilvollen Folgen für
den Glauben und das Christentum führen könnte, zu vermeiden.

1 H. Brauns Meinung, Robert Boyle habe als erster in der Neuzeit den
Terminus Materialismus gebraucht (RGG3 IV, 800) läßt sich nicht halten.

2 Ebenso H. Braun a. a. O., Sp. 801.
3 Auch Vorländer-Hoffmann bezeichnet ihn als Materialisten (S. 159).

Capelle spricht von «konsequenter Immanenz» (II, 2, 116).

216



Wir werden Cudworth auch zustimmen, wenn er erklärt, daß
der Hyle-Begriff des Aristoteles nicht von ihm geschaffen wurde,
sondern voraristotelisch ist. Hyle konnte erst im Verlauf einer
Vergröberung4 die Bedeutung von toter Stoff etc. Materie annehmen.

Cudworth dürfte recht haben mit der Behauptung, daß Hyle
bei Aristoteles nur eine metaphysische Ansicht of the Potentiallity
and Possibility of things darstelle (765). Daß Aristoteles5 bei aller
Kühlheit gegen jegliche Theologie die Existenz einer incorporeal
Substance anerkannt habe, ist sicher auch eine richtige Beobachtung

von ihm. Epikur hat ebenfalls die Existenz von Göttern
anerkannt, doch meint Cudworth, hätten sie nur einen Scheinleib
(770). Er will damit zum Ausdruck bringen, daß dieses Bekenntnis
Epikurs und seiner Anhänger wirklich nur ein Lippenbekenntnis
ist; praktisch ließen die Epikuräer die Götter links liegen, so wie
sie es auch vom Verhältnis der Götter zu den Menschen dachten.
Die Götter feiern Feste, aber haben nach Epikur weder Zeit noch
Lust, sich mit den Sorgen und Nöten der Menschen zu befassen.

Der Materialismus beruht auf Denkfaulheit. Plato zeige schon
im Sophistes, daß alle Materialisten Leib und Substanz identifizierten

(767). Es liegt also ein kurzschlüssiges Denkverfahren vor.
Demgegenüber werden Plotin, Porphyrius, Jamblichus, Hierocles
und Proclus hoch gerühmt, dafür, daß sie die Materie abgeleitet
hätten von der Gottheit (750). Allerdings verschweigt Cudworth
in seiner neuplatonischen Begeisterung für die Stammväter des

spätantiken Neuplatonismus, daß diese die Materie schmähten, wo
sie konnten, daß Plotin sich schämte, einen Leib zu haben6. Diese

Ableitung der Materie von der Gottheit ist wesentlich verschieden

vom biblisch-jüdisch-christlichen Schöpfungsoptimismus. -Diese

Unterschiede hat Cudworth immer verschleiert, vielleicht waren
sie ihm selber überhaupt nicht gegenwärtig; der «universelle Theis-

4 Patzig in RGG3 IV, 807.
5 Cudworth — obwohl Platoniker — verwondet ein ganzes Kapitel seines

Hauptwerkes zum Lob des Aristoteles (45). Auch Oetinger kann, wenn er
gegen den «Idealismus» kämpft, den Aristoteles loben auf Kosten Piatos
(Bibl. und Embl. Wörterbuch, S. 100 und 405).

6 Die Materie ist bei ihm das «Urschlechte», vgl. Ennead 1, 8 (Patzig in
RGG3 IV, 807).

217



mus » der Renaissancezeit, der er noch angehört, hatte dafür wohl gar
kein Organ.

Obwohl alle Neuplatoniker grundsätzlich die Schöpfung nur im
Wege der Emanation sich denken konnten, nimmt sie Cudworth
für den jüdisch-christlichen Glauben einer creatio ex nihilo in
Anspruch. Er ist der Meinung, daß die antiken Physiologen für
und nicht gegen den Grundsatz, de nihilo nihil fit sprächen (741 f.).
Darum auch gibt er den Atheisten seiner Gegenwart den Rat, sie

sollten diesen Grundsatz nicht gegen den Gottesglauben anführen
(746). Gegen den Versuch Jakob Böhmes und der Kabbalisten, die

erklärten, das nihil, aus dem Gott die Welt schuf, sei er selber,
betont Cudworth: das «ex uk onton» sei nicht kausal zufassen, but
only to signify the terminus a quo (746). Er sagt damit dasselbe
wie die Dogmatik etwa der altprotestantischen Orthodoxie, die
das nihil als mere negativum bezeichnet7, um damit diesem
Taschenspielerkunststück der neuplatonisch geprägten Mystiker einen Riegel

vorzuschieben. Cudworth weiß auch, daß die Stoiker zu einem

großen Teil Materialisten 8 sind — einschließlich des Kirchenvaters
Tertullian9 —, aber man wird ihm zustimmen müssen, wenn er
unterstreicht, daß sie trotz dieser materialistischen Philosopheme
keine Atheisten waren, sie hätten geglaubt an ein intellectual fire10.

Cudworth weiß darum, daß bereits Alexander von Aphrodisias
und Clemens von Alexandrien es bestritten haben, daß Gott
a priori demonstriert werden könne, es sei nach ihnen nur a

conjectural probability möglich (715). Trotzdem folgt Cudworth ihren
Anregungen nicht — wie wir bereits gesehen haben — und bejaht
grundsätzlich den ontologischen Gottesbeweis, wenn er auch die
Form, die ihm Descartes gegeben hatte, nicht billigt. Er verweist

7 Vgl. Karl Barth KD, III, 1, 16 und 113. Auch Leibniz hält in der
Theorie an der kirchlichen Lehre einer Creatio ex nihilo fest (Willy Hell-
pach, Beiträge zur Leibnizforschung, 1947, 123, 127).

8 Vgl. Max Heinze in RES, 12, 417.
9 In Adv. Praxeam lehrt Tertullian sogar, wie später Jakob Böhme oder

in der Gegenwart die Mormonen, die Körperlichkeit Gottes. (Max Heinze in
RE3, 12, 423.) Den stoischen Materialismus Tertullians beschreibt auch von
Campenhausen in Lateinische Kirchenväter, 1960, 23.

10 Er kann plötzlich in Theologie umschlagen, Vorländer-Hoffmann
a. a. O., S. 168, Capelle II, 2, S. 116 u. 121.

218



in seiner ethischen Abhandlung de aet. Justi etc. (lib III, § 15) auf
seine objectiones contra Cartesiam Metaphysicam. Der Atheismus
ist keine Befreiung für die Seelen (83). Die Religion ist nicht
staatsgefährlich, wie das Hobbes immer wieder behauptet, sondern die
wertvollste Stütze echter Staatlichkeit (84). Auch die Übel in der
Welt gehen nicht auf eine Unvollkommenheit oder Schwäche Gottes
zurück. Nein, Gott kann die Welt leichter durch den Willen bewegen

als wir unseren Leib (887f.). So beschließt Cudworth sein Hauptwerk

mit dem pathetischen Bekenntnis : «The original and head of
all things is no blind and inconscious Nature, but a Perfect
Understanding Being Self-Existent» (900).

Stellt man sich aber auf den entgegengesetzten Standpunkt, den
des Atheismus, dann ist nach der Meinung von Cudworth die
Willensfreiheit unerklärbar. Lukrez kann sie am allerwenigsten erklären

(691)11. Auf die Willensfreiheit aber legt Cudworth und seine

Zeit den allergrößten Wert; die Bekämpfung der calvinisehen
Prädestinationslehre12 geschah auch im Namen der Willensfreiheit,
obwohl sie eigentlich damit gar nichts zu tun hat13. Auch Luther
hat ja in De servo arbitrio erklärt, daß er sich nicht mit der
philosophischen Frage nach der Willensfreiheit befassen wolle, es gehe
ihm nur um die soteriologisch-theologische Frage14.

Der Materialismus ist aber auch erkenntnistheoretisch unmöglich.

Denn nach seinen eigenen Voraussetzungen müßten dann auch
die Gedanken divisible and separable sein, da man das von allen

physischen Körpern aussagen kann (833). Das neunzehnte
Jahrhundert wird dann im Kampf gegen den Materialismus der Vogt-
Moleschott-Czolbe-Büchner noch die Wägbarkeit der Gedanken in
die Debatte werfen. Das Experiment wird dann ergeben, da'ß beim
Kopfrechnen die Kopfpartie nicht leichter, sondern schwerer wird
wegen der benötigten größeren Blutmenge, die zum Gehirn strömt.

11 Epikurs Lehre von der Willensfreiheit richtet sich gegen den
Determinismus Demokrits und den stoischen Fatalismus (Vorländer-Hoffmann
a. a. O., S. 176, Capelle II, 2, S. 95). Chrysipp und Karneades wenden sich
ebenfalls gegen den stoischen Fatalismus (Capelle II, 2, S. 124 und 141).

12 Auch Milton bekämpft im Namen der Willensfreiheit die calvinistische
Prädestinationslehre (Karl Barth KD, II, 2, 12).

13 Vgl. Wolfhard Pannenberg in Kerygma und Dogma 4, 1958, 251—280.
14 Erdmann-Schott in RGG3 VI, 1724.

219



Wenn Leben und Verstehen (life and Understanding) aus der
Materie stammen würden, dann würden sie in Wirklichkeit aus dem
Nichts stammen (862), sie wären dann caused by nothing, gerade
aber das ist nach dem Grundsatz unmöglich, daß de nihilo nihil fit.

Cudworth kommt zu dem Ergebnis: Die Materie kann nicht
ewig sein. Sie tritt bei den Materialisten an die Stelle Gottes15.

Denn sie legen der Materie infinite Duration without beginning bei.
Das aber ist bei etwas Irdischem, Natürlichem — und die Materie
soll doch Inbegriff von Natürlichkeit und Welthaftigkeit sein —
an Impossibility (642f.).

Auch der Köhlerglaube, den der Physiologe Wagner gegen Vogt
1854 beschwor16, kommt bereits bei den Cambridger Piatonikern
vor. Allerdings nicht in der Weise, daß sich die Cambridger dazu
bekannt hätten, nein, das taten ihre Gegner, die Puritaner, durch
ihren Wortführer Tuckney, der sich in der Polemik gegen Which-
cote auf die fides carbonaria zurückzog.

Die Äußerungen Mores zu diesem Punkt sind demgegenüber
spärlicher. Er konnte ja auch nicht die Gedanken des Freundes
ohne Anlaß und Grund wiederholen. In der Grundauffassung aber
teilte er sie durchaus. Gegenüber der materialistischen Überbewertung

der Materie betonte er immer wieder : Materia non est mobilis
in se (I, 11; II, 316ff.). Die Materie kann von sich aus nicht
existieren, sie existiert nur, wenn sie geschaffen wird (I, 524). Wir
verstehen die Existenz der Materie nur dann richtig, wenn wir uns
erinnern lassen an die immaterielle Kraft, die hinter ihr steht und
ihr Bestand verleiht, an Gott (I, 176). Da der Materiebegriff des

Aristoteles und Descartes diesen Hintergrund nicht kennt, ist er
unzureichend (I, 173).

Hatte schon Cudworth den Grundsatz vertreten, daß a Thinker
a Monad wäre (829f.), so versucht More ein ganzes monadologisches
System zu entwickeln, dessen Grundsatz lautet: Monadae physicae
sunt homogenae (I, 174)17. Es wäre eine interessante Aufgabe zu

15 Vgl. über den Theismus Cudworths, neuerdings Josef Klein in RGG3
VI, 735.

16 Vgl. Vorländer, Gesch. d. Phil. III, 1927, 129f.
17 Vgl. auch II, 605ff. Hier ist auch der alchemistischo Terminus «coagu-

ie ren» verwendet, der bei allen Böhmeanhängorn bis hin zu Franz von

220



untersuchen, ob Leibniz18 von hier aus Anstöße erhalten hat und
ob und inwieweit seine Monadologie Gedanken von More weiterführt.

Das aber wäre eine Untersuchung, die den Rahmen unserer
Arbeit weit überschreiten würde und daher auf später verschoben
werden muß.

Bei Oetinger ist die Stellung zum Materialismus eine andere.
Er ist bei ihm keine akute Gefahr. Der des Hobbes ist bereits
abgeklungen, man hat bereits den Zynismus im System von Hobbes
erkannt und will von seiner Staatsomnipotenz nichts wissen, weil
man selber allenthalben schmachtet unter den Auswirkungen des

absolutistischen Systems. Anderseits ist ihm der neue Materialismus
der französischen Enzyklopädisten der Lammettrie, Holbach,
Grimm, Helvetius noch nicht gegenwärtig, da ihre Werke erst nach
Deutschland vordringen zu einer Zeit, da Oetinger wohl noch lebte,
aber bereits seine Geisteskraft eingebüßt hatte. Oetinger wird von
der idealistischen Philosophie der Leibnizianer wegen seiner
«kraftvollen» theosophischen Begriffe als Materialist bezeichnet. Er hat
sich darüber gar nicht aufgeregt, vielmehr hat ihn dieser Vorwurf
geradezu heiter gestimmt. Er dreht den Spieß um und erklärt in
seiner Lehrtafel der Antonia: «Der Idealismus ist ein pferdscheuer
Schrecken vor dem Materialismus» (135). Wer ihm, Oetinger, wegen
seiner Vorliebe für «massive» Begriffe einen Materialismus anhängen
will, der soll das tun: «Wer gleichwohl mir einen Materialismus
beilegen will, da doch nichts ohne Extention, Ausgang oder Intension
sein kann, der mag bei seiner unverständlichen Explikation der
Dinge bleiben, in Ewigkeit wird er sich nicht an den Verstand
legitimieren» (Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie, 261).

Elftes Kapitel: Biblische Hermeneutik

Für Cudworth sind Act. 17 und Römer 1 und 2 Lieblingsstellen.
Er fand hier die ihm so teuren Lehren von der revelatio naturalis
und vom Naturrecht. Für die naturrechtliche Interpretation von

Baader wiederkehrt. Mores Monadenlehre ist gegen Descartes gerichtet
(Beyer a. a. O., S. 78).

18 Schon Ferdinand Christian Baur ist es aufgefallen, daß Leibnizens
Monadenlehro Ähnlichkeiten mit Böhme aufweist.

221



Rö. 2, 14—16 hätte er zudem einen ausführlichen patristischen
Traditionsbeweis führen können1. Daneben galt seine Vorliebe dem
Buch Daniel. Die vierte dort prophezeite Monarchie ist ihm das
Römerreich (714). Das entsprach damaliger exegetischer Tradition.
Daß der sonst so sehr geschätzte Porphyrius bereits den pseudepi-
graphischen Charakter der Daniel-Apokalypse durchschaut und das

«Kleine Horn» von Dan. 7, 8 auf Antiochus Epiphanes bezogen hat,
war ihm anscheinend nicht bekannt. Seine Tochter Damaris muß
diese Vorliebe für das Buch Daniel geerbt haben. Denn sie verfaßte
eine Abhandlung über die 70 Jahrwochen. Henry More lobte diese

Arbeit hoch und übernimmt ihr Ergebnis (III, 26Iff.). Trotzdem
wurde sie bis heute nicht gedruckt.

More begegnet der «zeitgeschichtlichen» Auslegung des Danielbuches

bei Hugo Grotius. Er bekämpft sie eifrig (III, 717, 731).
Das 4. Reich ist auch für More das Römerreich (729—733). Römische
Kaiser wie Vespasian sind ihm hier deutlich «vorgeschattet» (264).
Das «kleine Horn» ist die Isebel von Apoc. 1, 25. Diese wieder ist
die römische Hierarchie (801—803). Kommentare zur Apokalypse
liegen vor III, 15—47 und III, 579—833. Wie bei der
Merkabhainterpretation hat er Zeichnungen beigegeben, die die 7 Donner
und die 7 Schalen illustrieren sollen. Die Apoc ist für More «die

philosophischste» Schrift der Bibel (699). Nicht im Gegensatz steht
für ihn dazu die Feststellung, daß sie viele kabbalistischen Begriffe
enthalte (656). Wir werden ihm zustimmen müssen, wenn er erklärt,
die Zahl 666 müsse nach kabbalistischer Weise als Komputation
aufgefaßt werden (656). Sie gehe nicht auf Muhammed (699),
sondern auf das Papsttum (658). Die teils zeitgeschichtliche, teils
«reichsgeschichtliche» Exegese des Hugo Grotius wird scharf
bekämpft. Der Kaiser Claudius könne nicht der Leib des Tieres und
Domitian nicht das Haupt sein (683). Die sieben Köpfe können
nicht auf die Kaiser von Claudius bis Domitian verteilt werden
(685). Sondern das siebenköpfige Tier bedeutet das Papsttum (627).
Die Braut des Lammes darf man mit Grotius nicht auf die Familie

1 Vgl. die großartige Darstellung der patristischen, naturrechtlichen
Auslegung von Rö. 2, 14—16 durch Hans Reiner im «Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie», 1955, 543—555.

222



des Konstantin beziehen, und das Millenium nicht mit dem Sieg
Konstantins beginnen lassen (193). Der Brand Roms hat mit dem
unter dem Ostgotenkönig Totila nichts zu tun (653). Vgl. noch 182,

673, 679—694, 731, 754f., 757 u. ö.

Die babylonische Hure ist für More immer noch (wie für die
Reformatoren) Rom, der Sitz des Papsttums (659, 676, 687). Er
kolportiert die Legende von der Päpstin Johanna — erst Leibniz
wird ihr ein verdientes Ende bereiten. Diese Geschichte beweise,
daß das Papsttum wirklich die große Hure ist (659). Auch der
Drache meint das Papsttum (603). Die Stella matutina ist nicht
Maria, sondern das Regnum Christi (805). Heute ist Mores Exegese
als verfehlt erkannt und auch die «reichgeschichtlichen» Elemente
der Grotius-Exegese sind ausgeschieden und die rein zeitgeschichtliche

Interpretation ist übrig geblieben, nur die Sekten halten an
der traditionellen Auslegung fest mit jeweiligen Spezialitäten.

Immer wieder entwickelt More seine hermeneutischen Grundsätze.

Die Schriftkenntnis muß der Philosophie vorangehen, darum
hat er auch seine theologischen Schriften vor den philosophischen
veröffentlicht und zwar in Englisch, ehe er sie als dritten — ins
Lateinische übersetzten — Band seiner Werke folgen ließ (III, 1).

Er entwickelt im Stil der altprotestantischen Dogmatiker die Lehre
von der Perspikuität der Schrift (513), ebenso von ihrer Infallibilität
(513) und ihrer Suffizienz. Die Schrift ist seiner Meinung nach die
wahre Tradition (830). Die dunklen Stellen der Schrift müssen
durch die klaren erklärt werden, so daß sich die Schrift selbst auslege

(831). Er weiß Schönes zu sagen über die Excellentia der Hl.
Schrift (520). Leider werde sie oft betrügerisch gebraucht (519),
womit er den Schriftgebrauch der Römisch-Katholiken und der
Sektierer verwerfen will (519).

Hatte der Sohar ebenso wie der christliche Bibeltheologe Nikolaus

von Lyra einen vierfachen Schriftsinn behauptet, so entwickelt
er immerhin die Lehre von einem dreifachen2. Er beruft sich auf

2 Oetinger hat es wieder zu einer Theorie vom vierfachen Schriftsinn
gebracht. Die Schrift muß nach ihm verstanden werden: intensive, extensive,

protensive, spiritualiter (Swedenborgs irdische und himmlische
Philosophie I, 126).

223



Origenes, Hieronymus, Augustin, Basilius den Großen und Pico
della Mirandola (II, 617).

Wie «dogmatisch» seine Exegese ist, zeigt die von Joh. 14, 28.

Das Jesuswort: Der Vater ist größer als ich, ist für More recht
peinlich, da es klar subordinatianisch ist. Er hilft sich mit der
Zweinaturenlehre. Christus spreche hier von der in ihm wohnenden

göttlichen Natur und die sei natürlich größer als die menschliche

(I, 458). Ein dogmatisches Fündlein, auch wenn er selber an die
Wahrheit dieses Kniffes geglaubt haben sollte. Behauptet jemand,
daß es nur einen einzigen Sinn der Heiligen Schrift gebe, den
Literalsinn, so ist More sofort mit dem Verdikt atheistisch zur
Hand (II, 463).

Die «Oberen Wasser» von Gen. 1, 3 und 7, 11 sind ihm eine harte
crux interpretationis. Es ist heute communis opinio aller
wissenschaftlichen Exegeten, bis hin zu den sehr konservativen Hellmuth
Frey 3 und Karl Barth4, daß darunter wirkliche Wasser zu verstehen
sind, die sich oberhalb der Feste (Rakiah) befinden. Gemeint sind
die Wasser des Himmelsozeans, die durch die durchsichtige Feste

gehindert werden, auf diese Erde zu stürzen, wenn nicht Gott
selber, wie bei der Sintflut, die Schleusen des Himmels öffnet und
ihnen so den Niedersturz auf die Erde ermöglicht. Doch diese Deutung

liegt More noch völlig fern. Er macht wieder einmal eine
Anleihe bei den Kabbalisten. Diese hatten erklärt, die oberen Wasser,

das seien die Seelen, die bei der Geburt von Menschen von oben
in ihre Körper herabsteigen, entsprechend den Präexistenzvorstellungen

der meisten Kabbalisten, die More — wie wir gesehen
haben — ja teilt (II, 527). More behandelt auch die Frage, ob die

Theologie der Philosophie oder umgekehrt dienen solle (An Theo-

logia Rationi an vero ratio Theologiae ancilletur I, 586, 17) 5. Durch
den lateinischen Stil ist die Antwort schon klar. Die Ratio soll der
Theologie dienen. Da More wie die mittelalterlichen Denker Theologe

und Philosoph zugleich ist, blieb eigentlich keine andere

3 Das Buch der Anfänge 1935, 16 u. 107.
4 Kirchliche Dogmatik III, 1, S. 153ff. Barth weist noch auf Psalm 104,

3; 148, 4; Hiob 38, 22 als Parallelstellen hin.
5 Noch Kant behandelt dieses Problem, etwa im «Streit der Fakultäten»,

Reclam-Ausgabe, S. 43, aber auch an anderen Stellen.

224



Lösung des Problems übrig. Auch praktisch hat er sich so verhalten;
er lehnte ein Bistum ab, um sich ganz der Wissenschaft widmen
zu können, so wie etwa auch der junge Spener eine ihm vom Herzog
in Stuttgart angetragene «fette» Pfarrei ausschlug, «weilen es der
Ruin meiner Studien gewesen wäre».

Von der Ablehnung der Prädestinationslehre Calvins hörten wir
bereits. Sie ist ihm ein horridus error (II, 662). Aber eine biblische

Widerlegung wird nicht versucht, es wird lediglich gesagt, es handle
sich um einen Fatalismus wie bei den Türken. Ein Mißverständnis
der Prädestination, das uralt ist, aber immer noch wiederkehrt fast
in allen Schulgeschichtsbüchern, die auf Calvin zu sprechen kommen.

Nicht ganz unschuldig an diesem Mißverstand ist Conrad
Ferdinand Meyers Novelle «Das Amulett», das tatsächlich den

Prädestinationsglauben des Calvinisten in diesem Sinne deutet,
aber in Wirklichkeit das Anliegen Calvins nicht trifft.

Die Distinktion Ernst Cassirers6 wird man gelten lassen können,
der meinte, man müsse die Cambridger religiös als Spiritualisten
bezeichnen, während Leibniz auch in der Religionsphilosophie sich
als idealistischer Denker erweise; trotzdem sind viele Lösungen
religiöser Probleme bei Leibniz von denen bei den Cambridgern
nicht wesentlich verschieden, wie wir schon anläßlich der Behandlung

der Theodizeefrage feststellten.
Die Parabel von Jakobs Traum wurde von den Kabbalisten

immer gern benutzt, um ihre Theorie von der Verkettung der Welten

zu illustrieren. So heißt es im Sefer ha-rimmon des Moses de

Leon, das im Britischen Museum (Nr. 759, Bl. 47 b) aufbewahrt
wird : «Alles ist mit Allem verbunden bis zum untersten Ende aller
Ringe der Kette und das wahre Wesen Gottes ist gleicherweise
oben und unten, in den Himmeln und auf Erden, und nichts
existiert außer ihm. Und das meinen die Weisen, wenn sie sagen: Als
Gott Israel die Thora gab, öffnete er ihnen die sieben Himmel, und
sie sahen, daß dort in Wirklichkeit nichts war als seine Glorie : Er
öffnete ihnen die sieben Erden, und sie sahen, daß dort nichts war
als seine Glorie: Er öffnete ihnen die sieben Abgründe und sie

sahen, daß dort nichts war als seine Glorie. Meditiere über diesen

6 Piatonismus, S. 109.

225



Sachverhalt und du wirst verstehen, daß Gottes wahres Dasein mit
allen Welten verbunden und verkettet ist und alle Wesenheiten
miteinander verbunden und verflochten sind, aber aus seinem
wahren Dasein ausgehen.» (Text bei Scholem, Jüd. Mystik, S. 243.)

Der Cambridger Piatonist Peter Sterry. legt die Parabel von der
Himmelsleiter in seinem «Discourse of the Freedom of the Will»
(London 1675, pag. 30, im selben Sinne aus: «Being it self, in its
universal Nature, from its purest heighth, by beautiful, harmonious

just degrees and steps, descendeth into every Being, even to the
lowest shades. All ranks and degrees of Being, so become like the
mystical steps in that scale of Divine Harmony and Proportions,
Jacobs Ladder. Every form of Being to the lowest step, seen and
understood according to its order and proportions in its descent

upon this Ladder, seemeth as an Angel, or as a troop of Angels in
one, full of all Angelick Musick and Beauty.»

C. A. Patrides meint in seiner Arbeit: Renaissance Interpretations

of Jacobs Ladder (Theol. Zeitschr., Basel 1962, 421—418),
hier liege das typische «world picture» der Renaissance zugrunde
vom hierarchischen Aufbau der Welten von der untersten bis zum
Thron Gottes. Aber einmal ist dieser Hierarchiegedanke
mittelalterlich und keineswegs typisch für die Renaissance, denn für das

gesamte Mittelalter ist ja der Ordo-Gedanke typisch. Er hat in
Dantes «Monarchia» oder in den Summen des Thomas von Aquin
seinen Ausdruck gefunden. Zum andern ist Patrides die kabbalistische

Herkunft dieser Interpretation unbekannt. Dabei zitiert er
einen Ausspruch des Maimonides über unseren Text (Gen. 28). Nun
ist Maimonides sicher kein Kabbaiist, sondern ein jüdischer Klassiker

(Scholem a. a. 0., S. 12). Aber ein Klassiker mit mystischer
Note (S. 26). Zudem ist Maimonides in dieser Exegese von Mischne
Thorah I, VII, 3 abhängig. Die Kabbalisten fußen natürlich ebenfalls

auf dieser Tradition und führen sie in ihrem theosophischen
Sinne weiter. Patrides referiert, daß der Bischof Simon Patrick
solche Auslegung als «pure inventition of men, who dream upon
the Holy Scriptures» (A Commentary upon Genesis, London 1695,

pag. 411) bezeichnet habe. Er vermerkt ferner, daß der uns
wohlbekannte F. M. van Helmont in seinen Paradoxal Discourses, London

1685, ähnlich auslege. Wenn wir uns noch an früher mitgeteilte

226



Oetinger-Zitate 7 erinnern, so ist die kabbalistische Herkunft dieser

Interpretation sehr deutlich.
Obwohl Peter Sterry, wie wir in Kap. 6 sahen, ein eifriger

«Behmenist» war, ist ihm die «Jakobsleiter» in erster Linie
«seinsmäßig» wichtig; er interpretiert sie im Sinne neuplatonischer
Metaphysik. Demgegenüber ist die Ausdeutung Jacob Böhmes im 56.

Kap. seines «Mysterium Magnum» christologisch und soteriologisch.
Böhme stellt sofort die Verbindung zwischen Gen. 28 und Ev. Joh.
1, 51 her. So kann er sagen: «Wie ihme (sc. Jacob) alsbald, nachdem

er dieser Welt Reichtum in seines Vaters Haus hatte verlassen, sei

der Herr mit dem ewigen Gut erschienen und ihme die Leiter
gewiesen, darauf er könnte in Gottes ewiges Reich steigen : Welche
Leiter anders nicht war als Christus, welchen er hatte in der Bundes-
Linea angezogen, so ward ihme alsda ein Bilde vorgestellet was
Christus vor eine Person sein würde (4). Denn diese Leiter reichete,
seinem Bedünken nach, von der Erden mit ihrer oberen Spitze bis
in Himmel ; darauf die Engel Gottes auf- und niederstiegen, welches

andeutet, wie sich das ewige Wort mit der Kraft des Himmels, als

mit der englischen, göttlichen Welt Wesen würde in unser von
Gott abgewichenes und an Gott blindes Wesen einsenken, und
unsere Menschheit annehmen, und also den Himmel mit der Welt
im Menschen vereinigen, daß die Menschheit durch dies Eingehen
der Gottheit in die Menschheit, eine Leiter zu Gott hätte (5).

Und wie die Menschen würden in der Engel Gesellschaft durch
Christi Menschheit kommen (Matt. 22, 30) welches dieses klar
andeutet, daß die Engel Gottes auf dieser Leiter auf und abstiegen:
Als daß der Himmel würde im Menschen durch die Eingehung des

göttlichen Wesens in die Menschheit wieder aufgeschlossen werden
und daß die Kinder Gottes würden die Engel zu Gefährten in dieser
Welt haben, welches Gott dem Jacob zeigete, daß die Engel Gottes
auf dieser Leiter zu ihm auf- und absteigen (Joh. 1, 51) (6).

Welches den Kindern Gottes, welche sich von ihres Vaters
Hause, als von dieser Welt Eitelkeit, zu dieser Jacobsleiter wenden,
ein großer Trost sein soll, daß sie gewiß wissen sollen, daß Gottes
Engel auf dieser Leiter, zu der sie sich haben gewandt, zu ihnen
kommen und gern um sie sein (7).

7 Kap. 5, 9.

227



Denn diese Leiter bedeutet eigentlich die Pilgram-Straße Christi
durch diese Welt in Gottes Reich, indeme den Kindern Gottes
noch alleweile das Reich der verderbten, adamischen Natur anhanget

und sie in Fleische und Blute im Geiste dieser Welt zurücke
hält: So müssen sie nach dem inwendigen Menschen in Christi
Geiste ohne Unterlaß in viel Kreuz und Trübsal diese Leiter steigen,
und Christo unter seiner Kreuz- und Blutfahne nachfolgen (8).»

Wenn nach Joh. 19, 34 aus der Seitenwunde des Gekreuzigten
Blut und Wasser heraus ging, so bedeutet das nach Cudworth
justitia und sanctitas (Conjunctio Christi etc., S. 18). Aber er kennt
auch die augustinische Erklärung, daß hier ein Hinweis auf die beiden

Sakramente, Taufe und Abendmahl, in der Manier des vierten
Evangelisten vorliege. Heutige Hermeneutik — wohl aller christlichen

Konfessionen gibt Augustin recht; sie versteht gerade diesen

Zug des vierten Evangeliums antignostisch; es soll die Realität des

Leidens Christi betont werden; es kann sich nicht — wie die Gnosti-
ker meinten — um ein Scheinleiden gehandelt haben.

More behandelt auch die Stellen bei Plato, die vom Leiden eines
Gerechten handeln und die schon von den Kirchenvätern auf Christus

bezogen worden sind. Er wertet sie als vaticinia de Christo

(II, 546, 41 und 549, 5 im Rahmen seiner Cabbalae philosophicae
Defensio, cap. 3) und beruft sich auf Äußerungen des Marsiglio
Ficino; hier war die Parallelität mit dem Alten Testament ja augenfällig.

So wie Jesaja 53, das «Karfreitagslied des Alten Bundes»,
christologisch gedeutet wurde, so auch die entsprechenden Plato-
stellen. Apologeten und Kirchenväter und erst recht die Platoniker
der Renaissancezeit ließen sich solche Bezüge nicht entgehen.

Das Hohelied war neben Genesis und Ezechiel ein bei den Kabba-
listen sehr beliebtes biblisches Buch, das zu kabbalistischer
Interpretation lockte. Hohelied II, 4 «Und sein Springen über mir war
Liebe» wird von ihnen im Sinne der Meditation ausgelegt (Scholem,

Mystik S. 169, vgl. Anm. 110, S. 416). Der in der katalanischen
Stadt Gerona lebende Esra ben Salomon hat einen Hohelied-Kommentar

geschrieben (Scholem S. 190, 423, Anm. 78), ebenso hat der in
Safed in Palästina lebende Kabbaiist Elischa Gallico einen
Kommentar zum Hohenlied verfaßt, der 1587 in Venedig gedruckt
wurde. Hier wird in der Weise des Bernhard von Clairvaux das

228



Hohelied als Zwiegespräch der «minnenden Seele» mit ihrem Gott
dargestellt (Scholem S. 246). Diese «mystische» Deutung ist auch
in den Protestantismus übergegangen, und Henry More spricht in
seinen kabbalistischen Schriften immer wieder von der filia in turri
(I, 492, 61; 493, 497, 511). Die Entdeckung, daß wir es hier mit
rein erotischen Liedern zu tun haben, ohne jeglichen mystischreligiösen

Inhalt, hat sich erst in der Aufklärungszeit durchgesetzt,
letzten Endes erst durch Herder8, der als Dichter ihren Sinn
kongenial zu erfassen in der Lage war. Auch Cudworth stimmt mit More

völlig überein; auch er beschreibt in der bereits genannten «Con-

junctio Christi et ecclesiae in typo» an Hand des Hohen Liedes die
Liebe zwischen Christus und der Ecclesia.

Schluß: Fernwirkungen des Cambridger Piatonismus

Wir haben bereits versucht aufzuzeigen, wie bei Leibniz, Oetin-

ger, Schelling, Gedanken der Cambridger teils unmittelbar, teils
mittelbar weiter wirkten. Trotzdem sollen noch einige Linien
nachgezeichnet werden. Beyer hat in seiner Dissertation1 gezeigt, wie
sehr die Ästhetik von Cudworth auf Shaftesbury gewirkt hat. Die
Wirkungsgeschichte Shaftesburys auf den deutschen Sprachraum
ist ungeheuer. Kants Urteilskraft, Herders Ideen2, Winckelmanns
Archäologie3, ja, auch Schillers ästhetische Schriften4 sind ohne

Shaftesbury undenkbar. Friedrich Zündel hat nachgewiesen, daß
auch Oetinger Shaftesbury gelesen 5 hat. Oetinger hat, was bis jetzt
nur einem kleinen Kreis von Forschern 6 bekannt ist, viele Gedanken

des deutschen Idealismus bereits vorweggenommen, einefl Teil

8 Vgl. Eißfeldt, Einleitung ins AT 1934, 530. In Hugo Grotius und
Michaelis hat Herder aber schon Vorläufer gehabt (von Orelli in RE3, 8, 262).

1 S. 67.
2 Cassirer, Piatonismus, 139.
3 Cassirer, Piatonismus, S. 139.
4 Walzel in Schillers Werken, Säkular-Ausgabe, Bd. XI, S. IXff. Die

Vermittlung erfolgte durch Ferguson, Hutcheson und Jakob Friedrich Abel
(1751—1829). Vgl. Fritz Aders, J. F. Abel als Philosoph, 1893.

6 Blumhardt, 1921, S. 9.
6 Robert Schneider, Ernst Benz u. a.

229



davon haben Schelling und Hegel verbreitet. Auch die Romantik7
hat von Oetingers Gedankengut profitiert; die Lehre vom Genie
hat sie auf vielen Umwegen von Shaftesbury übernommen.

John Locke, obwohl in Oxford gebildet, hat viel Gedankengut
der Cambridger Platoniker übernommen. Er bewunderte Cudworth

wegen seiner ausgebreiteten Kenntnis der antiken Philosophen8.
Mit seiner Tochter Damaris war er befreundet9. Lockes Raumlehre
hat die von More zur Voraussetzung. Auch für Lockes Raumspekulation

sind Bibelstellen wie 1. Reg. 8, 27 (Salomos Tempelweihrede)
und Acta 17, 28 konstitutiv10. Cassirer hat nachgewiesen, daß Locke
die metaphysisch gemeinten Aussagen Henry Mores über den Raum
psychologisch11 umbiegt.

Der Rationalist Locke hat eine ausgeführte Engellehre12, ebenso

hat auch er eine Geistertheorie13. Auch hier führt er Intentionen
der Cambridger fort, wenn er sie auch seiner rationalistisch
denkenden Zeitrichtung anpaßt. Grundlegend anders ist jedoch seine

Lehre von der Offenbarung. Vernunft und Offenbarung werden
sehr stark angenähert. Der Bezirk der Offenbarung, die höchstens

supra rationem, aber nicht contra rationem sein darf, wird stark
eingeengt. Aber auch hier gab es Berührungspunkte bei den
Cambridgern. More hatte schon erklärt, Christus est amicus humani-
tatis, aequitatis, veritatis ac rationis (III, 774). Und Whichcote,
dessen Predigten John Locke 1698 zum Druck beförderte14, wollte
als Sünde nur die bewußte Übertretung der Gebote15 gelten lassen.

Hier ist vom reformatorischen SündenVerständnis nicht mehr viel
übrig geblieben. Er lehrte nicht nur in der Christologie subordina-
tianisch, unter Berufung auf 2 Tim. 1, 9f. ; Hebr. 2, 17, sondern war

7 Cassirer, Piatonismus, S. 138.
8 Von Hertling, S. 178.
9 Powicke a. a. O., S. 198ff., Von Hertling, S. 159.
10 Von Hertling, S. 181.
11 Erkenntnisproblem II, 246.
12 Auch Leibniz hat eine Angelologie. Nach seinem Kontinuitätsprinzip

(«natura non facit saltus») mußte es auch zwischen Gott und den Menschen
Mittelwesen geben, die Engel. Vgl. von Hertling, S. 194.

13 Von Hertling, S. 199.
14 Cassirer, Piatonismus, S. 112.
15 Powicke a. a. O., S. 85.

230



auch der Meinung: «The Christian Revelation is what Reason by
its own light might have foreseen16.» Der Cambridger Culvernell
verfaßte auf Grund gehaltener Universitätspredigten schon 1652

ein «Light of Nature»17. Lessing wird dann Lockes Gedanken
weiterführen: Vernunft und Offenbarung haben denselben Inhalt. Die
Offenbarung schenkt die Erkenntnis nur leichter und schneller.
Aber die Vernunft wird bei genügend langer Zeit, bei genügend
langer «Erziehung des Menschengeschlechts», zu denselben Ergebnissen

kommen. Locke hat die Offenbarung mit einem Fernglas19

verglichen, das die Dinge näher «heranholt», aber grundsätzlich
nur das zeigen kann, was auch das unbewaffnete Auge schaut,
wenn es sich die Zeit genommen hat, näher an die Gegenstände
heranzugehen. In beiden Fällen ist die Offenbarung nur temporär
und graduell, nicht aber grundsätzlich der Vernunft überlegen20.

In dieser Hinsicht sind die Cambridger Platoniker Wegbereiter
der Aufklärung21. Sie entsprechen theologiegeschichtlich den
Vertretern der «Vernünftigen Orthodoxie» auf dem Festland, also den

Walch, Pfaff, Mosheim, Turettini, Osterwald, Werenfels22. Sobald
die «Vernunft» die Überhand bekommt, ist es um die Rechtgläubigkeit

geschehen. Denn die «Vernunft» macht sich gar bald anheischig,

die Orthodoxie zu alterieren und die wenigen noch vorhandenen

Bestandteile, die contra rationem sind, auszuscheiden und dann
auch die vielen, die lediglich supra rationem sind, einzuebnen.

Ein weiterer Gegensatz besteht in der Erkenntnistheorie. Locke
lehnt die Lehre von den angeborenen Ideen scharf ab. Die Frage
ist nun, richtet sich diese Front lediglich gegen Descartes oder auch

gegen die Cambridger Denn in diesem Punkt waren sich die
Cambridger und Descartes einig; die Entdeckung dieser grundsätzlichen
Übereinstimmung führte ja zu dem begeisterten Brief Mores an

16 Powicke, S. 67.
17 Yon Hertling, S. 138f.
18 Vgl. Erziehung des Menschengeschlechts, § 4. Barth Prot. Theol. 235.
19 Ernst Troeltsch, RE3, 4, 539. Reimarus und Sack streiten sich dann

wegen der Interpretation dieses Gleichnisses, Cassirer, Aufklärung, S. 237.
20 Beyer a. a. O., S. 28.
21 Cassirer, Piatonismus, S. 187.
22 Ernst Staehelin in Theol. Zeitschr., Basel 1956, 169ff.

231



Descartes (I, 100—129)23. Mir will scheinen, daß in erster Linie die

Cambridger in der Polemik Lockes gegen die angeborenen Ideen
bekämpft24 werden. Es ist die Bewältigung der eigenen Vergangenheit,

die Locke hier so aggressiv macht.
Eine Einheitsfront aber bildet Locke nach wie vor mit den

Cambridgern in der Ablehnung von Descartes' ontologischem
Gottesbeweis. Auch die Ablehnung von Hobbes26 ist bei Locke
dieselbe wie bei den Cambridgern, mit einer Ausnahme. Locke
lehnt nicht nur das Ächten des Widerstandsrechtes bei Hobbes ab,
sondern er geht selber dazu über, ein Widerstandsrecht zu fordern.
Da er in der Herrschaft der letzten Stuarts eine Tyrannis erblickte,
die ihn selber zur Emigration nach Holland zwang, forderte er das

Recht des Volkes zum «bewaffneten Appell an den Himmel». Er
übernimmt die Lehre von der Volkssouveränität und die Lehren
der Monarchomachen. In den Neuenglandstaaten hat man seine

Thesen gegen das Mutterland selbst gewendet und so die Erhebung
gegen England begründet.

Der Cambridger Platoniker Hartley (1705—1757) hat die Lehre
von der Apokatastasis sich angeeignet. Sie lag in der Konsequenz
des neuplatonischen Systems; es kommt nicht von ungefähr, daß
bereits Origenes ihr anhing. Böhme bog sie ab, aber Jane Leade
hat sie wieder aufgenommen — wie auch die Lehre vom Purga-
torium — und das deutsche Ehepaar Petersen27 hat ihr dann auf
dem Festland ein weites Echo verschafft. Locke nimmt den Standpunkt

ein, daß Menschen, welche die Offenbarung nicht kennen,
nicht verloren gehen. Folgten sie dem lumen naturale, so erkennt
Gott das an28. Eine solch weitherzige Auffassung wird sogar von
römisch-katholischen Theologen vertreten. Sie hat an sich mit der

Apokatastasis nichts zu tun, denn bei ihr handelt es sich um die
endliche Erlösung auch solcher, die zunächst zur Verwerfung

23 Von Hertling spricht von einer «Hymne», S. 109.
24 Aber immerhin meinte Helmholtz, der Schöpfer des Terminus «Nati-

vismus», noch 1855, die Raum- und Zeitvorstellung sei angeboren
(Hoffmeister, Philosophisches Wörterbuch, 1955, 421).

25 Von Hertling, S. 311ff, Beyer, S. 38.
26 Von Hertling, S. 269f.
27 Kurt Lüthi in Th. Z., Basel 1956, 362—377.
28 Von Hertling, S. 227.

232



bestimmt waren. Sie hatten das Heil gekannt, haben es aber intellektuell

von sich gestoßen oder sich durch ein sündiges Leben um es

gebracht. Die Lockesche Lehre und die von der Apokatastasis
haben nur das gemeinsam, daß beide die ursprüngliche Strenge der
Bekenntnisse lockern, die in beiden Fällen nur «ewige Verwerfung»
zuließ. Lessing29 und Leibniz 30 aber haben die Apokatastasis
verworfen. Goethe jedoch hat in seinem Brief des Pastors zu + + an
den neuen Pastor zu + + +, einem Jugendwerk, das man zumeist
abkürzend den Brief eines Landgeistlichen nennt, sich für die

Ablehnung der Ewigkeit der Höllenstrafen31 ausgesprochen. Es ist
sicher kein Zufall, daß dieser Brief an einen Pfarrer im Schwabenlande

geht, obwohl dort der Ausdruck Pastor unbekannt ist. Denn
dort haben sich Bengel und Oetinger32 für die Apokatastasislehre
eingesetzt, allerdings soll sie nur esoterisch behandelt werden,
predigen sollen die Pfarrer darüber nicht. Diesen Rat gibt auch
Goethes Pastor seinem neuen Amtsbruder. Die Frage, ob eine Trennung

zwischen exoterischer und esoterischer Lehre sich mit dem

protestantischen Prinzip des Priestertums aller Gläubigen verträgt,
wird weder von Goethe noch vom schwäbischen Pietismus gestellt.
Pietistische und rationalistische Strömungen vereinigen sich in der

Apokatastasis-Lehre der Ernsten Bibelforscher, die heute die eifrigsten

Verkünder der Wiederbringungslehre sind, so wie sie auch den

von More so hart bekämpften Antitrinitarismus übernommen
haben von den amerikanischen Unitarieren.

Goethes Theorie von der inneren Form ist nach dem Urteil
Diltheys33 sehr stark von den Cambridgern geprägt worden. Auch

2» Werke, Bd. IX, 146—171.
30 Theodizee I B, § 73. Vgl. dazu Willy Hollpach in «Beiträge zur Leibniz-

forschung,1947, 128ff.
31 Werke in Auswahl, ed. Düsel, Band 7, S. 110: «Ich muß euch gestehen,

daß die Lehre von der Verdammung der Heiden eine von denen ist,
über die ich wie ein glühendes Eisen eile.» Goethe hat übrigens auch Swedenborgs

«Arcana Coelestia» in der Übersetzung Oetingers gelesen im Oktober
1770. (Peter Meinhold, Goethe zur Geschichte des Christentums, Freiburg,
1958, S. 70, Anm.)

32 Bolegstellon bei W. A. Schulze, Oetingers Beitrag zur Schellingschcn
Freiheitslehre Z. Th. u. K., 1957, 223.

33 Gesammelte Schriften II, 391.

233



der Erfahrungsbeweis bei dem hannoverschen Abt Jerusalem, dem
Vater von Goethes unglücklichem Werther-Vorbild, geht wesentlich

auf die Lehre der Cambridger zurück34.
Diese reiche Wirkungsgeschichte verdient es, daß man sich neu

mit dem Originalwerk befaßt, das solche Wirkung auslöste. Diesem
Ziel will die obige Arbeit dienen.

Verzeichnis der benutzten Literatur

A. Zeitschriften, Nachschlage- und Sammelwerke

Allgemeine Deutsche Biographie (ADB).
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie (ARSPh)
Archiv für Religionswissenschaft (ARW).
Archiv für Philosophie, Stgt. 1947ff. (APh).
Beiträge zur Leibnizforschung, ed. Georgi Schisschkoff (Monographien zur

philos. Forschung, Bd. 1), Reutlingen 1947.
Blätter für württembergische Kirchengeschichte, 1900ff.

Evangelische Theologie, Kaiser-Verlag, München (Ev. Theol).
Enzyklopädia Judaica, Bd. 1—10, 1928—1934 (Enz Jud).
Euphorion (Euph).
Ilbergs Zeitschrift für das klassische Altertum (Z kl A).
Lexikon für Theologie und Kirche, ed. Buchberger, 1930—1938, 2. Aufl.,

1957ff.
Judaica, Beiträge zum Verständnis des jüdischen Schicksals in Vergangen¬

heit und Gegenwart, Zwingli-Verlag, Zürich.
Lutherjahrbuch, herausgegeben von der Luthergesellschaft, Hamburg.
I. P. Migne, Patrologiae cursus completus, Series Graeca (MSG).
Monatshefte der Comenius-Gesellschaft.
A. Pauly-G. Wissowa, Realenzyklopädie der klassischen Altertumswissen¬

schaft, 1894ff.
Realenzyklopädie für prot. Theologie und Kirche, ed. A. Hauck, 1897—-1913

(RE), 3. Auflage.
Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. Aufl., ed. Galling (RGG).
Theologisches Wörterbuch zum NT begründet von Gerhard Kittel, ed. G.

Friedrich, 1933ff. (Th W N T).
Theologische Zeitschrift, Basel (Th Z).
Zeitschrift für Kirchengeschichte (ZKG).
Zeitschrift für neutestamentliche Wissenschaft (Znt W).

34 Cassirer, Piatonismus, S. 326.

234



Zeitschrift für philosophische Forschung (ZPh F).
Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte (ZRGG).
Zeitschrift für Theologie und Kirche (Z Th K).

B. Einzelwerke

Aders Fritz, I. F., Abel als Philosoph, 1893.

Agrippa von Nettesheim, De occulta philosophia, 1510.
Althaus Paul, Die letzten Dinge, Lehrbuch der Eschatologie, 1956.

Auberlen Carl August, Die Theosophie F. Chr. Oetingers, 1847.
Aster Ernst von, Geschichte der Philosophie, 2. Aufl., 1935.
Baader Franz Xaver, Sämtl. Werke, ed. Franz Hoffmann.
Bacher Wilhelm, Die Aggada derTanaiten und Amoräer, 1878—1899 (5 Bd.).
Barth Karl, Die kirchliche Dogmatik, 1933ff. (KD).
Barth Karl, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 1952.

Baur Ferdinand Christian, Die christliche Gnosis, 1835.
Baur F. Chr., Die christl. Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung,

nach ihrem geschichtlichen Werdegang, 1841.

Beck Julius, Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia von Württemberg in der
Dreifaltigkeitskirche zu Teinach, Calw 1958.

Becker Carl, Der Gottesstaat der Philosophen, 1946 (deutsche Ausg.).
Benz Ernst, Der vollkommene Mensch nach Jacob Böhme, 1937.
Benz Ernst, Schelling, Werden und Wirken seines Denkens, Zürich 1955.
Benz Ernst, Schöllings theologische Geistesahnen, 1955.

Benz Ernst, Die christliche Kabbala, 1958.

Berdiajew, Die Bestimmung des Menschen, 1935.

Bertholet Alfred, Das Geschlecht der Gottheit, 1934.

Beyer Joseph, R. Cudworth als Ethiker, Staatsphilosoph und Ästhetiker,
1935.

Bischoff Erich, Elemente der Kabbala I 1913, II 1914.

Böhme Jacob, Sämtliche Schriften, ed. W. E. Peuckert, Sgt. 1955ff.
Bornkamm Heinrich, Luther und Böhme, Lutherjahrbuch, 1927.

Bousset Wilhelm, Die Religion des Judentums, 3. Aufl., 1926.

Brunner Emil, Religionsphilosophie, evang. Theologie, 1948 (2. Aufl.).
Campenhausen von Hans, Lateinische Kirchenväter, 1960.

Capelle Wilhelm, Geschichte der griech. Philosophie, 1922ff. (Göschen).
Caspar Max, Johannes Keplers wissenschaftliche und philosophische Stel¬

lung, 1935.

Caspar Max, Johannes Kepler, Stuttgart 1948.

Cassirer Ernst, Das Erkenntnisproblem, 1911 (3 Bde.).
Cassirer Ernst, Die Philosophie der Aufklärung, 1926.

Cassirer Ernst, Die platonische Renaissance und die Schule von Cambridge
(abgek. Piatonismus), Stud. Bibl. Warburg, Bd. XXIV, 1932.

235



Cudworth Ralph, The True Intellectual Systeme of the Universe, 1678.

Cudworth Ralph, Vera systema intellectualis totius universi latine edidit
Laurentius Mosheim 1733.

Cudworth, Treatise concerning eternal and immutabel morality, lateinisch
im Anhang von Mosheim, 88 Seiten.

Cudworth Ralph, Do vera notione et indole sacrosanctae coenae, bei Mos¬

heim 1733, Anhang (42 S.).
Cudworth Ralph, Conjunctio Christi et ecclesiae in typo bei Mosheim

(Anhang).
Cullmann Oskar, Unsterblichkeit der Seele und Auferstehung der Toten,

das Zeugnis des Neuen Testaments, Th Z, Basel 1956, 126—156.

Dannenberg Friedrich, Das Erbe Piatons in England bis zur Bildung Lilys,
1932.

Dessauer Friedrich, Weltfahrt der Erkenntnis (Newton Biogr.), 1945.

Dilthey Wilhelm, Gesammelte Schriften.
Dietrich Ernst Ludwig, Der Mythus vom Androgynen, ZKG 1939, 297—345.
Dinkier Erich, Die Anthropologie Augustins, 1934.

Dreß Walter, Die Mystik des Marsilio Ficino, 1929.

Driesch Hans, Parapsychologie, ed. Hans Bender, 1952.

Ehmann, Oetingers Leben und Briefe als urkundlicher Kommentar zu seinen
Schriften, 1859.

Eisler Robert, Weltenmantel und Himmelszelt, 2 Bde., 1910.
Eisler Rudolf, Wörterbuch der philosophischen Begriffe, 2 Bde., 1904.

Eißfeldt Otto, Einleitung ins Alte Testament, 1934.

Endreß Josef Anton, Einleitung in die Philosophie, 1922.

Erdmann Johann Eduard, Grundriß zur Geschichte der Philosophie II, 1878.

Eschenmayer Adam Karl August, Versuch, die scheinbare Magie des thieri¬
schen Magnetismus aus physiologischen und psychischen Gesetzen zu
erklären, 1816 (abgek. Thier. Magn).

Faust August, Das Deutsche in der deutschen Philosophie, 1942.

Feilchenfeld Walter, Henry More und Leibniz, Kantstudien 28, 1923,
323—334.

Francé-Harrar Annie, Die Tragödie des Parazelsus, 1924.

Franz von Marie-Luise, Der Traum des Descartes, Zürich 1952 (in: Zeitlose
Dokumente der Seele).

Frey Hellmuth, Das Buch der Anfänge, 1935 (Genesis-Kommentar).
Geiger Ludwig, Johannes Reuchlin, sein Leben und seine Werke, 1871.
Goethe Joh. Wolfgang von, Werke in 16 Bänden, ed. Diisel.
Goethe Wolfgang, Werke, Insel-Verlag.
Grabmann Martin, Philosophie des Mittelalters, 1921 (Göschen).
Graßmann H. G., Ausdehnungslehre, 1862.

Greene Evarts Boutell, The foundations of American Nationality, 1935.

Grimmelshausen Hans Christoffel, Simplizius Simplizissimus, Reclam.
Grunsky Hans, Jakob Böhme, 1952.

236



Gundolf Friedrich, Paracelsus, 1928.

Güntert, Der arische Weltkönig und Heiland, 1919.

Halley des Fontaines, La notion d'androgynie, Paris 1938.
Hartlaub G. F., Goethe als Alchimist, Euphorion 48 (1954), 19—40.
Hartmann F., Thoophrastus Paracelsus als Mystiker, 1894.
Häußer Ludwig, Geschichte der Rheinpfalz II, 1924 (Neudruck).
Herder Johann Gottfried, Älteste Urkunde dos Menschengeschlechts I, 1774

(S. 349—357 behandeln die Kabbala).
Hertling von Georg Frhr., John Locke und die Schule von Cambridge, Frei¬

burg 1892 (Hertling).
Heimsoeth Heinz, Metaphysik der Neuzeit, 1927.

Heine Heinrich, Werke Bd. 9.

Heinemann Fritz, Jenseits des Existenzialismus, 1957.

Heintel Erich, Deutsche Philologie im Aufriß, 1957.
Helmont van Franz Mercurius, Opuscula philosophica, London 1690.

Helmont van Franz Mercurius, Paradoxal Discourses, London 1695.

Hellpach Willy, Leibniz zwischen Luther und Lessing, Theodizee als Christo-
sophie, Beiträge zur Loibniz-Forschung, 1947, 96—137.

Hirsch Emmanuel, Geschichte der neueren evang. Theologie, 5 Bde., 1949

bis 1954.

Hirschberger Johannes, Geschichte der Philosophie II, 1960.

Hoffmeister, Philosophisches Wörterbuch, 1955.

Jaspers Karl, Schölling, Größe und Verhängnis, 1955.

Joël Karl, Der Ursprung der Naturphilosophie aus dem Geiste der Mystik
(2. Aufl.), 1926.

Irenaeus, Adversus Haereses, MSG, Bd. 7.

Kant Immanuel, Werke, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et
prineipiis, 1770.

Kant Immanuel, Über den muthmaßlichen Anfang der Menschengeschichte,
1786 (Neudruck, Bibl. Meiner).

Kant, Streit der Fakultäten (Reclam).
Kant Immanuel, Vorlesungen über Metaphysik, ed. Heinze.
Kern Otto, Orpheus, 1920.

Koyré Alexandre, La philosophie de Jacob Boehme, 1929.

Künstle Karl, Ikonographie der christlichen Kunst I, 1926, II, 1928.
Kunze Friedrich, Erkenntnistheorie, 1927.
Leese Kurt, Krisis und Wende des christlichen Geistes, 1932.

Lehmann-Haas, Toxtbuch zur Religionsgeschichte, 1922 (2. Aufl.).
Leibniz G. F. W., Die philosophischen Schriften, ed. Gerhardt, 1875—1890.
Leibniz, Werke, Akadomie-Ausgabe, Leipzig 1924ff.
Leibniz, Philosophische Werke, ed. Schaarschmidt, 1902ff.
Leibniz, Kleine philosophische Schriften, ed. Habs (Reclam).
Leibniz, Ausgow. philos. Schriften, ed. Schmalenbach, 1914, 1915 (2 Bde.).
Leisegang Hans, Die Gnosis, 1924.

237



Litt Theodor, Ethik der Neuzeit, 1927.

Luther Martin, Werke, Weimarer Ausgabe (WA).
Lüthi Kurt, Die Erörterung der Allversöhnungslehre durch das pietistische

Ehepaar W. und J. E. Petersen, Th Z, Basel, 12, 1956, 362—377.
Mahnke Dietrich, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, Halle 1937.
Marcel Gabriel, Erniedrigung des Menschen, 1957.
Meinhold Peter, Schillers spiritualistische Religionsphilosophie etc., ZRGG,

1956, 97—128; 218—241. Meinhold, Goethe zur Geschichte des Christentums,

Freiburg, 1958.

Meyer Hans, Geschichte der abendländischen Weltanschauung, 5 Bde.,
1947 ff.

Meyer Hans, Systematische Phylosophie I, Paderborn 1955.

Meyer Hans, Einleitung in die Philosophie, 1962.
Messer August, Geschichte der Philosophie I, 9. Aufl., 1932.
Messer August, Geschichte der Philosophie I, 9. Aufl., 1932. III, 8. Aufl.,

1932. IV, 8. Aufl., 1935.

Minucius Felix Octavius, ed. Carl Schneider, Paderborn 1954.
Morus Henricus Opera Omnia, 3 Bde., London 1678.

Müller Ernst, Der Sohar, das Hl. Buch der Kabbala, 1932.

Muschg Walter, Mystische Texte aus dem MA, 1943.

Oetinger Friedrich Christoph, Werke (Original-Ausgaben).
Oetinger, Sämtliche Schriften, ed. K. Chr. E. Ehmann, Stuttgart 1858ff.
Otto Rudolf, Reich Gottes und Menschensohn, 1934.

Pannenberg Wolfhard, Christlicher Glaube und menschliche Freiheit, in:
Kerygma und Dogma, 1958, 251—280.

Paracelsus Theophrastus Bombastus, Opera, Genf DCLIXX.
Paracelsus, Apokalypsis Hermetis Theophrasti («Nordstern»), 1771.
Paracelsus, Sämtliche Werke, ed. Sudhoff-Matthießen, 1922ff.
Patrick Simon, A Commentary upon Genesis, London 1695.
Patrides C. A., Renaissance Interpretations of Jacobs Ladder, Th Z, Basel,

1962, 411—418.
Peuckert Will Erich, Das Leben Jacob Böhmes, 1924.

Piaton, Symposion, ed. Bekker, Berlin 1817.

Popp K. R., Böhme und Newton, Diss., Leipzig 1935.

Powicke Frederic J., The Cambridge Platonists, 1926.
Du Prel, Philosophie der Mystik, 1884.

Du Prel, Ausgewählte Schriften, 1900—1901.
Du Prel, Nachgelassene Schriften, 1911.
Reimann Hugo, Henry Mores Bedeutung für die Gegenwart, Basel 1941.
Reiner Hans, Antike und christliche Naturrechtslehre, Archiv für Rechts¬

und Sozialphilosophie, 1955, 528—563.
Reitzenstein, Poimandres, 1904.

Rettig G. F., Kommentar zu Piaton, Symposion, 1875.

Richter Liselotte, Jacob Böhmes mystische Schau, 1943.

238



Ritter Gerhard, Die Neugestaltung Europas im 16. Jahrhundert, 1950.

Rittelmeyer, Die WiederVerkörperung im Lichte des Denkens, der Religion
und der Moral, 1931.

Schelling Fr. W. J., Werke, Bd. I—XIV.
Schelling, Weltalterentwürfe, ed. Manfred Sehröter, 1946.

Schiller Friedrich, Etwas über die erste Menschengesellschaft, 1790.

Schiller, Werke, Säkular-Ausgabe.
Schiller, Werke, Volksausgabe in 12 Teilen, Leipzig, Hesse und Becker.
Schilling Kurt, Naturrecht, Bibel und Christentum bei Hobbes, Z Ph F,

1948, 275—295.
Schilling Kurt, Geschichte der Philosophie I, 1953.

Schirmer F. W., Englischer Frühhumanismus, 1931.

Schirmer Waltor, Antike, Renaissance und Puritanismus, 1933.

Schmitz Kurt Joseph, Cudworth und der Piatonismus, Diss, phil.. Gießen
1919.

Schneider Robert, Schöllings und Hegels schwäbische Geistesahnen, Würzburg

1938.
Scholem Gershom, Zur Geschichte der Anfänge der christlichen Kabbala,

1954.
Scholem Gershom, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, 1957.
Scholem Gershom, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, 1960.

Scholem Gershom, Ursprung und Anfänge der Kabbala, Berlin 1962.
Schrenk Gottlob, Gottesreich und Bund im älteren Protestantismus, vor¬

nehmlich bei Coccejus, 1933.

Schubert Gotthilf Heinrich, Allgemeine Naturgeschichte, Erlangen 1826.

Schubert Gotthilf Heinrich, Geschichte der Seele, I, 1850.
Schulze W. A., Das androgyne Ideal und der christliche Glaube. Diss, theol.,

Heidelberg, Dinglingen, 1940.
Schulze W. A., Oetinger und die Kabbala, Judaica 4, 1948, 268ff.
Schulze W. A., Reformation und Widerstandsrecht, Ev. Th, 1949, 372—378.
Schulze W. A., Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes, ZRGG, 1955,

142—154.
Schulze, W. A., Jacob Böhme und die Kabbala, Judaica 11, 1955, I2fif.
Schulze W. A., Römer 13 und das Widerstandsrecht, ARSP, 1956, 551—566.
Schulze W. A., Das Vaterunser bei Rudolf Steiner, Ev. Theol., 1957, 427ff.
Schulze W. A., Oetingers Beitrag zur Schellingschen Freiheitslehre, Zeitschr.

f. Theol. u. Kirche, 1957, 213—225.
Schulze W. A., Schelling und die Kabbala, Judaica 1958, 65—99; 143—170;

210—223.
Schulze W. A., Oetinger contra Leibniz, ZPh F XI, 4, 607—617.
Schulze W. A., Ein Bischof sei eines Weibes Mann, Kerygma und Dogma,

1958, 287—300.
Schulze W. A., Eschenmayer und Blumhardt, TH Z, Basel, 1958, 261—281.

Schwally Friedrich, Die biblischen Schöpfungsberichte, AR IX, 1906, 171ff.

239



Schweitzer Albert, Kultur und Ethik, 1960.
Staehelin Ernst, Karl Barths Vorgänger auf dem Basler Lehrstuhl für syste¬

matische Theologie, TH Z, 1956, 162—187.
Staerk Willy, Die Erlösererwartung in den östlichen Religionen, 1938.
Stein Edmund, Philo und der Midrasch, 1931.

Sterry Peter, Discourse of the Freedom of the Will, London 1675.

Strunz, Theophrastus Paracelsus, 1957.
Strack-Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch, 4 Bde.
Spunda Franz, Das mystische Leben Jakob Böhmes, 1955, 1922—1928, Bd.V,

Freiburg 1961.
Thieme Hans, Die Ehescheidung Heinrichs VIII. und die europäischen Uni¬

versitäten, Karlsruhe 1957.

Trevelyan G. M., Kultur und Sozialgeschichte Englands, Hamburg 1948.

Überweg-Heinze, Grundriß der Geschichte der Philosophie, 13. Aufl.,
Bd. I—IV, Neudruck, 1953ff.

Universitas, Festschrift für Bischof Stohr, Mainz 1960.

Vorländer Karl, Geschichte der Philosophie I, 1939, ed. Ernst Hoffmann, II,
9. Aufl., ed. Knittermeyer, III, 7. Aufl., 1927.

Vierordt Karl Friedr., Geschichte der evang. Kirche im Großherzogtum
Baden I, 1847, II, 1855.

de Vries Jan, Altgermanische Religionsgeschichte, 1937.
Vischer Wilhelm, Der Hymnus der Weisheit in den Sprüchen Salomonis, 8,

22—31, Ev. Theol. 1962, 309—326.
Werner Martin, Glaube und Aberglaube, 1957.

Weinstock Heinrich, Die Tragödie des Humanismus, 1953.

Weiß Victor, Die Gnosis Jacob Böhmes, 1955.
Wenzel Aloys, Die philosophischen Grenzfragen der modernen Naturwissen¬

schaften, Stuttgart 1954.

von Wesendonck, Urmensch und Seele in der iranischen Überlieferung, 1924.

Windelband, Lehrbuch der Gesch. d. Philosophie, 13. Aufl., ed. Heimsoeth,
1948.

Winthuis J., Das Zweigeschlechterwesen, 1920.

Winthuis J., Einführung in die Vorstellungswelt primitiver Völker, 1931.

Wolf Erik, Das Problem der Naturrechtslohre, 1955.

Wünsche August, Bereschith Rabba, Lpzg. 1880/81.

Wyneken, Von Parazelsus zu Böhme, Mon.-Hefte Com.-Ges., 1900.

Ziegenfuß-Jung, Philosophen-Lexikon I, 1949, II, 1950.

Ziegler Konrad, Mensch und Weltwerden, ein Beitrag zur Mikrokosmosidoe,
Uborgs Zeitschr. f. das kl. Altertum, 1913, 529ff.

Zimmermann Robert, Henry More und die vierte Dimension, Sitz.-Ber. der
Wiener Akademie dor Wissenschafton, 1881, 403—448.

Zinn Elisabeth, Die Theologie Oetingers, 1932.

Zündel Friedrich, Joh. Christoph Blumhardt, 1921.

240


	Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und More  [Fortsetzung]

