
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Römer 9-11 : ein Stiefkind christlicher Theologie und Verkündigung

Autor: Reichrath, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


helligt aus der Auseinandersetzung mit Böhme hervorgegangen ist.
Schon die Tatsache, daß auch Leibniz eine «Aurora» verfaßt hat,
muß aufhorchen lassen. In diesem Werk des Nachlasses, das zu den
Entwürfen einer Seientia Generalis gehört, wird der Versuch
gemacht, Böhmes Lehre von den sieben Quellgeistern psychologisch
umzubilden (Liselotte Richter, a. a. 0., S. 46). Sie kann ihm also

nicht ganz gleichgültig gewesen sein.
Ferner erklärt Leibniz, sowohl in der Theodizee (II, §90, 124)

wie in der Monadologie (§72 am Ende) : « Es gibt keine gänzlich
abgesonderte Seelen und Genien ohne Körper, nur Gott allein ist völlig
davon frei» (Kl. Phil. Sehr., S. 167). Das ist gut «böhmesch». Zwar
hat Böhme auch die Körperlichkeit Gottes gelehrt, was More ebenso

ablehnt wie Leibniz, aber in der Annahme, daß jede Seele einen Leib
braucht, stimmen beide mit Böhme überein. Schon Paracelsus
behauptete die Körperlichkeit der Geister (Werke Bd. IX, 295). Böhme
erklärt: «Ein Geist ist rohe ohne Leib (Dreyfach Leben IV, 5).
Auch Leibniz zollt hier seinen Tribut, auch er teilt die Voraussetzung

der Cambridger von der Leiblichkeit alles Geistigen. Hier
liegt dann auch eine Gemeinsamkeit mit Oetinger — bei aller
sonstigen Gegnerschaft — vor. Oetinger hat bekanntlich das Wort
geprägt: «Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes», das von allen
Theosophen des frühen 19. Jahrhunderts, Schelling, Baader, Schubert,

Ennemoser, E. A. von Schaden, Culmann mit Begeisterung
nachgesprochen wird, der schlichte Görlitzer Schuster hat sie alle
in seinen Bann geschlagen.

RÖMER 9—11

Ein Stiefkind christlicher Theologie und Verkündigung

Von Hans Reichrath, Zweibrücken

I.

Die Kapitel 9—11 des Römerbriefes sind in unserer christlichen
Kirche genau so geläufig und beliebt wie das Problem, mit dem sie

sich ganz zentral und nicht nur so nebenbei befassen.

160



Die meisten machen um die Frage nach dem Schicksal des Judentums

und dem Verhältnis von Kirche und Israel einen weiten Bogen.
Der verehrte Leser möge einmal überlegen, wie oft und wann er von
unseren Kanzeln einmal eine Predigt zu Rom. 9—11 gehört hat oder

— als Pfarrer — gehalten hat, in der es wohlgemerkt um Israel ging,
nicht um sonst etwas

Bei Durchsicht von rund einem Dutzend Predigtbänden der
verschiedensten Zeiten und der unterschiedlichsten theologischen
Richtungen konnte der Verfasser lediglich in einem Band eine Predigt
zu einem Abschnitt aus diesen drei Kapiteln finden. In einer Predigt
zu Rom. 1, 16 wurde bezeichnenderweise der zweite Halbsatz ignoriert,

und von anderen Stellen ließen sich gewiß ähnliche Feststellungen

treffen, ganz abgesehen von einigen das eigentliche Problem
jeweils schon verschleiernden oder völlig verdeckenden Übersetzungen

auch in modernen Bibelausgaben.

Sicher hängt das Fehlen solcher Predigten mit den üblichen
Perikopenreihen zusammen.

So finden sich in der altkirchlichen Reihe (Eisenach 1896) nur
zwei Abschnitte: 11, 33—36 am Sonntag Trinitatis und 10, 1—15

am 2. Sonntag n. Tr. Dabei ist der Platz im Kirchenjahr schon
bezeichnend und es entspricht wohl der allgemeinen Praxis, über den
Schluß des 11. Kap. ohne Rücksicht auf den vorangegangenen
Abschnitt zu predigen. In dem Abschnitt aus dem 10. Kap. ist zwar
ausdrücklich von Israel und den Juden die Rede ; sie werden jedoch
in aller Regel lediglich negativ als Demonstationsobjekt für die
Lehre von der «Rechtfertigung allein aus Glauben» im Gegensatz
zur «jüdischen Werkgerechtigkeit» und zum «jüdischen Gesetz»

dienen.

Die von der Lutherischen Liturgischen Konferenz Deutschlands
1958 herausgegebene Ordnung der Predigttexte stellt demgegenüber
sicher eine Bereicherung dar, doch fehlt immer noch der so entscheidende

Abschnitt 11, 1—24.

Wesentlich dürfte bleiben, wie über die einzelnen Texte gepredigt
wird und inwieweit die in Rom. 9—11 zum Ausdruck gekommene
Theologie des Apostels Paulus unsere Verkündigung überhaupt
beeinflußt.

161



II.

Die ersten Versuche einer Weichenstellung finden sich jeweils
bereits bei der Charakterisierung von Paulus.

Dem Versuch, Jesus Christus zu «arisieren» entsprach schon
immer der Versuch, Paulus als «unjüdisch» hinzustellen, um dann
um so leichter durch Verschweigen wesentlicher Teile seiner
Verkündigung über die Klippen hinwegzukommen.

Von den zahlreichen aufschlußreichen Äußerungen sei als typisch
nur die eines ehemals «deutsch-christlichen» Theologieprofessors aus
dem Jahre 1940 zitiert:

«... Antisemitismus (ist) nicht nur ein innerweltliches, sondern
ein übergeschichtliches und ewiges Anliegen. Die Juden sind nicht
nur der Fluch dieser Welt, sondern sie sind die Gottverfluchten, die

schlechterdings keine Möglichkeit des Heils haben, weil sie in Ewigkeit

verfluchte Söhne des Teufels sind, sie sind geradezu die
Offenbarung des Teufels und stellen das radikal Böse in der Welt dar.
Es hat selten in der Geschichte einen so grundsätzlichen und
kompromißlosen Antisemitismus gegeben wie im Frühchristentum.
Naturverhältnis, Gotteserlebnis, Stellung zum Mitmenschen, zu
Frau und Kind, formale Liebesethik statt kasuistischer Gesetzesmoral

sind bei Jesus unjüdisch So beginnt die antijüdische
Bewegung im Urchristentum tatsächlich schon bei Jesus.»

Auf diesem Hintergrund ist dann von Paulus wie folgt die Rede :

«... Sicher ist, daß sein echt griechischer Freiheitsdrang, sein tiefes
Verwurzeltsein im Piatonismus, sein kynischer Weitendrang, seine

Liebe zu Sport- und Militärbildern, seine Sakramentsfrömmigkeit
des Mitlebens und Mitsterbens mit seinem Kultgott genau das

Gegenteil von jüdischem Denken und jüdischer Frömmigkeit sind.»
Kleinlaut wird hinzugefügt: «Daß wir daneben ein anderes Paulusbild

haben, ist ein schwieriges, aber der Historiker wird bescheiden

sagen, ungelöstes Problem.»

Folgerichtig kann dann von Marcion gesagt werden:
«Der größte Antisemit des 2. Jahrhunderts ist zugleich der größte

Paulusschüler bis Luther Er hat mit der Arbeit begonnen, um
die wir uns erst heute nach fast 1800 Jahren wieder zu bemühen

beginnen: das Neue Testament von allen jüdischen Verfälschungen

162



zu befreien Nicht nur die Juden, sondern der Judengott hat
Christus gekreuzigt ...»

Gott sei Dank heginnen wir uns nun — wenn auch nur durch eine
Minderheit — nach weiteren 20 Jahren (wieder?) zu bemühen,
gerade das «Jüdische» bei Paulus und im ganzen Neuen Testament
herauszuarbeiten und neu zu sehen. Daß es dabei um das althergebrachte

christliche Lehrgebäude nicht sehr gut bestellt ist — wen
nimmt das wunder?

Mit Recht betont Prof. H. J. Kraus: «Die Christenheit macht es

sich allzu leicht, wenn sie mit,paulinischen Argumenten' Kritik übt.
Hat sie Paulus überhaupt begriffen? Ist es nicht eine eigenartige
Sicherheit, mit der die Aussagen des Apostels wie ein theologisches

Prinzip gehandhabt werden!»
Man erkennt die Berechtigung dieser kritischen Fragestellung

nirgendwo besser als bei der Behandlung von Rom. 9—11 im Rahmen

des Römerbriefes an sich und der christlichen Verkündigung
überhaupt.

Die meisten Auslegungen des Römerbriefes lassen jedenfalls nicht
erkennen, daß das Problem «Israel» für Paulus zentrales Thema ist,
ohne das auch die übrigen Aussagen nicht recht zu verstehen sind,
insbesondere die zum Verhältnis von Gesetz und Evangelium,
Rechtfertigung aus Glauben und Werkgerechtigkeit, zur Prädestinationslehre

(Erwählung und Gericht) sowie zur Gnade und Treue Gottes.
Zahlreich waren und sind die Versuche, die Kap. 9—11 zu

isolieren und als eingeschobenen Fremdkörper zu betrachten.
Erst in den letzten 100 Jahren mehrten sich Stimmen, die «das

Problem der Heilsgeschichte nach Rom. 9—11» klar erkannten und
bereit waren, die theologischen Konsequenzen daraus zu ziehen. In
dem gleichnamigen Buch wies Prof. H. E. Weber 1911 auf die

«historisch-theologische Bedeutung der Kapitel für die Gesamtwürdigung

des paulinischen Denkens und Glaubens» hin.
K. L. Schmidt schrieb 1942 («Die Judenfrage im Lichte der Kap.

9—11 des Römerbriefes»), daß «diese drei Kapitel im Römerbrief
nicht isoliert werden dürfen, was immer wieder geschehen ist, wenn
man die an sich vorhandenen Tatsachen visiert hat, der Apostel habe
sich Rom. 9—11 in einer Art Exkurs auch noch zur Judenfrage
geäußert, weil er nun einmal seiner jüdischen Herkunft irgendwie und

163



irgendwo in seinem Schrifttum doch einen Tribut habe entrichten
müssen».

Und H. J. Kraus bezeichnet es z.B. als den «fundamentalen
Fehler der Reformatoren, daß sie das Ereignis der Erwählung als

Prädestination' personal bezogen und damit der Verkündigung Rom.
9—11 in ihrer ständigen Israel-Relation den Geschichtszusammenhang

nahmen. Damit aber wurde im wahrsten Sinne des Wortes das

Fundament der Kirche erweicht. Die Wurzel, aus der sie lebt, wurde
spiritualisiert».

Diese wenigen Stellungnahmen mögen genügen, die Notwendigkeit

der Beschäftigung mit diesem Thema darzutun. Wie ungeheuer
groß die Bedeutung all dessen ist, läßt sich aber wohl nur ahnen.
Revolutionierende Möglichkeiten zeichnen sich ab.

III.

Ein kurzer Überblick über die ersten 8 Kapitel soll zeigen, daß
9—11 kein überraschender Einschuß darstellt, sondern den
Höhepunkt des ganzen Briefes bildet.

Es wird auch zu zeigen sein, daß es eine Verkürzung darstellt,
überall für die Größen «Israel» und «Juden» Begriffe zu setzen wie
«Kirche» und «religiöser, frommer oder kirchlicher Mensch» usw.,
oder etwa (wie stellenweise bei Karl Barth) das Wort «Jude» nur in
Anführungsstrichen zu schreiben.

Damit würde letztlich das heilsgeschichtliche Problem des

Römerbriefes in «christlicher» oder «christologischer» Exegese in ein
undynamisches, dogmatisch abgesichertes Lehrgebäude verwandelt,
dem mehr und mehr die Dimension des Eschatologischen verloren

gegangen ist (m. E. die große Not der prot. Theologie, wie u. a.

neuerdings das Buch «Theologie der Hoffnung» von Jürgen Molt-
mann aufzeigt).

Gleich zu Anfang des 1. Kapitels fixiert Paulus den Grund der
Heilsbotschaft: die Verheißung durch die Propheten in den Heiligen
Schriften und die Abstammung Jesu «nach dem Fleische aus Davids
Samen».

Damit ist jeder mythologisierenden und ungeschichtlichen Be-

164



trachtungsweise der neutestamentlichen Aussagen von vornherein
der Boden entzogen. Die Geschichte Israels ist das Fundament, die

Wurzel, der Ursprung des Neuen, das angebrochen ist!
Was ist nun aber das Neue? — «... Glaubensgehorsam zu seines

Namens Ehre unter allen HeidenVölkern zu wirken» (1, 5; 15, 16 ff.
Paulus, der pharisäische Jude, steht staunend vor dem unendlichen
Wunder, daß der auferstandene Christus aus seinem Volk heraustritt

unter die Heiden, die «Völker», die «Vielen» — «für alle».
Paulus steht genau auf der Grenze, auf dem Übergang vom Judentum

zu den Heiden. Er erlebt, daß sich Gott gemäß den Verheißungen

des Alten Testamentes allen Völkern offenbart — und zwar
durch sein auserwähltes Volk Israel.

Was «christliche Kirche» auch immer sein mag: hier ist sie für
alle Zeiten ihrer Herkunft verbunden und verpflichtet. Sie kann —
wenn sie wahre Kirche Jesu Christi sein will — niemals ohne oder

gegen diese Bindung leben.
Wie zentral diese Frage ist, zeigt sich im folgenden bereits wieder

bei 1, 16: die Heilsbotschaft bringt Rettung jedem, der ihr
vertraut, zuerst den Juden, so auch den Griechen. Auf das Wörtchen
«zuerst» kommt es hier vornehmlich an, nicht allein auf das
üblicherweise nur betonte «Glauben». Wenn es nicht darauf ankäme,
hätte es nicht ausgerechnet Marcion als erster gestrichen

Es spricht alles dafür, daß Paulus in dieser Reihenfolge eine

«heilsgeschichtliche Notwendigkeit» (0. Michel) sieht, die er in seiner

ganzen Missionstätigkeit bis zuletzt anerkannt hat (vgl. Apg. 13,

5. 14; 14, 1; 16, 13; 17, 2. 10. 17; 18, 4. 6. 19. 26; 19, 8. 9; 26, 23;
28, 28 und 3, 26; 11, 20).

«Euch (Juden) mußte das Wort Gottes zuerst verkündiget werden

; weil ihr es aber zurückstoßt und euch selbst des ewigen Lebens
nicht für würdig erachtet, so wenden wir uns nunmehr zu den
Heiden» (Apg. 13, 46. 47).

Mit alledem kann nicht nur gemeint sein, daß sich Paulus mangels
Zuspruchs in der Synagoge (es wurden «auch» Juden gläubig!) auf
der Suche nach einem geeigneten Missionsobjekt den Heiden
zuwandte. Für Paulus ist die Neuschöpfung des Menschen und der
Welt schon da. Der Messias ist gekommen und hat sein Werk der
Umwandlung der Welt begonnen. Die Verheißung an Israel, «zum

165



Segen der Völker» da zu sein, hat sich erfüllt. Gott ist «Fleisch»
geworden. Er hat sich in die Welt begeben um sein Versöhnungswerk
zu vollenden. Die Stunde (13, 11) ist gekommen, in der auch die
Heiden in die Heilsgeschichte unmittelbar mit einbezogen werden.
Deshalb wurde Paulus zum Heidenmissionar!

In 2, 9. 10 kehrt das «zuerst» wieder: die Juden werden auch im
Gericht die Ersten sein. Sie werden «durch das Gesetz)> gerichtet werden,

während die Heiden lohne das Gesetz» gerichtet werden (2, 12;
3, 19).

Hier wird der entscheidende Unterschied zwischen Juden und
Heiden erstmals deutlich : das Gesetz hat beide bisher getrennt, und
das heißt : die Erwählung Gottes galt bislang nur den Juden, denn
sie sollten durch die Erfüllung des Gesetzes Gottes Ehre unter den
Heiden bezeugen (2, 13. 23ff. ; Gal. 3, 12 ; 5, 3). Das Gesetz wird nicht
negativ gesehen, er ist keine Erfindung menschlicher Leistungssucht
oder Werkgerechtigkeit, sondern eindeutig Auftrag Gottes und
untrennbarer Bestandteil von Bund, Erwählung und geschichtstreiben-
der Verheißung.

Kein Wunder, daß der früheste Streit der Urchristenheit darum
ging, inwieweit auch die Heidenchristen die Thora zu befolgen
hätten (vgl.Apg. 10, lOff. 28; 11,3ff.; 15, Iff.; l.Kor.7,18ff.; 8, Iff.;
14, 34. 37; Gal. 2, 11 ff.).

Die Forderung nach «Beschneidung der Herzen» in 2, 28 ist nicht
neu (Deut. 10, 16). Aber es scheint Paulus auf das wahre Judesein
noch anzukommen, es ist ihm keine überholte Existenzform.

Der Anfang des 3. Kap. unterstreicht dies. Den Juden bleibt
trotz allem als «Vorrecht» noch «viel in jeder Hinsicht». Ihnen sind
die Verheißungen Gottes anvertraut worden (3, 2). Die Untreue
mancher Juden kann die Treue Gottes nicht aufheben, denn Gott
ist wahrhaftig (3, 3. 4).

Mit vollem Recht bezeichnet K. L. Schmidt diesen Abschnitt als

«Überschrift und Inhalt» von Rom. 9. 11!

Nur an Israel können die Welt und die Heiden ersehen, daß Gott

treu ist und daß des Menschen Ungerechtigkeit und Sünde (3, 5. 9ff.)
seine Treue nicht aufheben können. Auch in Zukunft wird sich daran
nichts ändern, daß «Israel» der einzige «Gottesbeweis» bleibt. Die
«Kirche» kann es nur insoweit sein, als sie auf diesem Fundament

166



steht. Ohne Israel, Altes Testament und geschichtliche Herkunft
und Wirklichkeit Jesu würde das Christentum zu einer «Religion»
wie andere, zu einem frommen Mühen ohne Verheißung und
Hoffnung.

In 3, 2 Iff. umschreibt Paulus in einzigartiger Weise die neue

Gerechtigkeit. Fast jedes Wort bedarf der Betonung zum richtigen
Verständnis: «Jetzt aber» «unabhängig vom Gesetz» «jedoch
bezeugt vom Gesetz und den Propheten» Gottesgerechtigkeit
im Glauben an Jesus Christus «für alle» «hier gibt es keinen
Unterschied» «umsonst durch Gnade».

Hier wird keine christliche Dogmatik entfaltet, sondern
Heilsgeschichte dargestellt: Gottes Weg in «gegenwärtiger Zeit» (3, 26) über
und durch Israel zu den Heiden

Hier wird auch kein thorafeindliches Evangelium verkündet,
sondern die Erwählung der Heiden «unabhängig vom Gesetz», d. h.
«umsonst» und «allein aus Gnaden». Die Juden wurden (werden)
erwählt mit dem «Joch des Gesetzes». Die Heiden werden berufen ohne

zuvor auch nur eine gesetzliche Bedingung erfüllen zu müssen, d. h.
«allein aus Glauben)). Nur hier und nirgends sonst liegt die Problematik

von «Glaube und Gesetz» begründet, mit der sich Paulus in
3, 27 ff. ausdrücklich auseinandersetzt. Ein Rühmen des Glaubens
gegenüber dem Gesetz ist ausgeschlossen, denn dies würde dem
Gesetz Weg) des Glaubens widersprechen, d.h. es würde nicht allein
auf Gnade beruhen, sondern selbst ein Werk des Menschen sein.

Es scheint außerordentlich bedeutsam und kein Zufall zu sein,
daß Paulus hier von «Mensch», « Jude» und «Heide» spricht, ähnlich
wie in Gal. 2, 15. 16, wo die Reihenfolge noch deutlicher zutage tritt.
Gott ist von Anfang an der Gott aller «Menschen» gewesen und er
hatte ihre Erlösung im Auge und verheißen. Doch die Erfüllung
dieser Verheißung geschah (und geschieht) in der Geschichte Israels
und der «Juden», in die nunmehr die «Heiden» Nichtjuden) mit
einbezogen werden: am Ende der Zeiten wird (wieder) der «Mensch»

stehen, d. h. Gottes Ebenbild frei von Sünde und Schuld. Für Paulus
ist nun entscheidend, daß dieser «Mensch» («ecce homo»!) schon da

war: der Jude Jesus von Nazareth als erhöhter Christus Anfang,
Mitte und Ende der Heilsgeschichte Gottes mit der gesamten
Menschheit

167



Der Glaube an diesen EINEN umschließt deshalb sowohl die
«Beschnittenen» als auch die «Unbeschnittenen».

Als ob Paulus geahnt hätte, daß daraus eine «christliche»
Rechtfertigungslehre gemacht würde, schließt er diesen Abschnitt mit der
unmißverständlichen Feststellung: wir lieben das Gesetz durch den

Glauben nicht auf, wir geben dem Gesetz die rechte Stellung!
Mit dem sich anschließenden 4. Kapitel zeigt Paulus, daß es ihm

auf das ankommt, was wir mit «Heilsgeschichte» bezeichnen. Glaube
und Gesetz müssen in dieser Geschichte von Anfang an ihren Platz
haben, es darf keinen Bruch geben, der Gottes Verheißungen,
Wahrhaftigkeit und Treue in Frage stellen könnte.

Deshalb blickt Paulus auf den Anfang der Geschichte Gottes mit
seinem auserwählten Volk zurück : im Stammvater Abraham war das
«Gesetz des Glaubens» verheißen und keimhaft angelegt.

Ja noch mehr: die Verheißung galt von Anfang an den
«Unbeschnittenen », den Heiden ; denn Abraham wurde als Unbeschnittener
bereits zum Segensträger für alle Völker, auch für die, «die ohne

Beschneidung glauben» (4, 11).
Die Verse 4, 12—17 zeigen, daß Paulus keinen grundsätzlichen

Gegensatz zwischen Glauben und Gesetz annimmt, denn auch die

Beschnittenen, also die, die «unter das Gesetz» getan wurden, konnten

«im Glauben» wandeln. Hier wird auch wieder deutlich, daß
«Glauben» das Vertrauen auf Gottes alleinige Majestät ist («Gott
allein die Ehre» 4, 20), nicht das Für-wahr-halten irgendwelcher
Glaubenssätze. Deshalb behält auch das Gesetz in dieser Geschichte
seinen positiven Platz, es ist nicht etwa die Antithese zum Glauben,
wie es nach 4, 13ff. scheinen könnte. Dies kann es sein! Die Thora
war und ist Gottes Weisung für «sein Volk», aber sie ist ein Teil
seiner lebendigen und sich immer neu wandelnden Geschichte mit
der ganzen Menschheit.

«Damit die Verheißungen für die gesamte Nachkommenschaft
Gültigkeit haben, und zwar nicht nur für die, welche es aufgrund des

Gesetzes ist », darum geschieht die Erlösung aller Menschen nicht
«durch das Gesetz» — aber auch nicht ohne das Gesetz!

Das Durchhalten dieser Spannung ist — soweit ich sehe — das

eigentliche paulinische Problem. Wir werden gerade bei 9—11 diese

Fragen in anderem Gewände wiederfinden, wenn es um die Spannung

168



zwischen «Kirche und Israel» in dieser Zeit geht. Alles steht und
fällt mit dem «Glauben an den, der unseren Herrn Jesus von den
Toten auferweckt hat» (4, 24. 25). Jesus Christus ist aber nicht nur
der dagewesene und gegenwärtige, sondern auch der zukünftige,
wiederkommende Herr. In bezug auf «Kirche (Evangelium) und Israel
(Gesetz)» heißt das, daß die Spannung und Unsicherheit um das
«wahre Israel» bis zum Ende der Zeiten bestehen bleibt (8, 18ff.).

In den folgenden Kapiteln zieht Paulus die Konsequenzen aus der
geschehenen Rechtfertigung der vormals «Gottlosen», der «Feinde
Gottes» und «Knechte der Sünde».

Wieder wird das Neue herausgestellt: so wie Adam durch seine

Sünde für viele den Tod brachte, so brachte Jesus durch seinen Tod
«für alle» das ewige Leben, denn diese stehen nicht mehr unter dem
Gesetz, sondern unter der Gnade (6, 14ff.), nicht mehr im Dienst des

«Buchstabens» sondern des «Geistes» (7, 6). Trotzdem ist das Gesetz

nichts Sündhaftes, sondern etwas Heiliges, Geistliches, das zum
Leben verhelfen soll (7, 7. 10. 12. 14). Aber es bringt die Sünde an
den Tag, die aus dem Menschen kommt (7, 7ff. 14ff. ; 8, 3). Gottes
Handeln diente der Erfüllung der Forderungen des Gesetzes (8, 4).
So wurde das «Fleisch» befreit zum Leben nach dem «Geist» (8,1 ff.).

Den Heiden bleibt zwar die Erfüllung des Gesetzes als Bedingung
ihrer Annahme «allein aus Gnaden» erspart, aber sie werden nun in
totaler Weise mit ihrer Sünde konfrontiert. Da sie bislang ohne die
Thora lebten, wußten sie auch um ihre Übertretungen nicht, aber sie

profitieren gewissermaßen von den Übertretungen der anderen,
nämlich der Juden

Es muß ganz klar gesehen werden, daß christliche Theologie in
ihren Aussagen die a Freiheit vom Gesetzt), das «allein aus Gnaden»
und das «allein durch den Glauben» nicht nur individualistisch-
existentiell interpretieren darf, was immer wieder geschehen ist und
noch geschieht. Als ob einer, der nie unter dem Gesetz war, wissen

könnte, was die Freiheit von eben diesem Gesetz für ihn bedeutet
Christen dürfen nie vergessen, daß sie ohne die Erfüllung des von
Gott gegebenen Gesetzes durch Jesus Christus keine Christen wären
und sie dürfen auch nie vergessen, daß Jesus notwendigerweise (nicht
zufällig!) aus dem Volke kam, dem das Gesetz auferlegt und anvertraut

wurde — zum Segen für die anderen Die Probleme sind eben

169



so spannungsvoll miteinander verzahnt, daß jedes Ausbrechen aus
diesem heilsgeschichtlich-eschatologischen Bezug den Verlust des

Heiles bedeuten muß.

IV.

Das «Herzstück des Römerbriefes» (Thieme) beginnt Paulus mit
einer für viele christliche Ohren sicher ungeheuerlichen Aussage:
er wollte um der Rettung seiner israelitischen Brüder willen gerne
aus der Gemeinschaft mit Christus ausgestoßen sein. Dieser eine
Satz steht für alles andere und er hätte die Grundlage
christlichkirchlichen Verhaltens Israel gegenüber sein müssen. An diesem
einen Satz zeigt sich auch, was wahre Christus-Nachfolge ist: nicht
das egoistisch-fromme Besitzergreifenwollen von dem Heiligen,
sondern die Inkaufnahme des Heillosen um der bedingungslosen
Hingabe willen (vgl. 1. Kor. 9, 20; Mark. 15, 34; Ex. 32, 32).

Im Gegensatz zu den Juden kann man von der Christenheit nicht
sagen, daß sie das Kreuz ihres Herrn getragen hat. Sie hat es
meistens viel lieber denen auferlegt, von denen Jesus angeblich gekreuzigt

wurde, für die er sich aber hingegeben hat und deren wahrer
König er war. Die Christen sind eben doch schlechte Juden, obwohl
ihr Herr der vollkommenste Jude war, gerade in seinem Leiden für
die Vielen, die rechtlosen Sünder.

Das Verhältnis zu den Juden ist — um Mißverständnisse zu
vermeiden — keine «völkische» Frage und nicht nur eine Frage der
Nächstenliebe, auch für Paulus nicht. Es geht um «Israel», um die
«Gottesstreiter» (Gen. 32, 28). Auch die «ungläubigen» Juden sind
noch «Israeliten, denen der Sohnesstand, die Herrlichkeit Gottes,
die Bündnisse und die Gesetzgebung, der Gottesdienst und die
Verheißungen zuteil geworden sind, denen die Erzväter angehören und
aus denen der Messias dem Fleische nach stammt» (9, 4. 5).

Deshalb ist aber nicht etwa Gottes Verheißung hinfällig geworden;

«denn nicht alle, die aus Israel stammen, sind Israel» (9, 6ff.).
Das ist keine spitzfindige Dialektik. Paulus geht es allein um die

«Herausstellung der Souveränität Gottes gegenüber den Vorzügen
Israels» (0. Michel; vgl. 9, II).

170



Ganz Israel darf und kann sich nach wie vor auf Gottes Zusagen
berufen. Aber Gottes «freie Wahl», sein Heilsplan, ist nicht an
biologische Abstammungsnachweise und äußerliche Zugehörigkeitsmerkmale

(Beschneidung) gebunden. «Israel» war schon vor Jesus
Christus im «Alten Bund» keine mit den menschlichen Sinnen genau
faßbare und zu umschreibende Größe. Auch das «neue Israel», die
«Kirche aus Juden und Heiden» (vgl. bes. Eph. 2, 11 ff.) ist «sichtbar»

und «unsichtbar» zugleich — ganz so wie ihr Herr, dessen

Messianität eben nur «im Glauben», nicht im «Schauen» zu
ergreifen ist.

Dieses «zugleich» ist das eigentlich Paulinische. Wir haben bereits
oben auf die Problematik der «Spannung» hingewiesen. Gottes Wege
sind nicht des Menschen Wege und Gottes Freiheit und Souveränität
machen es unmöglich, daß der Mensch sich auf ein frommes Altenteil

oder eine religiöse Besitzstandsgarantie zurückzieht. Die
«Rollenverteilung in der Heilsgeschichte » liegt allein bei Gott (Thieme).

«Erwählung und Verwerfung» heißt darum das Thema des folgenden

Abschnittes 9, 14 ff.

Das von manchen Theologen nicht sehr geschätzte Wörtchen
«und» ist ein notwendiger Bestandteil paulinischer Theologie:
Israel und die Völker, Synagoge und Kirche, Gesetz und Evangelium,
Juden und Heiden, Gesetz und Glaube, Glaube und Werke, Ver-
stockung und Erleuchtung, Gericht und Gnade, Freiheit und
Verantwortung (Schuld) usw. Nur in einem kennt Paulus kein «und»:
der HERR ist EINER — und darin ist er ganz Jude!

Darum gilt der Satz: «Gott erbarmt sich, wessen er will, und er
verstockt, wen er will» (9, 18). Das ist noch nicht das Neue, denn
das wußten auch die Juden (vgl. Ex. 33, 19 u.a.).

Das Neue ist, daß das eine nicht mehr auf Israel beschränkt und
das andere nicht mehr nur den Heiden vorbehalten bleibt. Quer
durch die gesamte Menschheit gehen nun Erwählung und Verweffung
(9, 24)!

«Die Heiden, die nicht nach Gerechtigkeit trachteten, haben
Gerechtigkeit erlangt Israel dagegen, das nach der vom Gesetz
geforderten Gerechtigkeit trachtete, hat das vom Gesetz gesteckte Ziel
nicht erreicht» (9, 30. 31).

171



Noch einmal haben wir in einem Satz das große rätselhafte
Ereignis umschrieben, das das ganze Neue Testament erfüllt.

Daß Israel an seiner «Werkgerechtigkeit» scheiterte (9, 32), ist
für Paulus kein Grund zur Überheblichkeit, wie wir schon gesehen
haben (z. B. 1, 18ff. ; 3, 9ff. 22. 23) und noch sehen werden (11, 19ff.).
Zu jeder Erwählung (in «Zion» wurde der Felsen des Ärgernisses
gelegt) gehört die Verwerfung, die Möglichkeit zum Scheitern am
«Stein des Anstosses». Nur Nicliterwählte können nicht scheitern! Die

Betonung auf das Scheitern Israels zu legen, wäre eitler Moralismus.
Paulus aber ist kein Moralist. Er sieht im Anstoß und im Scheitern
ein Geheimnis Gottes, ein Zeichen seines lebendigen Handelns (vgl.
1, 11. 15!).

Wie bereits in 9, 11 ff. sorgt sich Paulus auch am Anfang des

10. Kapitels um die Rettung Israels.

Vers 2 ist insofern besonders wichtig, als Paulus den Juden «Eifer
für Gott» bescheinigt, und zwar — entgegen mancher christlichen
Äußerung seit Marcion — für denselben Gott, den auch die Kirche
als «Vater Jesu Christi» anbetet.

Hier tritt die geheimnisvolle Tragik zutage, die das Verhältnis
von Kirche und Israel von Anfang an überschattet, denn schon die

Kreuzigung Jesu geschah aus «Eifer für Gott», aber in der «falschen
Erkenntnis» (1. Tim. 1, 13). Das unentwirrbare Ineinanderüber-
gehen von menschlicher Schuld und göttlichem Plan ist deshalb das

große Thema des 11. Kapitels.
Was damals galt, gilt auch heute noch : wir haben neu zu lernen,

daß es immer noch Juden gibt, die für Gott, nicht für irgendeinen
Götzen, eifern und im treuen « Kiddusch-ha-schem » ihr Leben opfern.
Daß dies so ist und warum es dieses Nebeneinander und Miteinander
gibt, ist das eigentliche Problem des 11. Kapitels, ja des ganzen
Römerbriefes.

Warum haben die Juden nicht die «rechte Erkenntnis»?
Weil sie nicht an die Auferstehung des als Messias gekreuzigten

Jesus von Nazareth glauben.
Und warum glauben sie nicht an Jesus Christus?
Wieder stehen wir vor dem unerklärlichen Geheimnis, mit dem

sich das 11. Kapitel auseinandersetzt.

172



Die Antwort von 10, 3 bedarf der Absicherung gegen
Mißverständnisse, denn schon immer ging es Israel um die Gottesgerechtigkeit.

Ein Schuldvorwurf von christlicher Seite ist völlig deplaziert.
Auch Israel erwartete die Gerechtigkeit von Gott, nicht von seiner

eigenen Qualität. Schon das Alte Testament und viele Rabbinen der
Zeit Jesu wandten sich gegen einen falsch verstandenen und
übertriebenen «Pharisäismus», der die eigene Gerechtigkeit zur Geltung
bringen will.

Jesus und Paulus haben nicht zeitlos geredet, sondern in
konkrete Situationen hineingesprochen. Es darf uns auch hier nicht die
geschichtliche Dimension verloren gehen, denn ob Israel gerettet
oder verworfen wird, entschied sich nicht allein im Jahre 30 n. C.

oder im l. Jahrhundert, obwohl es sich an Jesus Christus entscheiden
wird. Es geht nicht nur um die Wahrhaftigkeit oder Heuchelei frommer

Juden im Verhältnis zu Jesu Lehre und Auftreten, sondern um
das Verhältnis von Juden und Heiden, um die Errettung «aller».

«Werkgerechtigkeit» ist eine fast notwendige, konsequente Folge des

Gesetzesgehorsams und der menschlichen Sünde. Das Gesetz aber
stand und steht im Dienste Gottes uns allen zugute. Wer kann da
noch richten?

Schließlich erfuhr Paulus an sich selbst das Wunder der Freiheit
vom Gesetz. Seine Erkenntnis von Gottes Gerechtigkeit geht von
der Erkenntnis des auferstandenen Christus aus, an den Paulus als

konsequenter Jude bis zu seinem Damaskuserlebnis, d. h. bis zu
seiner Überwältigung durch den Herrn selbst, auch nicht glaubte (vgl.
Phil. 3, 5ff.).

Paulus hatte am allerwenigsten Anlaß, den ungläubigen Juden
moralische Schuld vorzuwerfen. Er tat es auch nicht — nur «christliche»

Kommentare tun dies.

Bei 10, 4 folgt mit einem einleitenden «Denn» sofort die Begründung:

Christus hat dem Gesetz ein Ende gemacht, damit jeder, der
da glaubt, zur Gerechtigkeit gelange. Zwei Wörter sind hier
herauszuheben: «damit jeder».

Luthers Übersetzung trifft hier wohl nicht ganz das Entscheidende:

die innere Dynamik auf ein Ziel hin (gr. «eis»; vgl. Rom.
15, 16; 1. Thess. 2, 16). Wir haben bereits betont, daß für die Heiden
nicht das Gesetz die gnädige Zuwendung Gottes sein kann, sondern

173



«nur» der Glaube, besser: das Glauben-dürfen. Geglaubt an Gott
hat auch Israel — seit Abraham (s. o.). Israel hat auch das Gesetz

(besser: die Gebote, Weisungen) als Gnade empfunden und nicht
in einem Gegensatz zum «Glauben» gesehen. Nach 10, 5 diente das
Gesetz dem Leben (Deut. 30, 11).

Das Ziel der Tat Jesu ist «Jeder», d. h. die Beseitigung des
Unterschiedes von «Juden und Griechen» (10, 12. 13).

Eine Auslegungsschwierigkeit in 10, 4 liegt in der Bedeutung von
«telos», das sowohl Ende als auch Ziel bedeuten kann (vgl. auch
1. Thess. 2, 16 und 1. Tim. 1, 5).

Sicher hat in Jesus das Gesetz als Heilsordnung Gottes seinen
Abschluß und seine Grenze gefunden ; es hat also eine neue Weltzeit
begonnen, in der das erfüllte Gesetz und der Erfüller des Gesetzes

regieren. Andererseits war Jesus gerade in seinem Sterben für alle
das «Ziel» des Gesetzes, das dem Verheißungsträger auferlegt war
zum Vorbild für viele als Zeugnis für den Einen Gott (vgl. hebr.
kelal Summe, Zusammenfassung!).

Es darf auch nicht übersehen werden, daß Jesus als der
Dagewesene immer auch noch der Kommende ist, so daß das Gesetz in
dieser Welt immer noch seine Bedeutung behält. Das ist das, worauf
die Juden die Finger legen und weshalb sie in Jesus nicht den Messias
sehen : die Welt ist tatsächlich noch nicht erlöst und selbst die Christen

müssen noch vom zukünftigen Messias reden und warten auf die
Wiederkunft ihres Herrn. Wir wissen oder sollten wissen, welche

Bedeutung die enttäuschten Naherwartungen im Urchristentum
gehabt haben! Vor uns liegt die Zeit, in der «jeder» zum Glauben
kommen soll

Schwierig wird das Grundproblem noch einmal im 11. Kapitel
bei der Frage, ob damit Israel und die Juden ihre Existenzberechtigung

verloren haben. Dies um so bedrängender, als Paulus das 10.

Kapitel mit der erschütternden Feststellung schließt : « Den ganzen
Tag habe ich meine Arme ausgestreckt nach einem Volke, das

ungehorsam ist und widerspricht. »

Im 11. Kapitel haben wir das an Aussagen reichste und
bedeutungsvollste Kapitel vor uns.

Paulus hat nach 10, 21 allen Grund, die Frage aufzuwerfen: «Hat
Gott sein Volk etwa verstoßen?» Denn Israel war nicht nur «unver-

174



ständig», «ungehorsam» und «widerspenstig» in der Vergangenheit.
Viel mehr ist geschehen: der «Weg des Gesetzes» hat durch Jesus
Christus sein Ende (Ziel) gefunden. Welchen Sinn soll jetzt noch die
Existenz Israels haben?

Paulus beantwortet seine Frage mit einem glatten,
uneingeschränkten «Nein». Er weist dabei zuerst auf seine eigene
Apostelberufung hin: «Ich bin doch auch ein Israelit, aus Abrahams
Nachkommenschaft, aus dem Stamme Benjamin» (vgl. ferner Phil. 3, 5;
Apg. 23, 6; 22, Iff.; 26, 5; 2. Kor. 11, 22; 2. Tim. 1,3).

Wenn Gott schon einen Juden, der die Jünger Jesu verfolgte, für
wert hält, zum Nachfolger Jesu zu werden, dann kann Israel nicht
verstoßen sein. Man könnte hinzufügen : wenn Gott die ganze erste

Jüngerschar aus Juden bildete, dann muß Israel noch einen Auftrag

haben.
Ist es richtig, wenn Paulus aus dem Verhalten Einzelner einen

so umfassenden Rückschluß auf das Schicksal des ganzen Volkes
zieht? — Es ist keine Überheblichkeit, wenn Paulus das tut. So wie
Jesus für ganz Israel stand und steht — er ist das wahre Israel —,
so stehen auch seine Jünger, seine «Kirche» für Israel. Die
rechtverstandene christliche Kirche ist nicht identisch mit einer unserer
Konfessionskirchen und hat an der Stelle zu stehen, an der Jesus

stand; sie hat «Jesus-gemäß» zu sein. Es ist klar, daß dies entscheidende

Konsequenzen hat in unserem Verhältnis zu den Juden!
Außerdem ist der Messias — wie wir oben sahen — für beide der

Kommende. Christen und Juden warten auf die endgültige Erlösung,
an deren Vorbereitung sie auch beide beteiligt sind. Die wahre
Kirche Gottes besteht nunmehr aus Juden und Heiden. Deshalb
kann auch Paulus gewissermaßen in sich diese Kirche verwirklicht
sehen.

Nur von hier aus ist auch der rechte Ansatz zu finden zur Frage
der « Judenmission». Paulus hat keine Judenmission im üblichen
Missionsverständnis getrieben, aber er hat um den rechten «Dienst
an Israel», um die «Verschuldung gegenüber den Juden» gewußt.
Er wußte auch, daß er zu den Juden anders zu reden hatte als zu
den Heiden. Er konnte ihnen den Messias verkündigen ohne in den
christlichen Grundfehler zu verfallen, alles unter der Voraussetzung
der Trennung zu sehen. Paulus nahm die Geschichte als eine Heils-

175



geschichte ernst. In ihr handelt der lebendige und treue Gott, dessen

Erbarmen allen Menschen gilt, dessen Zeit aber eine andere ist als
die der Menschen.

Mit dem Zitat aus Psalm 94, 14 in Vers 2 wird gezeigt, daß Israel
zu allen Zeiten vor der Frage der Bewährung und Verwerfung stand.
11, 3 unterstreicht dies noch: so wie Israel schon zu Elias Zeiten
seine Propheten tötete, so hat es auch den Propheten aus Nazareth
getötet.

Aber Gott hat sich einen heiligen Rest übrig behalten, der seine

Knie vor Baal nicht gebeugt hat (11, 4. 5). Die Frage ist, ob sich
dieser Rest in die christliche Kirche einzuordnen, gewissermaßen in
ihr aufzugehen hat oder ob das ganze Heilsgeschehen an diesem
Rest hängt.

Aber wo ist dieser Rest überhaupt, wer kann ihn umschreiben?
Sind es die Judenchristen als der leibliche jüdische Kern in der
Kirche? Oder wer sonst?

Gottes heiliger Rest wird erst am letzten Tage offenbar werden.
Bis dahin wird keiner von uns sagen können, daß er dazu gehören
wird

11,6 stellt noch einmal klar, daß der Rest «durch Gnade», nicht
mehr aufgrund von Werken ausgesondert wird. Wie früher schon
haben wir wieder die Unterscheidung von Gnade und Werk im
Zusammenhang mit der Bildung des «neuen» Bundesvolkes. Es geht
nicht um moralische Rechtfertigung oder Verwerfung, sondern um
Gottes Auserwählte bis zum Jüngsten Tage.

In den folgenden Versen 7—10, die sehr polemisch gefaßt sind,
erkennen wir ebenfalls, daß die Frage der Schuld Israels in einem
bestimmten Sinne gestellt wird. Über und hinter der menschlichen
Schuld steht Gott. Schuld ist nicht nur ethisch-moralische Schuld
in unserem meist falsch verstandenen weltlichen und auch
moraltheologischen Sinn. Schuld ist immerwährende Verpflichtung,
Verschuldung gegen Gott. Von Gott geschaffen und auserwählt werden,
schafft «Verschuldung». Israel steht hier — wie überhaupt —
exemplarisch für die gesamte Menschheit, denn wir haben es hier mit dem

Urgeheimnis des menschlichen Daseins zu tun : es ist von Gott zwar
gewirkt, aber trotzdem verantwortliches Dasein. Das alttestament-
liche Gesetz war und ist «Schuld» gegen Gott und damit auch gegen-

176



über den Mitmenschen. Die Juden waren (sind) Gott die Werke
schuldig, die Heiden haben sie «aus Gnaden» erlassen bekommen.
Das ist der Unterschied.

In 11, 7 ist wesentlich die Aussage, daß ein Teil verstockt worden

ist. Gott hat ihnen den Geist der Betäubung gegeben, die Augen des

Nichtsehens und die Ohren des Nichthörens Jes. 29,10 ; Deut. 29, 3).
Damit bereitet Paulus das vor, was er im folgenden deutlicher

sagt : diese Verstockung ist nur eine vorübergehende und hinter ihr
steht Gott, der sie gewirkt hat, um seinen Heilsplan zu Ende zu
führen und den Heiden das Heil zuteil werden zu lassen (11, 11!).

Gott hat die Juden nicht diesen langen und mühsamen Weg
geführt, um sie durch das Geschehen am Kreuz ins Verderben fallen
zu lassen. Was wäre das für ein Gott.

«Das ,Anstoßen' Israels ist nicht Anlaß zum endgültigen Fall,
sondern zu einem heilsgeschichtlichen Prozeß, der die Juden an die
Völker und die Völker an die Juden bindet» (0. Michel). Uns
Heidenchristen wird damit gezeigt, daß wir zu keiner Zeit aus unserer
Situation des Glaubens, aus unserem christlichen Reichtum heraus
Israel verurteilen können. Die Tiefe des Geheimnisses wäre dann
verkannt (11, 18. 20. 33).

Ein Sinn der Verstockung liegt auch im «Reizen» Israels zum
Nacheifern (11, 11. 14). Darin liegt eine unserer Aufgaben gegenüber
den Juden : sie in Liebe und im Bewußtsein der heilsgeschichtlichen
Verbundenheit zur Nacheiferung zu reizen, aber nicht zur Nacheiferung

unserer z.T. verfehlten und unevangelischen «Kirchlichkeit»,
sondern zur wahren Nachfolge Jesu, des Königs der Juden! Ohne
den Dialog oder die «Auseinandersetzung» mit den Juden oder dem
Judentum können wir Jesus ohnehin nicht recht verstehen und
verkündigen, das beweist doch die Kirchengeschichte und Theologiegeschichte

ganz deutlich. Warum leidet denn die christliche Theologie

so stark — vielleicht noch stärker, als wir bis heute bereits
festgestellt haben — unter dem für sie so gefährlichen Einfluß
hellenistisch-philosophischen Denkens mit all seinen Folgen:.Spi-
ritualisierung, Abwertung des Weltlich-Leiblichen, Verlust an
geschichtlicher Dynamik, Institutionalisierung, Individualisierung,
Mythologisierung, Moralisierung, Dogmatisierung, Enteschatologi-
sierung, Sakramentalismus usw.

177



Auch daraus können wir wieder entnehmen, daß Israels Fall kein
endgültiger ist, sondern ein Durchgangsstadium, eine Zwischenzeit
«zum Segen der Menschheit» (11, 12), zur «Versöhnung der Welt»
(11, 15). In diesen Versen blickt Paulus auf den Zeitpunkt, zu dem
die «Vollzahl» eingegangen sein wird. Das wird dann das «Leben
aus den Toten» sein. Dann wird erst wahre und wirkliche Endzeit
sein, dann werden die Toten auferweckt werden, dann wird Jesus
Christus wiederkommen. «Israels Bekehrung wird das Ende der
Heilsgeschichte sein» (Althaus).

Also gilt: das Heil ist noch nicht da, es wird uns nicht ohne Israel
zuteil werden. Von da aus gewinnt auch der Satz bei Joh. 4, 22 eine

zukunfts-, nicht nur vergangenheits- oder gegenwartsbedeutsame
Tiefe: «Das Heil kommt von den Juden.»

In Vers 16—18 wird das an einem Gleichnis verdeutlicht.
Israel ist das «Erstlingsbrot» (Num. 15, 19—21) und die «Wurzel».

Wir sind die übrige Teigmasse und die Zweige. Beide empfangen

ihr Heil vom Anfang her, nicht aus sich selbst.
Der Ölbaum ist die «Kirche aus Juden und Heiden», Gottes

auserwähltes «neues» (sprich: erneuertes!) Bundesvolk quer durch die

ganze Menschheit. Der christlich-konfessionellen Kirche muß
deshalb gesagt werden: nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel
trägt dich! In Gal. 4, 26 wird das himmlische Jerusalem als «unsere
Mutter» bezeichnet.

Auch der Heidenchrist lebt von dem Wort des Alten Testamentes,
und es war immer dann schlecht um die Kirche bestellt, wenn sie

mit den Juden auch das Alte Testament loswerden wollte. Doch die

endgültige Bedeutung des Alten Testaments wird erst in der mes-
sianischen Vollendung offenbar.

Aus dem Ölbaum wurden nur einige Zweige herausgebrochen und
neue eingepfropft (11, 17). Es wurde nicht der ganze Baum
abgehauen und ein anderer gepflanzt

Wie viele Christen wehren sich noch gegen diese Sicht der Dinge
Es ist ihnen unvorstellbar, zu später eingepfropften Zweigen
«degradiert» zu werden und ihre «Fettigkeit» aus der jüdischen Wurzel
beziehen zu müssen! Unvorstellbar der Gedanke, daß wir
«Miterben», «Adoptivsöhne» und «Beisassen» Israels oder — wie Papst
Pius XI. meinte — «geistliche Semiten» sind.

178



In den Versen 19 und 24 wehrt Paulus sogleich den allzu
verständlichen und in der Kirchengeschichte ausgiebig praktizierten
Hochmut der Heidenchristen ab, die meinen, Gott sei an ihnen mehr
gelegen als an seinem von Anfang an auserwählten Volk.

Ein Teil der jüdischen Zweige ist infolge ihres Unglaubens
ausgebrochen worden, eines Unglaubens, hinter dem Gottes Plan stand
(11, 7. 8). Die heidnischen Zweige sind eingesetzt worden wegen
ihres Glaubens, eines Glaubens, der ohne Verdienst allein auf Gnade
beruht (3, 24; 6, 14).

Also : kein Grund zur Überheblichkeit, sondern Mahnung zur
Vorsicht (11, 20) und zum Verbleiben in der Güte Gottes (11, 22).
«Denn wenn Gott die natürlichen Zweige nicht verschont hat, dann
wird er auch dich nicht verschonen» (11, 21). Wir sollen nicht
unseres Glaubens sicher sein, sondern uns allein auf Gott verlassen.

In 11, 22—24 wird dieser Gedanke weiter entfaltet. Der Grund
ist, daß der Mensch, ob Jude oder Heide, unter Gottes Macht steht
(11, 23; 9, löff.). Das Leben ist von Gott gewirkt und dennoch in
jedem Augenblick zu verantworten. Paulus entfaltet hier keine
metaphysische Prädestinationslehre.

Wir können wieder verworfen und Israel «wieder» erwählt werden!

Es ist wirklich ein Geheimnis, das wir niemals bis zum letzten
enträtseln können. Schlimm ist nur, daß wir fast immer so tun, als
sei das alles klar. Diese vermeintliche Klarheit hat dann nicht selten

zum entsetzlichsten Judenmord geführt
Das Wort «Geheimnis» weist wohl nicht auf eine esoterische

Geheimlehre, sondern ist eine apokalyptische, prophetische Weisheit
(0. Michel). Das Wort hat eine eschatologische, endzeitliche Dimension,

d. h. alles wird erst am Ende enthüllt und klar. Es bezieht sich
also auf einen geschichtlichen Vorgang. Dieses Geheimnis muß
deshalb immer wieder betont werden, weil sonst die Heidenschristen
dem Irrglauben verfallen, «vor sich selbst» verständig zu sein, und
das würde bedeuten, daß sie nicht mehr allein aus der Gnade Gottes
leben, sondern aus ihrer Weisheit und Kraft (11, 25).

Wenn die Vollzahl der Heiden eingegangen sein wird, wird auch
Israel in seiner Gesamtheit gerettet werden (11, 26; vgl. 2. Kor.
3, 16). Dann ist nämlich seine Aufgabe erfüllt. Bis dahin wird keine
«Judenmission» den «verstockten Rest» bekehren.

179



Paulus findet diese Rettung Israels geweissagt im Alten Testament

(11, 26. 27; Jes. 59, 20 «für». 21; 27, 9; Jer. 31, 33; Ps. 14, 7

«aus»).
Sehr wichtig ist Vers 28: im Hinblick auf die Heilsbotschaft

Gottes sind die Juden Feinde Gottes um unseretwillen, aber im
Hinblick auf die Verwerfung sind sie Geliebte um der Väter willen. Bei
der Übersetzung des Anfanges «katà (mèn) tô eùangélion» wird man
darauf achten müssen, daß man nicht zu vordergründig zu einem
vorwerfbaren subjektiven Versagen gegenüber dem Evangelium
kommt, sondern zu einem planmäßigen heilsgeschichtlichen Handeln

Gottes, der Israel um des Evangeliums willen verstockte und

versagen ließ.
Vers 29 bringt für alles die schlagende Begründung: die Gnadengaben

Gottes und seine Berufungen sind unwiderruflich. Gott wäre
nicht Gott, wenn er vor seiner Erwählung nicht wüßte, wen und
was er erwählt (Deut. 31, 21). Seine Verheißungen können ihn
deshalb nie gereuen.

Dieser Satz ist kein Widerspruch zu der Behauptung, Gott sei

in seiner Wahl frei, also an nichts gebunden. Die Macht und Freiheit
Gottes besteht gerade darin, daß er zu seiner Wahl steht trotz
Ungehorsams der Erwählten. Seine Allmacht vermag die schreckliche
Wirklichkeit menschlicher Sünde geradezu in Dienst zu stellen, seine

Freiheit und Herrlichkeit zu bewähren und zu erweisen (vgl. 9, 22ff".).
Die Verse 30 und 31 zeigen, wie sich die Geschichte der Juden

und der Heiden entspricht und wie sie miteinander verbunden sind.
Die einst ungehorsamen (ungläubigen) Heiden erfahren Erbarmen
infolge des Ungehorsams (bzw. «bei» dem U.) der Juden. Und die

Juden sind deshalb ungehorsam geworden, um durch das den Heiden
zuteil werdende Erbarmen ebenfalls Barmherzigkeit zu erlangen.
Ungehorsam des Menschen und Erbarmen Gottes lösen sich nicht
nur ständig ab, sondern des einen Menschen Ungehorsam kann des

anderen Erbarmen sein : «Denn Gott hat alle zusammen in Ungehorsam

verschlossen, um allen Erbarmen widerfahren zu lassen» (11, 32).
Wie und wo sollte noch mehr über die Solidarität von Juden und

Heiden gesagt werden
In dem abschließenden Lobpreis Gottes (11, 33—36) spricht Paulus

noch einmal das aus, was wir an einigen Stellen zu betonen

180



suchten: die «Tiefe» des Reichtums und der Weisheit Gottes, die

«Unbegreiflichkeit» seiner Gerichte und die «Unerforschlichkeit»
seiner Wege.

Ihm allein gebührt die Ehre in Ewigkeit!

V.

Nachdem Paulus im 12. und 13. Kapitel Ermahnungen zum
christlichen Leben in der Gemeinde gegeben hat, kommt er im 14.

Kapitel wieder ausdrücklich auf das Verhältnis von Juden(-christen)
und Heiden(-christen) zu sprechen. Die Gemeinschaft beider erfordert

ein Aufeinanderrücksichtnehmen. Nirgendwo ist erkennbar,
daß Paulus nur eine Gemeinschaft unter heidenchristlichen
Vorzeichen für möglich und richtig hält.

In 15, 7 ff. stehen wieder einige Sätze, die bestätigen, was wir
schon oben als wesentliche Aussagen des Paulus ansahen: «Christus
ist ein Diener der Beschneidung Juden) geworden zum Erweis der

Wahrhaftigkeit Gottes, um die den Vätern gegebenen Verheißungen zu
verwirklichen; die Heiden andrerseits sollen Gott um seiner Barmherzigkeit

willen preisen Freut euch, ihr Heiden, im Verein mit seinem
Volk!»

In 16, 16ff. weist Paulus erneut auf seinen Auftrag hin, als «ein

Diener Jesu Christi für die Heiden» da zu sein, «damit die Heiden
zu einer Gott wohlgefälligen, durch den Heiligen Geist geheiligten
Opfergabe werden.»

Auch der Schluß des Briefes dreht sich noch einmal um das
Generalthema : Jetzt aber wird das lange Zeit verschlossene Geheimnis
offenbar und bei allen Heidenvölkern verkündigt, um Glaubensgehorsam

zu wirken.
Wieder haben wir eine zielgerichtete, geschichtsbezogene Aussage

vor uns. Nichts außer «dem allein weisen Gott» ist bereits vollkommen,

alles ist in Bewegung und im Werden. Auch die Kirche aus
Juden und Heiden hat noch nicht ihre endgültige Gestalt, auch sie

nimmt an der heilsgeschichtlichen Bewegung teil. Sie ist so lange
wahre Kirche Jesu Christi, wie sie in IHM die Erfüllung der
Verheißungen Gottes für Israel sieht.

181


	Römer 9-11 : ein Stiefkind christlicher Theologie und Verkündigung

