
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Stefan Georges Werk und Weltbild im deutsch-jüdischen Gespräch :
eine Untersuchung zum hundertsten Geburtstag Stefan Georges

Autor: Maydell, Bodo von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STEFAN GEORGES WERK UND WELTBILD
IM DEUTSCH-JÜDISCHEN GESPRÄCH

Eine Untersuchung zum hundertsten Geburtstag Stefan Georges

Von Bodo Freiherr von Maydell

«Wo sich Deutsche auf eine Auseinandersetzung mit den Juden
im humanen Geiste eingelassen haben», meinte der Jerusalemer
Professor Gershom Scholem1, «beruht solche Auseinandersetzung
stets, von Wilhelm von Humboldt bis Stefan George, auf der
ausgesprochenen und unausgesprochenen Voraussetzung der
Selbstaufgabe der Juden.»

Mag das auf Stefan George selbst zutreffen, sein Werk und Weltbild

fordert von den Juden keine Preisgabe ihres Judentums. Hat
doch nicht nur Lutz Weltmann2 auf das Biblisch-Jüdische in der
Auffassung des Dichterischen bei Stefan George als einer geschichtlichen

und zugleich göttlichen Macht hingewiesen, woraus die
Affinität Gundolfs, Wolfskehls und vieler anderer Juden zu dem Werke
dieses Dichters verständlich wird, auch Erich von Kahler3 meinte
in seinem zum 30. Todestag Georges in München gehaltenen Vortrag,

1 G. Scholem, Wider den Mythos vom deutsch-jüdischen Gespräch, in:
Auf gespaltenem Pfad. Zum neunzigsten Geburtstag von Margarete Susman,
Darmstadt 19G4, S. 229 f.

3 Lutz Woltmann, in: «Allgemeine», Wochenzeitschrift der Juden in
Deutschland vom 2. 8. 1963.

3 Erich von Kahler, Stefan George, Opuskula 16 aus Wissenschaft und
Dichtung, Verlag Günther Neske, Pfullingen, S. 28 und 30.

129



daß «in dem Gotteszorn und Gottesvorzug der Verkündigung und
Verheißung bei Stefan George etwas von den alttestamentarischen
Gründern und Propheten» läge und daß die «zürnende Strafe,
beschwörende Verkündigung und endliche Verheißung bei Stefan
George die wesentliche Form der Prophétie dieses Dichters gewesen
sei, und diese sei die ganz besondere der Propheten des Alten
Testamentes. Auch Elisabeth Gundolf4 weist in ihrem bei Castrum Pere-

grini in Amsterdam 1965 erschienenen Betrachtungen über Stefan
George darauf hin, daß der Dichter den Orient als das Land
bezeichnet habe, das ihm «von früh auf eigen war», und daß das
höchste Lob, das er dem Staufenkaiser Friedrich dem Zweiten zu

sagen wußte das sei, daß aus seinem Blick des Morgenlandes
ungeheurer Traum, Weisheit der Kabbala und Römerwürde ausstrahle.

In zahlreichen einschlägigen Werken ist auf den Gegensatz des

griechischen, geschichtsindifferenten Denkens, das im Immer-Gegen-
wärtigen seine Erfüllung findet und für das die Welt da war und ist,
und dem hebräischen, geschichtsbezogenen hingewiesen worden,
für das die Welt keine seiende, sondern eine geschehende ist und
für das der Zusammenhang der Generationen wichtiger ist als eine

genießerische Ausschöpfung der Gegenwart5. Wenn nun Stefan
George von sich sagt, daß er aus einem «pfeilgeraden Willen» zum
«Reigen» führe und in den «Ring» reiße6, so könnte man daraus —
und das ist auch oft genug geschehen — eine eindeutige Abwendung
vom Hebräisch-Biblischen und eine ebenso eindeutige Hinwendung
zum Hellenismus ablesen, wenn nicht Stefan George, wie
Hildebrandt7 in seinem 1960 erschienenen Buch über das Werk des

Dichters bezeugt, aus der Gegenwart lebte, die durch Vergangenheit

trächtig ist von Zukunft, in der die Ganzheit von Ich und
Du, Hier und Dort, Einst und Jetzt gelebt werden kann. Peter
Lutz Lehmann8 nennt diese ständige Vergegenwärtigung der Ver-

4 Elisabeth Gundolf, Stefan George, Verlag Castrum Peregrini Presse,
Amsterdam 1965.

5 Hans Kohn, Martin Buber, Sein Werk und seine Zeit, 1930, S. 145f.
6 Stefan George, Werke Ausgabe in zwei Bänden, Verlag Küpper vormals

Georg Bondi, München und Düsseldorf 1958, S. 359.
7 Hildebrandt, Das Werk Stefan Georges, Hamburg 1960.
8 Peter Lutz Lehmann, Meditationen um Stefan George, Verlag Küpper,

Düsseldorf 1965, S. 72.

130



gangenheit, des Geschichtlichen, und des Zukünftigen in seinem

Vorwegnehmen eine Folge des «mythischen Zeitbewußtseins». Dieses
aber ist dem hebräischen Empfinden, wie es unter anderen Thorleif
Boman9 in seinem Werk über «Das hebräische Denken im Vergleich
mit dem griechischen» nachgewiesen hat, das Einfachste und
Natürlichste, das sich denken läßt. Es ist die wichtigste Voraussetzung
für das geschichtliche Verstehen überhaupt und hat die Israeliten
von Geburt an zum Volk der Geschichte und der Glaubensoffen-

barung gemacht. So kann der fromme Jude nicht nur symbolisch
zu jedem Pessach den Auszug aus Ägypten von neuem erleben. —

Es gibt nun im Werke Stefan Georges zahlreiche Belege, daß er
diese Vergegenwärtigung des Geschichtlichen im hebräischen Denken

in einer sehr ungriechischen Weise nachvollzog, ja, daß diese

mit zum Hauptwesenmerkmal seines Schaffens gehörte.
Wie aber steht es mit der zentralen Stellung, die «Schau» und

«Bild», die «Gottverleibung» und «Leibvergottung» im Werke Stefan
Georges einnehmen? Müssen nicht auch wir den daraus üblichen
Schluß ziehen, daß eben darum im Werke Stefan Georges doch die
hellenistischen Elemente die hebräischen überwiegen Scheint doch
durch die «Leibvergottung» und «Gottverleibung» bei George die
unüberwindbare Grenze zwischen ihm und dem jüdischen Denken

gezogen zu sein. Doch ist mit diesen georgeschen Begriffen nicht
die Menschwerdung der anredbaren und antwortenden Person des

Ewigen gemeint, sondern lediglich die Verleihung seines ewigen
Seins im sich wandelnden Endlichen, des Seins, außer dem es nichts
gibt, das sich aber nicht im Diesseitigen erschöpft und so die
Selbständigkeit sowohl jedes einzelnen Menschen als des Ewigen als
ein nicht nur immanentes Sein, sondern auch als transzendente
anredbare und antwortende Person nicht ausschließt. Dessen

allerdings war sich Stefan George nicht bewußt. Sonst hätte er nicht von
dem Gott der Juden als dem «Gottgespenst der Wüste»10 reden
können, der keineswegs, wie er annahm, auf die Transzendenz
beschränkt bleibt, denn «wer sich weigert», heißt es bei Martin Buber11,

9 Thoreif Boman, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen,

Göttingen 1954.
10 Stefan George, Werke Ausgabe in zwei Bänden, 1958, S. 365.
11 Martin Buber, Gottosfinsternis, Manesse Verlag, Zürich 1953, S. 35.

131



«Gott auf die Transzendenz zu beschränken, faßt ihn größer auf,
als wer ihn darauf beschränkt, wer ihn aber auf die Immanenz
beschränkt, meint etwas anderes als ihn». So meinte Stefan George
mit seiner «Leibvergottung» noch nicht ihn, aber auch nicht etwas
anderes. Etwas anderes aber ist seine Leibvergottung und Gottver-
leibung als die heidnische, weiß doch Stefan George genau, daß die
«heidnische Verzückung, der Mund, der Seherspruch gespendet,
seines Amtes Heiligkeit verletzt, seit er sich neigend einen Fuß
benetzt, der Milch und Elfenbein im Teppich blendet»12. Auch muß
das «Denkbild» bei George nicht im hellenistischen Sinne statisch,
sondern dynamisch gesehen werden. Dies wird deutlich, wenn wir
erkennen, wie sehr George das Bild nicht als ein Sein, sondern als
ein Geschehen, als eine sich vollziehende Begegnung erfährt und
sich zu diesem sich vollziehenden Bilde statt zu einer statisch
dogmatischen Lehre bekennt, so in seiner Gegenüberstellung von
Reformation und Renaissance13:

«Neu war die weit erwacht: die fernsten schätze
Und blütenwolken trieb ins land der föhn.
Dann kam der frost : gezänlc und starre sätze..
Der schönste lenz entfloh uns mit gestöhn. »

«Wo an entlegenem gestade», fragt Stefan George14, «muß ich von
alters entstammt sein..., daß ich mit euch wohl genießend
wein und getreid unseres landes, fremdling euch bleibe?» Die
innere Haltung, die sich in dieser Frage offenbart, ist eine
aristokratische, die aber nur aus der Notwendigkeit des Nochanderssein-
müssens der Gottesknechte und Propheten in dieser Welt vertretbar
erscheint. Adel war für Stefan George Erfüllung im Gegenwärtigen
durch die im oben dargelegten Sinne geschilderte Gleichzeitigkeit
des Geschehens und nicht ein Fortschreiten aus dem Jetzt und
Hier zu einem Unerreichbaren, denn «Was ihr heut nicht leben

könnt, wird nie!»15 Noch aber ist dieser Adel kein Allgemeingut,
noch ist Adel anders sein als die, die das Heil noch nicht zu ver-

12 Stefan George, Werke Ausgabe in zwei Bänden, 1958, S. 111.
13 daselbst S. 334.
14 daselbst S. 404.
15 daselbst S. 390.

132



gegenwärtigen und so vorwegzunehmen vermögen, so daß es für sie

noch ganz Zukunft ist, bis auch sie, die Fülle der Menschheit, ihre
adlige Bestimmung erreichen. Adel ist Erwählung, das aber heißt
Isolation, Einsamkeit, ja, Verfolgung, schwer tragbar, und darum
oft abgelehnt und verflucht, nicht zuletzt von denen, die der Ewige
erwählt hat zu seiner Unmittelbarkeit. Dieser Adel im Weltbild des

Dichters ist aber weder auf Wappen noch Krone gegründet16, das

heißt, nicht auf das bewußte Wissen um die Herkunft; erweisen
sich doch nicht selten «Stammlose», die ihrer Abstammung nicht
bewußt sind, «Sprossen eignen Ranges»17, als die wahren Edlen.
Dennoch bleibt des Wissens erste Stufe, ob bewußt oder unbewußt
«Geburt und Leib». Sie darf nicht fehlen, aber sie genügt nicht, dazu
muß die zweite Stufe kommen, «das Schauen und Fassen», und die

letzte, «die nur kennt, wen der Gott beschlief». «Nur der Wahn»,
heißt es bei George18, «meint, daß er die durchspringt. Drei sind
des Wissens Grade. Der erste steigt aus dumpfer Ahnung, vererbt
durch den Samen der Väter in alle «Wachen» und «Regen» des

Stammes. Aus der Ahnung aber wird erst das Wissen durch der
«Zeiten Buch und Schule». Zum Geschehen, zur verleibten Gestalt,
zum Leben, aber erwacht dieses Wissen erst ganz in dem, der den
dritten Grad erreicht, durch der «Weihe Tor». Fehlt die erste Stufe,
das von Geburt her in uns Hineingelegte, das «uralte unerschöpfte
Erbe im Blut», das ererbte Geschichtsbewußtsein oder, wie es

George gesagt hat, «das Rückwärtswachsen in die Jahre... dies
Strahlen aus erlauchter Ahnen Werke, dies wache Wesen, wie schamvoll

und verhüllt im weisesten, im frömmsten Seherspruch»19, wird
durch Überspringen der ersten Stufe das Ziel gleich durch die zweite,
durch «Buch und Schule» erstrebt, kann das Ersehnte nur durch
Umbesinnen, nur als etwas Übernommenes uns zu eigen werden,
was die vollkommene Überwindung unserer selbst voraussetzt, die
nie ganz zu erreichen ist. Nur wem der Bund mit dem Ewigen, und
sei es von einem noch so entfernten Ahnen her, Bund auch seiner
Väter ist, vermag zu ihm als zu einem Überkommenen umzukehren,

16 daselbst S. 383.
17 daselbst S. 383.
18 daselbst S. 387.
19 daselbst S. 353.

133



der braucht nur, wie Franz Rosenzweig20 in seinem «Stern der
Erlösung» festgestellt hat, in sich hineinzuleben, sich selber zu finden,
um das Heidnische zu überwinden, wo der andere gezwungen ist,
sich selber preiszugeben, ohne das gleiche zu erreichen. Darum
wird auch nach alter jüdischer Lehre die Einigung der Menschheit
unter der Herrschaft Gottes erst erfolgen können, wenn alle, ohne
Ausnahme, irgendwie aus dem Samen des ungekündigten Bundes
sind und damit Erbberechtigte des Geistes21. Dann erst, und nur
dann, werden die Stufen und Grade aufgehoben sein, durch die in
unserer vormessianischen Wirklichkeit die Gleichheit aller nur ein
«frommer Wahn» und «das Wissen gleich für alle ein Betrug»
bleibt22. Wer der ersten Stufe zwar teilhaftig, aber auf ihr stehen
bleibt und so das ihm Gegebene nicht nutzt, unterscheidet sich in
nichts als in seiner ihm geschenkten aber unbeachteten Möglichkeit
von dem, der sie noch nicht betreten, denn weder in ihm noch in
diesem wird der Bund mit dem Ewigen offenbar. Wer aber über
die erste und zweite Stufe die dritte erreicht, nimmt das Kommende

voraus, macht dasVerheißene, Zukünftige, zu etwas Gegenwärtigem,
ohne daß es aufhört, Zukunft zu bleiben, weil ihm noch nicht alle

so zugehören. Gegen nichts aber wehrt sich nach Franz
Rosenzweigs23 Feststellung die säkularisierte Eschatologie heute mehr
als gegen diese Vorwegnähme der verheißenen Zukunft durch eine

geistige Aristokratie, die es nach ihrer dogmatischen Auffassung

gar nicht geben darf. Mit dem «Anderssein» steht und fällt auch das

Judentum, das erst aufhören darf, wenn die Weltzeit mit der mes-
sianischen Erfüllung ihr Ziel erreicht hat, oder, um noch einmal
Franz Rosenzweig24 zu zitieren, wenn, wie es 1. Korinther, 15 Vers
28 heißt, Jesus sich selbst Gott unterwerfen wird, so daß seine

Apotheose aufgehoben und kein Unterschied mehr sein wird
zwischen Juden und Christen.

Es scheint, als habe Hitler trotz seiner totalen äußeren Niederlage

posthum doch eines seiner Hauptziele erreicht. Ist doch die

20 Franz Rosenzweig, Stern der Erlösung, 3. Aufl. 1954, 3. Teil, S. 190.
21 Edmond Fleg, Moses, Elpis-Verlag, Murgtal 1948,. S. 150.
22 Stefan George, Werke in zwei Bänden, 1958, S. 387.
23 Franz Rosenzweig, Stern der Erlösung, 3. Aufl., 2. Teil, S. 180.
24 Franz Rosenzweig, Briefe, Schocken Verlag, Berlin 1935, S. 420.

134



Erkenntnis im jüdischen wie nichtjüdischen Bewußtsein weitgehend
ausgemerzt, daß das Judentum für keine Nation ein ihm
wesensfremder Bestandteil eines anderen Volkes ist, kein Volk also wie

irgend ein anderes, sondern daß es eben nicht ist, wie die anderen

Völker, weder als Volk noch als Religionsgemeinschaft, sondern ein

heilsgeschichtlich wesentlicher integrierender Teil jedes der
abendländischen Völker, und zwar kein nur spiritueller, sondern ein sehr

konkreter, der nie die erste Stufe «Geburt und Leib» überspringt
und so die Geschlechterfolge wahrt, bis sie uns alle umfaßt. Stefan

George wußte noch um die Vielfalt der Erbströme im deutschen

Volkskörper und wie sehr diese unabdingbar zu seinem Wesen
gehören, nicht zuletzt auch der jüdische. Entschieden wandte er sich

gegen das Denk- und Wunschbild des germanischen Herrenmenschen

und dessen «Reinerhaltung».

«Ihr habt fürs recken-alter nur bestimmte
Und nacht der urweit später nicht bestand.

Euer kostbar tierhaft kindhaft blut verdirbt
Wenn ihrs nicht mischt im reich von korn und wein25.»

Es ist also nach all dem — und dies sei hier zusammenfassend

festgestellt — nicht nur die Auffassung des Dichterischen als eine

geschichtliche und zugleich göttliche Macht, die, wie Dr. Weltmann
meint, die Affinität vieler Juden zu Stefan George verständlich werden

läßt, es ist auch die ganz bestimmte, hier nachgewiesene, dem
Judentum entsprechende Ausrichtung seines Gesamtwerkes. Aber
es ist auch richtig, das dichterische wie das biblische Wort, in dem

sich, wie Hans Joachim Kraus26 in seinem «Erbe Israels und die
Christenheit» sagt, die Weltbeziehung Gottes ereignet, die im Wort
immer neu akut wird, hebt auch bei George die gesamte
Weltbetrachtung aus der metaphysischen Ruhelage des Seins in fortgesetzte

Akte der Begegnung. « DasWort », sagt Boman27 in seinem Werk

25 Hans-Joachim Kraus, Begegnung mit dem Judentum. Das Erbe Israels
und die Christenheit, 1963, S. 45.

26 Thoreif Boman, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen,

1954, S. 45.
27 Stefan George, Werke in zwei Bänden, 1958, S. 359.

135



«Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen », «ist nicht
in erster Linie Ausdruck von Gedanken, sondern eine gewaltige
dynamische Macht. Das Wort ist die höchste und edelste Funktion
des Menschen und ist deshalb identisch mit seiner Tat.» — «Kommt
wort vor tat, kommt tat vor wort?» — fragt Stefan George und
antwortet :

« Die stadt
Des altertums rief den harden vor..
Gebrach auch seinem arm und bein die wucht
Sein vers ermahnte das gebrochne heer
Und er ward spender lang vermißten siegs28.»

DER EINFLUSS DER KABBALA AUF DIE
CAMBRIDGER PLATO NIKE R CUDWORTH

UND MORE*

Von Wilhelm August Schulze, Mannheim

(2. Fortsetzung)

Viertes Kapitel: Die Geisterwelt

Die Existenz von Geistern abzuleugnen, das ist für Cudworth
Hylopathian Atheism. Schon Aristoteles habe diesen scharf
zurückgewiesen (837). Für Cudworth hängt die Geisterfrage mit der Gottesfrage

unmittelbar zusammen. Da es unsichtbare Geister gibt, muß
es auch einen unsichtbaren Obergeist, d. h. Gott geben (701). Und
wenn es solche Geister nicht gibt, dann ist ihm auch die Existenz
Gottes selber gefährdet. Man versteht von hier aus den Fanatismus,
der dem holländischen Pfarrer Balthasar Bekker entgegenschlug,
als er in seinem Buch «De betouwerde wereld» 1690 als Cartesianer

136


	Stefan Georges Werk und Weltbild im deutsch-jüdischen Gespräch : eine Untersuchung zum hundertsten Geburtstag Stefan Georges

