
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und
More

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER EINFLUSS DER KABBALA AUF DIE
CAMBRIDGER PLATO NIK ER CUDWORTH

UND MORE*

Von Wilhelm August Schulze, Mannheim

Einleitung : Der christliche Kabbalismus

Das 1678 erschienene Hauptwerk Ralph Cudworths: «The true
Intellectual Systeme of the Universe» wurde 1733 von dem Göttinger

Kirchenhistoriker Lorenz Mosheim ins Lateinische übersetzt
und um einige Abhandlungen des Autors, die in der Zwischenzeit
aus seinem Nachlaß herausgegeben worden waren, vermehrt, die

er auch ins Lateinische übersetzte. Dadurch machte er diese Werke
den deutschen Gelehrten zugänglich, bei denen englische
Sprachkenntnisse damals noch recht selten waren. Cudworths Freund
und Schüler Henry More ließ seine Werke in drei Bänden gleich
in Latein erscheinen (1678). Da er sich ausführlich mit dem
deutschen Philosophen Jakob Böhme beschäftigte (I, 529—561),
begegnete er bei allen Kreisen, die sich mit der Gedankenwelt des

genialen Görlitzer Schusters befaßten, großem Interesse.
Dieselben Kreise beschäftigten sich aber auch mit der Kabbala.

Da das auch bei Cudworth und bei More der Fall war, lag hier ein
weiterer Punkt zur Beschäftigung mit der Gedankenwelt der
Cambridger Platoniker. Von dem schwäbischen Prälaten Friedrich
Christoph Oetinger (1700—1782) wissen wir, daß er die Werke
beider Cambridger Gelehrten studiert hat und sich ihrer als Kom-

* Diese Arbeit orscheint in Fortsetzungen: Sie ist in folgende Kapitel
gegliedert: Einleitung: Der christliche Kabbalismus. Erstes Kapitel: Die
Schöpfung. Zweites Kapitel: Der Gottesgedanke. Drittes Kapitel: Der
Raum. Viertes Kapitel : Die Geisterwelt. Fünftes Kapitel : Die Natur. Sechstes

Kapitel: Jacob Boehme. Siebtes Kapitel: Die Seele. Achtes Kapitel: Die
Ethik. Neuntes Kapitel: Die Erkenntnistheorie. Zehntes Kapitel: Die
Materie. Elftes Kapitel: Biblische Hermeneutik. Schluß: Fernwirkungen
des Cambridger Piatonismus. Literaturverzeichnis.

75



mentare bei seiner Beschäftigung mit der Kabbala und mit Jakob
Böhme bedient hat, wie er selber in seinem Werk: «Lehrtafel einer
weiland württembergischen Prinzessin Antonia» (1763) berichtet1.

Cudworth und More gehören somit hinein in die Geschichte des

christlichen Kabbalismus. Dieser geht zurück auf Pico della Miran-
dola und Marsiglio Ficino. Beide sind als christliche Kabbalisten
nicht autochthon, sondern haben jüdische Helfer und Vermittler
gehabt, wie Gershom Scholem, der Kabbala-Forscher der Jerusalemer

Universität, festgestellt hat2. Agrippa von Nettesheim (1486
bis 1535) und Franziskus Patricius in Ferrara (1529—1597) haben
die empfangenen Anstöße weiter verarbeitet, ersterer allerdings in
recht oberflächlicher Form (De occulta philosophia, 1510). Sie

faßten das Anliegen der Florentiner Neuplatoniker dahin zusammen,

daß Hermetik, Piatonismus und Kabbala alle dasselbe Ziel
gehabt hätten und praktisch denselben Gottesglauben voraussetzten.

Dilthey nennt diese These den «universellen Theismus» der
Renaissancezeit. In einer mehr wissenschaftlichen Form vertrat
das Anliegen einer christlichen Kabbala Johannes Reuchlin aus
Pforzheim. Auch er ließ sich von konvertierten Juden beraten bei
der Abfassung seiner Werke: «De verbo mirifico» (1494) und «De

arte cabbalistica» (1517)3. Auch Luther4 kennt die Thesen dieser
christlichen Kabbalisten sehr wohl. Er bekennt sich zwar zur
Mikrokosmosidee, aber weitere Spezialitäten einer kabbalistischen
Genesisauslegung lehnt er ab, so die Theorie der Simultanschöpfung,
den Versuch, aus den 6 Tagen ganze Zeiträume zu machen, den
«Himmel» von Gen. 1, 1 «metaphysisch» zu deuten und aus Gen.

1, 27 die Doppelgeschlechtlichkeit des Urmenschen herauszulesen.
Er kennt diese Exegese durch Nikolaus von Lyra und lehnt sie als

«Judaica fabula» und als «Talmudica» ab. Er weiß auch sehr wohl,
daß der platonisch-aristophaneische Mythus von den

doppelgeschlechtlichen Kugelmenschen der Urzeit (Symp. 189D)
angeführt wird. Melanchthon scheint aber an dieser Interpretation
seines Großonkels festgehalten zu haben. Jedenfalls vertrat sein

1 S. 52 u. ö.
2 Zur Geschichte der Anfänge der christlichen Kabbala, 1954, 166ff.
3 Ernst Benz, die christliche Kabbala 1958, 13.
4 Werke, Weimarer Ausgabe (WA) 42, 51ff.

76



Schwiegersohn Peucer die Positionen Picos und Reuchlins. Auch
Pollich von Mellrichstadt, Luthers Wittenberger Universitätskollege,

war christlicher Kabbaiist. Philipp Nikolai, der Dichter
und Komponist des Chorals «Wie schön leucht uns der Morgenstern»

(1556—1608), war es ebenso wie der Leipziger orthodoxe
Lutheraner Johann Benedikt Carpzov. Dieser verfaßte 1687 eine
«Introductio in Theologiam Judaicam». Doch sein Kollege August
Pfeifer widersprach in einer «Critica Sacra». Der Franzose Wilhelm
Postel (1510—1581) übersetzte 1552 den Sohar, das Hauptwerk
der mittleren Kabbala, und das Buch Jezirah. Er wollte in den

Spuren Marsiglios, Picos und Reuchlins in «De Orbis terrae Con-
cordantia» (1542) die Trinitätslehre aus der Kabbala herleiten. Er
bewarb sich mehrfach um Aufnahme bei den Hugenotten, aber
diese mißtrauten seiner kabbalistischen Mystik und nahmen ihn
nicht auf5. Der aus Hessen stammende Johann Pistorius, der
nacheinander Lutheraner, Calvinist und dann Katholik6 war, verteidigte

den christlichen Kabbalismus ebenso wie die Reformierten
Jakob Alting (1618—1679) und Campegio Vitringa (1659—1722).

Paracelsus hat nur sehr oberflächliche Kabbala-Kenntnisse
gehabt, wie Agrippa auch. Beiden kam es vor allem auf die «Praktische

Kabbala» an, auf die Anwendung kabbalistischer Zauber-
und Mantik-Rezepte. Aber Jakob Böhme ist wieder ein christlicher
Kabbaiist, der sehr eingehende Kabbala-Kenntnisse hat. Woher
er diese hat, kann nicht mehr festgestellt werden. Jedenfalls spielt
mündliche Tradition eine sehr große Rolle. Sein Werk «Mysterium
Magnum» ist ein Genesis-Kommentar in kabbalistischer Manier.
Meine These, daß Böhme ohne die Kabbala nicht verstanden werden

kann, die ich seit 25 Jahren vertrete7, hat neuerdings die

Zustimmung von Gershom Scholem 8 und von Ernst9 Benz gefun-

5 Vgl. H. R. Guggisberg in RGG3 V, Sp. 477.
« Mirbt in RE3, 15, 418—421.
7 Das androgyne Ideal und der christliche Glaube, Dinglingen 1940.

(Diss. Theol. Heidelberg.) Jakob Böhme und dio Kabbala, Judaica 4, 1948,

11, 1955, 12ff. ; F. C. Oetinger und die Kabbala, Jud. 4, 1948, 268ff. ; Schel-

ling und die Kabbala, Jud. 13, 1958, 05—99; 143—170; 210—232.
8 Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, 1957, 430.
9 Die christliche Kabbala, 1958, 57.

77



den. Abraham von Frankenberg und andere Anhänger des Görlitzer
Mystikers waren von jeher dieser Meinung.

Die englischen «Behmenists», wie Robert Fludd (1574—1637),
Verfasser einer «Philosophia Mosaica», und Thomas Vaugham,
vermischten ihre Kabbala-Studien mit alchemistischer Praxis. John
Stephen Rittangel (1606—1652) übersetzte das Buch Jezirah und
andere kabbalistische Texte ins Englische (1642). Aus seinen

Übersetzungen sowie aus Pico und Marsiglio schöpfen Cudworth und
Henry More.

Die Beschäftigung Mores mit der Kabbala ist allgemein bekannt.
In allen Philosophiegeschichten und Handbüchern der Philosophie
ist davon die Rede. Aber auch Cudworth ist Kabbaiist. Auch er
arbeitet mit kabbalistischen Begriffen. Bei ihm sind Kabbala-
Zitate zwar viel seltener als bei More, aber sie sind vorhanden
(z. B. The true Intellectual System, p. 284, 895ff.). In einer Spezialfrage,

der oben schon erwähnten kabbalistischen Interpretation
von Gen. 1, 27 ist Cudworth — im Gegensatz zu Luther —
vorbehaltlos für die androgyne Auslegung.

Henry More war persönlich mit Knorr von Rosenroth, dem
berühmten Herausgeber der «Cabbala denudata» (1677—1684),
bekannt10. Er hat ihn anläßlich einer England-Reise Knorrs kennengelernt;

seine Werke enthalten den Briefwechsel (I, 423—428,
452—472). More redet ihn an «dilectissime Knorri», so daß man
auf ein herzliches Verhältnis schließen kann. Auch mit dem

jüngeren van Helmont, Franz Mercurius, ist More in England
zusammengetroffen, wie sich aus I, 472 ergibt. Von Leibniz wissen wir,
daß er den Kanzleidirektor Knorr in Sulzbach in der Oberpfalz
besucht hat11. Er erwartete die Herausgabe eines kabbalistischen
Werkes «Messias puer» brennend, als Knorr vorher starb,
korrespondierte er mit van Helmont eifrig, um aus dem Nachlaß noch
die Edition dieser kabbalistischen Christologie zu ermöglichen —
letzten Endes ohne Erfolg. Anscheinend waren die Vorarbeiten
nicht weit genug gediehen.

Als zeitgeschichtliche Parallele sei hingewiesen auf die 1673
enthüllte «Lehrtafel» der württembergischen Prinzessin Antonia (1613

a» A. a. O., S. 19.

i! Benz, a. a. O., S. 24.

78



bis 1679) in der Trinitatiskirche zu Bad Teinach im Schwarzwald12.
Die Prinzessin lebte ganz in den Gedankengängen der christlichen
Kabbalisten. Anscheinend hat ihr Hebräisch-Lehrer, Magister
Johann Jakob Strelin, Pfarrer in Münster bei Stuttgart, sie in
diese Gedankenwelt eingeführt. Auch der Sindelfinger Pfarrer J. L.
Schmidlin hat sie darin gefördert. So stiftete sie für diese Kirche
eine Schautafel kabbalistischer Trinitätspekulationen. Bei der
feierlichen Einweihung hielt der Tübinger theologische Universitätsprofessor

Raith, wohl der Lehrer Strelins und Schmidlins, die
Festpredigt. Thema war in barocker Weise «Die aus dem kabbalistischen
Geheimnisbau entsprossene Lehrtafel».

Hundert Jahre später hat dann Friedrich Christoph Oetinger
die schon zitierte Arbeit veröffentlicht auf Wunsch des Tübinger
Stiftsrepetenten Klemm. Sie sollte das in einem Schrein verwahrte
Bild vor Vergessenheit bewahren und seine Deutung ermöglichen.
Ereignisse des Alten und des Neuen Testaments werden hier
aufgereiht nach dem sog. Sephrothschema. Unter dem flügelaltarähnli-
chen Schrein ruht das Herz der Stifterin, wie sie es sich gewünscht
hatte.

Bedauerlicherweise wissen die neueren deutschen Bearbeiter des

Cambridger Piatonismus von den Beziehungen Cudworths und Mores

zur Kabbala nur wenig zu sagen, weil ihnen selber die Kabbala
völlig unbekannt ist. So erwähnt sie der katholische Philosoph Georg
Freiherr von Hertling in seiner Schrift «John Locke und die Schule

von Cambridge» (Freiburg 1892) überhaupt nicht. Das gilt auch

von der Gießener Dissertation von Kurt Joseph Schmitz «Cudworth
und der Piatonismus» (1919). Aber auch das englisch geschriebene
Werk von Fred J. Powicke «The Cambridge Platonists» London
1926, erwähnt die Kabbala ebensowenig wie die Bonner Dissertation

von Joseph Beyer: «Ralph Cudworth als Ethiker,
Staatsphilosoph und Ästhetiker auf Grund der gedruckten Schriften»
(1935).

Einer Spezialfrage, der Raumlehre Henry Mores, widmen sich
die Arbeiten von Robert Zimmermann (Sitzungsberichte der Wiener

Akademie der Wissenschaften, 1881) und Walter Feilchenfeld

12 Abgebildet bei Julius Beck, Calw 1958, und bei Ernst Benz a. a. O. 64.

79



(Kant-Studien, Bd. 28, 1923, S. 323—334). Ernst Cassirer, der
bereits in seiner Arbeit «Das Erkenntnisproblem» (3 Bde., 1911)
und in seiner «Philosophie der Aufklärung» (1926) auf die
Cambridger eingegangen ist, hat seine Studien über sie zusammengefaßt

in der Monographie «Die Platonische Renaissance in England

und die Schule von Cambridge» (1932). Bei allen Vorzügen
dieses Buches — die Beziehungen zur Kabbala werden ganz
übergangen. Auch macht sich gelegentlich das Fehlen theologiegeschichtlicher

Kenntnisse bemerkbar. Da die Cambridger Platoniker Theologen

und Philosophen zugleich sind, sind auch theologiegeschichtliche

Kenntnisse zu ihrer Beurteilung unerläßlich. So wundert sich
Cassirer über den Titel von Mores Schrift «Antipsychopannychia»
(III 68—77). Er weiß anscheinend nicht, daß auch Calvin eine

«Psychopannychia» veröffentlicht hat.
Ebenso fällt es Cassirer sehr auf, daß die Cambridger großen

Wert auf die verschiedenen Bundesschlüsse in der Bibel des AT
und NT legen, den Adamsbund, den Noahbund, den Mosesbund,
den neuen Bund, den Jeremia 31 in Aussicht stellt und das Neue
Testament, d. h. die Einsetzung des Abendmahls durch Christus.
Für den Kenner der Theologiegeschichte ist das keineswegs
auffallend. Denn für den reformierten Protestantismus des 16. und
17. Jahrhunderts ist diese sog. Bundestheologie typisch. Sie erreichte
ihren Höhepunkt in Coccejus (Koch) aus Bremen13, geht aber über
den Heidelberger Katechismus von 1563 auf Calvin und Zwingli
selber zurück, wie Walther Köhler in seinen Zwinglibüchern
nachgewiesen hat. Noch Karl Barth vertritt in Kirchliche Dogmatik
IV, 1, 57 ff. ganz klar die Anliegen dieser spezifisch reformierten
Lehrart. Cudworth und More waren Gegner der puritanischen
Theologen. Trotzdem mußten sie, um mit ihnen diskutieren zu
können, auf ihre Vorstellungen eingehen, selbst wenn sie dieselben
nicht teilten. Und dazu gehörten nun eben auch die Begriffe dieser

«Bundestheologie».
Die jüngste deutschsprachige Veröffentlichung über die Cam-

13 Vgl. die Monographie von Schrenk, Gottesreich und Bund beim älteren
reformierten Protestantismus, vornehmlich bei Coccejus, 1933. Die
Föderaltheologie des Henry More findet sich vor allem im III., wesentlich theologischen,

Band seiner Opera, vgl. S. 388—402.

80



bridger Platoniker, Hugo Reimanns Studie: «Mores Bedeutung
für die Gegenwart», Basel 1941, ist wissenschaftlich nicht von
Bedeutung, denn es ist eine anthroposophische Interpretation im
Sinne Rudolf Steiners. Mores Gedankenwelt — auch wenn sie weithin

Mystik ist — in das Steinersche Schema zu zwängen, ist nur
durch fortgesetzte Gewaltakte möglich. Reimann kann nicht
hebräisch und schreibt die Namen der Sephiroth dauernd falsch,
auch mit der «Antipsychopannychia» weiß er nichts anzufangen
(S. 32).

Der Frommann-Verlag in Stuttgart plant einen Faksimile-Neudruck

von Ralph Cudworths Hauptwerk. Man darf hoffen, daß,
wenn dieses in Deutschland nur recht schwer zu bekommende
Werk neu vorliegt, ein neues Studium der Gedankenwelt der
Cambridger Neuplatoniker einsetzt. Dazu will auch diese Studie eine
Vorarbeit leisten. Sie geht — nach der Einsichtnahme der oben

genannten Monographien und der Handbücher der Philosophiegeschichte14

— aus von der Erkenntnis, daß ein rechtes Verständnis

der Gedankenwelt der Cambridger Platoniker nicht möglich
ist, wenn nicht die kabbalistischen Elemente ihrer Lehre erkannt
und bekannt werden.

Erstes Kapitel: Die Schöpfung

Cudworth erwähnt die Kabbalisten nur gelegentlich1. Das
Substantiv Kabbala gebraucht er manchmal im uneigentlichen Sinne
für Kommentar, und zwar kann es der Kommentar irgendeines

14 Job. Eduard Erdmann II, 1878, S. 83—87. Schöll in RE3, 4, 346ff.
Ernst Trocltsch in RE3, 13, 454ff. Theodor Litt, Ethik der Neuzeit 1927,
33—37. Hoinz Hoimsocth, Metaphysik der Neuzeit 1929, 69—72. Ernst
von Aster, Geschichte der Philosophie2 1935, 228. Windelband-Heimsoeth,
Lehrbuch der Gesch. d. Phil. 1948, 322, 338, 340, 366, 378. Ziegenfuß-Jung,
Philosophen-Lexikon I, 1949, 213f. II, 1950, 421. Hans Meyer, Gesch. d.
abendl. Weltanschauung, Bd. IV, 1950, S. 171 f., 235—239; sowie die
folgenden Philosophiegeschichten: Ueberweg-Heintzte, 13. Aufl. von Frisch -

eisen-Köhler-Moog III, 1953, 260ff. Kurt Schilling I, 1953, 459—462. Vor-
länder-Knittermeyer, 9. Aufl. II, 1955, 161—165. Johannes Hirschberger II,
1960, 33, 107, 139, 181.

1 So im Hauptwerk, S. 284 und 895ff.

81



Autors sein, der an sich mit der Kabbala nicht zu tun hat. Eine
kompakte kabbalistische Darlegung findet sich in der kurzen
Schrift: «The Union of Christ and the Church in a Shadow» 1642,
die Mosheim anhangsweise seiner Übersetzung des Hauptwerks
beigegeben hat mit neuer Paginierung (S. 1—25). Cudworth will
die Epheserstelle 5, 22ff. erklären. Er holt dazu sehr weit aus.
Doch zeigt der Vergleich mit Luthers Exegese von Gen. 1, 272,

daß auch er, anscheinend der Tradition folgend, sofort zu Ephes. 5

übergeht. Adam ist Typos für Christus, Eva für die Kirche. Die
Verbindung Adams mit Eva vor dem «Fall» ist eine ganz innige,
beide bilden eine androgyne Ganzheit. Cudworth befürwortet also
die androgyne Auslegung von Gen. 1, 27, die Martin Luther abgelehnt

hat, aber Jacob Böhme bekanntlich vertritt3.
Da Adam Ebenbild Gottes ist, muß auch die Gottheit androgyn,

mannweiblich, sein. Cudworth schreckt vor dieser gnostischen
Konsequenz nicht zurück. Er beruft sich auf die Orphiker4 und auf
Apulejus. Selbst Virgil lehre in Äneis II, numina utriusque sexus

participationem habere (S. 14). Ebenso sei das Janusmotiv, die

Doppelgesichtigkeit der Gottheiten, in der gesamten
Religionsgeschichte sehr häufig5. Darum sei die Ansicht der Kabbalisten
— die vor ihnen schon die Haggada vertrat6, ohne daß das
Cudworth bekannt war — richtig, daß Adam vor der Erschaffung der
Eva aus seiner Seite bifrons, doppelgesichtig, war. Von da aus

billigt er auch die Heranziehung von Symposion 189D als
Parallele. Diesen platonisch-aristophaneischen Mythus hält er für

2 WA 42, 51ff.
3 Landesbischof a. D. Dietrich in ZKG 1939, 297—345.
4 Robert Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt I, 403, 511. O. Kern,

Orpheus 1920, 59, 65, O. Kern, Religion der Griechen I, 142f.
5 J. Winthuis, Das Zweigeschlechterwesen, 1928. J. Winthuis, Einführung

in die Vorstellungswelt primitiver Völker 1931, 141, 151 u. ö. Alfred
Bertholet, das Geschlecht der Gottheit 1934, 20. Güntert, Der arische Weltkönig

und Heiland 1919, 392f. u. ö. Willy Staerk, Die Erlösererwartung in
den östlichen Religionen 1938, 157 u. ö.

6 Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch, 1922, I, 405ff., 802ff. u. ö. Bacher, Agada der Amoräer 124ff.,
715 u. ö. Wünsche. Bereschit Rabba 30, 34, 75ff. u. ö. Wilhelm Bousset,
Religion des Judentums 1926, 198, 426 u. ö.

82



abhängig von der Kabbala und darum eine echte Interpretation,
die man getrost übernehmen könne. Cudworth kennt auch den

Poimandres, das erste Stück des sog. Corpus Hermeticum. Er weiß,
daß dort der Nus arrhenothelys genannt wird (§ 9). Der Anthropos
ist dem Nus gleich (§ 12), also auch zweigeschlechtlich wie dieser

(§ 15). Dann werden alle zweigeschlechtlichen Wesen, die der

Anthropos mit der Physis erzeugt hat, aufgelöst in zwei Geschlechter.

Das erfolgt auch bei Adam. Der Poimandres zitiert dann
Gen. 1, 28 7. Poimandres ist für Cudworth nicht gnostisch, sondern

gemeinchristlich, wie die gesamte hermetische Literatur, die er
kennt, liebt und häufig im Hauptwerk zitiert (750).

Cudworth hält mit allen christlichen Kabbalisten des 17.

Jahrhunderts die Kabbala für vorchristlich. Sie soll auf Moses selber

zurückgehen. Neben der schriftlichen Tradition, die ihren Niederschlag

gefunden hat in der Bibel Alten Testaments, soll es eine

mündliche esoterische Tradition geben, eben die Kabbala. So gilt
es Cudworth und More, wie allen Zeitgenossen, einschließlich
Oetinger, als ausgemacht, daß Philos Behauptungen, Plato habe
in Ägypten Jereinia kennen gelernt und von ihm gelernt, zutreffen.
Cudworth beruft sich auf Euseb von Cäsarea, der aber nur Philo
ausschreibt. Oetinger kann berichten: «Plato hat, soviel ich von
dem Juden Hecht durch chronologisches Rechnen vernommen,
nur ein wenig davon (d. h. von der Kabbala) von den Sophis Baby-
lonicis, von Jeremia und Ezechiel gehört8.» Der Sohar soll mit
Paulus gleichzeitig sein, so versicherte der schwäbische Kabbala-
forscher Schickhard9. Oetinger meint, der Sohar sei von Rabbi
Simon ben Jochai verfaßt, der «fast ein Coaevus Pauli» war10.

Cudworth meint fast dasselbe, wenn er die Zeit Trajans als

Abfassungszeit für den Sohar annimmt. Noch die vielbändige Philosophiegeschichte

von Brueker, die der junge Goethe studiert hat,
kolportierte die philonische Mär von der Abhängigkeit Piatos von
Moses.

7 Reitzenstoin, Poimandres 1904, 48 u. ö. Von Wesendonck, Urmensch
und Seele in der iranischen Überlieferung, 1924, 104 u. ö.

8 Lehrtafel der Antonia 1763, S. 32.
» Wie man die Heil. Schrift lesen solle, ed. Ehmann, S. 3.
10 Lelirtafol der Antonia, S. 124.

83



Sie ist heute längst aufgegeben, auch von den jüdischen Kabbala-
forschern. Gershom Scholem11 nimmt an, daß das Buch Jezirah
immerhin in die Zeit von 200—500 zurückreichte, daß das Buch
Bahir um 1150 entstanden sei und daß Sohar zurückgehe auf
Moses de Leon, der ihn um 1285 verfaßt habe. Gikatilla hatte ihn
um 1293 bereits in den Händen.

Henry More ist mit der androgynen Interpretation von Gen. 1,27
nicht recht einverstanden. Er meint zu Symposion 189D,
Aristophanes sei doch ein Komiker, den man nicht ernst nehmen dürfe
(II, 15). Aber an anderer Stelle redet er viel positiver über diese

Auslegung und weist etwa auf Hugo Grotius hin, der sie auch kenne.
So wird man ein Schwanken Mores annehmen müssen, jedenfalls
ringt er mit dem Problem und kann sich keineswegs so vorbehaltlos

zur «androgynen» Auslegung bekennen wie Cudworth, wenn er
immer wieder diese Stelle in den Blick bekommt (I, 436, II, 208,
531 f., 632). Vor allem beanstandet er diese Interpretation bei
Jacob Böhme und seinen englischen Anhängern.

Hatte Cudworth erklärt, Parmenides sei von der Kabbala
abhängig (Hauptwerk Cap. IV, 9, Mosheim S. 218) und Plato ebenso

(Int. Syst. S. 570), so meint More, auch Pythagoras habe
kabbalistische Gedanken übernommen, die Tetraktys der Pythagoräer
sei nichts anderes als das Tetragrammaton des alttestamentlichen
Gottesnamens, das bei den Kabbalisten Gegenstand weit ausholender

Spekulationen war (More II, 558, 562); er konnte sich auch
dafür auf eine Stelle in Cudworths Hauptwerk berufen (375ff.).

Auch das Schema der 10 kabbalistischen Sephiroth, der
«Abglänze» des Gottesnamens, soll von den Pythagoräern übernommen
worden sein. Die pythagoräische Dekadenlehre sei nur eine
Weiterführung der kabbalistischen (I, 424, 426, 432, 435, 441, 356, 517).
Auch Plato ist nach More von der Kabbala abhängig. Sein Agathon
soll nichts anderes sein als die Sephira Kether (I, 431). Das Wort
Sephira selbst will More nicht von Saphir herleiten — wie das viele
Kabbalisten zu allen Zeiten getan haben —, sondern von den

Sphären des Aristoteles (I, 423). Gershom Scholem verwirft auch

11 Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, 1957, 204—214. Zur
Kabbala und ihrer Symbolik 1960, 121 ff.

84



diese Ableitung und meint, sie heiße einfach Zahl12. Den Aristo-
telismus haben nach More die Juden vor Aristoteles selber schon

gehabt (I, 463). Gewiß gibt es einen ausgebreiteten Aristotelismus
im Mittelalter, man braucht nur an Maimonides erinnern, aber der
Annahme eines voraristotelischen Ursprungs der Kabbala bedarf
es da nach unserer heutigen Meinung durchaus nicht. So wie der
Aristotelismus sich die Araber — über die Nestorianer — und die
Christen erobert hat, so auch die Juden Spaniens und Portugals
im Hochmittelalter.

Andererseits ist More doch so ehrlich und kritisch, daß es ihm
auffiel, daß Philo und Plotin, daß auch alle anderen ihm bekannten
Platoniker und Pythagoräer, ja daß auch Maimonides (I, 453) von
den Sephiroth völlig schweigen, ihr altum silentium ist ihm höchst
rätselhaft (I, 461). Er teilt diese Entdeckung auch Knorr von
Rosenroth mit, ohne daß sie das zu einer Änderung in der
Auffassung über die Entstehungszeit der kabbalistischen Werke
geführt hätte. Die Aufklärung hat auch hier Wandel geschaffen,
Herder vertritt bereits die These vom mittelalterlichen Ursprung
der kabbalistischen Literatur (Aelteste Urkunde I, 349—357 [1774]).

Warum schuf Gott die Welt? Dieses Problem hat die Kabba-
listen stark beschäftigt. Manche gaben die Antwort, daß die Welt
um der Gottesnamen willen geschaffen sei. Andere lehrten wie die

Pythagoräer, daß Gott durch die Weltschöpfung seiner eigenen
indigentia abhelfen wollte. Cudworth betreitet das energisch. Gottes
Motiv war to display his Goodness, which is chiefly his glory, oder

Schöpfungsmotiv war the overflowing and communicative Goodness

(886). More sekundiert. Die Weltschöpfung geschah ex mero
amore et benignitate Dei (471). Für die Wucht der Sprachentheorie

der Kabbalisten, die Gershom Scholem sehr schön
darstellt13, geht More jedes Verständnis ab. Er meint, es sei müßig zu
untersuchen, ob sich Gott einen hebräischen Namen gab oder nicht,
Gott habe alle Namen in mente, auch den Piatos und Ciceros

(I, 455). In dieser doch recht oberflächlichen Abwertung erweist
er sich als schlechter Schüler Reuchlins, der immerhin einigen
Begriff hatte vom «Verbo mirifico » der Kabbala.

12 Zur Kabb., S. 135.
13 Zur Kabbala 53, 100, 103ff.

85



Anscheinend gab es auch kabbalistische Schöpfungstheorien,
die in der Weise des Aristoteles von der Ewigkeit der Welt
ausgingen, eine Schöpfung in der Zeit also überhaupt in Frage stellten.

More lehnt die Anfangslosigkeit der Welt ab (I, 454). Des

weiteren machte vielen pantheistisch eingestellten Kabbalisten
das barah des Schöpfungsberichtes Genesis 1 Not. Die dialektisch
Gewandtesten halfen sich mit der Auskunft: Das Nichts ist er
selber14. Ihnen folgt auch Jacob Böhme in seiner «Signatione Rerum»

(VI, 8). Auch Oetinger spinnt diesen Faden weiter, so sehr er sonst
mit Augustin, Cudworth und More betont hatte, «die Schöpfung
erfolgte nicht aus der Notwendigkeit der Natur, sondern aus dem
Überfluß seiner Güte und Freiheit»15. Doch auf die Frage: Aus
was die Welt gemacht sei, gibt er die Antwort : «Nicht aus Nichts16 »

Oder: «Weilen das vollkommene Wesen alles schafft, so kann
schaffen nicht heißen, etwas aus nichts hervorbringen, sondern
vielmehr alles aus der unendlichen Kraft oder aus dem ewigen
Geist hervorbringen, ohne daß es ein Teil des Geistes wird17.» Oder:
«Wann das Wort schaffen hieße, etwas aus Nichts hervorbringen,
so erkennten wir nicht das mindeste, was schaffen wäre, denn vom
Nichts haben wir keinen Begriff. Worte aber sind gegeben, von
denen Sachen Begriffe zu erlangen und etwas davon zu erkennen18. »

Allerdings will Oetinger kein Emanatist sein : «Bei der Schöpfung
machte sich das Wort nicht emanative zur Kreatur, sondern im
Wort war die allerbiehrende Kraft19.» Der Johannesprolog soll für
diese Schöpfungstheorie sprechen20. Auch Schelling distanziert sich
bei jeder Gelegenheit21 von der kirchlichen creatio ex nihilo.

14 Maimonides gehört nicht zu ihnen, er lehrt die creatio ex nihilo,
Ziegenfuß-Jung, Philosophenlexikon II, 109.

15 Theologia ex idea vitae deducta § 28, übersetzt von Hamberger, S. 130.
16 Lehrtafel der Antonia, S. 172.
17 Philosophie der Alten I, S. 157.
18 Ebenda.
19 Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie II, 206 (Ehmann).
20 Vgl. Theol. (Hamberger) : «Im Logos, in der Weisheit, waren die

Originalformen der Dinge, ehe dieselben existierten, ausgestrahlt von
dem lebendigen Gotte» (S. 248). Vgl. auch S. 155 (Berufung auf Rö. 11, 36)
Lehrtafel der Antonia, S. 172, Phil, der Alten I, 156.

« VII, 412, 436; VIII, 221, 332.

86



Cudworth hat beanstandet, daß Makrobius den biblischen
Begriff von creare nicht habe (576). More hat stark den privativen
Charakter des ex nihilo betont, er bekämpft alle emanatistischen

Schöpfungslehren der Kabbalisten (I, 457, 523, II, 299, II, 478).
Er hat mit Recht beanstandet, daß schon die LXX den wahren
Sinn von barah nicht richtig wiedergegeben hätten (II, 514). Der
griechische Geist konnte sich eben mit diesem biblischen Spezifi-
kum nicht befreunden. Auch die christlich-häretische Gnosis hat
immer am kirchlichen Schöpfungsglauben Kritik geübt und wollte
ihn durch das Werk des platonischen Demiurgen ersetzen.

Doch so sehr Cudworth und More Platoniker sind, so sehr sie

die Mystik hochschätzen, vor allem die des Pseudodionysius vom
Areopag, für die Lehre vom mystischen Nichts22, daß Gott, der
Weiselose, die Wüste, das Nichts sei, kann sich keiner erwärmen.

More erwähnt auch das Golem-Motiv23. Das Wort stammt aus
Psalm 139, 16, der in jüdischer Überlieferung als Adam-Psalm galt.
Golem ist der noch unbereitete Adam, Adam vor der Verleihung
des Geistes aus dem Munde Gottes. Der Lehm, aus dem er gemacht
ist, wird als ganz besonders wertvoll in der Haggada geschildert,
er soll vom Zion stammen. Durch diese Erde ist der Golem-Adam
Mikrokosmos, alle Bestandteile der Erde sind in ihm vorhanden.
Zum Mikrokosmos-Motiv kommt das Riesenmotiv, sicher aus
außerisraelischen Bereichen. Die Inder schildern ihren Purusha als

Riesen24, ebenso die Germanen den Ymir25.
Der Golem wird auch zu einem Wunschbild der «praktischen

Kabbala». Berühmten Kabbalisten wird nachgesagt, daß in ihnen
das schöpferische Wort (vgl. Reuchlin «de verbo mirifico») solche

Kraft wiedererlangt hat, daß sie einen aus Lehm gebildeten Mann
mit Leben erfüllen konnten. Jakob Grimm hat in der «Zeitung für
Einsiedler» im Jahre 1808 eine solche ostpolnische Golemsage
geschildert. Die modernen Golem-Romane sind hybride Weiterbildungen

solcher Golem-Sagen.

22 Gershom Scholom, Mystik S. 27, 237 u. ö. Zur Kabb., S. 138.
23 Mystik, S. 372, 406 u. ö. Zur Kabb., S. 209—259.
24 Rigveda X, 90. Text bei Lehmann-Haas, Textbuch zur Rel.-Gesch. 2.

Aufl. 1922, S. 92.
25 Gylfaginn 5, Wafthrudnismal 32, 33. Texte bei Leh-Haas, S. 242.

87



Der Homunculus des Paracelsus26 ist eine Variante dieses Golem.
Der sehr erhebliche Unterschied zur jüdischen Golem-Vorstellung
besteht darin, daß der paracelsische Homunculus ein Mensch aus
der Retorte ist, daß nicht lediglich Wasser und Lehm zu seiner

Bildung verwendet wurden, sondern auch Speichel, Blut und
Sperma.

More verwirft alle Golem-Vorstellungen der Kabbala als nuga-
toriae et inutiles (I, 453). Dabei kennt er die Theorie des Paracelsus

genau (II, 210). Sein Programm der künstlichen Herstellung eines
Menschen verwirft er als verbrecherisch, wie er überhaupt an
Paracelsus, der doch in vielem der Weltanschauung der Cambridger
Platoniker so nahe steht, keinen guten Faden läßt. Goethe hat
bekanntlich des Paracelsus De generatione rerum naturalium liber I
(Straßburg 1616) gelesen, ebenso das Werk des Johannes Prätorius
«Anthropodemus Plutonicus» 166627. So ruht die Homunculus-
Figur im Faust (V, 1034—1055) auf historischem Grund. Außerdem
hat der junge Goethe in der Frankfurter Rekonvaleszentenzeit auf
Anraten der frommen Susanne von Klettenberg Wellings Opus
mago-cabbalisticum studiert und schließlich auch angeschafft28.
Außer dem Fräulein von Klettenberg hat auch der praktische Arzt
J. F. Metz, ein Schwabe, ihm die AIchemie nahegebracht, indem
er ihn durch eine mystisch-alchemistische Geheimkur von seiner
Krankheit heilte, was natürlich die Hinwendung zur Alchemie bei
dem Patienten beschleunigen mußte29.

More kennt die kabbalistische Lehre von den zerbrochenen
Gefäßen (I, 459, 483f., 499). Sie besagt, daß das göttliche Licht, als

es in den Urraum strömte, sich auf den verschiedenen Stufen
entfaltete. Hier ist die Verwandtschaft mit der gnostischen Lehre vom
Pleroma besonders groß, wie auch Gershom Scholem30 zugesteht.
Dieser «Bruch der Gefäße» kann auch in der Kabbala positiv
gewertet werden, so wie es eine Richtung unter den Ophiten oder
Naassenern gab, die in der Paradiesesschlange einen agathon Dämon

26 Scholem, Zur Kabb., S. 252ff.
27 Goethe-Handb. 1. Aufl. 1917 II, 196.
28 Dichtung und Wahrheit, 8. Buch.
29 G. F. Hartlaub in Euphorion 48 (1954), 19—40.
89 Mystik, S. 291.

88



sahen und im Sündenfall einen notwendigen Fortschritt der
Weltentwicklung erblickten.

More ringt auch um die Lehre vom Olam Hannekudim (I, 448,

459, 460, 17), eine besondere Ausformung dieser Theorie, sie soll
die «Welt der punktuellen Lichter» bedeuten31. Auch mit der Theorie

vom Adam Kadmon kommt More nur schwer zurecht. Er weiß,
daß die Kabbalisten der Meinung waren, daß Adam ätherisch war,
ehe er irdisch wurde (II, 482f.). Aber er meint, der Adam Kadmon
sei doch kein zweiter Gott, sondern conceptum distinetum Dei,
quatenus ut causa prima in actu causandi consideretur (I, 436, 447,
450, 456, 458, 470f.). Er möchte den Adam Kadmon gerne christlich

interpretieren und mit dem Logos des Johannesprologes
identifizieren (I, 419, 451, 470, 471). Von da aus stößt er immer wieder
zu der Frage vor, ob dieser Adamus omnium primorum Gott war
oder nicht (I, 470). Sein Anliegen ist deutlich, er möchte gern im
Adam Kadmon32 den präexistenten Christus sehen. Für die
kabbalistische Theorie, die am membrum virile des Adam Kadmon 208

Eigenschaften und an der Nase gar 375 Eigenschaften fixierte, hat
er kein Verständnis (I, 45 8)33.

More kennt auch die kabbalistische Lehre, die annimmt, daß

Gott mindestens drei Welten vor der jetzigen geschaffen und wieder
zerstört habe. Es waren Welten der richtenden Gewalt, und weil
eine Hypertrophie von Gewalt in ihnen war, zerbrach sie Gott
wieder34. Sehr oft wird dieser Vorgang auch das Sterben der Ur-
könige genannt. Die Kabbalisten beziehen sich dabei auf Gen. 36,

wo berichtet wird, daß Edom Könige hatte vor Israel. Die Urkönige
mußten sterben aus Mangel an Harmonie von Männlichem und
Weiblichem35. More kennt die Theorie vom Engelfall (I, 486, 15;

493). Sie ist ja auch in die Kirchenlehre eingegangen und wird von
Augustin und Anselm von Canterbury vertreten. 2. Petr. 2, 4

bekommt bei Cudworth in diesem Zusammenhang große Bedeutung.
Auch Oetinger redet sehr oft vom «Tartarisieren » im Anschluß an

31 Scholem, Mystik, S. 291.
32 Mystik 234, 291, 295, 307, 432. Zur Kabb. 139, 150—154, 172ff.
33 Scholem spricht von Phallussymbolik. Zur Kabb., S. 140f.
34 Scholem, Mystik, S. 292ff.
35 Zur Kabb., S. 150f.

89



diese Stelle36 und noch für Schelling ist diese «hochmythologische
Stelle» äußerst wichtig37. Ebenso übernimmt More die Lehre von
der Gigantenschlacht (I, 486, 27).

Gen. 6, Baruch 23, 8, vor allem aber die griechischen Giganto-
machie-Sagen, haben More bestimmt, diesen mythologischen
Bestandteilen der Kabbala zu folgen.

Ihm ist auch sehr wohl bekannt, daß die Schöpfung von den
Kabbalisten in vier Schichten zerlegt wurde, die heute noch
bestehen. Diese heißen Aziluth (emanatio), Beriah (creatio), Jezirah
(formatio) und Assijah (factio) (I, 460)38. Da der Messias präexistent

ist — wohl auch nach kabbalistischer Lehre —, kann More

sagen, das Reich des Messias habe schon in mundo Briathico ante
terram conditam angefangen (I, 485).

Mit der Theorie von den vier Schichten der Schöpfung hängt
auch die kabbalistische Trichotomie in der Psychologie39 zusammen.

Die Menschenseelen gehören nicht zur Primordialweit, zur
Aziluth. Sie gehören nur den drei unteren Schichten an, und zwar
der Seelenteil nephesch der Beriah, ruach der Jezirah und nescha-
mah der Assijah. More bejaht diese trichomtomische Psychologie,
obwohl sie dogmengeschichtlich durch Paulus von Samosata suspekt
war (I, 496, II, 380, 543). Ihr huldigten die Gnostiker40, Jacob
Böhme 41 und auch Oetinger. Bei ihm ruhen diese drei Prinzipien
auch in Gott im Sinn der Trinitätslehre, und die Seele ist auch
hierin Gottes Ebenbild: «Alles, was Gott in drei Prinzipien hat, ist
die Seele in ihrer Essenz42. » Auch in der «Theologia ex idea vitae

36 Theol. (Hamberger), S. 114, 140, 193. Er beanstandet, daß er den
Fall der alten Schlange nicht vor dem Fall des Menschen behandle (Swedenborgs

irdische und himml. Philosophie 171).
37 Philosophie der Offenbarung, Werke XIV, 288f., vgl. den Kommentar

von Ernst Benz in Schellings theologische Geistesahnen 1955, S. 292 (62).
38 Zur Kabb. 100.
33 Mystik 262f.
40 Eduard Schweizer in Theol. Wörterbuch zum NT VI, 393f.
41 Das ergibt sich schon aus den Titeln seiner Traktate Drey Prinzipien,

Dreyfach Leben etc. Die Vierzig Fragen habon als Untertitel: «Psychologia
vera. »

42 Swedenborgs irdische u. himml. Phil. II, 176, Theol. ex. id. vit. §§ 15

bis 17.

90



deducta» bekennt er sich mehrfach43 zu einer solchen psychologischen

Trichotomie. Rudolf Steiner erweist sich auch in dieser

Frage als traditioneller Mystiker44.
Ob auch der Schöpfer doppelgeschlechtlich war, wie viele Kabba-

listen lehrten, das ist für More ein schweres Problem. Er weiß sehr
wohl: «manifestum est, Judaeos utraque membra generationis in
ipsa Deitate admississe.» Er weiß auch, daß manche kabbalistischen
Schulen die Doppelgeschlechtlichkeit Gottes schon aus dem Tetra-
grammaton JHWH ableiteten (II, 531). J bedeutete nämlich
Männliches und H Weibliches (I, 436, 439). Er weiß auch, daß
weithin die Sephira Cochmah (Weisheit) mit dem membrum mas-
culinum, Binah (Einsicht, Verstand) aber mit dem weiblichen
Prinzip kombiniert wird (I, 436). Die Frage, ob man nicht alle
diese Spekulationen ablehnen müsse, weil Adam doch männlichen
Geschlechtes war und sich daraus, da Adam Gottes Ebenbild ist,
der männliche Geschlechtscharakter Gottes ohne weiteres ergebe,
erklärt er für unlösbar (II, 473). Das klingt fast so, als ob er den

Mythus vom Androgynen zuweilen doch bejaht habe. So sehr er in
Auseinandersetzung mit Jacob Böhme die Androgynie Adams in
Abrede stellte, so scheint er doch mindestens eine psychologische
Doppelgeschlechtlichkeit Adams zu bejahen (II, 532), so daß dann
Adam als sowohl mit männlichen wie mit weiblichen Seelenpotenzen
begabt gedacht wird (II, 485). Er sei der Verführung durch Eva
erlegen, weil er weibliche Seelenpotenzen in sich gehabt habe (II,
494). Aber der Sündenfall habe auch das Gute gehabt, daß diese

weiblichen Potenzen nun ausgeschieden wurden (II, 491). Die
männlichen intellektuellen) Potenzen in Adam hätten gesiegt
über die weiblichen erdhaften), als er aus dem Paradiese verwiesen

wurde (II, 494). Dieser Ausschluß war also eine Wohltat, womit
nachträglich die naassenische Gnosis gerechtfertigt und Kants45
und Schillers46 Lob des Sündenfalls vorweggenommen wurde. Wie

43 Zb. Theol. ex. id. vit. § 74, Hambergor S. 194.
44 W. A. Schulze, Das Vaterunser bei Rudolf Steiner. Ev. Theol. 1957,

S. 460.
45 Über den muthmaßlichen Anfang der Monschengcschichte (1786).
46 Etwas über die erste Monschengesellschaft (1790).

91



Scholem 47 mitteilt, kaum auch die sabbathianische Richtung der

Spät-Kabbala zu dieser Theorie von der felix culpa.
Daß Jacob Böhme die kabbalistische Ansicht von der Andro-

gynie Adams vertritt, sagten wir schon. Ernst Benz hat in seinem
Werk: Der vollkommene Mensch nach Jacob Böhme (1937)
Belegstellen in Menge gegeben. Auch den Widerhall dieser androgynen
Ideen bei Abraham von Frankenberg, John Pordage, Johann Georg
Gichtel, Samuel Richter, Gottfried Arnold, Friedrich Christoph
Oetinger hat er durch viele Zitate markiert. Es sei noch ein sehr
charakteristisches aus Oetingers «Grundweisheit» mitgeteilt: «Da
dem Adam so große Herrschaft geschenkt war, so hätte er sollen,
wie der Bienen Königin, ein ganzes Heer aus sich gebähren: Daher
war er Männlein und Fräulein zugleich, ehe die Eva geschieden

war. In diesem geistlichen, männlich-jungfräulichen Leib lagen
alle Grundanfänge künftiger Geburten, als in einer Mutter und
diese Vaterschaft hätte können aus ihm selbst fortpflanzen48.»

More meint, sofern dieser Adam vor dem Fall (Adam ha-rischon)
anclrogyn war, war er tatsächlich der maritus ecclesiae im Sinne von
Ephes. 5, 22. Cudworth hat in seiner Unionsschrift das androgyne
Verständnis von Gen. 1, 27 durch Paulus vorausgesetzt. In der
Tat interpretieren viele Rabbinen — wie wir sahen — diese Stelle

so. Das hat auch More großen Eindruck gemacht und so scheint
es fast, als stimme er der androgynen Interpretation Cudworths zu

(II, 532). Die Ablehnung diesbezüglicher Ansichten Jacob Böhmes
bleibt ein Problem, aber auch andere Gelehrte haben zu verschiedenen

Zeiten und Gelegenheiten ein und dasselbe Problem auf
verschiedene Weise gelöst.

Der Mensch und das Tier ist ein weiteres Problem kabbalistischer
Schöpfungslehre. Der Verlust des Paradieses nach dem Sündenfall
soll verhüten, daß Adam nicht auf den Zustand der Tiere hinabsank

(II, 494ff.). Er stellt sich auch die Frage, wieso die Paradiesesschlange

sprechen konnte. Mit der Auskunft der Kabbalisten, alle
Tiere konnten im Paradies sprechen, will sich More nicht zufrieden

47 Mystik S. 327. Er hätte auch darauf verweisen können, daß bereits
Philo im Blick auf Num. 21, 8f. die Schlange mit dem Logos identifiziert
hat. Alleg. II, 79f., M 80, 93, M 83, 98f., M 84.

48 Grundweisheit der Hl. Schrift ed. Ehmann, S. 58.

92



geben (II, 521). Aber seine Antwort auf das «Problem», warum
Adam den Fischen keine Namen gab (II, 519), ist auch nicht viel
geistreicher: Die Fische seien eben nicht zu Adam gekommen,
deswegen hätten sie von ihm keine Namen erhalten können.

Oetingers Deutung der Namengebung ist wesentlich tiefer. Sie

zeigt, daß Oetinger ganz und gar kein «Nominalist» ist, bei ihm
ist der Name nicht Schall und Rauch, sondern kommt — ähnlich
wie bei Jacob Böhme — den Dingen und den Tieren wesensmäßig
zu. Er sagt: «Wenn Adam nicht die innerste Natur der Tiere und
ihren Geist mit dem Aug der Seelen eingesehen hätte, so wäre
es unmöglich gewesen, einem jeden aus der äußerlichen Gestalt
seinen Namen zu geben49. » Adam hatte also nach Oetinger das,

was die Schule Jacob Böhmes den «Centraiblick» nannte und
deswegen konnte er den Tieren Namen geben, die nicht zufällig waren,
sondern das Wesen der jeweiligen Tiere abbildeten.

Der «Himmel» von Gen. 1, 1 darf nicht auf den sichtbaren
Himmel allein bezogen werden (II, 478). Heutige Exegese ist dieser

Meinung, schon aus Gründen des Parallelismus Membrorum.
Doch More behauptet — in vollem Einklang mit den Piatonikern
seit Philo, die zuerst die Schöpfung der Ideen Primordialwelt)
aus dem Schöpfungsbericht des Priesterkodex (Gen. 1, 1—2, 4)
herauslasen —, der Plural Schamajjim deute darauf hin, daß der
Himmel im doppelten Sinne des Wortes gemeint sei, der aus dem
Divinum und dem Naturale bestehe. In Wirklichkeit aber ist der
Plural bedingt durch die antike Lehre von den sieben Himmeln50,
die ja auch in Psalm 19 vorausgesetzt ist. Dabei lag doch in der
englischen Sprache durch das Vorhandensein der zwei Wörter
heaven und sky eine wundervolle Möglichkeit vor, der dauernden
Verwechslung von Himmel im religiösen und im astronomischen
Sinn, zu der die übrigen europäischen Sprachen Vorschub leisten,
einen Riegel vorzuschieben. Aber die Generation von Cudworth

40 Philosophie der Alten I, 106. Paracelsus denkt ähnlich: «Adam hat
mittels der Kunst Signata den Tieren die Namen gegeben. Er war der erste
Signator. Aus Hebräischer Sprache fließen auch die rechten Namen her und
werden erfunden jedwedem nach seiner Arth, Natur und Eigenschaft.»
De Signatura rerum (Werke ed. Huser, Bd. 6, 356).

50 Scholem, Mystik 58, 243.

93



und More hat dieses Problem kaum empfunden, wie ihre Lehre
vom Raum beweist. Der gleichzeitige Paul Gerhardt kann dichten :

Mein Auge schauet, was Gott gebauet, und wo die Frommen dann
sollen hinkommen, wenn sie in Frieden von hinnen geschieden.

Johann Reuchlin hat mit großem Nachdruck beweisen wollen,
daß der Jehova-Name Jesus bedeutet. Das war auch ein Beitrag
zur Christianisierung der Kabbala. More ist bekannt, daß diese

Gleichung von den jüdischen Kabbalisten bezweifelt wurde,
philologisch sicher zu Recht. Aber More verteidigt diese Gleichung
energisch; sie war ihm ein unaufgebbarer Bestandteil der christlichen

Kabbala (II, 562).
Auch Oetinger setzt noch die (falsche) Aussprache Jehova voraus,

wenn er in der Lehrtafel der Antonia meint : «In der Ewigkeit darf
man dann Jehova sagen, nicht mehr Adonaj51.» Das auch bei den
Kabbalisten vielverhandelte Problem, zu wem sagte Gott: «Lasset

uns Menschen machen»? löst Oetinger an derselben Stelle so, daß

er antwortet, zur Schechina. Die Schechina erscheint in der Kabbala
weithin als die weibliche Potenz in Gott52.

More erblickt diese auch in der Unterscheidung von Arich
Anpin und Seir Anpin in Gott. Von Scholem habe ich gelernt, daß
diese Unterscheidung nicht räumlich zu verstehen ist und nicht
mit der Zimzumlehre etwa so zusammenhängt, daß Arich Anpin
der Großgesichtige heißt und damit Gott vor seiner Kontraktion
gemeint sei, während dann Seir Anpin der kleingesichtige Gott
nach der Zusammenziehung bedeutet hätte. Scholem 53 tut sehr

überzeugend dar, daß «Arich Anpin» mit langmütig und «Seir

Anpin» mit «ungeduldig, streng» wiederzugeben ist. Cudworth und
More wußten das bereits und haben in Arich Anpin das mütterliche,
erbarmende, weibliche Element der Gottheit erblickt, die uxor,
sponsa, malchuth. Cudworth tat das in der schon genannten
Interpretation von Ephes. 5, 22ff., More in I, 433, 435, 489.

Oetinger hat auch gerätselt um den Sinn dieser Unterscheidung.
Er berichtet, als er in Frankfurt eine Aussprache hatte mit dem
berühmten Kabbalisten Cappel Hecht, da habe er diesen gefragt

51 Lehrtafel d. Ant., S. 66.
52 Zur Kabb. 141 u. ö.
53 Mystik 297, 302; Zur Kabb. 153.

94



nach dem Sinn von «Arich Anpin» und «Seir Anpin». Oetinger
erzählt, «dieser gewann mich wegen der ungewohnten Frage sehr
lieb»54. More stellt es energisch in Abrede, daß mit dem «Seir

Anpin» der Logos des Johannes-Prologes gemeint sei. Anscheinend
haben christliche Kabbalisten in jener Zeit in solcher sehr
einfachen und billigen Weise die Harmonisierung von Kabbala und
Neuem Testament herstellen wollen. Für More waren diese billigen
Versuche nicht überzeugend.

Das Zimzum-Problem hat More im Enchiridion metaphysieum
28, 6 klassisch formuliert: «Extendere possunt et contrahere, sine

ulla extensionis augmentatione aut dependitione, sed sola in alium
situm expansione et retractatione » (I, 320). Oder er verwendet ein
kabbalistisches Gleichnis: «Gott hat sich kontrahiert, um in dem

so entstehenden Konkav für die zu erschaffende Welt Platz zu
machen» (I, 461, IV). More sucht sich an anderer Stelle diese schwer
vorzustellende Lehre klar zu machen mit der Theorie von Epi-
zyklen, wie sie in der vorkeplerischen Astronomie ja auch
angenommen wurden (I, 448ff.). An sich hätte sich More diese Mühe

sparen können, denn er lehnt die Zimzumlehre letztlich doch ab.
Die Begründung ist eine historische. Die älteren Kabbalisten, die

er ja für gleichzeitig mit den Pythagoräern hält, hätten sie nicht,
sie sei nacharistotelischen Ursprungs (I, 462). Diese Feststellungen
treffen sachlich zu; die Zimzumlehre ist in der Tat, wie die ganze
Kabbala, nacharistotelischen Ursprungs. Aber trotzdem ist
offenkundig, daß diese Kritik dogmatisch bedingt ist — wie so oft in
der Geistesgeschichte aller Disziplinen. In der Lehre vom Zimzum55
wird die pantheistische Grundlage der Kabbala sehr deutlich. Und

gegen den spinozistischen Pantheismus kämpften Cudworth und
More fanatisch an. Dann konnten sie dieser offensichtlich pantheisti-
schen Lehre nicht ihr Plazet erteilen.

Böhme und seine Schule hatten hier nicht die mindesten Bedenken.

Für sie ist die Zimzum-Lehre eine geniale Idee der Kabbalisten,

die sie getrost und freudig übernahmen. Oetinger definiert:
«Es kann weder eine Manifestation noch eine Creation statt finden

54 Ehmann, Oetingers Leben und Briefe 1859, 59.
5» Scholen!, Mystik 285ff., 291, 297, 300, 382, 442.

95



ohne Attraktion, was die Hebräer Zimzum nennen56.» Gegen

Angriffe dieser Lehre sagt er apologetisch: «Man muß aber wissen,
daß, wenn man alles bald wieder hinweg scheidet, nichts übrig
bleibt, als daß Gott der Unendliche nicht habe wollen aus Not der
Unendlichkeit, unendliche Dinge schaffen, sondern aus der Freiheit
seines Willens habe er sich selbst Schranken gesetzt und nach
einem gewissen Vorsatz alles in unendliche Zeiten, Örter und
Vorwürfe ausgestellt, was er schaffen wollte57.» Schließlich hat Schel-

ling die Zimzum-Lehre weidlich benützt, ohne je den Terminus
Zimzum zu gebrauchen. In seinen Weltalterentwürfen58, den

Stuttgarter Privatvorlesungen59, in der Philosophie der Mythologie
60 und der Offenbarung61 wimmelt es von den Ausdrücken

Kontraktion, Expansion, Selbstbeschränkung Gottes, ohne daß
die zünftige Schellingforschung bis jetzt im Stande gewesen wäre,
diesen ständig wiederkehrenden Ausdrücken einen Sinn
abzugewinnen 62.

More hat zwei Grundideen der Kabbala intuitiv erschaut, das

Prinzipium matutinum (II, 479) und das der vita divina (II, 615).
Die «Morgenröte» von Psalm 139, 9 hatte es anscheinend den
Kabbalisten angetan. Jacob Böhme hat eine «Morgenröte im
Aufgang» geschrieben, seine gelehrten Freunde gaben ihr den Namen
«Aurora». Aber auch Leibniz, der ja mit Knorr persönlich so gut
wie More bekannt war, hat eine Aurora geschrieben63. Rosenroth
selber läßt das prinzipium matutinum erklingen in seinem Morgenlied,

Morgenglanz der Ewigkeit, das sein Gedächtnis in der singenden

Gemeinde wach gehalten hat. Wie sehr aber dieses Lied ganz
und gar kabbalistisch gedacht und empfunden ist, weiß sie nicht.
Die Kirchenbehörden haben auch — mit Recht — die allzu mystischen

und mit dem heutigen Geschmack unvereinbaren Strophen
und Passagen getilgt bei Neudrucken der von ihnen herausgegebe-

66 Theol. (Hamberger) S. 268.
57 Lehrtafel d. Ant., S. 128.
58 VIII, 221, 231, 285, 311, 320, 327, 330.
5" VII, 429f., 432, 434.
s» XII, 212f„ 214, 218, 221ff„ 237, 346f„ 501, 516f„ 580f., 616 u. ö.
81 XIV, 157, 198 u. ö.
82 Vgl. Jaspers, Schölling, 1955, 179ff.
63 Feilchenfeld a. a. O.

96



nen Gesangbücher. Das Prinzip, daß jeder Choral so im Gesangbuch

stehen müsse, wie er der Feder des Dichters entströmt ist,
zeigt an diesem Beispiel wieder einmal seine Unfruchtbarkeit.

Das Lebensprinzip der Kabbala64 hat Oetinger zu einem Formal -

prinzip seiner Glaubenslehre gemacht. Seine «theologia ex idea
vitae deducta» führt das Lebensprinzip in alle Loci der protestantischen

Dogmatik ein mit einer großartigen Folgerichtigkeit. Dieses

Hauptwerk ist eine Apologie, dem Stuttgarter Konsistorium
eingereicht, als immer wieder seine Rechtgläubigkeit bezweifelt
wurde. Man kann sich denken, daß die Konsistorialräte mit diesem

genialen Wurf nicht viel anzufangen wußten. Denn diese Dogmatik
entsprach in keiner Weise der altprotestantischen Tradition des

Landes, die in Heerbrand, Leyser und Hutter ja berühmte alt-
protestantische Dogmatiker hervorgebracht hatte. Oetingers Theologie

ist Lebenstheologie und Lebensphilosophie in einem. Die
Verwandtschaft mit den Cambridger Piatonikern ist offenkundig.
Sie ist nicht nur durch die Kenntnis ihrer Schriften zu erklären,
sondern noch viel mehr durch die gemeinsame Abhängigkeit von
der Kabbala und von Jakob Böhme.

Mores Beschäftigung mit der Kabbala hat ihm heftige Angriffe
seiner Zeitgenossen eingetragen. Einmal sagten seine Gegner,
christliche Kabbalistik, das seien lächerliche und überflüssige
Spielereien ohne jeglichen praktischen Nutzen. Zum andern warf man
ihm vor, er betreibe die Kabbalistik aus Liebe zum Judentum, er
sei Philosemit. More hat sich gegen diese Vorwürfe energisch zur
Wehr gesetzt. Er bekennt sich zur Judenmission. Damit offenbart
er die letzten Motive aller christlichen Kabbalistik. So kann er
niemals zugeben, diese Beschäftigung sei ridicula et ruinosa. Er,
More, betreibt die Kabbalaforschung ex amore veritatis et non ex
ficta erga ipsos Judaeos benevolentia (I, 472). Knorr von Rosenroth
schreibt ihm am 22. April 1675: «Mein höchstes Lob gilt deiner
eifrigen Bemühung um die Bekehrung der Juden. Fürwahr, dies
Werk ist eines Mannes würdig, der nicht nur dem Namen nach,
sondern dem Wesen nach ein Christ ist. Ich stimme auch deiner
These bei, daß es vor dem Beginn eines solchen Unternehmens

64 Scholem, Mystik 13f., 354 u. ö.

97



nicht nur nützlich, sondern geradezu unerläßlich ist, daß Christen
und Juden gegenseitig ihre Theologie oder Theosophie studieren.
Einen nicht zu unterschätzenden Beitrag zu einem solchen
gegenseitigen Verständnis leistet der, welcher sich beiden Seiten als

Dolmetscher zur Verfügung stellt. Deshalb ist dir nicht nur die

Republik der Gelehrten, sondern die ganze Christenheit zu tiefstem
Dank verpflichtet, daß du dich in dieses schwierige Gebiet
hineinbegeben hast65. »

More, der, wie er uns selbst versichert, den Hermes Trismegistos
fleißig gelesen hat (I, 458) — wie auch Cudworth —, gibt Knorr in
einem Antwortbrief vom 16. Juli 1675 den Rat, die Schriften des

Dionysius vom Areopag nicht zur Kabbala-Interpretation
heranzuziehen (I, 513, 517, 458). Knorr verriet dabei ein sehr feines

Einfühlungsvermögen, denn nach dem Urteil Scholems ist «die

Stellung, die der Verfasser des Sohar und der Pseudodionysischen
Schriften einnehmen — jeder an seinem Ort —, erstaunlich
ähnlich»66. Der Grund für Mores Warnung liegt in der falschen zeitlichen
Ansetzung der Kabbala-Literatur. Daß die Werke des Areopagiten
pseudepigraphisch sind, war seit Lorenzo di Valla allgemein
anerkannt — auch von Luther. In Wirklichkeit aber liegt das Corpus
Areopagiticum vor der Abfassung des Sohar. Pseudodionysius
gehört zu den Quellflüssen der kabbalistischen Mystik wie der
mittelalterlichen Mystik überhaupt. Die Historiker der dominikanischen
Mystik des Mittelalters, die ihren Kulminationspunkt in Meister
Eckhart erreicht hat, versichern uns, daß selbst Thomas von Aquin
Tradent dieser Gedankenwelt ist. Walther Völker in Mainz hat
1702 Dionysius-Zitate bei Thomas von Aquin festgestellt67. Knorr
war also auf der rechten Spur, wenn er mit Hilfe des Pseudo-

areopagiten die kabbalistischen Schriften interpretieren wollte.
Mores Warnung war überflüssig. Sie gründet in der Theorie von

einem allmählichen Verfall der Kabbala. Er klagt einmal über die

eingetretene Korruption ; so wie Moses die Kabbala auf den Berge
empfangen habe, sei sie leider nicht mehr (I, 458). Damit befand
er sich in derselben Auffassung wie Cudworth, der im Hauptwerk

65 Text bei Ernst Benz, Christi. Kabbala, 1958, 22.
66 Scholem, Mystik 426f.
67 Universitär, Festschrift für Bischof Stohr, 1, 1960, 234, 243.

98



gelegentlich gesagt hat: «The junior Platonists innovated and
altered the whole Cabbala» (625f.). Pseudionysius war ein junior
Piatonist und darum war es gefährlich, mit seinen Begriffen die
viele hundert Jahre ältere Kabbala zu kommentieren.

More hat übrigens seine Interpretation von Gen. 1—3, aus der
die meisten Auszüge in diesem Kapitel entnommen sind, unter
dem bezeichnenden Titel «Conjectura Cabbalistica» (II, 462—494)
Cudworth dediziert. An diese Arbeit reiht sich dann die «Triplicis
Cabbalae Defensio» (II, 495—643).

Zweites Kapitel: Der Gottesgedanke

Neben der biblischen Urgeschichte beschäftigen sich die Kabba-
listen vor allem mit der Ausdeutung der Thronwagenvisionen in
Ezechiel 1 und 10. Diese Stellen geben den Stoff ab für die sehr

ausgebreiteten Merkabah-Spekulationen1. More hat sich auch mit
diesem Zweig der Kabbala befaßt. Auch Cudworth hat ihn sehr
wohl gekannt, wie gelegentliche Anspielungen verraten, aber sich
nicht eingehender damit befaßt. More mußte das schon deswegen

tun, weil er ja eine Censura Philosophiae Teutonicae2 verfaßte, also
Jacob Böhmes Lehre kritisch darstellte, und Oetinger dürfte wohl
recht haben, wenn er meint, die Lehre Jacob Böhmes sei des ersten
und zehnten Kapitels Ezechielis Kommentar3, wenn man auch
anderer Meinung sein kann, wenn Oetinger umgekehrt sagt: «Wer
Ezechiel nicht verstehen will, kann auch Böhm nicht verstehen4.»

Die Rabbinen wollten keinem jungen Schriftgelehrten vor dem
30. Lebensjahr gestatten, sich mit der Merkhaba zu befassen; wer
es dann konnte, den bezeichneten sie als einen großen
Gottesgelehrten 5. Für die christliche Kabbalistik war Ezechiel um so

interessanter, als Apokalypse 4 auf die Thronwagenvision Bezug
nimmt. Kommen doch die vier Chajjot von Ezech. 1 in Apok. 4

1 Vgl. Scholem, Mystik S. 43—86 u. ö. Zur Kabbala 167, 238.
2 Werke I, 529—561.
3 Swedenborgs irdische u. himmlische Philosophie, ed. Ehmann 245.
4 Grundweisheit, ed. Ehmann, § 7, S. 56.
5 More II, 710ff., Scholem, Mystik S. 45.

99



wieder vor, wenn auch in einer sehr bezeichnenden Änderung. Aus
den vier viergesichtigen Wesen, die jeweils ein Löwen-, Adler-,
Stier- und Engelsgesicht haben, sind Löwe, Adler, Stier und Engel
geworden. Eine Vereinfachung, die zugleich besser vorstellbar sein
sollte.

Diese vier Wesen spielen eine große Rolle in der christlichen
Kunst, seitdem sie Irenaus von Lyon zu den Symbolen der vier
Evangelien machte. Bekanntlich hatte er aber (Adv. Haer. III, 11,8
MSG 7, 888) eine ganz andere Zuordnung, als sie heute üblich ist.
Den Löwen ordnete er dem Johannes-Evangelium zu, den Adler
dem Markus, «weil dieser so sehr eilet». Seit Hieronymus und
Augustin hat sich eine andere Kombination eingebürgert6. Der
Adler wurde Symbol des Johannes-Evangeliums, der Löwe des

Markus, der Engel wurde mit Matthäus kombiniert und der Stier
mit Lukas. Innere Gründe sind weder für die eine oder andere

Anordnung ins Feld zu führen; es handelt sich um eine typische
Allegorie ohne tieferen Sinn, um eine reine Konvention.

More hat seinem Werk Tafeln beigegeben, die auch einen
Entwurf des Wagens lieferten. Die Mahnung eines modernen
Interpreten, solche Versuche von vornherein zu unterlassen, da es sich
bei diesem Wagen um «kein Erzeugnis der Stellmacherkunst»
handle, hätte More wahrscheinlich nicht gelten lassen. Diese
Tafeln (I, 477, 481) behalten die vier Tiergesichter jeder Gestalt
bei, heben aber jeweils ein Gesicht als Hauptgesicht heraus. Sie

wollen auf diese Weise eine Brücke der Interpretation bilden
zwischen Ezech. 1 und Apok. 4. Das Menschen-Prinzipal-Gesicht läßt
er nach Süden, das Löwengesicht nach Osten, das Stiergesicht nach
Westen und das Adlergesicht nach Norden blicken.

More greift die christologische Interpretation des Thronwagens
durch Calvin begierig auf. So sehr er sonst Calvin wegen seiner
Prädestinationslehre ablehnt, hier ist er ihm äußerst willkommen
(I, 497ff.). Das Chasmal von Ezech. 1 soll im Sinne Calvins verstanden

werden nach 2 Kor. 5, 2, 3, 4 und soll vestis interna bedeuten

(I, 498). More findet — wie Calvin und die traditionelle christliche
Auslegung der Vorzeit — in Ezechiel 1 schon die ganze Trinitätslehre

6 Künstle I, 010.

100



ausgesprochen. Schon das Trishagion von Jes. 6 war so verstanden
worden, und More übernimmt eifrig die Tendenz, Ezechiel stark an
Jesajas anzunähern und von Jesaja her zu interpretieren. Alle
Kenner des Alten Testaments werden zugeben, daß hier in der Tat
enge Zusammenhänge bestehen. More beruft sich auf Maimonides,
der diese auch schon festgestellt hat — wenn er auch sicher von
einer trinitarischen Interpretation beider Propheten nichts wissen
wollte. Aus Ezechiel 10, Jesaja 6 und Johannes 12, 41 konstruiert
er eine christologische Leitlinie, an der entlang er gegen die
kabbalistische Deutung der Merkhaba argumentieren möchte (I, 500).
Sein Grundsatz ist: «Christus nuda Divinitas non est, sed anima
Messiae cum Aeterno Logo unita» (I, 500).

Er wendet, wie die Kabbalisten, das Sephirothschema auf
Ezechiel an. Corona-Kether identifiziert er mit dem platonischen
agathon unter Hinweis auf Ps. 65, 103, 119, 68 (I, 431). Choclima
soll dem Nous der Griechen, der Sapientia der Römer und dem

Logos des Johannesevangeliums entsprechen (I, 431), auch sonst
setzen die Kabbalisten diese Sephira mit dem filius dei gleich
(I, 456). Binah soll der 3. Hypostase der Christen entsprechen, es

ist hei Plato die Psyche, die bei den Piatonikern als Baumeisterin
der Welt erscheint (432). Der Alte der Tage soll dem Arich Anpin
der Kabbalisten gleichkommen. More interpretiert mit Äternitas,
Immensitas (432).

Der Mensch, der in der Merkhaba erscheint, ist nach More
ebenfalls die Sapientia Dei (I, 456). An Knorr schreibt er jedoch,
Chochmah sei bei den Kabbalisten niemals filius Dei, sondern
höchstens Adam coelestis (I, 455). Er erwägt auch sehr, ob man
diesen Adam coelestis als Androgynos bezeichnen könne, wenn
ja, dann sei er der maritus ecclesiae. Hier urteilt er also ähnlich
wie Cudworth. Die Chochmah-Spekulation der Kabbalisten interessiert

More deswegen brennend, weil die Kirchenväter die Sapientia
des Alten Testaments, der ein ganzes Buch gewidmet ist — auch
die «Sprüche und die Psalmen» gehören zur sog. Weisheitsliteratur

—, mit dem Logos identifizieren '. Gelingt es More, die Identität
7 Jesus Sirach 24, 4, Sprüche 8, 22 und das ganze Buch der Weisheit

Salomos machen in der Tat zwischen Logos und Sophia keinen Unterschied.
Hans Leisegang in Pauly-Wissowa, Realenzyklop., Bd. 25 (1926), Sp. 1071.

101



von Chochmah und Logos zu erweisen, so glaubt er auch, aus der
Kabbala die Christologie deduzieren zu können. Die griechische
Philosophiegeschichte soll dann Hilfsstellung geben : Alle gr.
Philosophen haben schon vom Logos, d. h. vom Sohne Gottes geschrieben

(I, 93, 42). Heutige Forschung spricht dagegen von einem
himmelweiten Unterschied zwischen platonischer8, ja selbst philo-
nischer9 Logoslehre und der des Johannesprologs. Aber der
«universelle Theismus» jener Tage sah den Unterschied nicht; jede
Logoslehre sollte «heimgeholt» werden in die christliche.

Die christologische Interpretation der Merkhabah-Visionen war
das große Anliegen Mores. Er will Ezech. 1 und 10 im Sinne

von Römer 8, 9 aulfassen (I, 488). Die Kabbalisten finden hier
ihr Seir Anpin. More deutet es als «Seele des Messias» (I, 489).
Die vier Wesen sollen wieder die 4 Weltstufen der Aziluth, Beriah,
Jezirah, Assijah darstellen (I, 490). Das Berühren der Flügelspitzen
bedeutet ihm — wie den Kabbalisten — die unio animorum et
votorum omnium mundorum in Regno Messiae spirituali (I, 491).
Für More ist dieser Messias in Jesus von Nazareth erschienen, während

die Kabbalisten auf den Messias futurus warten. Eigenartig
ist, daß More unter den Elohim gefallene Engel versteht (I, 486).

Das Sephirotschema soll die Deduktion der christlichen Trini-
tätslehre ermöglichen. Es handelt sich dabei um 10 innergöttliche
Potenzen: Kether Drath), Chochmah, Binah, Gedullah, Geburah,
Tipheret, Nezach, Hod, Jesod, Malchuth10. Die Parallelität mit
den Äonen der Gnosis springt in die Augen. More will nun in den
drei ersten Sephiroth Eigenschaften des Vaters sehen, in den 6 nächsten

solche des Sohnes, in der 10. die des Heiligen Geistes11. Die
Künstlichkeit dieses Versuches ist deutlich. An anderer Stelle
begnügt sich More mit den 3 obersten Sephiroth, die er als inner-

8 Vor allem im Phädros 264 C vgl. Leisegang a. a. O., Sp. 1061.
9 Philo kennt keine Inkarnation des Logos. R. Schnackenburg im Lex.

f. Theol. und Kirche, 6 (1961), Sp. 1122ff. Auch Cudworth hat gesehen, daß
bei ihm der Logos die Welt ist (329f.).

10 Scholem, Zur Kabbala 135—141.
11 Die Räder Ezechiels sind Oetinger äußerst wichtig (Phil. d. Alten II,

143 u. ö.). Er will das Sephirothschema unmittelbar aus Apok. 1,4 u. 5

herleiten. Bibl. Wörterbuch, S. 131, aber auch Micha 5 (Lehrtafel der Antonia,

S. 26), Psalm 150, 1, Prov. 8 (S. 29, Swedenborg II, 342) führt er an.

102



trinitarische Beziehungen interpretiert und meint dann, die
restlichen 7 seien vollständig überflüssig (I, 485)12. Mores Verlegenheit
ist offenkundig. So verstehen wir sehr wohl seinen Stoßseufzer, die

Sephirothlehre führe zu einer egregia absurditas (I, 449)13.

Aber er wollte auf keinen Fall von der Meinung lassen, daß der
christliche Messias schon in der Kabbala «vorgeschattet» sei. Der
Messias hatte ja nach kabbalistischer Lehre seinen Ursprung in
mundo Briathico, ante terram conditam (I, 485, 489). Wir werden
ihm zustimmen, wenn er erweisen will, daß Apoc. 1, 8' eine
Umschreibung des Gottesnamens JHVH sein will (I, 435).

Morus hat auch versucht, einzelne Begebenheiten des AT auf
die einzelnen Sephiroth aufzuteilen, wie das auch das gleichzeitige
Teinacher Bild in bezug auf die ganze Bibel tut. Aber allen diesen
Versuchen14 haftet doch etwas Willkürliches an. Die Einteilung
ergibt sich nicht aus der Sache. Wenn man nun noch bedenkt, daß
auch noch die zehn Sephiroth auf die 4 Weltstufen verteilt werden,
dann waren 40 Einteilungsmöglichkeiten gegeben, gegenüber denen
sich die 10 Kategorien des Aristoteles recht bescheiden ausnehmen.
So muß wohl das bedauernde Wort Mores verstanden werden, die
10 Sephiroth seien bereits für das Aziluth verbraucht (I, 461) und
könnten für weitere Trinitätsspekulationen nicht mehr herangezogen

werden.
Wertvoller ist die Beobachtung Mores, daß die 7 Geister Gottes

bei Jacob Böhme in Wirklichkeit der kabbalistischen Merkhaba-
Spekulation entstammten (I, 424, 435, 546, 548, 549). Böhme hat
diese 7 kabbalistischen Geister um so lieber übernommen, als sie

ja in Apok. 4, 5 wiederkehren. Oetinger drehte das Beziehungsverhältnis

um und wollte nur Apok. 4, 5 als Ursprung der 7 Geister
Gottes gelten lassen15.

12 Oetinger ist anderer Meinung, die oberen drei Sephiroth bilden die
Trinität, die 7 unteren sind die 7 Geister Gottes. Swedenborg II, 351."

13 Ja, er konnte seine qualvollen Bemühungen um eine christliche
Interpretation der Sephiroth selber ad absurdum führen: Jesus Christus genügt
vollständig, der Sephiroth bedarf es gar nicht, I, 466. Oder: «Facies Christi
est in cordibus, non in orbibus emanatoriis» (I, 464).

" Etwa I, 424, 425, 432, 433, 434, 436, 499, 512 u. ö.
15 «Der Geist Gottes teilt sich in 7 Geister. » Das ist der Sinn der Sephiroth

103



Die Endsephirah Malcuth wird oft auch Schechina genannt. Es

gibt bereits bei den Rabbinen eine ausgedehnte Schechinah-Speku-
lation, die von den Kabbalisten dann übernommen und ausgebaut
wird16. Die Schechinah ist die Nähe Gottes, der Leib Gottes, die
Braut Gottes17. Cudworth deutet sie christologisch und erklärt in
seinem Traktat: «De vera notione et indole sacrosanctae coenae»
(bei Mosheim im Anhang, 42 Seiten): «Die menschliche Natur
Christi, das ist die wahre Schechinah» (S. 36). Mit den Sephiroth
Tipheret und Malchuth hat er auch operiert18. Aber die Versuche

aus der Kabbala die Trinität19 und die Gottmenschheit Christi
beweisen zu wollen, hat er nur wenig betrieben. Das versuchte er mit
Hilfe seiner sehr ausgebreiteten Kenntnisse der griechisch-römischen

Philosophie zustande zu bringen.
Nach Cudworth ist die Gottesidee angeboren. Die Cambridger

sind ja Nativisten (I, 289). Der ontologische Gottesbeweis wird
darum durchaus bejaht. More erklärte öfters (II, 37, 45, 148 u. ö.),
er halte es in diesem Punkte mit den Skotisten gegen dieThomisten.
Aber die Form, die Descartes dem ontologischen Gottesbeweis
gegeben hatte, lehnte More ebenso heftig ab wie Cudworth (726).
Er beruhe auf einem Zirkelschluß. Zuerst beweise Descartes die
Existenz Gottes mit unseren Fähigkeiten, dann die Existenz unserer

Fähigkeiten mittels der Existenz Gottes (717).

oder abgeteilten Glänze der alten Ebraor in dem Buche Jezirah (Lehrtafel
S. 300).

16 Zur Kabbala, S. 140ff., Mystik, S. 120ff., 249ff„ 297f. u. ö.
17 Vgl. die entsprechenden Ausdrücke bei Jacob Böhme. Ernst Benz,

der vollkommene Mensch nach Jacob Böhme, 1937, 16, 18, 22, 19, 23, 35,
36, 39 u. ö.

18 So in seiner schon genannten Unionsschrift, S. 3ff.
19 In einer Trintatispredigt über Joh. 4 hat er erklärt: «Die 7 Geister

sind das Kleid und das Wohnhaus Gottes und heißen alle zusammen Weisheit,

die Schechinah, die Heiligkeit, worin Gott wohnt» (Lehrtafel, S. 394).
In der Theologia ex idea vitae dedueta, § 20 : Rabbi Isaak im Buche Jezirah
bezeichnet die Dreizahl, welche wir Personen nennen, mit drei Jod und
einem darunter gesetzten Kamez. Jonen unaussprechlichen Namen nahm
man nur am Versöhnungstag in den Mund (Hamberger, S. 120). Darum auch
der Ratschlag in der obigen Predigt: «Man muß die Juden nur mit dem
Wort Person verschonen und dafür Ausgänge oder Abglänze oder Sephiroth
setzen, so kann man sie bald gewinnen», S. 394.

104



Cudworth meint, mit den Argumenten von Descartes könne man
auch den Materialismus beweisen (252). More bekämpft den onto-
logisehen Gottesbeweis des Descartes in seinem Antidotus contra
Atheismum (II, 18—184). Auch die drei aposteriorischen
Gottesbeweise des Descartes läßt er nicht gelten.

Der Humanist Cudworth entwickelt eine wahre Rabbulistik,
um die antiken Geistesgrößen zu Monotheisten zu machen. Par-
menides war Monotheist (383). Er erkennt eine geistige Gottheit
an, wie auch Xenophanes und Aristoteles (384ff.). Sokrates ist für
Cudworth Monotheist, sein Tod wird als Märtyrertod für den
Monotheismus deklariert (398f.). Anaxagoras habe zwar die Sterne ent-
gottet, aber das sei noch lange kein atheistischer Akt gewesen (381).
Cicero war kein Skeptiker, sondern Theist (572)20. Seneca sei zwar
formal Polytheist gewesen, aber er habe an ein Supreme numen
geglaubt (440). Auch Quintilian, Plinius und Apulejus hätten einer
Sovereign Universal Deity gehuldigt (440f.). Auch der berühmte
Rhetor Symmachus, der Verteidiger des Altars der Viktoria Regia,
sei Anhänger eines universellen Theismus gewesen (442).

Paulus habe in seiner Areopagrede21 den Polytheismus der Heiden

als solchen nicht gerügt, nur ihre Kreaturvergötterung (471).
Der Zeus des Aratus sei der wahre (true) Gott gewesen (475ff.).
Auch Celsus und Porphyrius seien keine eigentlichen Polytheisten
gewesen, denn auch sie glaubten an einen Obergott (269ff., 271 u. ö.).
Julian war religiöser «Monarchist»22, ebenso Jamblichus, Proklus,
Maximus von Madaura. Auch Orpheus habe an einen höchsten
Gott geglaubt und ihn verehrt. Die naheliegende Frage, warum
Julian, Celsus, Porphyrius u. a. so fanatische Gegner des Christentums

waren, wird überhaupt nicht gestellt.

20 Er habe klar eine Providenzlehre (572). Er habe dem Mind, Vertue
Piety, Faith Tempel gewidmet (518).

21 Eigenartig ist Cudworths Annahme, die Athener hätten die Anastasia
als eine neue Gottheit aufgefaßt (518). Auch Oetinger liebt die Areopagrede,
«das Gebildetste was im Neuen Testament steht» (Wilamowitz) sehr. Neuere
Forschungen sind: H. Hommol in Zeitschr. NT-Wissenschaft 46 (1955),
145—178; W. Nauck, Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 53 (1956), 11—52;
Eduard Schweizer, Theol. Zeitschr., Basel 13 (1957), 1—111.

22 Leisegang spricht von einem solaren Pantheismus, Sp. 1066f.

105



Die Stoa sei zwar an sich polytheistisch gewesen, aber sie habe
in Wahrheit «monarchistisch» gedacht (424f.). Cudworth feiert den

Zeus-Hymnus des Kleanthes (433). Aus Orosius soll es sich klar
ergeben, daß der heidnische Polytheismus der Spätantike
überhaupt gar keiner war. Macrobius habe den Glauben an einen höchsten

Gott, die Sonne, sehr wohl vereinbaren können mit dem Glauben

an eine Göttertrinität (456f.). Wo immer in der Antike Göttertriaden

vorkommen, macht Cudworth Vorstufen der christlichen
Trinitätslehre23 daraus. Den samothrakischen Kabiren weist er
eine wichtige Rolle zu bei der Zusammenfassung solcher
Göttertriaden24. Noch Schelling wird sie deswegen feiern. Auch Tertullian,
Minucius Felix und Laktanz sollen einen solch weitherzigen
universellen Theismus gehabt haben (453f.). Eine ärgere Verkennung
des Tertullian, die wohl auf seinem Wort von der anima naturaliter
Christiana fußt, ist kaum möglich. Josephus schon habe gesehen,
daß Griechen und Juden denselben Gott verehrten (466f.). Laktanz
habe schon gesehen, daß bei Plato eine klare Trinitätslehre25
vorliege. Die platonische Trinitätslehre könne nicht wegdisputiert
werden, sie ist nach Cudworth absolutely unannihilable (S. 577).
Piatos trinitarische Hypostasen seien humousiai20, trotzdem sollen
sie subordinatianisch sein. So erklärt es sich nach Cudworth, warum
viele Kirchenväter eine subordinatianische Christologie vertreten
(520f.). Philo schon nenne den Logos den Schatten Gottes. Plato
und Plotin lehren nach Cudworth auch die Perichoresis der 3

innergöttlichen Hypostasen (590). Er bewundert die göttliche Vorsehung,
daß sie die Trinitätslehre durch Plato vor dem Entstehen des

23 Im hellenistischen Synkretismus gab es tatsächlich viele Trinitäts-
spekulationen, Hans Leisegang a. a. O., Sp. 1069f. ; P. Henry in L Th K 6,
1961, Sp. 219—222. Doch wirft Cudworth der Trinitätslehre der späteren
Platoniker vor, sie verwische den Unterschied zwischen Gott und den
Kreaturen (568f.). Er nennt sie Cabbala im Sinn des Phantastischen,
Falschen (570). More behandelt die angebliche Hypostasenlehre Piatons I, 331

und die des Aristoteles I, 330f.
24 Sie sind nach More II, 587 Vertreter einer jüdischen Trinitätslehre.
25 Die Platoniker lehrten nach More schon drei Hypostasen, auf alle

Fälle aber Plotin (I, 427).
26 Man nimmt heute an, daß der Terminus aus der Gnosis stammt.

P. Henry a. a. O., Sp. 220.

106



Christentums verbreiten ließ (620). Die Trinitätslehre des
Athanasius sei ganz platonisch gewesen. Deswegen habe er auch so

fanatisch für sie gekämpft, denn er wußte die besten und fähigsten
Köpfe der Heiden auf seiner Seite. Arius aber sei im Grunde Poly-
theist gewesen, er kannte nur den einen Schöpfergott und viele
geschaffene Götter, für ihn sei Christus auch ein solcher geschaffener
Gott gewesen. Die Trinitätslehre der drei großen Kappadozier,
Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa, Basilius d. Gr. stehe nicht
auf der Höhe der platonischen (619ff.). Bei näherem Zusehen
allerdings stellt sich heraus, daß diese trinitarische Deutung Piatos auf
Porphyrius beruht, sofern die diesbezügliche Mitteilung Cyrills
Glauben verdient (588). Piatos zweite Hypostase sei unquestionably
eternel and without beginning gewesen (573). Parmenides habe die
platonische Trinitätslehre schon vorweggenommen, Porphyrius und
Proklus hätten die platonische dann übernommen und so ziehe
sich ein breites Band platonischer Trinitätsspekulation bis hin zu
Marsiglio Ficino (579). Auch Athanasius habe noch subordinati-
anische Wendungen, dies zeige sich sehr deutlich in seinen Analogiepaaren:

Licht und Glanz, Quelle und Strom, Wurzel und Zweig,
Wasser und Dampf. Darin sei er eben Platoniker, die es nur zu
einer subordinatianischen Trinitätsspekulation brachten (596ff.).
Trotzdem sei es höchst bewundernswert, daß sie dem christlichen
Glauben so nahe kamen (more to be wondered at, that they should
approach so near the Christian truth), obwohl sie keine heiligen
Schriften, keine Glaubensbekenntnisse, keine Konzilien hatten
(594).

Cudworth stimmt der polemischen These des Celsus zu, die
Christen hätten die Idee der Gottessohnschaft aus dem Heidentum
übernommen und auf Jesus von Nazareth übertragen (539f.). So

erscheint dann Julian als der wahre Interpret der antiken Religion
(501). Sein Versuch, den antiken Polytheismus monotheistisch
«aufzuwerten», wird von Cudworth also voll gebilligt — da er ja dasselbe

betreibt.
Die Theologie der persischen Magier bereits wird im Sinne des

universellen Theismus interpretiert (537f.). Eine Jupiterstatue mit
drei Augen, die den Himmel, das Meer und die Erde darstellten,
und eine Trinität von Jupiter, Neptun und Pluto meinten, das sei

107



die sinnenfälligste und wahrste Darstellung der antiken Religion.
Nur der Pöbel habe polytheistisch im eigentlichen Sinne gedacht
(523ff.)27. So habe man dann den einen wahren Gott in viele Götter
«parzelliert» (531) und viele hätten dann den Göttern sogar Körperlichkeit

zugeschrieben. Gegen Augustin wird in diesem Sinne
erklärt, daß die intelligenten Heiden nie das Korn «Ceres» und
den Wein «Bacchus» genannt hätten (514).

Daß Cudworth in der humanistischen Tradition steckt, zeigt
auch die Leidenschaft, mit der er gegen die skotistische und nomi-
nalistische Betonung des göttlichen Willenscharakters ankämpft.
Gott als Tyrann anzusehen, das ist nicht Religion, das ist
Aberglaube (660f.). Der Gottesgedanke darf nicht arbitrious sein (872 f.).
Hier denkt dann Oetinger als Sohn der deutschen Reformation ganz
anders28, so sehr er sonst die Voraussetzungen der Cambridger
Platoniker teilt.

Trotzdem gibt Cudworth Descartes nicht recht, wenn dieser

erklärt, Gott könne es nicht ändern, daß die Summe der Winkel
in einem Dreieck zwei Rechte betrage29. Cudworth meint, ein
solches Dreieck sei eine non-entity, und dies zu erkennen, sei eine
einfache Idee. Gott aber is a compounded idea, a perfect being
(652). Darum sei der Gedankengang des Cartesius absurd (646).

Cudworth lehrt die creatio ex nihilo durch Gott, doch schimmert

deutlich hervor, daß er den platonisierenden und kabbalistischen

Schöpfungstheorien doch sehr nahe steht, indem er erklärt,
diese creatio ist eben die Verwirklichung der Gott immanenten Ideen
(Beyer s. 27). Was die Kabbala alles der Weisheit beim Schöpfungsakt

zuschreibt, das überträgt er auf den Logos30, denn die sapientia
Dei sei keine species, keine operatio, sondern eine innergöttliche

27 So urteilte schon der pseudoparacelsische «Nordstern» (Apokalypsis
Hermetis Theophrasti) 1771.

28 Er betont stark das «Willkürliche in Gott». Er kann sagen: «Gott
macht sich jetzt und in Ewigkeit einen Ruhm daraus, aus souveräner Willkür

zu handeln» (Swedenborg I, 205).
29 Peter Poiret hat gemeint, Gott hätte auch die Macht gehabt, das

Wesen eines Dreiecks zu ändern. More I, 678ff. verwirft seine Ansichten als
absurd. Auch Poiret ist wie Descartes Patronus Nulli (vgl. Kapitel 3).

30 Wie schon Philo vgl. Leisegang a. a. O., Sp. 1071.

108



Hypostase (334, 10). Die normalen Stufen der Gottesverehrung
seien Furcht, Glaube, Liebe. Darum genüge der amor intellectualis
Spinozas nicht, eine solche Religiosität sei putidula aut ridicula
(G34, 13).

Widersprüche in Gott müsse jede Theologie und Philosophie
anerkennen, die muß es auch sonst in diesen Disziplinen geben bei
viel weniger erhabenen Gegenständen (649f.)31. In diesem Sinne
erklärt er auch : Justice in God does not clash with Goodness (888f.).
Denn Gods will is not mere will Trotzdem kommt er zu der doch
recht merkwürdigen und mit dem christlichen Theismus sehr
schwer zu vereinbarenden These, es sei erniedrigend für Gott,
anzunehmen, daß er auch die Fliegen und die Flöhe und anderes Ungeziefer

geschaffen habe (Dissertatio de nat génitrice § 2) (680), für
diese Aufgaben ist die natura plastica32 zuständig, über die wir
unten noch Näheres berichten müssen. Auch scheut sich Cudworth
nicht, von «Ministern Gottes» zu sprechen, denen er manche
Aufgaben überweise, so daß wir dann wieder bei einem latenten
Polytheismus und bei der «Parzellierung» Gottes angelangt wären.

Hauptbeschäftigung Gottes aber sei «The oeconomy of Souls» (886).
Hier denkt Cudworth antik und nicht christlich. Antik ist es, zu

sagen: minima non curat praetor. Augustin jedenfalls erklärt in
Matthäum 6: «Videte quia minima non contemnit Deus, nam si

contemneret, non crearet» (zitiert bei Karl Barth, Kirchliche Dog-
matik III, 3, 197). Marsiglio Ficino hält diese Linie ein, wenn er in
seiner theologia Platonica liber II, cap. IX, pag. 102, erklärt:
«Niemand soll mit Epikur und Averrhoes meinen, daß es der göttlichen
Majestät unwürdig sei, sich um die niedrigsten Dinge zu kümmern. »

Bocthius, der im Mittelalter zum Märtyrer gemacht wurde, wird
von Cudworth nicht gut beurteilt. Man wird ihm zustimmen kön-

31 Ähnlich auch Oetinger: «Ein System ohne hiatus, aus Einem Stück
und ohne Lücken gibt es einmal in dieser Welt nicht.» Theol., ed. Hamborger,
S. 277.

32 Die Ansicht, daß Gott alles himself without immediately without any
nature schaffe, ist nach 680 bigottistisch. Die plastische Natur ist ein Mittelding

zwischen Mechanik und Kunst, «a Manuary Opificer and Drudging
Executioner». Das Bedenkliche dieser Hypothese vom theistischen Standpunkt

aus und die Annäherung an den Deismus liegt auf der Hand.

109



nen, wenn er ihn — trotz seiner starken Beschäftigung mit
aristotelischen Fragestellungen — in erster Linie als Neuplatoniker
wertet, denn er lehrt klar den neuplatonischen Weg von oben nach
unten. Die irdischen Dinge sind ihm unvollkommen, da sie aus dem
Vollkommenen stufenweise durch den Weg nach unten entstanden
(648). Aber er gehört nach Cudworth zu den jüngeren Piatonikern
und muß sich den Vorwurf gefallen lassen, daß er den Plato
verkehrt habe (570). Ob man Gott die Unendlichkeit beilegen solle,
darüber scheint sich Cudworth unklar zu sein, denn nach Aristoteles

sei ja auch die Zahl unendlich, da man beim Addieren an kein
Ende komme (643). Der Vorwurf gegen die Neuplatoniker, sie

hätten das Bekenntnis zum Homousios des christlichen Trinitäts-
dogmas nicht aufbringen können (vgl. H. Dörrie in RGG3, V, 414),
dürfte zu Recht bestehen; in diesem Sinne ist auch die Mitteilung
gemeint, Konstantin habe die Arianer Porphyrianisten genannt
(594).

Die Cambridger sind aber mit Ficino wieder ganz einig, wenn
er Gott mit einem Kreis vergleicht, dessen Mittelpunkt überall,
dessen Peripherie aber nirgends ist. Ficino meditiert über dieses

Gleichnis in seiner Theologia Platonica lib. XVIII, cap. III, pag.
393b: «Ita centrum Deus est omnium, quia sic est in omnibus, ut
cuique rei interior sit quam ipsamet sibi. Est etiam circumferentia
mundi, quia extrameta existens ita supereminet universa, ut
cuiusque rei summum apicem dignitate excellât immensa Ut
centrum quidem est in omnibus, ut circumferentia vero est extra
omnia. In omnibus inquam non inclusus, quia est et circumferentia.
Extra omnia quoque non exclusus, quia est et centrum. »

Leibniz, der sich zeitweilig mit dem Gedanken trug, die Werke
Ficinos neu herauszugeben, um mit seiner Hilfe den landläufigen
Renaissance-Platonismus zu reformieren, übernimmt diese Formel
bereitwillig, in den «Principes de la nature et de la grâce, fondés en
raison» sagt er in § 13: «Gott ist die Quelle von allem. Sehr treffend
hat man von ihm gesagt, er sei der allgegenwärtige Mittelpunkt,
seine Peripherie aber sei nirgends» (Kl. Phil. Sehr. 147).

More und Cudworth wiederholen diese alte mystische Formel,
die auf Plotin zurückgeht und von Pseudo-Dionysius tradiert
wurde, so daß sie selbst den Nonnen der Dominikanerinnenklöster

110



der Schweiz33 bekannt war: Deum circulum esse cujus centrum
ubique est, circumferentia nusquam (II, 299). Cudworth zitiert sie

— wo man sie gar nicht erwarten sollte — in der von Mosheim
übersetzten ethischen Abhandlung: De aeternis justi Er bezieht
sich zunächst auf die kabbalistische Lehre von der Sephira Kether-
corona, versichert noch einmal, daß Gott nicht mera voluntas et
potentia sei, um dann die obige Formel ethisch zu variieren: «Deum
tradunt infinitum esse circulum, cujus medius locus seu kentron
simplex sit bonitas, radii et area, sapientia comprehendens omnia
et inmutabilis externior extremitas seu interminata peripheria»
(S. 11).

Wer die Gottesvorstellungen des Heidentums so positiv wertet
wie Cudworth, kann unmöglich die Gottesoffenbarung auf die
revelatio specialis, die nur in der Heiligen Schrift vorliegt,
eingeschränkt sehen34. Das wurde damals bereits von Socin verlangt,
heute wird in der deutschen sprachigen Theologie dieselbe These
vertreten im Gefolge Albrecht Ritschis bei Theologen sonst so
verschiedener Richtung wie Karl Heim und Karl Barth sowie ihrer
Anhänger. Cudworth verwirft sie energisch (I, 600), sie

widerspreche klar der paulinischen Lehre, wobei außer an Acta 17 an
Rö. 1, 19ff. gedacht ist. Der Ausflug in die antike Götterlehre ist
kein Selbstzweck, sondern erfolgt, um ganz praktische Ergebnisse
zum Kampf gegen den Atheismus mitzubringen. Er sieht diesen

in seiner Gegenwart vor allem von Hobbes vertreten, aber auch

33 Vgl. Muschg, Mystische Texte aus dem MA, 1943, 123. Außerdem:
Dietrich Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, Halle 1937.

34 Oetinger handelt in seiner Theologia ex id. vit. ded. zuerst von der
natürlichen, dann von der geoffenbarten Erkenntnis (104). Unter Berufung auf
Musäus, Oslander, Hochstetter, Gottfried Hoffman (1669—1728) vertritt
er eine angeborene Gotteserkenntnis unter Berufung auf Römer 2, 15

und Act 17, 27f. S. 123. Er erklärt: «Die natürliche Gotteserkenntnis
wird von Paulus in einer Weise dargelegt, wie es keinem Philosophen möglich
ist, indem die Philosophen 1. Kor. 2, 14f. nicht in geistlicher, sondern nur
in seelischer Weise urteilen, indem sie nicht bis zum Innersten dringen,
sondern durch ihre Schlüsse nur das Äußere erreichen» (Theol. S. 105,

Hamberger). Von hier aus erhellt erneut, daß der Versuch Karl Barths,
Oetingers Lehre vom Sensus communis «christologisch » zu deuten, völlig
verfehlt ist. Wenn ein Theologe eine theologia naturalis hat, dann Oetinger,
trotz seines Pietismus.

111



die Lehre Spinozas wird ganz unverblümt Atheismus genannt und
die Konsequenzen der von Descartes vertretenen, von Cudworth
und More abgelehnten Philosopheme werden ebenfalls als
atheistisch bezeichnet (1,116)35. Man sieht, beide Cambridger Platoniker
sind sehr freigebig mit dieser abwertenden und jeden Frommen
schockierenden Etikettierung. Atheismus und Materialismus bedingen

einander, so verlangt es die spiritualistische Einstellung der
beiden Platoniker.

Dabei muß Cudworth doch zugeben, daß antiker Polytheismus
die Götter aus Nacht und Chaos entstehen läßt, also aus senseless

Matter (727). Aber gerade die innere Notwendigkeit einer Théogonie

zeige, daß es sich nicht um ewige Götter handle (211). Wo
die Götter als Absoluta gedacht seien, führe das zur Omnipotenz
und damit zum Monotheismus (200). Plato und Aristoteles hätten
diese Überlegungen nur zu Ende gedacht und seien zu der

Überzeugung gekommen, daß der Gottesgedanke mit der menschlichen
Vernunft schon gegeben sei. Damit sei bereits die Wahrheit des

ontologischen Gottesbeweises ausgesprochen — auch wenn die
Form bei Descartes unhaltbar sei. Der Gottesgedanke berge also

keinen Widerspruch in sich, also sei Gott a necessary existing
being (724).

Auch der Schluß von der Bewegung auf den unbewegten
Beweger findet sich bei Cudworth : Welt und Zeit haben einen Beginn,
also muß es etwas Anfangs- und Ursachloses geben: Gott (644).
DenVersuch Epikurs, gerade aus der Bewegung zu erschließen, daß

es keinen ersten Beweger geben kann, verwirft Cudworth. Ein
solcher regressus ad infinitum führe zum Nichts, das dann hinter
allem stehe (843). Nein, man muß umgekehrt argumentieren: Es
muß a First Cause of Local Motion by Cogitation geben (844).
Plato übernahm die Théogonie Hesiods (362). Sie wird ausführlich
dargestellt (234). Plato lehrt ganz klar den zeitlichen Anfang der
Welt (240f.). Homer ließ die Götter aus dem Ozean entstehen (358).
Aristoteles habe sich an Homers Theogonie angeschlossen, die der
mosaischen Kabbala habe er anscheinend nicht verstanden (362).

35 More meint (I, 116) Descartes sei kein Atheist, alle dahingehenden
Vorwürfe seien unberechtigt. Aber trotzdem bedeuteten die Konsequenzen
seines Standpunktes eine Gefahr für die pietas.

112



Anaxagoras bekannte incorporeal mind (26). Auch die Monaden
der Pythagoräer sind keine körperlichen Atome (13). Leukipp und
Demokrit werden von Aristoteles als Atheisten bezeichnet (17).
Doch meint Cudworth, der Atomismus lasse sich sehr wohl mit dem

Gottesglauben vereinbaren. Moschus, ein Syrer, soll diese Synthese
bereits gehabt haben (12, 51 f.). Epikur ist faktisch Atheist, er hat
den Gottesgedanken auf Täuschung zurückgeführt, wie den Regenbogen

(60, 67). Er habe auch schon das Theodizeeproblem
atheistisch gelöst: Die Übel in der Welt sprächen gegen die Existenz
Gottes (77). Den freien Willen wolle Epikur jedoch retten, deshalb
müsse er eine dritte Art von Atomen einführen (762).

Die griechischen Theisten werden als potentielle Monotheisten
dargestellt. Die Ägypter hätten trotz ihres Polytheismus a Supreme
God verehrt, ja sie hätten sogar Hypostasen unterschieden und
hatten eine Trinitätslehre (414). Cudworth schon spricht vom
verschleierten Bild zu Sais (341f.). Sokrates habe zum Großen Pan

gebetet (344). Piatos Weltseele sei supramunclan. Bei Plotin heiße
sie die heavenly venus (576f.). Auch More hat die Weltseele in
seinen philosophischen Gedichten verherrlicht36. Auch der Platonis-
mus lehrt, es gab no Word, Reason or Logos before the son.
Athanasius war also reinster Platoniker (583). Auch der plotinische
Logos emaniere aus Gott (574).

Cotta und Cicero hätten immer wieder betont, daß die Naturkräfte

keine Gottheiten seien. Aus dem Prolog des Amphytrion
von Plautus ergebe sich deutlich der universelle Theismus (522).
Auch Symmachus vertrete einen solchen (520f.), wie aus seiner
berühmten Rede hervorgehe. Cudworth hat dabei übersehen, daß
diese Rede zwecks Wiederzulassung der Victoria Regia apologetisch
gestimmt war und darauf ausging, die Unterschiede zwischen
Christentum und Heidentum zu verwischen.

More behauptet sogar : In der Philosophie kann nichts so sicher
demonstriert werden als die Existenz Gottes (III, 142). Die Existenz
Gottes ergebe sich schon aus dem Begriff' Gott (III, 74). Die
Physiologie und Anatomie des Menschen kann nicht durch Zufall
entstanden sein (III, 74f.). Hier führt More Gedanken von Cudworth

36 Cassirer, Piatonismus, S. 98, Leibniz, Kl. philos. Sehr., S. 229.

113



weiter (671). Auch der kunstvolle Bau der Tierkörper ist ohne

Gott undenkbar (669). Wenn es keinen Gott gäbe, müßten viele
Dinge von selbst entstanden sein, da das aber unmöglich ist, gibt
es einen Gott (767). Alle Dinge sind entstanden, also muß es eines

geben, das nicht entstanden ist, Gott (195). Die Atheisten verwenden

immer wieder den Namen Gottes, obwohl das ihrer Theorie

glatt widerspricht. Die Atheisten können die Erhaltung der Arten
nicht erklären — hier wird schon das Thema Darwins angeschlagen —
und auch nicht die ungefähre Gleichheit von Männern und Frauen.
Nur die Providentia Dei macht das möglich (690). Hier hat 150

Jahre später der Berliner Propst Süßmilch eingesetzt und von der

Bevölkerungsstatistik her den Schluß auf die Providentia Dei

gezogen.
Aus einer sinnlosen Kombination von Atomen kann kein kunstvolles

System werden, hält Cudworth den alten und neuen
Materialisten entgegen (675ff.). Aus Tod und Materie kann kein Sinn
entstehen (676f.). Wenn Gassendi behaupte, die Idee eines

unendlichen Gottes sei ebenso phantastisch, wie die einer unendlichen

Welt (697), dann stelle er sich klar gegen den sonst so sehr

geschätzten Epikur, der immerhin gemeint habe, es sei besser, an
Götter zu glauben, als an die material necessity of all things (663).

Allerdings habe Epikur der Naturwissenschaft die Aufgabe
zugeschrieben, die Menschen von der Götterfurcht zu befreien (665).
Aber wahre Philosophie führe nicht zum Atheismus, sondern zur
Apotheose (More II, 458). Der Grundsatz «de nihilo nihil fit»
spreche nicht für den Atheismus, sondern gegen ihn (Cudworth
738). More wiederholt wie alle Neuplatoniker bis hin zu Goethe das

Plotinwort vom sonnenhaften Auge, das durch Ficinos
Übersetzung bekannt geworden war (Dress Mystik M. Ficinos, S. 87).

Wenn Hobbes behauptet, die Religion sei von den Politikern
erfunden worden, um die Massen zu beherrschen, so wiederhole er
damit nur Ansichten von Lukrez (Cudw. 657). Das hohe Alter mache
aber diesen Irrtum keineswegs wahrer. Aber die Gottesidee ist
keine Fiktion, sondern Wirklichkeit. Hätten Politiker die Religion
erfunden37, dann hätten sie sie sicher hübsch «flexible» gemacht.

37 Cudworth widerlegt Hobbes aus sich selbst. Denn wenn die Religion
gegen das Interesse einer jeden Regierung steht, wie sollten dann ausgerech-

114



In Wirklichkeit aber ist sie inflexible und stiff (699). Hier liegt
deutlich ein orthodoxes Religionsverständnis zugrunde. Wenn die
Gottesidee ein Nichts ist, wie sollten dann ausgerechnet die
Politiker38 dazu gekommen sein, sie zu erfinden. Sie sind doch sonst
dauernd gegeneinander (694)! Ausgerechnet sie sollen dazu gekommen

sein, ein Komplott zu bilden, um die Menschen mittels der
Religion zu versklaven (692)? Nein, die Dinge liegen genau
umgekehrt: Das Christentum triumphierte über die Macht durch das

Martyrium (692). Die Politiker sind sehr oft deswegen Religionsgegner,

weil sie ein religiöses Widerstandsrecht auf Grund von
Acta 5, 29 fürchten. Bei Hobbes39 ist das ganz deutlich. Er will
keinerlei Berufung auf das Gewissen zulassen, wie alle Tyrannen
zu allen Zeiten. Von der Politik kann man sehr wohl sagen, daß sie

auf der Furcht der Menge aufbaut, von der Religion aber ganz und

gar nicht (658f.). Hobbes hat auch darin Unrecht, daß er die Angst
vor der Zukunft als Ursprung der Religion bezeichnet (654).
Überheblich ist auch seine Auffassung, daß die Religion für die Masse

ein asylum ignorantiae sei, weil sie die wahre Ursache der Erscheinungen

nicht kenne.
Plato widerlegte die Atheisten dadurch, daß er bewies, daß die

Seele nicht tiefer stehen könne als die unbeseelte Materie (859f.).
Christen, die vernünftige Seelen aus der Materie entstehen lassen,

tun dem Theismus einen schlechten Dienst, sie verraten ihn (860f.).
Wer die Seele sterblich sein läßt, aber die Materie ewig, der leidet

net Politiker Religionen erfinden! (890). Er nennt Hobbes übrigens — im
Gegensatz zu More — nie mit Namen, sondern deutet immer nur an, etwa
a modern Writer, so 892.

38 S. 698 zitiert Cudworth religionsfeindliche Partien aus dem Leviathan,
wie können Politiker Religionen erfinden, wenn sie so religionsfeindlich
sind? Die drei atheistischen Begründungen der Entstehung von Religionen:
Furcht, mangelnde Kenntnis der Zweitursachen, politische Gründe sind
alle falsch (700). Trotzdem wird man Hobbes nicht ganz Unrecht geben
dürfen. Die Erscheinung einer atheistischen politischen Religiosität, wie sie

in den totalitären Staaten von links und rechts versucht worden ist und
versucht wird, stellt eine Erfüllung von Ahnungen von Hobbes dar.

39 Kurt Schilling ließ sich durch den Biblizismus von Hobbes blenden
(Zoitschr. f. philos. Forschung II, 1948, 275ff.), ebenso Powick, S. 121,
Cudworth und More und Schmitz, S. 11, nicht.

115



an einer eigenartigen Verwirrung der Gedanken. Aber darin ist der
Atheismus reich, er macht auch aus Gott oft einen monstrous shape
(662).

Der Sensualismus ist nach Cudworth nicht nur falsch, er führt
auch unmittelbar zum Atheismus (634). Wer Hitze und Kälte
fühlt, weiß damit noch lange nicht, was Hitze und Kälte ist (634).
Der Gottesgedanke entspricht nach Cudworth dem tiefsten Sehnen
der Menschheit, denn : Generality of mankind have a natural Pro-
lepsis or Antizipation in their Minds, concerning the Real and
Actual Existence of God (633).

More will den Jupiter-Namen über den Genetiv Jovis von Jehova
ableiten ; hier schimmert der Gedanke durch, daß das Hebräische
die Ursprache ist (III, 162). Die altpythagoräische Religion wird
als pura gerühmt (III, 464). Den antitrinitarischen Unitarismus
lehnt More energisch ab (III, 415).

Wie später Lessing erklärt Cudworth bereits: Ein begriffener
Gott ist kein Gott (884). Die Unbegreiflichkeit Gottes ist aber kein
Argument gegen seine Existenz (640). Wenn wir Gott nicht begreifen

können, so liegt das an uns (641). Auch Gottes Unendlichkeit
ist kein Argument gegen seine Existenz. Welche Paradoxic, daß

Atheisten, die damit Gottes Existenz bestreiten, an die Ewigkeit
der Materie glauben (642). Zeit und Zahl können auch nicht restlos

begriffen werden, deswegen existieren sie doch (643). Wir können
sehr wohl die Idee eines vollkommenen Dinges haben, auch wenn
wir es nicht restlos begreifen (639). Denn die Wahrheit, ist immer
größer als unser Verstand.

Die atheistische These, that a Power of doing nothing but was
is conceivable, die ist selber unconceivable (646).

Gegen Schluß seines Hauptwerkes kommt Cudworth auf die

Frage der Theodizee. Er meint, es wäre ein eigenes sehr voluminöses

Buch nötig, um diese Frage zu behandeln. Leibniz hat es

dann geschrieben, um die durch Bayles Dictionnaire angeregten
Fragen seiner Schülerin, der ersten Preußenkönigin, Sophie Charlotte

von Hannover, zu beantworten. Cudworth stellt die Theodizee-

frage anläßlich von Erdbeben40 und anderen Naturkatastrophen,

40 Voltaires Candide ist also bereits von Cudworth widerlegt.

116



der Unglücksfälle durch Überfälle wilder Tiere und dgl. (693—700).
Wir Menschen können die Vorsehung nicht beurteilen, da wir nicht
die Vergangenheit beherrschen und die Zukunft noch weniger (883).
Nur ein Geist, der das alles überschauen würde, könnte eine
vollkommene Theodizee geben. Die vulgären Ansichten sind zudem
voller Narrowness. Cudworth beklagt sich darüber, daß mechanistische

Theisten — damit meint er wohl die Cartesianer, — dem
Atheismus zuviel Zugeständnisse machten. Mit metaphysischen
Argumenten allein komme man nicht durch, man müsse schon in
die Einzelheiten gehen (683). Damit hat Cudworth die Schleuse

geöffnet für die Naturtheologie der Aufklärung, die Brontotheo-
logie, Akridotheologie, Insektotheologie jenes Zeitalters41. Er selber

versucht mit den Mitteln der damaligen medizinischen Kenntnisse

etwa eine Theodizee des Blinddarmes zu geben, anscheinend
ist er damals schon von Atheisten als etwas Dysteleologisches
bezeichnet worden. Cudworth aber weist ihm eine Aufgabe zu: to
hinder the Regurgitation of the Faeces (875). Es liegt hier also

keinesfalls ein Fehler der Schöpfung vor (670). In Wirklichkeit aber
herrscht in der Schöpfung Gottes eine Harmonie, wie in keiner
kunstvollen musikalischen Komposition. Er bleibt der Art
neuplatonischer Theodizeelehre treu, die immer — sogar bei Calvin -—

das Harmoniebeispiel der Musik heranzieht; nicht nur helle,
sondern auch tiefe und dunkle Stimmen und Instrumente sind nötig,
um eine Harmonie zustande zu bringen. Harmonie setzt variety
voraus (880). Allerdings bleibt ein Rest von Uneinsichtigem, aber
auch dieser doubtful and cloudy State of things ist nötig for the
Exercise of Faith (880). Hätte es keine Ungeheuer gegeben, dann
wäre auch kein Herkules geworden.

So endet denn die Theodizeebetrachtung im Aufruf zur
Glaubenstat, wie das im biblischen Bereich ja durchaus legitim ist, man
denke an den 73. Psalm und andere Stellen des Alten wie des

Neuen Testaments, die der Tlieodizeefrage begegnen durch den
Aufruf zur gläubigen Überwindung aller VerStandeszweifel. Ohne
diesen Aufruf kommt keine fromme Theodizeebetrachtung aus,
denn die Theodizeefrage ist i'ein verstandesmäßig unlösbar.

« Vgl. Karl Barth, KD III, 1, 458—476.

117



Auch die Schiefe der Ekliptik ist kein Argument gegen den

Gottesglauben. Sie ist durchaus nicht dysteleologisch zu interpretieren

(875). Die Natur ist durchaus keine Stiefmutter des

Menschen, sie hat ihn im Gegenteil reich bedacht. Denn alle Dinge sind

um des Menschen willen gemacht. Hier wird Christian Wolff schon

vorweggenommen, der sich auch auf ähnliche Äußerungen bei
Thomas von Aquino berufen konnte. Auch aus der Anordnung der
Zähne beim Menschen liest More Beweise für die Providentia Dei
heraus (II, 88).

Auch das metaphysische Übel im Sinne von Leibnizens Theo-
dizee wird von Cudworth schon gesehen, es komme from the necessity

of Imperfect Beings and Incompossibility of things (876).
Ebenso findet sich bei Cudworth bereits die Vorwegnahme des

moralischen Gottesbeweises von Immanuel Kant. Gerade wenn
hier auf Erden sehr oft böse Menschen völlig straflos ausgehen, ist
der Glaube an die Unsterblichkeit nötig (879f.)42. Man kann nicht
verlangen, daß Gott dauernd wunderhaft eingreift um vicious
and irreligious persons zu züchtigen oder gar jeden von ihnen
durch einen Donnerschlag niederzustrecken (878f.). Hier zeigt sich

ein gewisser deistischer Zug, der nicht gern mit den Wundern
Gottes argumentiert. Gelegentlich allerdings kann Cudworth sagen,
Mirakel seien den Heiden gegenüber nötig gewesen, damit sie das

Christentum annahmen (709). Erscheinungen, Wunder und
eingetroffene Prophezeiungen können von den Atheisten nicht erklärt
werden, sie aber nehmen lieber die größten Unmöglichkeiten in
Kauf, als die Existenz Gottes anzuerkennen (700f.). Seine Theo-
dizee soll also atheistische Einwürfe gegen die Providentia Dei

widerlegen (872f.). Henry Mores Antidotus adversus Atheismum
verfolgt dasselbe Ziel. Beide arbeiten damit der Leibnizschen
Theodizee vor.

Wenn es bösen und unfrommen Menschen oft mostly Prosperous
(878) geht, dann gibt Cudworth seinen Lesern — und das hat er
sicher auch als Prediger getan — den Rat des 73. Psalms. Nur
durch gläubige Überwindung aller Zweifel angesichts der ruhm-

42 Oetinger meint ebenfalls, die Tatsache, daß hier auf Erdon so viele
Übeltaten straflos bleiben, sei für den sensus communis der beste Beweis
für das Jüngste Gericht (Theol. § 193, Hamb. 368).

118



redigen Gottlosen lassen sich die Theodizeefragen beantworten.
Damit hat auch der Rationalist Cudworth zugegeben, daß alle
menschlichen Theodizeegedanken letztlich scheitern müssen, weil
die Theodizeefrage rein verstandesmäßig unlösbar ist. Zu dieser

Lösung ist auch Kant gekommen nach dem Erdbeben von Lissabon,

das ja den getrosten Vernunftglauben der Aufklärung so sehr
ins Wanken gebracht hat. Auch Cudworth weiß also — zwischen
den Zeilen ist es deutlich zu lesen — vom Mißlingen aller Versuche
einer Theodizee.

Drittes Kapitel: Der Raum

Die jüdischen Denker haben auch über den Raum philosophiert.
Für Gabirol hat das Frederic P. Bargebuhr nachgewiesen (Die
Bedeutung des Weltalls für Gott ZRGG 1954, 18—36). Auch die
Kabbalisten haben über den Raum spekuliert. Die Zimzumlehre
beweist es. In dem Raum, aus dem sich Gott zurückzieht, um für
die Weltschöpfung Platz zu machen, sind noch göttliche Reste übrig
geblieben1. Gikatilla, der 1050—1080 wirkte, und Mose Asriel, ein
Chassid des 13. Jahrhunderts, haben ausführliche Interpretationen
des Raumes2. Der 139. Psalm bildet die Grundlage, ebenso gibt
Psalm 150, 1 eine regelrechte Lehre ab von der Rakiah Üsso.

Spuren davon finden sich bei Jacob Böhme und bei Isaac Newton.

Oetinger hat immer behauptet, daß die «Mechanik» Newtons
weithin von der Böhmes abhängig3 sei. Die Forschungen von
K. R. Popp haben das durchaus bestätigt. Bei allen dreien hat der

1 Scholem, Mystik 286ff. Zur Kabbala 150.
2 Scholem, Mystik, S. 118.
3 Oetinger bat in seinen «Cautelen» Werke ed. Ehmann II, 1, S. 49,

erklärt: «Newton hat seine Lehre vom Spatium aus Jacob Böhm, zitiert ihn
aber nicht gern, weil die Welt ihn (sc. Böhme) lästert.» Auch zu seiner
<(Attraktionslehre » habe Newton in Jacob Böhme den ersten Stoff
angetroffen (S. 73). Die Philosophie Newtons schätzt der sonst mit dem modernen
Mechanismus und Experimentalismus gar nicht einverstandene Oetinger —
trotz ihrer Experimente —, weil sie mit der Hl. Schrift übereinstimme (Theol.
§ 09, Hamberger, S. 190). Ähnlich wie Cudworth den Demokrit schätzt, tut
es auch Oetinger, und deswegen schätzt er Newton noch mehr, weil er die
alte Philosophie des Demokrit noch heller ans Licht gestellt habe (Phil. d.

119



Raum theologische Bedeutung. Von Hertling meint (122), das

erscheine seltsam. Aber doch nur unserem säkularisierten Zeitalter.
Auch Kepler trug kein Bedenken, die Dreidimensionalität des

Raumes als Abbild der Trinität zu deuten; seine Raumlehre ist
also auch noch theologisch 4.

Daß Zusammenhänge zwischen der Raumlehre Newtons und
Mores5 bestehen, ist der heutigen Forschung bekannt (Cass. Plato-
nismus 103). Daß aber beide von Jacob Böhme und von der Kabbala
auch in der Raumlehre abhängen, das ist bei der weitverbreiteten
Unkenntnis über das Gedankengebäude der Kabbalisten unbekannt.
Dabei hat More es offen zugegeben in seinen Enchiridium Meta-
physicum (Cap. VIII, 15), daß er wie Agrippa von Nettesheim hier
kabbalistische Raumtheorien übernommen habe (1,169). In III, 156

bezeichnet er die Schechinah als Gottes Existenz in coelis. Hier ist
die alttestamentlich-rabbinische Herkunft von Mores Raumlehre

ganz deutlich. Mores spiritualistische Raumlehre ist darum eigentlich

nur für den verwunderlich, der die kabbalistische Lehre vom
gotterfüllten Raum nicht kennt. Moderne Kabbala-Forschung hat
hier noch viele Mißverständnisse und Irrtümer aufzuklären und
viel Unkenntnis zu beheben.

Die spiritualistische Raumlehre ist der Forschung sehr wohl
bekannt und wird von Cassirer (Erkenntnisproblem II, 191, 215,

442), Zimmermann und Reimann diskutiert. Von da aus ist die
Kunde von ihr in die Philosophiegeschichten und die Handbücher
der Philosophie übergegangen, die naturgemäß nur aus zweiter

Alten II, 14). Kurt Leese hat das Verdienst, den Zusammenhang zwischen
der Raumlehre Mores und Oetingers gesehen zu haben (Krisis und Wendo
des christlichen Geistes, S. 59). Er meint, Newton habe den Vermittler
gespielt.

4 Marie-Luise von Franz, Traum des Descartes, 1952, S. 73.
5 Newton hat schon als Cambridger Student ein Werk Durand Hothams

über Jacob Böhme gelesen. Friedr. Dessauer, Weltfahrt der Erkenntnis,
1945, S. 125. Ähnlich urteilt auch Liselotte Richter: «Newton, der 1661 die
Universität Cambridge bezog, geriet unter den Böhmegeist der dortigen
Platonisten» (Jacob Böhmes mystische Schau, 1943, S. 49). Dessauer weist
nach, daß Barrow, der Lehrer Newtons, ein unmittelbarer Schüler Henry
Mores war (S. 376). Auch Ziegenfuß-Jung II, 199 konstatieren die Abhängigkeit

der Newtonschen Raumlehre von der Mores.

120



Hand schöpfen können. Aber es ist unrichtig, wenn diese Raumlehre
als eine Spezialität von More hingestellt wird, an der sein Lehrer
und Freund keinen Anteil habe. In Wirklichkeit hat aber Cudworth

genau dieselbe Theorie vom Raum wie More, wenn er sie auch in
seinem Hauptwerk nicht so ausführlich dargestellt hat wie Henry
More. Cudworth wendet sich gegen die Meinung Plotins, die Seele

könne nicht ausgedehnt sein (824). Es ist ein Irrtum, daß bei
Annahme einer Ausgedehntheit der Seele auch deren Körperlichkeit

gegeben sei, denn nicht alle ausgedehnten Dinge sind Körper
(822ff.). Andererseits muß es auch unausgedehnte Substanzen geben,
z. B. Gedanken. Gedanken wären ja nichts, wenn nur das, was
ausgedehnt ist, existieren würde (829). So kommt Cudworth zu
der These: Space Extension of the Deity itself (766). Oder ganz
ähnlich : Space must be the Extension of an Incorporeal Substance
Infinite or the Deity (770). Gott ist auch nach Plato every where
and yet No-where (773). Simplizius habe Argumente für die
Unextended Substance entwickelt (ibid.). Ist Gott nicht ausgedehnt,
dann ist er an Non-Entity (778) 6. Ob Gott einen feinen oder festen

Körper7 hat, bedeutet grundsätzlich keinen spezifischen Unterschied

(781). Denn Cudworth ist der Meinung: «All finite
incorporeal Substances are always Naturally United with some extended
body as outside» (831). Damit hat er auch die Geister und Dämonen

im Raum untergebracht, die als von einem Vehikel getragen
angesehen werden. Es ist denkbar, daß der Raum eine unendliche
Größe hat, doch ist Cudworth dafür, daß man nicht eine infinite
duration der Welt anzunehmen habe (643). Er pflichtet Gassendi

bei, der den Raum weder als Substanz noch als Akzidenz, sondern
als ein Mittleres bezeichnet (770).

6 Wäre Gott nicht ausgedehnt, dann — meint Cudworth — wäre er klein
wie ein mathematischer Punkt (777). Noch fragwürdiger ist die Argumentation

seiner dritten Objektion: «Wäre Gott Unextended Substance, dann
könnte er sowohl im Ganzen, wie im Einzelnen sein, und das wäre ein
Widerspruch» (782f.). Cudworth steht damit gegen den biblischen Gedanken, daß
Gott die Einheit in der Mannigfaltigkeit ist. Bekanntlich hat ihn Leibniz
sehr schön mit den Blättern des Parkes von Herrenhausen illustriert und
demonstriert.

7 More zitiert beifällig die Formulierung des Aristoteles, Gott sei animal,
cujus corpus sit coelum (I, 9, 10).

121



More definiert: «Extensum8 est immobile, Materia mobilis» (I,
165). Er trägt keine Bedenken, die 30 Eigenschaften Gottes (seine

Attribute) auf dieses Extensum zu übertragen. Hatte schon Cud-
worth gegen Descartes erklärt, daß nach descartesscher Lehre der
Raum körperlich sein müßte (770), so meint More, der Raum sei

nur eine Möglichkeit (possibilitas) der Materie (II, 162, 26). Mit
Cudworth erklärt er, der Geist ist räumlich, aber nicht körperlich
(Enchir. met. I, 167). So sehr er anfangs für Descartes begeistert
war, so sehr wirft er ihm später vor, er wolle Gott aus der Natur
ausschließen (Zimmermann a. a. 0., S. 421). Neben den drei
allgemein angenommenen Dimensionen des Raumes muß es eine
vierte geben, die More spissitudo essentialis nennt (I, 320). Sie ist
den Geistern eigentümlich (I, 326). Der Raum bedeutet keineswegs

Leere (I, 170). Der Raum ist substantia incorporea, der Geist
ist immer ein ens extensum (I, 158). Auch Gott ist ausgedehnt, was
nicht ausgedehnt ist, das ist Nullibi. Das hatte Cuphophron von
Gott ausgesagt, More bekämpft ihn energisch (I, 671f.). Gott ist
ubique (676). Die, die das bestreiten, belegt More mit den Spottwort

Nullibisten (I, 307, 308, 310, 311, 312, 315, 316, 320, 321, 326,
327 u. ö.). Er gibt eine Definition dieses Ausdrucks: «Hi igitur
propterea quod Spiritus nullibi esse tain audacter affirmant, Nulli-
bistarum titulum sibi merito conciliaverunt » (I, 307). Die Identität
von Körper und Ausdehnung, wie sie Descartes lehrt, ist falsch
(More II, 234f., 238). Er versuchte brieflich, Descartes zu einer
Zurücknahme dieser These zu bewegen, vergeblich (Von Hertling
185). Darauf nannte ihn More Nullibistarum Coryphäus (II, 251

bis 254), oder immerhin Nullibistarum Princeps (I, 307). Descartes
führe scholastische Irrtümer weiter, wenn er bestreite, daß Geister
eine Ausdehnung hätten. Das seien incomprehensibilia et ridicula
commenta (II, 399). More führt damit eine Kritik Cudworths an
Plotin weiter. Er bestürmt Descartes weiterhin, er möchte doch

zugeben, daß sich die Seelen aufhalten in der Gegend zwischen
Merkur und Sonne (I, 487). Denn die Ausdehnung sei doch niemals

8 Der Begriff des Intensum ist More wichtig, es oxistiere neben der
Materie, auch Loukipp, Demokrit, Epikur, Plato hätten seine Lehre vom
Spatium (I, 158, 161, im Enchiridium Metaphysicum).

122



mit der Materie als solcher identisch, der Raum sei doch praeter
materiam (I, 158ff., 664, 666, 667).

Doch hatte More auf dem Kontinent mit dieser Ausdehnungslehre

kein Glück. So sehr ihm Newton folgte, so sehr lehnte ihn in
diesem Punkte Leibniz ab. In der Theodizee II, § 351, geht er ein
auf eine Bemerkung Bayles zu Straton von Lampsakos. Bayle hatte
dort die Frage gestellt, wie sich der Stratonsche Determinismus
zu dem Problem verhalten hätte, wenn Gott den Raum vierdimen-
sional geschaffen hätte. Leibniz erklärt, das hätte Gott nicht getan,
denn : «Le nombre ternaire est déterminé, non pas par la raison du
meilleur, mais par une nécessité géométrique. C'est parce que les

géomètres ont pu démontrer, qu'il n'y a que trois lignes droites
perpendiculaires entre elles, qui se puissent couper dans un même

point.» Die Dreidimensionalität des Raumes steht also fest als

vérité de raison, an der auch Gott nichts ändern kann und ändern
will, durch une nécessité géométrique et aveugle. Trotzdem behält
auch die Raumlehre Leibnizens noch ihren religiösen Unterton.
An Des Bosses schreibt Leibniz : «Itaque realitas corporum, spatii,
motus, temporis videtur in eo consistere, ut sint phainomena Dei»

(Werke Akad. II, 435). In den von Schmalenbach edierten
Ausgewählten Philosophischen Schriften (I, 1914, II, 1915) nimmt die
Lehre von der Phänomalität des Raumes einen großen Platz ein

(vgl. I, 100, 104, 141, 160; II, 15, 18, 26, 32, 36, 46, 53f., 68, 73f.,
79, 84, 92ff., 104, 107—111, 117ff., 160f., 163ff., 168ff., 172ff., 176,

182f., 186, 188, 193, 195, 202, 205). Aber die Lehre von der
Ausgedehntheit der Geister konnte Leibniz nicht sich aneignen ; er hat
sie wie auch Spinoza verworfen.

Immanuel Kant hat diese Leibnizsche Position übernommen
und erweitert. In seiner Dissertation «De mundi sensibilis atque
intelligibilis forma et principiis» (1770) wird der Raum dem mundus
sensibilis zugeteilt. In den dazugehörenden «Reflexionen» findet
sich der Satz: «Wenn ich den mundum sensibilem nach Begriffen
des intelligibili denke, so ist es mundus mysticus» (Refl. 1152).

Ernst Cassirer hat gezeigt, daß sich diese Arbeit Kants in erster
Linie gegen die Raumlehre Newtons und damit gegen die Mores
richtet9.

9 Erkenntnisproblem II, 629.

123



Oetinger aber hielt an Mores Raumlehre fest, weil er als christlicher

Kabbaiist von der Kabbala her von ihrer Wahrheit
überzeugt war. Er bezieht — wie die Ivabbalisten — Psalm 90, 1 auf
den Raum. «Die Kraft in der Kreatur ist mit der Kraft außer der
Kreatur eine einzige unauflösliche, nicht unteilbare Kraft. Diese

Kraft ist der göttliche Raum» (Swedenborg etc., II, 212). Oder er
stützt sich auf Psalm 150, 1 mit dem Terminus Rakiah Üsso. In
Übernahme des Kreisgleichnisses interpretiert er: «Rakiah ist
Expansum, Peripherie. Üsso ist Centrum. Diese geht vom Heiligtum

aus, wie Apok. 4, 12. In diesem Raum wohnen Engel und
Menschen nach Psalm 90, 1» (Antonia 264). Dieses Rakiah Üsso

hat auch hernach auch die nach sich geschaffene Rakiah von Gen. 1

hervorgebracht, welches das ultimum cogitabile ist, wie das Wort
und sein Rakiah Üsso das primum cogitabile generativum Dei
(S. 294). Gott ist der Raum aller Dinge (51). Gott muß etwas
erfüllen, er kann nicht ohne Raum sein. Im Anschluß an Euler
kann man sagen, der absolute Raum sei ein beständiges Correla-
tivum von Gott» (315). In wörtlicher Übereinstimmung mit Newton
definiert er: «Der Raum ist das Sensorium Gottes (Psalm 150, 1).
Dieser Raum ist ewige Freiheit, ein ens penetrabile» (157). Hier
macht Oetinger Abstriche bei Böhme: «Im Begriff des Raumes ist
Böhm nicht unser Unterweiser» (Wörterbuch 381).

«Gott hat eben durch die drei Selbstbewegungsquellen in dem
Rakiah Üsso an sich genommen, daß er in der Ausbreitung seiner
konzentrierten Stärke des Feuers und Lichts, in dem Rakiah Üsso,
Psalm 150, 1, als in einer himmlischen Basi, welche Erde, Wasser,
Feuer und alle elementische Kraft zugleich ist, wohnen wolle»

(Swedenborg II, 270f.). Anfänglich wörtlich mit dem obigen Zitat
aus dem «Swedenborg» übereinstimmend, heißt es in der «Lehrtafel
der Antonia»: «Die Kraft in der Kreatur ist mit der Kraft außer der
Kreatur eine einzige unauflösliche10, aber nicht unteilbare Kraft.
Diese Kraft ist der göttliche Raum (Makom oder Rakiah Üsso).
Dieser Raum ist die wahre Substanz, worin alle Intelligenzen und

10 Dieser aus Hebr. 7, 16 stammende Ausdruck war dem Chemiker
Oetinger ganz besonders wichtig. Vgl. dio Nachweise bei W. A. Schulze,
Oetingers Beitrag zur Schellingschen Freiheitslehre, Zeitschr. f. Theologie
und Kirche 1957, 220ff.

124



Geister ihr Bestehen haben, sie ist die Etendue intelligible Male-
branches» (264).

Schelling kommt — wie die Kabbalisten — über die Zimzum-
Lehre zur Raumlehre. In den «Weltalterentwürfen» erklärt er aus
der Expansion und Kontraktion Gottes die Entstehung des Raumes

(ed. Schröter, S. 85f.). In der «Philosophie der Offenbarung»,
zu der ja die «Weltalterentwürfe» die Vorarbeit bilden, wird bei
der philosophischen Ausdeutung der Himmelfahrt Christi das

Desiderat einer neuen Raumlehre angemeldet: «Es wäre nötig, die
Materie von dem sogenannten unendlichen Raum hier ebenso zu
behandeln und auseinanderzusetzen, wie wir früher die Lehre von
der unendlichen Zeit behandelt und in einem ganz neuen Lichte
dargestellt haben» (Werke XIV, 235). Der Bezug auf Psalm 150,1
ist deutlich in den «Weltalterentwürfen»: «Die Schrift nennt Himmel

und Erde die Ausbreitung seiner Stärke» (S. 231). Ernst Benz11

hat gezeigt, wie oft Schelling den hebräischen Terminus Rakiah
Üsso zitiert. Robert Zimmermann ist bei seiner o. a. Abhandlung
(S. 403) gestoßen auf Johann Ludwig Fricker (1729—1766), mit
dem er aber nichts anzufangen weiß. Ein Blick in die ADB 7,

1878, 382, hätte ihn davon überzeugen können, daß es sich um
einen Oetingerschüler handelt, der die Theosophie des Meisters mit
Hilfe einer mathematischen Mystik ins Kosmische erweitern
wollte12.

Reimann zieht eine Verbindungslinie von Oetingers Raumlehre
zur mathematischen Ausdehnungslehre der Gegenwart, die auf
Hermann Günther Graßmann (1809—1877)13 zurückgeht. Der
Pfarrersenkel Graßmann hat nämlich ein regelrechtes Theologiestudium

— neben seinen Mathematikstudien — absolviert und
beide theologische Examina vor dem Konsistorium in Stettin abgelegt.

Reimann will über Neander, den Berliner Kirchenhistoriker,
eine Beziehung zu Oetinger herstellen. Aber das ist sehr fragwürdig.
Einmal deswegen, weil Neander keine spezifische Kenntnis Oetingers

hatte — die gibt es erst wieder seit Auberlen —, zum andern,
weil Graßmanns Ausdehnungslehre (1844, Neubearbeitung 1862)

11 Schöllings theologische Geistesahnen, 1955, S. 19 (279).
12 W. Ludwig in Bl. f. wttbg. Kirchongeschichte, 56, 1956, 168—171;

E. H. Pältz in RGG3 II, 1132.

125



doch etwas ganz anderes meint, als Oetingers Lehre vom vier-
dimensionalen Raum Gottes und der Geister.

Wenn der Leipziger Astronom Zöllner, der weltanschaulich
Spiritist war, sich auf Mores Raumlehre berief, um seinen Spiritismus

wissenschaftlich zu «begründen», so ist ein solches Verfahren
sachlich legitim, denn so war die vierte Dimension Mores und seiner

Anhänger gemeint. Allerdings ist das auch der Raumlehre
Kants passiert; hier war es Du Prel (1839—1899), der solche
Versuche einer «wissenschaftlichen» Begründung unternahm in einer
Zeit, da der Neukantianismus geistig tonangebend war14. Es ist
eine eigenartige Ironie, daß der Verfasser der «Träume eines
Geistersehers» zum Eideshelfer des Spiritismus gemacht wurde, aber
derartige Verkehrungen und «Lhnkippungen » hat es in der
Religions- und Geistesgeschichte schon oft gegeben.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Der Status quo ante wiederher-

gestellt

So lautet die pro-arabische
Erklärung für den neuesten
Gewaltakt Ägyptens gegen den
Staat Israel. Man sei zu dem
Zustand, welcher vor der Suez-

Krise und dem israelischen

Sinaifeldzug bestand, zurück¬

gekehrt. Dazu mußten die
Blauhelme, die Truppen der UNO,
die zur Sicherung des Friedens
im Gazastreifen standen,
zurückgezogen werden. Mit einer
erstaunlichen Willfährigkeit
Nasser gegenüber wurde dies

vom derzeitigen Generalsekretär

der UNO veranlaßt. Er
berief sich dabei auf eine Inter-

13 Cantor und Leskien in ADB, 9, 595—598. Auch Friedrich Kunze
zitiert Graßmann in seiner «Erkenntnistheorie» (1927) mehrfach mit
Hochachtung, so S. 47, 65, 67, 68, 111.

14 Er verfaßte 1884 eine «Philosophie der Mystik». Seine «Ausgewählten
Schriften» erschienen 1900—1901 (19 Bände!), die «Nachgelassenen Schriften»

1911.

126


	Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und More

