Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 23 (1967)

Artikel: Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und
More

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER EINFLUSS DER KABBALA AUF DIE
CAMBRIDGER PLATONIKER CUDWORTH
UND MORE*

Von WiLHELM AvucusT ScHULZE, Mannheim

Einleitung : Der christliche Kabbalismus

Das 1678 erschienene Hauptwerk Ralph Cudworths: «The true
Intellectual Systeme of the Universe» wurde 1733 von dem Géttin-
ger Kirchenhistoriker Lorenz Mosheim ins Lateinische iibersetzt
und um einige Abhandlungen des Autors, die in der Zwischenzeit
aus seinem Nachlafl herausgegeben worden waren, vermehrt, die
er auch ins Lateinische iibersetzte. Dadurch machte er diese Werke
den deutschen Gelehrten zuginglich, bei denen englische Sprach-
kenntnisse damals noch recht selten waren. Cudworths Freund
und Schiiler Henry More liel seine Werke in drei Banden gleich
in Latein erscheinen (1678). Da er sich ausfiihrlich mit dem deut-
schen Philosophen Jakob Bohme beschaftigte (I, 529—561), be-
gegnete er bei allen Kreisen, die sich mit der Gedankenwelt des
genialen Gorlitzer Schusters befallten, grolem Interesse.

Dieselben Kreise beschaftigten sich aber auch mit der Kabbala.
Da das auch bei Cudworth und bei More der Fall war, lag hier ein
weiterer Punkt zur Beschéftigung mit der Gedankenwelt der Cam-
bridger Platoniker. Von dem schwibischen Préilaten Friedrich
Christoph Oetinger (1700—1782) wissen wir, daBl er die Werke
beider Cambridger Gelehrten studiert hat und sich ihrer als Kom-

* Diese Arbeit erscheint in Fortsetzungen: Sie ist in folgende Kapitel
gegliedert: Einleitung: Der christliche Kabbalismus. Erstes Kapitel: Die
Schopfung. Zweites Kapitel: Der Gottesgedanke. Drittes Kapitel: Der
Raum. Viertes Kapitel : Die Geisterwelt. Fiinftes Kapitel: Die Natur. Sechstes
Kapitel: Jacob Boehme. Siebtes Kapitel: Die Seele. Achtes Kapitel: Die
Ethik. Neuntes Kapitel: Die Erkenntnistheorie. Zehntes Kapitel: Die
Materie. Elftes Kapitel: Biblische Hermeneutik. SchluB3: Fernwirkungen
des Cambridger Platonismus. Literaturverzeichnis.

75



mentare bei seiner Beschiftigung mit der Kabbala und mit Jakob
Bohme bedient hat, wie er selber in seinem Werk: «Lehrtafel einer
weiland wiirttembergischen Prinzessin Antonia» (1763) berichtet!.

Cudworth und More gehoéren somit hinein in die Geschichte des
christlichen Kabbalismus. Dieser geht zuriick auf Pico della Miran-
dola und Marsiglio Ficino. Beide sind als christliche Kabbalisten
nicht autochthon, sondern haben jiidische Helfer und Vermittler
gehabt, wie Gershom Scholem, der Kabbala-Forscher der Jerusa-
lemer Universitit, festgestellt hat2. Agrippa von Nettesheim (1486
bis 1535) und Franziskus Patricius in Ferrara (1529—1597) haben
die empfangenen AnstoBe weiter verarbeitet, ersterer allerdings in
recht oberflichlicher Form (De occulta philosophia, 1510). Sie
faten das Anliegen der Florentiner Neuplatoniker dahin zusam-
men, dall Hermetik, Platonismus und Kabbala alle dasselbe Ziel
gehabt hatten und praktisch denselben Gottesglauben voraussetz-
ten. Dilthey nennt diese These den «universellen Theismus» der
Renaissancezeit. In einer mehr wissenschaftlichen Form vertrat
das Anliegen einer christlichen Kabbala Johannes Reuchlin aus
Pforzheim. Auch er lie} sich von konvertierten Juden beraten bei
der Abfassung seiner Werke: «De verbo mirifico» (1494) und «De
arte cabbalistica» (1517)3. Auch Luther* kennt die Thesen dieser
christlichen Kabbalisten sehr wohl. Er bekennt sich zwar zur
Mikrokosmosidee, aber weitere Spezialititen einer kabbalistischen
Genesisauslegung lehnt er ab, so die Theorie der Simultanschépfung,
den Versuch, aus den 6 Tagen ganze Zeitriume zu machen, den
«Himmel» von Gen. 1, 1 «metaphysisch» zu deuten und aus Gen.
1, 27 die Doppelgeschlechtlichkeit des Urmenschen herauszulesen.
Er kennt diese Exegese durch Nikolaus von Lyra und lehnt sie als
«Judaica fabula» und als «Talmudica» ab. Er weil3 auch sehr wohl,
dal3 der platonisch-aristophaneische Mythus von den doppel-
geschlechtlichen Kugelmenschen der Urzeit (Symp. 189D) ange-
fithrt wird. Melanchthon scheint aber an dieser Interpretation
seines GroBonkels festgehalten zu haben. Jedenfalls vertrat sein

18, 52 u. 6.

2 Zur Geschichte der Anfiinge der christlichen Kabbala, 1954, 166ff.
3 Ernst Benz, die christliche Kabbala 1958, 13.

4 Werke, Weimarer Ausgabe (WA) 42, 51ff.

76



Schwiegersohn Peucer die Positionen Picos und Reuchlins. Auch
Pollich von Mellrichstadt, Luthers Wittenberger Universitits-
kollege, war christlicher Kabbalist. Philipp Nikolai, der Dichter
und Komponist des Chorals «Wie schon leucht uns der Morgen-
stern» (15656—1608), war es ebenso wie der Leipziger orthodoxe
Lutheraner Johann Benedikt Carpzov. Dieser verfalite 1687 eine
«Introductio in Theologiam Judaicam». Doch sein Kollege August
Pfeifer widersprach in einer «Critica Sacra». Der Franzose Wilhelm
Postel (1510—1581) iibersetzte 1552 den Sohar, das Hauptwerk
der mittleren Kabbala, und das Buch Jezirah. Er wollte in den
Spuren Marsiglios, Picos und Reuchlins in «De Orbis terrae Con-
cordantia» (1542) die Trinitdtslehre aus der Kabbala herleiten. Er
bewarb sich mehrfach um Aufnahme bei den Hugenotten, aber
diese mifltrauten seiner kabbalistischen Mystik und nahmen ihn
nicht auf 5. Der aus Hessen stammende Johann Pistorius, der nach-
einander Lutheraner, Calvinist und dann Katholik 8 war, vertei-
digte den christlichen Kabbalismus ebenso wie die Reformierten
Jakob Alting (1618—1679) und Campegio Vitringa (1659—1722).

Paracelsus hat nur sehr oberflichliche Kabbala-Kenntnisse ge-
habt, wie Agrippa auch. Beiden kam es vor allem auf die «Prak-
tische Kabbala» an, auf die Anwendung kabbalistischer Zauber-
und Mantik-Rezepte. Aber Jakob Bohme ist wieder ein christlicher
Kabbalist, der sehr eingehende Kabbala-Kenntnisse hat. Woher
er diese hat, kann nicht mehr festgestellt werden. Jedenfalls spielt
miindliche Tradition eine sehr grofle Rolle. Sein Werk «Mysterium
Magnum» ist ein Genesis-Kommentar in kabbalistischer Manier.
Meine These, dal Bohme ohne die Kabbala nicht verstanden wer-
den kann, die ich seit 25 Jahren vertrete?, hat neuerdings die
Zustimmung von Gershom Scholem ® und von Ernst ® Benz gefun-

5 Vgl. H. R. Guggisberg in RGG3 V, Sp. 477.

6 Mirbt in RES3, 15, 418—421.

7 Das androgyne Ideal und der christliche Glaube, Dinglingen 1940.
(Diss. Theol. Heidelberg.) Jakob Bohme und die Kabbala, Judaica 4, 1948,
11, 1955, 12ff.; F. C. Oetinger und die Kabbala, Jud. 4, 1948, 268ff.; Schel-
ling und die Kabbala, Jud. 13, 1958, 65—99; 143—170; 210—232.

8 Die jidische Mystik in ihren Hauptstromungen, 1957, 436.

9 Die christliche Kabbala, 1958, 57.

77



den. Abraham von Frankenberg und andere Anhiinger des Gorlitzer
Mystikers waren von jeher dieser Meinung.

Die englischen «Behmenists», wie Robert Fludd (1574—1637),
Verfasser einer «Philosophia Mosaica», und Thomas Vaugham, ver-
mischten ihre Kabbala-Studien mit alchemistischer Praxis. John
Stephen Rittangel (1606—1652) iibersetzte das Buch Jezirah und
andere kabbalistische Texte ins Englische (1642). Aus seinen Uber-
setzungen sowie aus Pico und Marsiglio schépfen Cudworth und
Henry More.

Die Beschéftigung Mores mit der Kabbala ist allgemein bekannt.
In allen Philosophiegeschichten und Handbiichern der Philosophie
ist davon die Rede. Aber auch Cudworth ist Kabbalist. Auch er
arbeitet mit kabbalistischen Begriffen. Bei ihm sind Kabbala-
Zitate zwar viel seltener als bei More, aber sie sind vorhanden
(z. B. The true Intellectual System, p. 284, 895ff.). In einer Spezial-
frage, der oben schon erwihnten kabbalistischen Interpretation
von Gen. 1, 27 ist Cudworth — im Gegensatz zu Luther — vorbe-
haltlos fiir die androgyne Auslegung. '

Henry More war personlich mit Knorr von Rosenroth, dem
beriithmten Herausgeber der «Cabbala denudata» (1677—1684), be-
kannt®. Er hat ihn anlaBlich einer England-Reise Knorrs kennen-
gelernt; seine Werke enthalten den Briefwechsel (I, 423—428,
452—472). More redet ihn an «dilectissime Knorri», so dal man
auf ein herzliches Verhiltnis schlieBen kann. Auch mit dem jiin-
geren van Helmont, Franz Mercurius, ist More in England zusam-
mengetroffen, wie sich aus I, 472 ergibt. Von Leibniz wissen wir,
dafl er den Kanzleidirektor Knorr in Sulzbach in der Oberpfalz
besucht hat!l. Er erwartete die Herausgabe eines kabbalistischen
Werkes «Messias puer» brennend, als Knorr vorher starb, korre-
spondierte er mit van Helmont eifrig, um aus dem Nachlall noch
die Edition dieser kabbalistischen Christologie zu ermdéglichen —
letzten Endes ohne Erfolg. Anscheinend waren die Vorarbeiten
nicht weit genug gediehen.

Als zeitgeschichtliche Parallele sei hingewiesen auf die 1673 ent-
hiillte «Lehrtafel» der wiirttembergischen Prinzessin Antonia (1613

10 A, a. 0, S.19.
11 Benz, a. a. O., S. 24.

78



bis 1679) in der Trinitatiskirche zu Bad Teinach im Schwarzwald!2,
Die Prinzessin lebte ganz in den Gedankengiangen der christlichen
Kabbalisten. Anscheinend hat ihr Hebréisch-Lehrer, Magister
Johann Jakob Strelin, Pfarrer in Miinster bei Stuttgart, sie in
diese Gedankenwelt eingefiihrt. Auch der Sindelfinger Pfarrer J. L.
Schmidlin hat sie darin gefordert. So stiftete sie fiir diese Kirche
eine Schautafel kabbalistischer Trinitatspekulationen. Bei der feier-
lichen Einweihung hielt der Tiibinger theologische Universitits-
professor Raith, wohl der Lehrer Strelins und Schmidlins, die Fest-
predigt. Thema war in barocker Weise «Die aus dem kabbalistischen
Geheimnisbau entsprossene Lehrtafel».

Hundert Jahre spiater hat dann Friedrich Christoph Oetinger
die schon zitierte Arbeit veroffentlicht auf Wunsch des Tiibinger
Stiftsrepetenten Klemm. Sie sollte das in einem Schrein verwahrte
Bild vor Vergessenheit bewahren und seine Deutung ermdglichen.
Ereignisse des Alten und des Neuen Testaments werden hier auf-
gereiht nach dem sog. Sephrothschema. Unter dem fliigelaltardahnli-
chen Schrein ruht das Herz der Stifterin, wie sie es sich gewiinscht
hatte.

Bedauerlicherweise wissen die neueren deutschen Bearbeiter des
Cambridger Platonismus von den Beziehungen Cudworths und Mo-
res zur Kabbala nur wenig zu sagen, weil ihnen selber die Kabbala
vollig unbekannt ist. So erwéihnt sie der katholische Philosoph Georg
Freiherr von Hertling in seiner Schrift «John Locke und die Schule
von Cambridge» (Freiburg 1892) iiberhaupt nicht. Das gilt auch
von der GieBener Dissertation von Kurt Joseph Schmitz «Cudworth
und der Platonismus» (1919). Aber auch das englisch geschriebene
Werk von Fred J. Powicke «The Cambridge Platonists» London
1926, erwahnt die Kabbala ebensowenig wie die Bonner Disser-
tation von Joseph Beyer: «Ralph Cudworth als Ethiker, Staats-
philosoph und Asthetiker auf Grund der gedruckten Schriften»
(1935).

Einer Spezialfrage, der Raumlehre Henry Mores, widmen sich
die Arbeiten von Robert Zimmermann (Sitzungsberichte der Wie-
ner Akademie der Wissenschaften, 1881) und Walter Feilchenfeld

12 Abgebildet bei Julius Beck, Calw 1958, und bei Ernst Benz a. a. O. 64.

79



(Kant-Studien, Bd. 28, 1923, S. 323—334). Ernst Cassirer, der
bereits in seiner Arbeit «Das Erkenntnisproblem» (3 Bde., 1911)
und in seiner «Philosophie der Aufklirung» (1926) auf die Cam-
bridger eingegangen ist, hat seine Studien iiber sie zusammen-
gefallt in der Monographie «Die Platonische Renaissance in Eng-
land und die Schule von Cambridge» (1932). Bei allen Vorziigen
dieses Buches — die Beziehungen zur Kabbala werden ganz iiber-
gangen. Auch macht sich gelegentlich das Fehlen theologiegeschicht-
licher Kenntnisse bemerkbar. Da die Cambridger Platoniker Theo-
logen und Philosophen zugleich sind, sind auch theologiegeschicht-
liche Kenntnisse zu ihrer Beurteilung unerlaf3lich. So wundert sich
Cassirer iiber den Titel von Mores Schrift «Antipsychopannychia»
(ITT 68—77). KEr weill anscheinend nicht, dal auch Calvin eine
«Psychopannychia» veroffentlicht hat.

Ebenso fillt es Cassirer sehr auf, dal die Cambridger groflen
Wert auf die verschiedenen Bundesschliisse in der Bibel des AT
und NT legen, den Adamsbund, den Noahbund, den Mosesbund,
den neuen Bund, den Jeremia 31 in Aussicht stellt und das Neue
Testament, d. h. die Einsetzung des Abendmahls durch Christus.
Fir den Kenner der Theologiegeschichte ist das keineswegs auf-
fallend. Denn fiir den reformierten Protestantismus des 16. und
17. Jahrhunderts ist diese sog. Bundestheologie typisch. Sie erreichte
ihren Hohepunkt in Coccejus (Koch) aus Bremen!?, geht aber iiber
den Heidelberger Katechismus von 1563 auf Calvin und Zwingli
selber zuriick, wie Walther Kohler in seinen Zwinglibiichern nach-
gewiesen hat. Noch Karl Barth vertritt in Kirchliche Dogmatik
IV, 1, 57ff. ganz klar die Anliegen dieser spezifisch reformierten
Lehrart. Cudworth und More waren Gegner der puritanischen
Theologen. Trotzdem mufBiten sie, um mit ihnen diskutieren zu
koénnen, auf ihre Vorstellungen eingehen, selbst wenn sie dieselben
nicht teilten. Und dazu gehorten nun eben auch die Begriffe dieser
«Bundestheologie ».

Die jiingste deutschsprachige Verdffentlichung iiber die Cam-

13 Vgl. die Monographie von Schrenk, Gottesreich und Bund beim &lteren
reformierten Protestantismus, vornehmlich bei Coccejus, 1933. Die Foderal-
theologie des Henry More findet sich vor allem im III., wesentlich theologi-
schen, Band seiner Opera, vgl. S. 388—402.

80



bridger Platoniker, Hugo Reimanns Studie: «Mores Bedeutung
fir die Gegenwart», Basel 1941, ist wissenschaftlich nicht von
Bedeutung, denn es ist eine anthroposophische Interpretation im
Sinne Rudolf Steiners. Mores Gedankenwelt — auch wenn sie weit-
hin Mystik ist — in das Steinersche Schema zu zwingen, ist nur
durch fortgesetzte Gewaltakte mdoglich. Reimann kann nicht
hebriisch und schreibt die Namen der Sephiroth dauernd falsch,
auch mit der «Antipsychopannychia» weill er nichts anzufangen
(S. 32).

Der Frommann-Verlag in Stuttgart plant einen Faksimile-Neu-
druck von Ralph Cudworths Hauptwerk. Man darf hoffen, daf,
wenn dieses in Deutschland nur recht schwer zu bekommende
Werk neu vorliegt, ein neues Studium der Gedankenwelt der Cam-
bridger Neuplatoniker einsetzt. Dazu will auch diese Studie eine
Vorarbeit leisten. Sie geht — nach der Einsichtnahme der oben
genannten Monographien und der Handbiicher der Philosophie-
geschichtel? — aus von der Erkenntnis, dafl ein rechtes Verstind-
nis der Gedankenwelt der Cambridger Platoniker nicht mdoglich
ist, wenn nicht die kabbalistischen Elemente ihrer Lehre erkannt
und bekannt werden.

Erstes Kapitel: Dve Schopfung

Cudworth erwihnt die Kabbalisten nur gelegentlich!. Das Sub-
stantiv Kabbala gebraucht er manchmal im uneigentlichen Sinne
fir Kommentar, und zwar kann es der Kommentar irgendeines

14 Joh. Eduard Erdmann II, 1878, S. 83—87. Scholl in RE3, 4, 346ff.
Ernst Troeltsch in RE3, 13, 454ff. Theodor Litt, Ethik der Neuzeit 1927,
33—37. Heinz Heimsoeth, Metaphysik der Neuzeit 1929, 69—72. Ernst
von Aster, Geschichte der Philosophie? 1935, 228. Windelband-Heimsoeth,
Lehrbuch der Gesch. d. Phil. 1948, 322, 338, 340, 366, 378. Ziegenful}-Jung,
Philosophen-Lexikon I, 1949, 213f. II, 1950, 421. Hans Meyer, Gesch. d.
abendl. Weltanschauung, Bd. 1V, 1950, S. 171f., 235—239; sowie die fol-
genden Philosophiegeschichten: Ueberweg-Heintzte, 13. Aufl. von Frisch-
eisen-Kohler-Moog III, 1953, 260ff. Kurt Schilling I, 1953, 459—462. Vor-
linder-Knittermeyer, 9. Aufl. 11, 1955, 161—165. Johannes Hirschberger 11,
1960, 33, 107, 139, 181.

1 So im Hauptwerk, S. 284 und 895ff.

81



Autors sein, der an sich mit der Kabbala nicht zu tun hat. Eine
kompakte kabbalistische Darlegung findet sich in der kurzen
Schrift: «The Union of Christ and the Church in a Shadow» 1642,
die Mosheim anhangsweise seiner Ubersetzung des Hauptwerks
beigegeben hat mit neuer Paginierung (S. 1—25). Cudworth will
die Epheserstelle 5, 22ff. erklaren. Er holt dazu sehr weit aus.
Doch zeigt der Vergleich mit Luthers Exegese von Gen. 1, 272,
daB auch er, anscheinend der Tradition folgend, sofort zu Ephes. 5
iibergeht. Adam ist Typos fiir Christus, Eva fiir die Kirche. Die
Verbindung Adams mit Eva vor dem «Fall» ist eine ganz innige,
beide bilden eine androgyne Ganzheit. Cudworth befiirwortet also
die androgyne -Auslegung von Gen. 1, 27, die Martin Luther abge-
lehnt hat, aber Jacob Bohme bekanntlich vertritt3,

Da Adam Ebenbild Gottes ist, mull auch die Gottheit androgyn,
mannweiblich, sein. Cudworth schreckt vor dieser gnostischen Kon-
sequenz nicht zuriick. Er beruft sich auf die Orphiker? und auf
Apulejus. Selbst Virgil lehre in Aneis II, numina utriusque sexus
participationem habere (S. 14). Ebenso sei das Janusmotiv, die
Doppelgesichtigkeit der Gottheiten, in der gesamten Religions-
geschichte sehr hdufig 5 Darum sei die Ansicht der Kabbalisten
— die vor ihnen schon die Haggada vertrat ¢, ohne dafl das Cud-
worth bekannt war — richtig, dall Adam vor der Erschaffung der
Eva aus seiner Seite bifrons, doppelgesichtig, war. Von da aus
billigt er auch die Heranziehung von Symposion 189D als Par-
allele. Diesen platonisch-aristophaneischen Mythus héalt er fiir

2 WA 42, 51fT.

3 Landesbischof a. D. Dietrich in ZKG 1939, 297—345.

1 Robert Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt I, 403, 511. O. Kern,
Orpheus 1920, 59, 65, O. Kern, Religion der Griechen I, 142f.

5 J. Winthuis, Das Zweigeschlechterwesen, 1928. J. Winthuis, Einflihrung
in die Vorstellungswelt primitiver Volker 1931, 141, 151 u. 6. Alfred Ber-
tholet, das Geschlecht der Gottheit 1934, 20. Giintert, Der arische Welt-
konig und Heiland 1919, 392f. u. 6. Willy Staerk, Die Erlosererwartung in
den ostlichen Religionen 1938, 157 u. 0.

8 Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch, 1922, I, 405ff., 802ff. u. 6. Bacher, Agada der Amorier 124ff.,
7156 u. 6. Wiinsche. Bereschit Rabba 30, 34, 75ff. u. 6. Wilhelm Bousset,
Religion des Judentums 1926, 198, 426 u. 6.

82



abhingig von der Kabbala und darum eine echte Interpretation,
die man getrost iibernehmen kénne. Cudworth kennt auch den
Poimandres, das erste Stiick des sog. Corpus Hermeticum. Er weil3,
daBl dort der Nus arrhenothelys genannt wird (§ 9). Der Anthropos
ist dem Nus gleich (§ 12), also auch zweigeschlechtlich wie dieser
(§ 15). Dann werden alle zweigeschlechtlichen Wesen, die der
Anthropos mit der Physis erzeugt hat, aufgelost in zwei Geschlech-
ter. Das erfolgt auch bei Adam. Der Poimandres zitiert dann
Gen. 1, 28 7. Poimandres ist fiir Cudworth nicht gnostisch, sondern
gemeinchristlich, wie die gesamte hermetische Literatur, die er
kennt, liebt und héufig im Hauptwerk zitiert (750).

Cudworth hilt mit allen christlichen Kabbalisten des 17. Jahr-
hunderts die Kabbala fiir vorchristlich. Sie soll auf Moses selber
zuriickgehen. Neben der schriftlichen Tradition, die ihren Nieder-
schlag gefunden hat in der Bibel Alten Testaments, soll es eine
miindliche esoterische Tradition geben, eben die Kabbala. So gilt
es Cudworth und More, wie allen Zeitgenossen, einschlief3lich
Oetinger, als ausgemacht, dall Philos Behauptungen, Plato habe
in Agypten Jeremia kennen gelernt und von ihm gelernt, zutreffen.
Cudworth beruft sich auf Euseb von Cisarea, der aber nur Philo
ausschreibt. Oetinger kann berichten: «Plato hat, soviel ich von
dem Juden Hecht durch chronologisches Rechnen vernommen,
nur ein wenig davon (d. h. von der Kabbala) von den Sophis Baby-
lonicis, von Jeremia und Ezechiel gehort8.» Der Sohar soll mit
Paulus gleichzeitig sein, so versicherte der schwibische Kabbala-
forscher Schickhard ®. Oetinger meint, der Sohar sei von Rabbi
Simon ben Jochai verfaBt, der «fast ein Coaevus Pauli» warlo,
Cudworth meint fast dasselbe, wenn er die Zeit Trajans als Abfas-
sungszeit fiir den Sohar annimmt. Noch die vielbéndige Philosophie-
geschichte von Brucker, die der junge Goethe studiert hat, kol-
portierte die philonische Mér von der Abhingigkeit Platos von
Moses.

7 Reitzenstein, Poimandres 1304, 48 u. 6. Von Wesendonck, Urmensch
und Seele in der iranischen Uberlieferung, 1924, 104 u. 6.

8 Lehrtafel der Antonia 1763, S, 32.

9 Wie man die Heil. Schrift lesen solle, ed. Ehmann, S. 3.

10 Lehrtafel der Antonia, S. 124.

83



Sie ist heute langst aufgegeben, auch von den jiidischen Kabbala-
forschern. Gershom Scholem!! nimmt an, daB das Buch Jezirah
immerhin in die Zeit von 200—500 zuriickreichte, dafl das Buch
Bahir um 1150 entstanden sei und dall Sohar zuriickgehe auf
Moses de Leon, der ihn um 1285 verfal3t habe. Gikatilla hatte ihn
um 1293 bereits in den Héanden.

Henry More ist mit der androgynen Interpretation von Gen. 1,27
nicht recht einverstanden. Er meint zu Symposion 189D, Aristo-
phanes sei doch ein Komiker, den man nicht ernst nehmen diirfe
(IT, 15). Aber an anderer Stelle redet er viel positiver iiber diese
Auslegung und weist etwa auf Hugo Grotius hin, der sie auch kenne.
So wird man ein Schwanken Mores annehmen miissen, jedenfalls
ringt er mit dem Problem und kann sich keineswegs so vorbehalt-
los zur «androgynen» Auslegung bekennen wie Cudworth, wenn er
immer wieder diese Stelle in den Blick bekommt (I, 436, II, 208,
5311., 632). Vor allem beanstandet er diese Interpretation bei
Jacob Bohme und seinen englischen Anhéingern.

Hatte Cudworth erklirt, Parmenides sei von der Kabbala ab-
hiangig (Hauptwerk Cap. IV, 9, Mosheim S. 218) und Plato ebenso
(Int. Syst. S. 570), so meint More, auch Pythagoras habe kabba-
listische Gedanken iibernommen, die Tetraktys der Pythagorier
sei nichts anderes als das Tetragrammaton des alttestamentlichen
Gottesnamens, das bei den Kabbalisten Gegenstand weit ausholen-
der Spekulationen war (More II, 558, 562); er konnte sich auch
dafiir auf eine Stelle in Cudworths Hauptwerk berufen (375ff.).

Auch das Schema der 10 kabbalistischen Sephiroth, der «Ab-
glinze» des Gottesnamens, soll von den Pythagoriern iibernommen
worden sein. Die pythagoriische Dekadenlehre sei nur eine Weiter-
filhrung der kabbalistischen (I, 424, 426, 432, 435, 441, 356, 517).
Auch Plato ist nach More von der Kabbala abhingig. Sein Agathon
soll nichts anderes sein als die Sephira Kether (I, 431). Das Wort
Sephira selbst will More nicht von Saphir herleiten — wie das viele
Kabbalisten zu allen Zeiten getan haben —, sondern von den
Sphéiren des Aristoteles (I, 423). Gershom Scholem verwirft auch

11 Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, 1957, 204—214. Zur
Kabbala und ihrer Symbolik 1960, 121ff.

84



diese Ableitung und meint, sie heifle einfach Zahl'2. Den Aristo-
telismus haben nach More die Juden vor Aristoteles selber schon
gehabt (I, 463). Gewill gibt es einen ausgebreiteten Aristotelismus
im Mittelalter, man braucht nur an Maimonides erinnern, aber der
Annahme eines voraristotelischen Ursprungs der Kabbala bedarf
es da nach unserer heutigen Meinung durchaus nicht. So wie der
Aristotelismus sich die Araber — iiber die Nestorianer — und die
Christen erobert hat, so auch die Juden Spaniens und Portugals
im Hochmittelalter.

Andererseits ist More doch so ehrlich und kritisch, dafl es ihm
auffiel, daf3 Philo und Plotin, da3 auch alle anderen ihm bekannten
Platoniker und Pythagorier, ja dal auch Maimonides (I, 453) von
den Sephiroth vollig schweigen, ihr altum silentium ist ihm héchst
ritselhaft (I, 461). Er teilt diese Entdeckung auch Knorr von
Rosenroth mit, ohne daB sie das zu einer Anderung in der Auf-
fassung iiber die Entstehungszeit der kabbalistischen Werke ge-
fithrt hatte. Die Aufklirung hat auch hier Wandel geschaffen,
Herder vertritt bereits die These vom mittelalterlichen Ursprung
der kabbalistischen Literatur (Aelteste Urkunde I, 349—357 [1774]).

Warum schuf Gott die Welt? Dieses Problem hat die Kabba-
listen stark beschiftigt. Manche gaben die Antwort, dafl die Welt
um der Gottesnamen willen geschaffen sei. Andere lehrten wie die
Pythagorier, dall Gott durch die Weltschopfung seiner eigenen
indigentia abhelfen wollte. Cudworth betreitet das energisch. Gottes
Motiv war to display his Goodness, which is chiefly his glory, oder
Schépfungsmotiv war the overflowing and communicative Good-
ness (886). More sekundiert. Die Weltschopfung geschah ex mero
amore et benignitate Dei (471). Fiir die Wucht der Sprachen-
theorie der Kabbalisten, die Gershom Scholem sehr schon dar-
stellt!3, geht More jedes Verstiandnis ab. Er meint, es sei miiflig zu
untersuchen, ob sich Gott einen hebriischen Namen gab oder nicht,
Gott habe alle Namen in mente, auch den Platos und Ciceros
(I, 455). In dieser doch recht oberflichlichen Abwertung erweist
er sich als schlechter Schiiler Reuchlins, der immerhin einigen
Begriff hatte vom «Verbo mirifico» der Kabbala.

12 Zur Kabb., S. 135.
13 Zur Kabbala 53, 100, 103,



Anscheinend gab es auch kabbalistische Schopfungstheorien,
die in der Weise des Aristoteles von der Ewigkeit der Welt aus-
gingen, eine Schopfung in der Zeit also iiberhaupt in Frage stell-
ten. More lehnt die Anfangslosigkeit der Welt ab (I, 454). Des
weiteren machte vielen pantheistisch eingestellten Kabbalisten
das barah des Schopfungsberichtes Genesis 1 Not. Die dialektisch
Gewandtesten halfen sich mit der Auskunft: Das Nichts ist er sel-
ber!4, Thnen folgt auch Jacob Bohme in seiner «Signatione Rerum»
(VI, 8). Auch Oetinger spinnt diesen Faden weiter, so sehr er sonst
mit Augustin, Cudworth und More betont hatte, «die Schopfung
erfolgte nicht aus der Notwendigkeit der Natur, sondern aus dem
UberfluB seiner Giite und Freiheit»'5. Doch auf die Frage: Aus
was die Welt gemacht sei, gibt er die Antwort: «Nicht aus Nichts16!»
Oder: «Weilen das vollkommene Wesen alles schafft, so kann
schaffen nicht heilen, etwas aus nichts hervorbringen, sondern
vielmehr alles aus der unendlichen Kraft oder aus dem ewigen
Geist hervorbringen, ohne daf es ein Teil des Geistes wird17.» Oder:
«Wann das Wort schaffen hieBe, etwas aus Nichts hervorbringen,
so erkennten wir nicht das mindeste, was schaffen wire, denn vom
Nichts haben wir keinen Begriff. Worte aber sind gegeben, von
denen Sachen Begriffe zu erlangen und etwas davon zu erkennen8. »
Allerdings will Oetinger kein Emanatist sein: «Bei der Schopfung
machte sich das Wort nicht emanative zur Kreatur, sondern im
Wort war die allerbiehrende Kraft1®.» Der Johannesprolog soll fiir
diese Schopfungstheorie sprechen?. Auch Schelling distanziert sich
bei jeder Gelegenheit?! von der kirchlichen creatio ex nihilo.

14 Maimonides gehort nicht zu ihnen, er lehrt die creatio ex nihilo,
Ziegenful3-Jung, Philosophenlexikon 1T, 109.

15 Theologia ex idea vitae deducta § 28, tibersetzt von Hamberger, S. 136.

16 Tehrtafel der Antonia, S. 172.

17 Philosophie der Alten I, S. 157.

18 Ebenda.

19 Swedenborgs irdische und himmlische Philosophie I1, 206 (Ehmann).

20 Vgl. Theol. (Hamberger): «Im Logos, in der Weisheit, waren die
Originalformen der Dinge, ehe dieselben existierten, ausgestrahlt (!) von
dem lebendigen Gotte» (S. 248). Vgl. auch S. 155 (Berufung auf Ré. 11, 36)
Lehrtafel der Antonia, S. 172, Phil. der Alten I, 156.

21 VII, 412, 436; VIII, 221, 332.

86



Cudworth hat beanstandet,.dal Makrobius den biblischen Be-
griff von creare nicht habe (576). More hat stark den privativen
Charakter des ex nihilo betont, er bekdmpft alle emanatistischen
Schopfungslehren der Kabbalisten (I, 457, 523, II, 299, II, 478).
Er hat mit Recht beanstandet, dafl schon die LXX den wahren
Sinn von barah nicht richtig wiedergegeben hatten (1I, 514). Der
griechische Geist konnte sich eben mit diesem biblischen Spezifi-
kum nicht befreunden. Auch die christlich-héretische Gnosis hat
immer am kirchlichen Schépfungsglauben Kritik geiibt und wollte
ihn durch das Werk des platonischen Demiurgen ersetzen.

Doch so sehr Cudworth und More Platoniker sind, so sehr sie
die Mystik hochschitzen, vor allem die des Pseudodionysius vom
Areopag, fiir die Lehre vom mystischen Nichts??, daBl Gott, der
Weiselose, die Wiiste, das Nichts sei, kann sich keiner erwirmen.

More erwihnt auch das Golem-Motiv23. Das Wort stammt aus
Psalm 139, 16, der in jiidischer Uberlieferung als Adam-Psalm galt.
Golem ist der noch unbereitete Adam, Adam vor der Verleihung
des Geistes aus dem Munde Gottes. Der Lehm, aus dem er gemacht
ist, wird als ganz besonders wertvoll in der Haggada geschildert,
er soll vom Zion stammen. Durch diese Erde ist der Golem-Adam
Mikrokosmos, alle Bestandteile der Erde sind in ihm vorhanden.
Zum Mikrokosmos-Motiv kommt das Riesenmotiv, sicher aus auller-
israelischen Bereichen. Die Inder schildern ihren Purusha als
Riesen?*, ebenso die Germanen den Ymir?s,

Der Golem wird auch zu einem Wunschbild der «praktischen
Kabbala». Beriihmten Kabbalisten wird nachgesagt, daf3 in ihnen
das schopferische Wort (vgl. Reuchlin «de verbo mirifico») solche
Kraft wiedererlangt hat, daf} sie einen aus Lehm gebildeten Mann
mit Leben erfiillen konnten. Jakob Grimm hat in der «Zeitung fiir
Einsiedler» im Jahre 1808 eine solche ostpolnische Golemsage ge-
schildert. Die modernen Golem-Romane sind hybride Weiterbil-
dungen solcher Golem-Sagen.

22 Gershom Scholem, Mystik S. 27, 237 u. 6. Zur Kabb., S. 138.

28 Mystik, S. 372, 406 u. 6. Zur Kabb., S. 209—259.

24 Rigveda X, 90. Text bei Lehmann-Haas, Textbuch zur Rel.-Gesch. 2.
Aufl. 1922, S. 92. ;

25 Gylfaginn 5, Wafthrudnismal 32, 33. Texte bei Leh-Haas, 8. 242.

87



Der Homunculus des Paracelsus?® ist eine Variante dieses Golem.
Der sehr erhebliche Unterschied zur jiidischen Golem-Vorstellung
besteht darin, dafl der paracelsische Homunculus ein Mensch aus
der Retorte ist, dall nicht lediglich Wasser und Lehm zu seiner
Bildung verwendet wurden, sondern auch Speichel, Blut und
Sperma.

More verwirft alle Golem-Vorstellungen der Kabbala als nuga-
toriae et inutiles (I, 453). Dabei kennt er die Theorie des Paracelsus
genau (II, 210). Sein Programm der kiinstlichen Herstellung eines
Menschen verwirft er als verbrecherisch, wie er tiberhaupt an
Paracelsus, der doch in vielem der Weltanschauung der Cambridger
Platoniker so nahe steht, keinen guten Faden ldBt. Goethe hat
bekanntlich des Paracelsus De generatione rerum naturalium liber I
(StraBburg 1616) gelesen, ebenso das Werk des Johannes Pritorius
«Anthropodemus Plutonicusy 166627, So ruht die Homunculus-
Figur im Faust (V, 1034—1055) auf historischem Grund. AuBlerdem
hat der junge Goethe in der Frankfurter Rekonvaleszentenzeit auf
Anraten der frommen Susanne von Klettenberg Wellings Opus
mago-cabbalisticum studiert und schlieflich auch angeschafft?s,
Aufler dem Friulein von Klettenberg hat auch der praktische Arzt
J. F. Metz, ein Schwabe, ihm die Alchemie nahegebracht, indem
er ihn durch eine mystisch-alchemistische Geheimkur von seiner
Krankheit heilte, was natiirlich die Hinwendung zur Alchemie bei
dem Patienten beschleunigen mulite?.

More kennt die kabbalistische Lehre von den zerbrochenen
Gefallen (I, 459, 483f., 499). Sie besagt, dall das gottliche Licht, als
es in den Urraum stromte, sich auf den verschiedenen Stufen ent-
faltete. Hier ist die Verwandtschaft mit der gnostischen Lehre vom
Pleroma besonders grol3, wie auch Gershom Scholem3® zugesteht.
Dieser «Bruch der Gefdfle» kann auch in der Kabbala positiv ge-
wertet werden, so wie es eine Richtung unter den Ophiten oder
Naassenern gab, die in der Paradiesesschlange einen agathon Démon

26 Scholem, Zur Kabb., S. 252ff,

27 Goethe-Handb. 1. Aufl. 1917 II, 196.

28 Dichtung und Wahrheit, 8. Buch.

20 G&. F. Hartlaub in Euphorion 48 (1954), 19—40.
30 Mystik, S. 291.

88



sahen und im Siindenfall einen notwendigen Fortschritt der Welt-
entwicklung erblickten.

More ringt auch um die Lehre vom Olam Hannekudim (I, 448,
459, 460, 17), eine besondere Ausformung dieser Theorie, sie soll
die «Welt der punktuellen Lichter» bedeuten3!. Auch mit der Theo-
rie vom Adam Kadmon kommt More nur schwer zurecht. Er weil3,
daf} die Kabbalisten der Meinung waren, dall Adam &therisch war,
ehe er irdisch wurde (II, 482f.). Aber er meint, der Adam Kadmon
sei doch kein zweiter Gott, sondern conceptum distinctum Dei,
quatenus ut causa prima in actu causandi consideretur (I, 436, 447,
450, 456, 458, 470f.). Er mochte den Adam Kadmon gerne christ-
lich interpretieren und mit dem Logos des Johannesprologes iden-
tifizieren (I, 419, 451, 470, 471). Von da aus stof3t er immer wieder
zu der Frage vor, ob dieser Adamus omnium primorum Gott war
oder nicht (I, 470). Sein Anliegen ist deutlich, er méchte gern im
Adam Kadmon?®? den praexistenten Christus sehen. Fiir die kabba-
listische Theorie, die am membrum virile des Adam Kadmon 208
Eigenschaften und an der Nase gar 375 Eigenschaften fixierte, hat
er kein Verstindnis (I, 458)33,

More kennt auch die kabbalistische Lehre, die annimmt, dal
Gott mindestens drei Welten vor der jetzigen geschaffen und wieder
zerstort habe. Es waren Welten der richtenden Gewalt, und weil
eine Hypertrophie von Gewalt in ihnen war, zerbrach sie Gott
wieder3!, Sehr oft wird dieser Vorgang auch das Sterben der Ur-
konige genannt. Die Kabbalisten beziehen sich dabei auf Gen. 36,
wo berichtet wird, dal Edom Konige hatte vor Israel. Die Urkonige
mullten sterben aus Mangel an Harmonie von Minnlichem und
Weiblichem?>. More kennt die Theorie vom Engelfall (I, 486, 15;
493). Sie ist ja auch in die Kirchenlehre eingegangen und wird von
Augustin und Anselm von Canterbury vertreten. 2. Petr. 2, 4 be-
kommt bei Cudworth in diesem Zusammenhang grofle Bedeutung.
Auch Oetinger redet sehr oft vom «Tartarisieren» im Anschluf3 an

31 Scholem, Mystik, S. 291,

32 Mystik 234, 291, 295, 307, 432. Zur Kabb. 139, 150—154, 172ff.
33 Scholem spricht von Phallussymbolik. Zur Kabb., S. 140f.

34 Scholem, Mystik, S. 292ff.

3 Zur Kabb., S. 150f.

89



diese Stelle3® und noch fiir Schelling ist diese «hochmythologische
Stelle» aulerst wichtig3’. Ebenso iibernimmt More die Lehre von
der Gigantenschlacht (I, 486, 27).

Gen. 6, Baruch 23, 8, vor allem aber die griechischen Giganto-
machie-Sagen, haben More bestimmt, diesen mythologischen Be-
standteilen der Kabbala zu folgen.

Ihm ist auch sehr wohl bekannt, daBl die Schopfung von den
Kabbalisten in vier Schichten zerlegt wurde, die heute noch be-
stehen. Diese heilen Aziluth (emanatio), Beriah (creatio), Jezirah
(formatio) und Assijah (factio) (I, 460)38. Da der Messias priexi-
stent ist — wohl auch nach kabbalistischer Lehre —, kann More
sagen, das Reich des Messias habe schon in mundo Briathico ante
terram conditam angefangen (I, 485). ‘

Mit der Theorie von den vier Schichten der Schopfung hingt
auch die kabbalistische Trichotomie in der Psychologie®® zusam-
men. Die Menschenseelen gehéren nicht zur Primordialwelt, zur
Aziluth. Sie gehoren nur den drei unteren Schichten an, und zwar
der Seelenteil nephesch der Beriah, ruach der Jezirah und nescha-
mah der Assijah. More bejaht diese trichomtomische Psychologie,
obwohl sie dogmengeschichtlich durch Paulus von Samosata suspekt
war (I, 496, II, 380, 543). Ihr huldigten die Gnostiker4°, Jacob
Bohme 4 und auch Oetinger. Bei ihm ruhen diese drei Prinzipien
auch in Gott im Sinn der Trinititslehre, und die Seele ist auch
hierin Gottes Ebenbild: «Alles, was Gott in drei Prinzipien hat, ist
die Seele in ihrer Essenz 42.» Auch in der «Theologia ex idea vitae

3¢ Theol. (Hamberger), S. 114, 140, 193. Er beanstandet, daB} er den
Fall der alten Schlange nicht vor dem Fall des Menschen behandle (Sweden-
borgs irdische und himml. Philosophie 171).

37 Philosophie der Offenbarung, Werke XIV, 288f., vgl. den Kommentar
von Ernst Benz in Schellings theologische Geistesahnen 1955, S. 292 (62).

38 Zur Kabb. 100.

3 Mystik 262f.

40 Eduard Schweizer in Theol. Woérterbuch zum NT VI, 393f.

41 Das ergibt sich schon aus den Titeln seiner Traktate Drey Prinzipien,
Dreyfach Leben etc. Die Vierzig Fragen haben als Untertitel: «Psychologia
vera.»

42 Swedenborgs irdische u. himml. Phil. II, 176, Theol. ex. id. vit. §§ 15
bis 17. '

90



deducta» bekennt er sich mehrfach 4 zu einer solchen psycholo-
gischen Trichotomie. Rudolf Steiner erweist sich auch in dieser
Frage als traditioneller Mystiker 4.

Ob auch der Schopfer doppelgeschlechtlich war, wie viele Kabba-
listen lehrten, das ist fiir More ein schweres Problem. Er weill sehr
wohl: «manifestum est, Judaeos utraque membra generationis in
ipsa Deitate admississe.» Er weill auch, dal manche kabbalistischen
Schulen die Doppelgeschlechtlichkeit Gottes schon aus dem Tetra-
grammaton JHWH ableiteten (II, 531). J bedeutete ndmlich
Miannliches und H Weibliches (I, 436, 439). Er weill auch, daB
weithin die Sephira Cochmah (Weisheit) mit dem membrum mas-
culinum, Binah (Einsicht, Verstand) aber mit dem weiblichen
Prinzip kombiniert wird (I, 436). Die Frage, ob man nicht alle
diese Spekulationen ablehnen miisse, weil Adam doch méannlichen
Geschlechtes war und sich daraus, da Adam Gottes Ebenbild ist,
der méannliche Geschlechtscharakter Gottes ohne weiteres ergebe,
erkliart er fiir unlosbar (II, 473). Das klingt fast so, als ob er den
Mythus vom Androgynen zuweilen doch bejaht habe. So sehr er in
Auseinandersetzung mit Jacob Bohme die Androgynie Adams in
Abrede stellte, so scheint er doch mindestens eine psychologische
Doppelgeschlechtlichkeit Adams zu bejahen (I, 532), so dal dann
Adam als sowohl mit ménnlichen wie mit weiblichen Seelenpotenzen
begabt gedacht wird (II, 485). Er sei der Verfithrung durch Eva
erlegen, weil er weibliche Seelenpotenzen in sich gehabt habe (II,
494). Aber der Siindenfall habe auch das Gute gehabt, dal} diese
weiblichen Potenzen nun ausgeschieden wurden (II, 491). Die
méannlichen (=intellektuellen) Potenzen in Adam héatten gesiegt
iiber die weiblichen (= erdhaften), als er aus dem Paradiese verwie-
sen wurde (II, 494). Dieser Ausschlull war also eine Wohltat, womit
nachtriglich die naassenische Gnosis gerechtfertigt und Kants 45
und Schillers ¢ Lob des Siindenfalls vorweggenommen wurde. Wie

43 Zb. Theol. ex. id. vit. § 74, Hamberger S. 194.

44 W, A. Schulze, Das Vaterunser bei Rudolf Steiner. Ev. Theol. 1957,
S. 460.

45 UUber den muthmaglichen Anfang der Menschengeschichte (1786).

48 Etwas liber die erste Menschengesellschaft (1790).

91



Scholem 47 mitteilt, kaum auch die sabbathianische Richtung der
Spit-Kabbala zu dieser Theorie von der felix culpa.

Dal} Jacob Bthme die kabbalistische Ansicht von der Andro-
gynie Adams vertritt, sagten wir schon. lirnst Benz hat in seinem
Werk: Der vollkommene Mensch nach Jacob Béhme (1937) Beleg-
stellen in Menge gegeben. Auch den Widerhall dieser androgynen
Ideen bei Abraham von Frankenberg, John Pordage, Johann Georg
Gichtel, Samuel Richter, Gottfried Arnold, Friedrich Christoph
Oetinger hat er durch viele Zitate markiert. Es sei noch ein sehr
charakteristisches aus Oetingers «Grundweisheit» mitgeteilt: «Da
dem Adam so grole Herrschaft geschenkt war, so hitte er sollen,
wie der Bienen Konigin, ein ganzes Heer aus sich gebidhren: Daher
war er Ménnlein und Fréulein zugleich, ehe die Eva geschieden
war. In diesem geistlichen, ménnlich-jungfraulichen Leib lagen
alle Grundanfiange kiinftiger Geburten, als in einer Mutter und
diese Vaterschaft hitte konnen aus ihm selbst fortpflanzen %.»

More meint, sofern dieser Adam vor dem Fall (Adam ha-rischon)
androgyn war, war er tatsidchlich der maritus ecclesiae im Sinne von
Ephes. 5, 22. Cudworth hat in seiner Unionsschrift das androgyne
Verstindnis von Gen. 1, 27 durch Paulus vorausgesetzt. In der
Tat interpretieren viele Rabbinen — wie wir sahen — diese Stelle
so. Das hat auch More groflen Eindruck gemacht und so scheint
es fast, als stimme er der androgynen Interpretation Cudworths zu
(IT, 532). Die Ablehnung diesbeziiglicher Ansichten Jacob Bohmes
bleibt ein Problem, aber auch andere Gelehrte haben zu verschie-
denen Zeiten und Gelegenheiten ein und dasselbe Problem auf ver-
schiedene Weise gelost.

Der Mensch und das Tier ist ein weiteres Problem kabbalistischer
Schopfungslehre. Der Verlust des Paradieses nach dem Stindenfall
soll verhiiten, dafl Adam nicht auf den Zustand der Tiere hinab-
sank (II, 494ff.). Er stellt sich auch die Frage, wieso die Paradieses-
schlange sprechen konnte. Mit der Auskunft der Kabbalisten, alle
Tiere konnten im Paradies sprechen, will sich More nicht zufrieden

47 Mystik S. 327. Er hitte auch darauf verweisen koénnen, dall bereits
Philo im Blick auf Num. 21, 8f. die Schlange mit dem Logos identifiziert
hat. Alleg. IT, 79f., M 80, 93, M 83, 98f., M 84.

48 Girundweisheit der HI1. Schrift ed. Ehmann, S. 58.

92



geben (II, 521). Aber seine Antwort auf das «Problem», warum
Adam den Fischen keine Namen gab (11, 519), ist auch nicht viel
geistreicher: Die Fische seien eben nicht zu Adam gekommen, des-
wegen hiétten sie von ihm keine Namen erhalten konnen.

Oetingers Deutung der Namengebung ist wesentlich tiefer. Sie
zeigt, dall Oetinger ganz und gar kein «Nominalist» ist, bei ihm
ist der Name nicht Schall und Rauch, sondern kommt — #dhnlich
wie bei Jacob Bohme — den Dingen und den Tieren wesensméifBig
zu. Er sagt: «Wenn Adam nicht die innerste Natur der Tiere und
ihren Geist (!) mit dem Aug der Seelen eingesehen hitte, so wire
es unmoglich gewesen, einem jeden aus der dullerlichen Gestalt
seinen Namen zu geben 49.» Adam hatte also nach Oetinger das,
was die Schule Jacob Bohmes den «Centralblick» nannte und des-
wegen konnte er den Tieren Namen geben, die nicht zuféllig waren,
sondern das Wesen der jeweiligen Tiere abbildeten.

Der «Himmel» von Gen. 1,1 darf nicht auf den sichtbaren
Himmel allein bezogen werden (II, 478). Heutige Exegese ist die-
ser Meinung, schon aus Griinden des Parallelismus Membrorum.
Doch More behauptet — in vollem Einklang mit den Platonikern
seit, Philo, die zuerst die Schopfung der Ideen (= Primordialwelt)
aus dem Schopfungsbericht des Priesterkodex (Gen. 1,1—2,4)
herauslasen —, der Plural Schamajjim deute darauf hin, dal der
Himmel im doppelten Sinne des Wortes gemeint sei, der aus dem
Divinum und dem Naturale bestehe. In Wirklichkeit aber ist der
Plural bedingt durch die antike Lehre von den sieben Himmeln %,
die ja auch in Psalm 19 vorausgesetzt ist. Dabei lag doch in der
englischen Sprache durch das Vorhandensein der zwei Worter
heaven und sky eine wundervolle Moglichkeit vor, der dauernden
Verwechslung von Himmel im religiosen und im astronomischen
Sinn, zu der die iibrigen europiischen Sprachen Vorschub leisten,
einen Riegel vorzuschieben. Aber die Generation von Cudworth

49 Philosophie der Alten I, 166. Paracelsus denkt #@hnlich: «Adam hat
mittels der Kunst Signata den Tieren die Namen gegeben. Er war der erste
Signator. Aus Hebriischer Sprache flielen auch die rechten Namen her und
werden erfunden jedwedem nach seiner Arth, Natur und Eigenschaft.»
De Signatura rerum (Werke ed. Huser, Bd. 6, 356).

50 Scholem, Mystik 58, 243.

93



und More hat dieses Problem kaum empfunden, wie ihre Lehre
vom Raum beweist. Der gleichzeitige Paul Gerhardt kann dichten:
Mein Auge schauet, was Gott gebauet, und wo die Frommen dann
sollen hinkommen, wenn sie in Frieden von hinnen geschieden.

Johann Reuchlin hat mit groBem Nachdruck beweisen wollen,
daBl der Jehova-Name Jesus bedeutet. Das war auch ein Beitrag
zur Christianisierung der Kabbala. More ist bekannt, daB diese
Gleichung von den jiidischen Kabbalisten bezweifelt wurde, philo-
logisch sicher zu Recht. Aber More verteidigt diese Gleichung
energisch; sie war ihm ein unaufgebbarer Bestandteil der christ-
lichen Kabbala (II, 562).

Auch Oetinger setzt noch die (falsche) Aussprache Jehova voraus,
wenn er in der Lehrtafel der Antonia meint: «In der Ewigkeit darf
man dann Jehova sagen, nicht mehr Adonaj %.» Das auch bei den
Kabbalisten vielverhandelte Problem, zu wem sagte Gott: «Lasset
uns Menschen machen»? 16st Oetinger an derselben Stelle so, dafl
er antwortet, zur Schechina. Die Schechina erscheint in der Kabbala
weithin als die weibliche Potenz in Gott %2.

More erblickt diese auch in der Unterscheidung von Arich
Anpin und Seir Anpin in Gott. Von Scholem habe ich gelernt, daf
diese Unterscheidung nicht rdumlich zu verstehen ist und nicht
mit der Zimzumlehre etwa so zusammenhdngt, dall Arich Anpin
der Grof3gesichtige heiflt und damit Gott vor seiner Kontraktion
gemeint sei, wihrend dann Seir Anpin der kleingesichtige Gott
nach der Zusammenziehung bedeutet hitte. Scholem 5 tut sehr
iiberzeugend dar, dal «Arich Anpin» mit langmiitig und «Seir
Anpin» mit «ungeduldig, streng» wiederzugeben ist. Cudworth und
More wullten das bereits und haben in Arich Anpin das miitterliche,
erbarmende, weibliche Element der Gottheit erblickt, die uxor,
sponsa, malchuth. Cudworth tat das in der schon genannten Inter-
pretation von Ephes. 5, 22ff., More in I, 433, 435, 489.

Oetinger hat auch geritselt um den Sinn dieser Unterscheidung.
Er berichtet, als er in Frankfurt eine Aussprache hatte mit dem
berithmten Kabbalisten Cappel Hecht, da habe er diesen gefragt

51 Lehrtafel d. Ant., S. 66.
52 Zur Kabb. 141 u. 0.
53 Mystik 297, 302; Zur Kabb. 153.

94



nach dem Sinn von «Arich Anpin» und «Seir Anpin». Oetinger
erzahlt, «dieser gewann mich wegen der ungewohnten Frage sehr
lieb» %4, More stellt es energisch in Abrede, dafl mit dem «Seir
Anpin» der Logos des Johannes-Prologes gemeint sei. Anscheinend
haben christliche Kabbalisten in jener Zeit in solcher sehr ein-
fachen und billigen Weise die Harmonisierung von Kabbala und
Neuem Testament herstellen wollen. Fiir More waren diese billigen
Versuche nicht iiberzeugend.

Das Zimzum-Problem hat More im Enchiridion metaphysicum
28, 6 klassisch formuliert: «Extendere possunt et contrahere, sine
ulla extensionis augmentatione aut dependitione, sed sola in alium
situm expansione et retractatione» (I, 320). Oder er verwendet ein
kabbalistisches Gleichnis: «Gott hat sich kontrahiert, um in dem
so entstehenden Konkav fiir die zu erschaffende Welt Platz zu
machen» (I, 461, IV). More sucht sich an anderer Stelle diese schwer
vorzustellende Lehre klar zu machen mit der Theorie von Epi-
zyklen, wie sie in der vorkeplerischen Astronomie ja auch ange-
nommen wurden (I, 448ff.). An sich hitte sich More diese Miihe
sparen konnen, denn er lehnt die Zimzumlehre letztlich doch ab.
Die Begriindung ist eine historische. Die dlteren Kabbalisten, die
er ja fiir gleichzeitig mit den Pythagordern halt, hiatten sie nicht,
sie sei nacharistotelischen Ursprungs (I, 462). Diese Feststellungen
treffen sachlich zu; die Zimzumlehre ist in der Tat, wie die ganze
Kabbala, nacharistotelischen Ursprungs. Aber trotzdem ist offen-
kundig, dal diese Kritik dogmatisch bedingt ist — wie so oft in
der Geistesgeschichte aller Disziplinen. In der Lehre vom Zimzum 3
wird die pantheistische Grundlage der Kabbala sehr deutlich. Und
gegen den spinozistischen Pantheismus kdémpften Cudworth und
More fanatisch an. Dann konnten sie dieser offensichtlich pantheisti-
schen Lehre nicht ihr Plazet erteilen.

Bohme und seine Schule hatten hier nicht die mindesten Beden-
ken. Fiir sie ist die Zimzum-Lehre eine geniale Idee der Kabba-
listen, die sie getrost und freudig iibernahmen. Oetinger definiert:
«Es kann weder eine Manifestation noch eine Creation statt finden

54 Ehmann, Oetingers Leben und Briefe 1859, 59.
55 Scholem, Mystik 285ff., 291, 297, 300, 382, 442,

95



ohne Attraktion, was die Hebrier Zimzum nennen5%¢.» Gegen
Angriffe dieser Lehre sagt er apologetisch: «Man mul} aber wissen,
daB3, wenn man alles bald wieder hinweg scheidet, nichts {ibrig
bleibt, als dal Gott der Unendliche nicht habe wollen aus Not der
Unendlichkeit, unendliche Dinge schaffen, sondern aus der Freiheit
seines Willens habe er sich selbst Schranken gesetzt und nach
einem gewissen Vorsatz alles in unendliche Zeiten, Orter und Vor-
wiirfe ausgestellt, was er schaffen wollte 57.» SchlieBlich hat Schel-
ling die Zimzum-Lehre weidlich beniitzt, ohne je den Terminus
Zimzum zu gebrauchen. In seinen Weltalterentwiirfen 8, den
Stuttgarter Privatvorlesungen %, in der Philosophie der Mytholo-
gie 8 und der Offenbarung® wimmelt es von den Ausdriicken
Kontraktion, Expansion, Selbstbeschrinkung Gottes, ohne daf}
die ziinftige Schellingforschung bis jetzt im Stande gewesen wiire,
diesen stindig wiederkehrenden Ausdriicken einen Sinn abzu-
gewinnen 62

More hat zwei Grundideen der Kabbala intuitiv erschaut, das
Prinzipium matutinum (II, 479) und das der vita divina (II, 615).
Die «Morgenréte» von Psalm 139, 9 hatte es anscheinend den
Kabbalisten angetan. Jacob Bohme hat eine « Morgenréte im Auf-
gang» geschrieben, seine gelehrten Freunde gaben ihr den Namen
«Aurora». Aber auch Leibniz, der ja mit Knorr personlich so gut
wie More bekannt war, hat eine Aurora geschrieben . Rosenroth
selber 148t das prinzipium matutinum erklingen in seinem Morgen-
lied, Morgenglanz der Ewigkeit, das sein Gedédchtnis in der singen-
den Gemeinde wach gehalten hat. Wie sehr aber dieses Lied ganz
und gar kabbalistisch gedacht und empfunden ist, weill sie nicht.
Die Kirchenbehorden haben auch — mit Recht — die allzu mysti-
schen und mit dem heutigen Geschmack unvereinbaren Strophen
und Passagen getilgt bei Neudrucken der von ihnen herausgegebe-

56 Theol. (Hamberger) S. 268.

57 Lehrtafel d. Ant., S. 128.

58 VIII, 221, 231, 285, 311, 320, 327, 330.

5 VII, 429f., 432, 434.

60 XTI, 212f., 214, 218, 221ff., 237, 346f., 501, 516f., 580f., 616 u. 6.

61 X1V, 157, 198 u. 0.

82 Vgl. Jaspers, Schelling, 1955, 179ff.
83 Feilchenfeld a. a. O.

96



nen Gesangbiicher. Das Prinzip, dal jeder Choral so im Gesang-
buch stehen miisse, wie er der Feder des Dichters entstrémt ist,
zeigt an diesem Beispiel wieder einmal seine Unfruchtbarkeit.

Das Lebensprinzip der Kabbala % hat Oetinger zu einem Formal-
prinzip seiner Glaubenslehre gemacht. Seine «theologia ex idea
vitae deducta» fithrt das Lebensprinzip in alle Loci der protestan-
tischen Dogmatik ein mit einer grofBartigen Folgerichtigkeit. Die-
ses Hauptwerk ist eine Apologie, dem Stuttgarter Konsistorium
eingereicht, als immer wieder seine Rechtgliubigkeit bezweifelt
wurde. Man kann sich denken, daf3 die Konsistorialrite mit diesem
genialen Wurf nicht viel anzufangen wuliten. Denn diese Dogmatik
entsprach in keiner Weise der altprotestantischen Tradition des
Landes, die in Heerbrand, Leyser und Hutter ja berithmte alt-
protestantische Dogmatiker hervorgebracht hatte. Oetingers Theo-
logie ist Lebenstheologie und Lebensphilosophie in einem. Die
Verwandtschaft mit den Cambridger Platonikern ist offenkundig.
Sie ist nicht nur durch die Kenntnis ihrer Schriften zu erkliren,
sondern noch viel mehr durch die gemeinsame Abhingigkeit von
der Kabbala und von Jakob Bohme.

Mores Beschiftigung mit der Kabbala hat ihm heftige Angriffe
seiner Zeitgenossen eingetragen. Einmal sagten seine Gegner,
christliche Kabbalistik, das seien lidcherliche und iiberfliissige Spie-
lereien ohne jeglichen praktischen Nutzen. Zum andern warf man
ihm vor, er betreibe die Kabbalistik aus Liebe zum Judentum, er
sei Philosemit. More hat sich gegen diese Vorwiirfe energisch zur
Wehr gesetzt. Er bekennt sich zur Judenmission. Damit offenbart
er die letzten Motive aller christlichen Kabbalistik. So kann er
niemals zugeben, diese Beschiftigung sei ridicula et ruinosa. Er,
More, betreibt die Kabbalaforschung ex amore veritatis et non ex
ficta erga ipsos Judaeos benevolentia (I, 472). Knorr von Rosenroth
schreibt ihm am 22. April 1675: «Mein hochstes Lob gilt deiner
eifrigen Bemithung um die Bekehrung der Juden. Fiirwahr, dies
Werk ist eines Mannes wiirdig, der nicht nur dem Namen nach,
sondern dem Wesen nach ein Christ ist. Ich stimme auch deiner
These bei, dafl es vor dem Beginn eines solchen Unternehmens

64 Scholem, Mystik 13f., 354 u. 6.

97



nicht nur niitzlich, sondern geradezu unerlafllich ist, dafl Christen
und Juden gegenseitig ihre Theologie oder Theosophie studieren.
Einen nicht zu unterschitzenden Beitrag zu einem solchen gegen-
seitigen Verstindnis leistet der, welcher sich beiden Seiten als
Dolmetscher zur Verfiigung stellt. Deshalb ist dir nicht nur die
Republik der Gelehrten, sondern die ganze Christenheit zu tiefstem
Dank verpflichtet, dafl du dich in dieses schwierige Gebiet hinein-
begeben hast %.»

More, der, wie er uns selbst versichert, den Hermes Trismegistos
fleiBig gelesen hat (I, 458) — wie auch Cudworth —, gibt Knorr in
einem Antwortbrief vom 16. Juli 1675 den Rat, die Schriften des
Dionysius vom Areopag nicht zur Kabbala-Interpretation heran-
zuziehen (I, 513, 517, 458). Knorr verriet dabei ein sehr feines
Einfiithlungsvermégen, denn nach dem Urteil Scholems ist «die
Stellung, die der Verfasser des Sohar und der Pseudodionysischen
Schriften einnehmen — jeder an seinem Ort —, erstaunlich &hn-
lich»%8. Der Grund fiir Mores Warnung liegt in der falschen zeitlichen
Ansetzung der Kabbala-Literatur. Daf3 die Werke des Areopagiten
pseudepigraphisch sind, war seit Lorenzo di Valla allgemein aner-
kannt — auch von Luther. In Wirklichkeit aber liegt das Corpus
Areopagiticum vor der Abfassung des Sohar. Pseudodionysius ge-
hort zu den Quellfliissen der kabbalistischen Mystik wie der mittel-
alterlichen Mystik iiberhaupt. Die Historiker der dominikanischen
Mystik des Mittelalters, die ihren Kulminationspunkt in Meister
Eckhart erreicht hat, versichern uns, daf3 selbst Thomas von Aquin
Tradent dieser Gedankenwelt ist. Walther Vélker in Mainz hat
1702 Dionysius-Zitate bei Thomas von Aquin festgestellt ¢7. Knorr
war also auf der rechten Spur, wenn er mit Hilfe des Pseudo-
areopagiten die kabbalistischen Schriften interpretieren wollte.

Mores Warnung war iiberfliissig. Sie griindet in der Theorie von
einem allméhlichen Verfall der Kabbala. Er klagt einmal iiber die
eingetretene Korruption; so wie Moses die Kabbala auf den Berge
empfangen habe, sei sie leider nicht mehr (I, 458). Damit befand
er sich in derselben Auffassung wie Cudworth, der im Hauptwerk

85 Text bei Ernst Benz, Christl. Kabbala, 1958, 22.
66 Scholem, Mystik 426f.
67 Universitas, Festschrift fiir Bischof Stohr, 1, 1960, 234, 243.

98



gelegentlich gesagt hat: «The junior Platonists innovated and
altered the whole Cabbala» (625f.). Pseudionysius war ein junior
Platonist und darum war es gefahrlich, mit seinen Begriffen die
viele hundert Jahre dltere Kabbala zu kommentieren.

More hat tibrigens seine Interpretation von Gen. 1—3, aus der
die meisten Ausziige in diesem Kapitel entnommen sind, unter
dem bezeichnenden Titel «Conjectura Cabbalistica» (II, 462—494)
Cudworth dediziert. An diese Arbeit reiht sich dann die «Triplicis
Cabbalae Defensio» (I, 495—643).

Zweites Kapitel: Der Gottesgedanke

Neben der biblischen Urgeschichte beschéftigen sich die Kabba-
listen vor allem mit der Ausdeutung der Thronwagenvisionen in
Ezechiel 1 und 10. Diese Stellen geben den Stoff ab fiir die sehr
ausgebreiteten Merkabah-Spekulationen!. More hat sich auch mit
diesem Zweig der Kabbala befafit. Auch Cudworth hat ihn sehr
wohl gekannt, wie gelegentliche Anspielungen verraten, aber sich
nicht eingehender damit befal3t. More mullte das schon deswegen
tun, weil er ja eine Censura Philosophiae Teutonicae? verfalite, also
Jacob Bohmes Lehre kritisch darstellte, und Oetinger diirfte wohl
recht haben, wenn er meint, die Lehre Jacob Bohmes sei des ersten
und zehnten Kapitels Ezechielis Kommentar3, wenn man auch
anderer Meinung sein kann, wenn Oetinger umgekehrt sagt: «Wer
Ezechiel nicht verstehen will, kann auch B6hm nicht verstehen 4.»

Die Rabbinen wollten keinem jungen Schriftgelehrten vor dem
30. Lebensjahr gestatten, sich mit der Merkhaba zu befassen; wer
es dann konnte, den bezeichneten sie als einen groBen Gottes-
gelehrten 5. Fiir die christliche Kabbalistik war Ezechiel um so
interessanter, als Apokalypse 4 auf die Thronwagenvision Bezug
nimmt. Kommen doch die vier Chajjot von Ezech. 1 in Apok. 4

1 Vgl. Scholem, Mystik S. 43—86 u. 6. Zur Kabbala 167, 238.

2 Werke I, 529—561.

8 Swedenborgs irdische u. himmlische Philosophie, ed. Ehmann 245.
4 Grundweisheit, ed. Ehmann, § 7, S. 56.

5 More II, 710ff., Scholem, Mystik S. 45.

99



wieder vor, wenn auch in einer sehr bezeichnenden Anderung. Aus
den vier viergesichtigen Wesen, die jeweils ein Lowen-, Adler-,
Stier- und Engelsgesicht haben, sind Lowe, Adler, Stier und Engel
geworden. Eine Vereinfachung, die zugleich besser vorstellbar sein
sollte.

Diese vier Wesen spielen eine grofle Rolle in der christlichen
Kunst, seitdem sie Irendus von Lyon zu den Symbolen der vier
Evangelien machte. Bekanntlich hatte er aber (Adv. Haer. III, 11,8
MSG 7, 888) eine ganz andere Zuordnung, als sie heute iiblich ist.
Den Lowen ordnete er dem Johannes-Evangelium zu, den Adler
dem Markus, «weil dieser so sehr eilet». Seit Hieronymus und
Augustin hat sich eine andere Kombination eingebiirgert ¢. Der
Adler wurde Symbol des Johannes-Evangeliums, der Lowe des
Markus, der Engel wurde mit Matthius kombiniert und der Stier
mit Lukas. Innere Griinde sind weder fiir die eine oder andere
Anordnung ins Feld zu fiihren; es handelt sich um eine typische
Allegorie ohne tieferen Sinn, um eine reine Konvention.

More hat seinem Werk Tafeln beigegeben, die auch einen Ent-
wurf des Wagens lieferten. Die Mahnung eines modernen Inter-
preten, solche Versuche von vornherein zu unterlassen, da es sich
bei diesem Wagen um «kein Erzeugnis der Stellmacherkunst»
handle, hitte More wahrscheinlich nicht gelten lassen. Diese
Tafeln (I, 477, 481) behalten die vier Tiergesichter jeder Gestalt
bei, heben aber jeweils ein Gesicht als Hauptgesicht heraus. Sie
wollen auf diese Weise eine Briicke der Interpretation bilden zwi-
schen Ezech. 1 und Apok. 4. Das Menschen-Prinzipal-Gesicht 143t
er nach Siiden, das Lowengesicht nach Osten, das Stiergesicht nach
Westen und das Adlergesicht nach Norden blicken.

More greift die christologische Interpretation des Thronwagens
durch Calvin begierig auf. So sehr er sonst Calvin wegen seiner
Pridestinationslehre ablehnt, hier ist er ihm duBlerst willkommen
(I, 4971f.). Das Chasmal von Ezech. 1 soll im Sinne Calvins verstan-
den werden nach 2 Kor. 5, 2, 3, 4 und soll vestis interna bedeuten
(I, 498). More findet — wie Calvin und die traditionelle christliche
Auslegung der Vorzeit — in Ezechiel 1 schon die ganze Trinitéitslehre

6 Kiinstle I, 610.

100



ausgesprochen. Schon das Trishagion von Jes. 6 war so verstanden
worden, und More tibernimmt eifrig die Tendenz, Ezechiel stark an
Jesajas anzunidhern und von Jesaja her zu interpretieren. Alle
Kenner des Alten Testaments werden zugeben, daf} hier in der Tat
enge Zusammenhinge bestehen. More beruft sich auf Maimonides,
der diese auch schon festgestellt hat — wenn er auch sicher von
einer trinitarischen Interpretation beider Propheten nichts wissen
wollte. Aus Ezechiel 10, Jesaja 6 und Johannes 12, 41 konstruiert
er eine christologische Leitlinie, an der entlang er gegen die kabba-
listische Deutung der Merkhaba argumentieren mochte (I, 500).
Sein Grundsatz ist: «Christus nuda Divinitas non est, sed anima
Messiae cum Aeterno Logo unita» (I, 500).

Er wendet, wie die Kabbalisten, das Sephirothschema auf
Ezechiel an. Corona-Kether identifiziert er mit dem platonischen
agathon unter Hinweis auf Ps. 65, 103, 119, 68 (I, 431). Chochma
soll dem Nous der Griechen, der Sapientia der Rémer und dem
Logos des Johannesevangeliums entsprechen (I, 431), auch sonst
setzen die Kabbalisten diese Sephira mit dem filius dei gleich
(I, 456). Binah soll der 3. Hypostase der Christen entsprechen, es
ist bei Plato die Psyche, die bei den Platonikern als Baumeisterin
der Welt erscheint (432). Der Alte der Tage soll dem Arich Anpin
der Kabbalisten gleichkommen. More interpretiert mit Aternitas,
Immensitas (432).

Der Mensch, der in der Merkhaba erscheint, ist nach More
ebenfalls die Sapientia Dei (I, 456). An Knorr schreibt er jedoch,
Chochmah sei bei den Kabbalisten niemals = filius Dei, sondern
hochstens = Adam coelestis (I, 455). Er erwagt auch sehr, ob man
diesen Adam coelestis als Androgynos bezeichnen konne, wenn
ja, dann sei er der maritus ecclesiae. Hier urteilt er also dhnlich
wie Cudworth. Die Chochmah-Spekulation der Kabbalisten interes-
siert More deswegen brennend, weil die Kirchenviter die Sapientia
des Alten Testaments, der ein ganzes Buch gewidmet ist — auch
die «Spriiche und die Psalmen» gehéren zur sog. Weisheitsliteratur
—, mit dem Logos identifizieren ’. Gelingt es More, die Identitit

7 Jesus Sirach 24, 4, Spriiche 8, 22 und das ganze Buch der Weisheit
Salomos machen in der Tat zwischen Logos und Sophia keinen Unterschied.
Hans Leisegang in Pauly-Wissowa, Realenzyklop., Bd. 25 (1926), Sp. 1071.

101



von Chochmah und Logos zu erweisen, so glaubt er auch, aus der
Kabbala die Christologie deduzieren zu koénnen. Die griechische
Philosophiegeschichte soll dann Hilfsstellung geben: Alle gr. Philo-
sophen haben schon vom Logos, d. h. vom Sohne Gottes geschrie-
ben (I, 93, 42). Heutige Forschung spricht dagegen von einem
himmelweiten Unterschied zwischen platonischer 8, ja selbst philo-
nischer ? Logoslehre und der des Johannesprologs. Aber der «uni-
verselle Theismus» jener Tage sah den Unterschied nicht; jede
Logoslehre sollte «heimgeholt» werden in die christliche.

Die christologische Interpretation der Merkhabah-Visionen war
das groBe Anliegen Mores. Er will Ezech. 1 und 10 im Sinne
von Romer 8,9 auffassen (I, 488). Die Kabbalisten finden hier
ihr Seir Anpin. More deutet es als «Seele des Messias» (I, 489).
Die vier Wesen sollen wieder die 4 Weltstufen der Aziluth, Beriah,
Jezirah, Assijah darstellen (I, 490). Das Beriihren der Fligelspitzen
bedeutet ihm — wie den Kabbalisten — die unio animorum et
votorum omnium mundorum in Regno Messiae spirituali (I, 491).
Fiir More ist dieser Messias in Jesus von Nazareth erschienen, wih-
rend die Kabbalisten auf den Messias futurus warten. Eigenartig
ist, dafl More unter den Elohim gefallene Engel versteht (I, 486).

Das Sephirotschema soll die Deduktion der christlichen Trini-
tatslehre ermoglichen. Es handelt sich dabei um 10 innergottliche
Potenzen : Kether (= Drath), Chochmah, Binah, Gedullah, Geburah,
Tipheret, Nezach, Hod, Jesod, Malchuth!?. Die Parallelitit mit
den Aonen der Gnosis springt in die Augen. More will nun in den
drei ersten Sephiroth Eigenschaften des Vaters sehen, in den 6 néch-
sten solche des Sohnes, in der 10. die des Heiligen Geistes!!. Die
Kiinstlichkeit dieses Versuches ist deutlich. An anderer Stelle be-
gniigt sich More mit den 3 obersten Sephiroth, die er als inner-

8 Vor allem im Phédros 264 C vgl. Leisegang a. a. O., Sp. 1061.

9 Philo kennt keine Inkarnation des Logos. R. Schnackenburg im Lex.
f. Theol. und Kirche, 6 (1961), Sp. 1122ff. Auch Cudworth hat gesehen, daf3
bei ihm der Logos die Welt ist (329f.).

10 Scholem, Zur Kabbala 135—141.

11 Die Réader Ezechiels sind Oetinger éuBlerst wichtig (Phil. d. Alten 1I,
143 u. 6.). Er will das Sephirothschema unmittelbar aus Apok. 1,4 u. 5
herleiten. Bibl. Wérterbuch, S. 131, aber auch Micha 5 (Lehrtafel der Anto-
nia, S. 26), Psalm 150, 1, Prov. 8 (S. 29, Swedenborg II, 342) fiihrt er an.

102



trinitarische Beziehungen interpretiert und meint dann, die rest-
lichen 7 seien vollstindig tiberfliissig (I, 485)'2. Mores Verlegenheit
ist offenkundig. So verstehen wir sehr wohl seinen Stoflseufzer, die
Sephirothlehre fiihre zu einer egregia absurditas (I, 449)13.

Aber er wollte auf keinen Fall von der Meinung lassen, dafl der
christliche Messias schon in der Kabbala «vorgeschattet» sei. Der
Messias hatte ja nach kabbalistischer Lehre seinen Ursprung in
mundo Briathico, ante terram conditam (I, 485, 489). Wir werden
ihm zustimmen, wenn er erweisen will, da Apoc. 1, 8 eine Um-
schreibung des Gottesnamens JHVH sein will (I, 435).

Morus hat auch versucht, einzelne Begebenheiten des AT auf
die einzelnen Sephiroth aufzuteilen, wie das auch das gleichzeitige
Teinacher Bild in bezug auf die ganze Bibel tut. Aber allen diesen
Versuchen!? haftet doch etwas Willkiirliches an. Die Einteilung
ergibt sich nicht aus der Sache. Wenn man nun noch bedenkt, daf3
auch noch die zehn Sephiroth auf die 4 Weltstufen verteilt werden,
dann waren 40 Einteilungsmaglichkeiten gegeben, gegeniiber denen
sich die 10 Kategorien des Aristoteles recht bescheiden ausnehmen.
So mufl wohl das bedauernde Wort Mores verstanden werden, die
10 Sephiroth seien bereits fiir das Aziluth verbraucht (I, 461) und
kénnten fiir weitere Trinitdtsspekulationen nicht mehr herangezo-
gen werden.

Wertvoller ist die Beobachtung Mores, daBl die 7 Geister Gottes
bei Jacob Bohme in Wirklichkeit der kabbalistischen Merkhaba-
Spekulation entstammten (I, 424, 435, 546, 548, 549). Bohme hat
diese 7 kabbalistischen Geister um so lieber iibernommen, als sie
ja in Apok. 4, 5 wiederkehren. Oetinger drehte das Beziehungs-
verhéltnis um und wollte nur Apok. 4, 5 als Ursprung der 7 Geister
Gottes gelten lassen!®.

12 Qetinger ist anderer Meinung, die oberen drei Sephiroth bilden die
Trinitédt, die 7 unteren sind die 7 Geister Gottes. Swedenborg II, 351.°

13 Ja, er konnte seine qualvollen Bemiihungen um eine christliche Inter-
pretation der Sephiroth selber ad absurdum fithren: Jesus Christus geniigt
vollsténdig, der Sephiroth bedarf es gar nicht, I, 466. Oder: «Facies Christi
est in cordibus, non in orbibus emanatoriis» (I, 464).

14 Etwa I, 424, 425, 432, 433, 434, 436, 499, 512 u. 6.

15 ¢Der Geist Gottes teilt sich in 7 Geister.» Das ist der Sinn der Sephiroth

103



Die Endsephirah Malcuth wird oft auch Schechina genannt. Es
gibt bereits bei den Rabbinen eine ausgedehnte Schechinah-Speku-
lation, die von den Kabbalisten dann iibernommen und ausgebaut
wird!®, Die Schechinah ist die Nihe Gottes, der Leib Gottes, die
Braut Gottes!”. Cudworth deutet sie christologisch und erklirt in
seinem Traktat: «De vera notione et indole sacrosanctae coenae»
(bei Mosheim im Anhang, 42 Seiten): «Die menschliche Natur
Christi, das ist die wahre Schechinah» (S. 36). Mit den Sephiroth
Tipheret und Malchuth hat er auch operiert!®. Aber die Versuche
aus der Kabbala die Trinitat!® und die Gottmenschheit Christi be-
weisen zu wollen, hat er nur wenig betrieben. Das versuchte er mit
Hilfe seiner sehr ausgebreiteten Kenntnisse der griechisch-romi-
schen Philosophie zustande zu bringen.

Nach Cudworth ist die Gottesidee angeboren. Die Cambridger
sind ja Nativisten (I, 289). Der ontologische Gottesbeweis wird
darum durchaus bejaht. More erklarte ofters (11, 37, 45, 148 u. 6.),
er halte es in diesem Punkte mit den Skotisten gegen die Thomisten.
Aber die Form, die Descartes dem ontologischen Gottesbeweis
gegeben hatte, lehnte More ebenso heftig ab wie Cudworth (726).
Er beruhe auf einem ZirkelschluB. Zuerst beweise Descartes die
Existenz Gottes mit unseren Fihigkeiten, dann die Existenz unse-
rer Fihigkeiten mittels der Existenz Gottes (717).

oder abgeteilten Glinze der alten Ebraer in dem Buche Jezirah (Lehrtafel
S. 300).

18 Zur Kabbala, S. 140ff., Mystik, S. 120ff., 249ft., 297f. u. o.

17 Vgl. die entsprechenden Ausdriicke bei Jacob Bohme. Ernst Benz,
der vollkommene Mensch nach Jacob Boéhme, 1937, 16, 18, 22, 19, 23, 35,
36, 39 u. 0.

18 So in seiner schon genannten Unionsschrift, S. 3ff.

19 In einer Trintatispredigt Uber Joh. 4 hat er erkliart: «Die 7 Geister
sind das Kleid und das Wohnhaus Gottes und heiflen alle zusammen Weis-
heit, die Schechinah, die Heiligkeit, worin Gott wohnt» (Lehrtafel, S. 394).
In der Theologia ex idea vitae deducta, § 20: Rabbi Isaak im Buche Jezirah
bezeichnet die Dreizahl, welche wir Personen nennen, mit drei Jod und
einem darunter gesetzten Kamez. Jenen unaussprechlichen Namen nahm
man nur am Versdhnungstag in den Mund (Hamberger, S. 120). Darum auch
der Ratschlag in der obigen Predigt: «Man mul} die Juden nur mit dem
Wort Person verschonen und dafiir Ausgiinge oder Abglinze oder Sephiroth
setzen, so kann man sie bald gewinnen», S. 394.

104



Cudworth meint, mit den Argumenten von Descartes konne man
auch den Materialismus beweisen (252). More bekimpft den onto-
logischen Gottesbeweis des Descartes in seinem Antidotus contra
Atheismum (II, 18—184). Auch die drei aposteriorischen Gottes-
beweise des Descartes 13t er nicht gelten.

Der Humanist Cudworth entwickelt eine wahre Rabbulistik,
um die antiken Geistesgroflen zu Monotheisten zu machen. Par-
menides war Monotheist (383). Er erkennt eine geistige Gottheit
an, wie auch Xenophanes und Aristoteles (384ff.). Sokrates ist fiir
Cudworth Monotheist, sein Tod wird als Martyrertod fiir den Mono-
theismus deklariert (398f.). Anaxagoras habe zwar die Sterne ent-
gottet, aber das sei noch lange kein atheistischer Akt gewesen (381).
Cicero war kein Skeptiker, sondern Theist (572)2°. Seneca sei zwar
formal Polytheist gewesen, aber er habe an ein Supreme numen
geglaubt (440). Auch Quintilian, Plinius und Apulejus hétten einer
Sovereign Universal Deity gehuldigt (440f.). Auch der beriihmte
Rhetor Symmachus, der Verteidiger des Altars der Viktoria Regia,
sei Anhdanger eines universellen Theismus gewesen (442).

Paulus habe in seiner Areopagrede® den Polytheismus der Hei-
den als solchen nicht geriigt, nur ihre Kreaturvergotterung (471).
Der Zeus des Aratus sei der wahre (true) Gott gewesen (475ft.).
Auch Celsus und Porphyrius seien keine eigentlichen Polytheisten
gewesen, denn auch sie glaubten an einen Obergott (2691f., 271 u.6.).
Julian war religioser «Monarchist»??, ebenso Jamblichus, Proklus,
Maximus von Madaura. Auch Orpheus habe an einen hochsten
Gott geglaubt und ihn verehrt. Die naheliegende Frage, warum
Julian, Celsus, Porphyrius u. a. so fanatische Gegner des Christen-
tums waren, wird liberhaupt nicht gestellt.

20 Er habe klar eine Providenzlehre (572). Er habe dem Mind, Vertue
Piety, Faith Tempel gewidmet (518).

21 Kigenartig ist Cudworths Annahme, die Athener hitten die Anastasis
als eine neue Gottheit aufgefalt (518). Auch Oetinger liebt die Areopagrede,
«das Gebildetste was im Neuen Testament steht» (Wilamowitz) sehr. Neuere
Forschungen sind: H. Hommel in Zeitschr. NT-Wissenschaft 46 (1955),
145—178; W. Nauck, Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 53 (1956), 11—52;
Eduard Schweizer, Theol. Zeitschr., Basel 13 (1957), 1—111.

22 Leisegang spricht von einem solaren Pantheismus, Sp. 1066f.

105



Die Stoa sei zwar an sich polytheistisch gewesen, aber sie habe
in Wahrheit «monarchistisch» gedacht (424f.). Cudworth feiert den
Zeus-Hymnus des Kleanthes (433). Aus Orosius soll es sich klar
ergeben, dafl der heidnische Polytheismus der Spatantike iiber-
haupt gar keiner war. Macrobius habe den Glauben an einen hoch-
sten Gott, die Sonne, sehr wohl vereinbaren konnen mit dem Glau-
ben an eine Gottertrinitit (456f.). Wo immer in der Antike Go6tter-
triaden vorkommen, macht Cudworth Vorstufen der christlichen
Trinitdtslehre?® daraus. Den samothrakischen Kabiren weist er
eine wichtige Rolle zu bei der Zusammenfassung solcher Gotter-
triaden?. Noch Schelling wird sie deswegen feiern. Auch Tertullian,
Minucius Felix und Laktanz sollen einen solch weitherzigen uni-
versellen Theismus gehabt haben (453f.). Eine argere Verkennung
des Tertullian, die wohl auf seinem Wort von der anima naturaliter
christiana fufit, ist kaum moglich. Josephus schon habe gesehen,
daBl Griechen und Juden denselben Gott verehrten (466f.). Laktanz
habe schon gesehen, dal} bei Plato eine klare Trinitatslehre®® vor-
liege. Die platonische Trinitdtslehre konne nicht wegdisputiert
werden, sie ist nach Cudworth absolutely unannihilable (S. 577).
Platos trinitarische Hypostasen seien humousiai?®, trotzdem sollen
sie subordinatianisch sein. So erklirt es sich nach Cudworth, warum
viele Kirchenviter eine subordinatianische Christologie vertreten
(5201.). Philo schon nenne den Logos den Schatten Gottes. Plato
und Plotin lehren nach Cudworth auch die Perichoresis der 3 inner-
gottlichen Hypostasen (590). Er bewundert die gottliche Vorsehung,
daB sie die Trinititslehre durch Plato vor dem Entstehen des

23 ITm hellenistischen Synkretismus gab es tatsdchlich viele Trinitéts-
spekulationen, Hans Leisegang a. a. O., Sp. 1069f.; P. Henry in L. Th K 6,
1961, Sp. 219—222. Doch wirft Cudworth der Trinitétslehre der spiteren
Platoniker vor, sie verwische den Unterschied zwischen Gott und den
Kreaturen (568f.). Er nennt sie Cabbala im Sinn des Phantastischen, Fal-
schen (570). More behandelt die angebliche Hypostasenlehre Platons I, 331
und die des Aristoteles I, 330f.

24 Sie sind nach More II, 587 Vertreter einer judischen Trinitétslehre.

2 Die Platoniker lehrten nach More schon drei Hypostasen, auf alle
Fille aber Plotin (I, 427).

26 Man nimmt heute an, daB der Terminus aus der Gnosis stammt.
P. Henry a. a. O., Sp. 220.

106



Christentums verbreiten lie (620). Die Trinitdtslehre des Atha-
nasius sei ganz platonisch gewesen. Deswegen habe er auch so
fanatisch fiir sie gekdmpft, denn er wullte die besten und fiahigsten
Kopfe der Heiden auf seiner Seite. Arius aber sei im Grunde Poly-
theist gewesen, er kannte nur den einen Schopfergott und viele
geschaffene Gotter, fiir ihn sei Christus auch ein solcher geschaffener
Gott gewesen. Die Trinititslehre der drei groBen Kappadozier,
Gregor von Nazianz, Gregor von Nyssa, Basilius d. Gr. stehe nicht
auf der Hohe der platonischen (619ff.). Bei niherem Zusehen aller-
dings stellt sich heraus, daf3 diese trinitarische Deutung Platos auf
Porphyrius beruht, sofern die diesbeziigliche Mitteilung Cyrills
Glauben verdient (588). Platos zweite Hypostase sei unquestionably
eternel and without beginning gewesen (573). Parmenides habe die
platonische Trinitétslehre schon vorweggenommen, Porphyrius und
Proklus hitten die platonische dann iibernommen und so ziehe
sich ein breites Band platonischer Trinitdtsspekulation bis hin zu
Marsiglio Ficino (579). Auch Athanasius habe noch subordinati-
anische Wendungen, dies zeige sich sehr deutlich in seinen Analogie-
paaren: Licht und Glanz, Quelle und Strom, Wurzel und Zweig,
Wasser und Dampf. Darin sei er eben Platoniker, die es nur zu
einer subordinatianischen Trinitdtsspekulation brachten (596ff.).
Trotzdem sei es hochst bewundernswert, daBB sie dem christlichen
Glauben so nahe kamen (more to be wondered at, that they should
approach so near the Christian truth), obwohl sie keine heiligen
Schriften, keine Glaubensbekenntnisse, keine Konzilien hatten
(594).

Cudworth stimmt der polemischen These des Celsus zu, die
Christen hitten die Idee der Gottessohnschaft aus dem Heidentum
iitbernommen und auf Jesus von Nazareth iibertragen (539f.). So
erscheint dann Julian als der wahre Interpret der antiken Religion
(501). Sein Versuch, den antiken Polytheismus monotheistisch «auf-
zuwerten», wird von Cudworth also voll gebilligt — da er ja dasselbe
betreibt.

Die Theologie der persischen Magier bereits wird im Sinne des
universellen Theismus interpretiert (537f.). Eine Jupiterstatue mit
drei Augen, die den Himmel, das Meer und die Erde darstellten,
und eine Trinitdat von Jupiter, Neptun und Pluto meinten, das sei

107



die sinnenfilligste und wahrste Darstellung der antiken Religion.
Nur der Pobel habe polytheistisch im eigentlichen Sinne gedacht
(5231f.)%7. So habe man dann den einen wahren Gott in viele Gotter
«parzelliert» (531) und viele hiatten dann den Gottern sogar Korper-
lichkeit zugeschrieben. Gegen Augustin wird in diesem Sinne
erklirt, dal} die intelligenten Heiden nie das Korn «Ceres» und
den Wein «Bacchus» genannt héitten (514).

Dafl Cudworth in der humanistischen Tradition steckt, zeigt
auch die Leidenschaft, mit der er gegen die skotistische und nomi-
nalistische Betonung des gottlichen Willenscharakters ankampft.
Gott als Tyrann anzusehen, das ist nicht Religion, das ist Aber-
glaube (660f.). Der Gottesgedanke darf nicht arbitrious sein (872 f.).
Hier denkt dann Oetinger als Sohn der deutschen Reformation ganz
anders®, so sehr er sonst die Voraussetzungen der Cambridger
Platoniker teilt.

Trotzdem gibt Cudworth Descartes nicht recht, wenn dieser
erklart, Gott konne es nicht dndern, daBl die Summe der Winkel
in einem Dreieck zwei Rechte betrage?®. Cudworth meint, ein sol-
ches Dreieck sei eine non-entity, und dies zu erkennen, sei eine
einfache Idee. Gott aber is a compounded idea, a perfect being
(652). Darum sei der Gedankengang des Cartesius absurd (646).

Cudworth lehrt die creatio ex nihilo durch Gott, doch schim-
mert deutlich hervor, daBl er den platonisierenden und kabbalisti-
schen Schopfungstheorien doch sehr nahe steht, indem er erklart,
diese creatio ist eben die Verwirklichung der Gott immanenten Ideen
(Beyer s. 27). Was die Kabbala alles der Weisheit beim Schopfungs-
akt zuschreibt, das iibertragt er auf den Logos3?, denn die sapientia
Dei sei keine species, keine operatio, sondern eine innergottliche

27 So urteilte schon der pseudoparacelsische «Nordstern» (Apokalypsis
Hermetis Theophrasti) 1771.

28 Er betont stark das «Willkiirliche in Gott». Er kann sagen: «Gott
macht sich jetzt und in Ewigkeit einen Ruhm daraus, aus souveridner Will-
kiir zu handeln» (Swedenborg I, 205).

29 Peter Poiret hat gemeint, Gott hiatte auch die Macht gehabt, das
Wesen eines Dreiecks zu dndern. More I, 678ff. verwirft seine Ansichten als
absurd. Auch Poiret ist wie Descartes Patronus Nulli (vgl. Kapitel 3).

30 Wie schon Philo vgl. Leisegang a. a. O., Sp. 1071.

108



Hypostase (334, 10). Die normalen Stufen der Gottesverehrung
seien Furcht, Glaube, Liebe. Darum geniige der amor intellectualis
Spinozas nicht, eine solche Religiositat sei putidula aut ridicula
(634, 13).

Widerspriiche in Gott miisse jede Theologie und Philosophie
anerkennen, die mul} es auch sonst in diesen Disziplinen geben bei
viel weniger erhabenen Gegenstinden (649f.)3!. In diesem Sinne
erklirt er auch: Justice in God does not clash with Goodness (888f.).
Denn Gods will is not mere will! Trotzdem kommt er zu der doch
recht merkwiirdigen und mit dem christlichen Theismus sehr
schwer zu vereinbarenden These, es sei erniedrigend fiir Gott, anzu-
nehmen, daB} er auch die Fliegen und die Flohe und anderes Unge-
ziefer geschaffen habe (Dissertatio de nat genitrice § 2) (680), fiir
diese Aufgaben ist die natura plastica®? zustindig, iiber die wir
unten noch Niheres berichten miissen. Auch scheut sich Cudworth
nicht, von «Ministern Gottes» zu sprechen, denen er manche Auf-
gaben iiberweise, so dal3 wir dann wieder bei einem latenten Poly-
theismus und bei der «Parzellierung» Gottes angelangt wiren.
Hauptbeschiftigung Gottes aber sei «The oeconomy of Souls» (886).

Hier denkt Cudworth antik und nicht christlich. Antik ist es, zu
sagen: minima non curat praetor. Augustin jedenfalls erklirt in
Matthium 6: «Videte quia minima non contemnit Deus, nam si
contemneret, non crearet» (zitiert bei Karl Barth, Kirchliche Dog-
matik ITI, 3, 197). Marsiglio Ficino héalt diese Linie ein, wenn er in
seiner theologia Platonica liber II, cap. IX, pag. 102, erklart: «Nie-
mand soll mit Epikur und Averrhoes meinen, daf3 es der gottlichen
Majestat unwiirdig sei, sich um die niedrigsten Dinge zu kiimmern.»

Boethius, der im Mittelalter zum Mértyrer gemacht wurde, wird
von Cudworth nicht gut beurteilt. Man wird ihm zustimmen koén-

31 Ahnlich auch Oetinger: «Ein System ohne hiatus, aus Einem Stiiek
und ohne Liicken gibt es einmal in dieser Welt nicht.» Theol., ed. Hamberger,
S. 277.

32 Die Ansicht, dal Gott alles himself without immediately without any
nature schaffe, ist nach 680 bigottistisch. Die plastische Natur ist ein Mittel-
ding zwischen Mechanik und Kunst, «a Manuary Opificer and Drudging
Executioner». Das Bedenkliche dieser Hypothese vom theistischen Stand-
punkt aus und die Anndherung an den Deismus liegt auf der Hand.

109



nen, wenn er ihn — trotz seiner starken Beschéftigung mit aristo-
telischen Fragestellungen — in erster Linie als Neuplatoniker
wertet, denn er lehrt klar den neuplatonischen Weg von oben nach
unten. Die irdischen Dinge sind ihm unvollkommen, da sie aus dem
Vollkommenen stufenweise durch den Weg nach unten entstanden
(648). Aber er gehort nach Cudworth zu den jiingeren Platonikern
und muB} sich den Vorwurf gefallen lassen, dal er den Plato ver-
kehrt habe (570). Ob man Gott die Unendlichkeit beilegen solle,
dariiber scheint sich Cudworth unklar zu sein, denn nach Aristo-
teles sei ja auch die Zahl unendlich, da man beim Addieren an kein
Ende komme (643). Der Vorwurf gegen die Neuplatoniker, sie
hiatten das Bekenntnis zum Homousios des christlichen Trinitéts-
dogmas nicht aufbringen kénnen (vgl. H. Dérrie in RGG3, V, 414),
diirfte zu Recht bestehen; in diesem Sinne ist auch die Mitteilung
gemeint, Konstantin habe die Arianer Porphyrianisten genannt
(594).

Die Cambridger sind aber mit Ficino wieder ganz einig, wenn
er Gott mit einem Kreis vergleicht, dessen Mittelpunkt iiberall,
dessen Peripherie aber nirgends ist. Ficino meditiert iiber dieses
Gleichnis in seiner Theologia Platonica lib. XVIII, cap. III, pag.
393b: «Ita centrum Deus est omnium, quia sic est in omnibus, ut
cuique rei interior sit quam ipsamet sibi. Est etiam circumferentia
mundi, quia extrameta existens ita supereminet universa, ut
cuiusque rei summum apicem dignitate excellat immensa ... Ut
centrum quidem est in omnibus, ut circumferentia vero est extra
omnia. In omnibus inquam non inclusus, quia est et circumferentia.
Extra omnia quoque non exclusus, quia est et centrum.»

Leibniz, der sich zeitweilig mit dem Gedanken trug, die Werke
Ficinos neu herauszugeben, um mit seiner Hilfe den landldufigen
Renaissance-Platonismus zu reformieren, iibernimmt diese Formel
bereitwillig, in den «Principes de la nature et de la grice, fondés en
raison» sagt er in § 13: «Gott ist die Quelle von allem. Sehr treffend
hat man von ihm gesagt, er sei der allgegenwirtige Mittelpunkt,
seine Peripherie aber sei nirgends» (Kl. Phil. Schr. 147).

More und Cudworth wiederholen diese alte mystische Formel,
die auf Plotin zuriickgeht und von Pseudo-Dionysius tradiert
wurde, so dal} sie selbst den Nonnen der Dominikanerinnenkléster

110



der Schweiz3 bekannt war: Deum circulum esse cujus centrum
ubique est, circumferentia nusquam (II, 299). Cudworth zitiert sie
— wo man sie gar nicht erwarten sollte — in der von Mosheim
iibersetzten ethischen Abhandlung: De aeternis justi ... Er bezieht
sich zunéchst auf die kabbalistische Lehre von der Sephira Kether-
corona, versichert noch einmal, dal Gott nicht mera voluntas et
potentia sei, um dann die obige Formel ethisch zu variieren: «Deum
tradunt infinitum esse circulum, cujus medius locus seu kentron
simplex sit bonitas, radii et area, sapientia comprehendens omnia
et inmutabilis externior extremitas seu interminata peripheria»
(S. 11).

Wer die Gottesvorstellungen des Heidentums so positiv wertet
wie Cudworth, kann unmoglich die Gottesoffenbarung auf die
revelatio specialis, die nur in der Heiligen Schrift vorliegt, einge-
schrinkt sehen3!. Das wurde damals bereits von Socin verlangt,
heute wird in der deutschen sprachigen Theologie dieselbe These
vertreten im Gefolge Albrecht Ritschls bei Theologen sonst so ver-
schiedener Richtung wie Karl Heim und Karl Barth sowie ihrer
Anhénger. Cudworth verwirft sie energisch (I, 600), sie wider-
spreche klar der paulinischen Lehre, wobei auller an Acta 17 an
Ro6. 1, 19ff. gedacht ist. Der Ausflug in die antike Gotterlehre ist
kein Selbstzweck, sondern erfolgt, um ganz praktische Ergebnisse
zum Kampf gegen den Atheismus mitzubringen. Er sieht diesen
in seiner Gegenwart vor allem von Hobbes vertreten, aber auch

33 Vgl. Muschg, Mystische Texte aus dem MA, 1943, 123. Auflerdem:
Dietrich Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, Halle 1937.

34 Oetinger handelt in seiner Theologia ex id. vit. ded. zuerst von der na-
turlichen, dann von der geoffenbarten Erkenntnis (104). Unter Berufung auf
Muséus, Osiander, Hochstetter, Gottfried Hoffman (1669—1728) vertritt
er eine angeborene (!) Gotteserkenntnis unter Berufung auf Rémer 2, 15
und Act 17, 27f. (1), S. 123. Er erklart: «Die natirliche Gotteserkenntnis
wird von Paulus in einer Weise dargelegt, wie es keinem Philosophen méglich
ist, indem die Philosophen 1. Kor. 2, 14f. nicht in geistlicher, sondern nur
in seelischer Weise urteilen, indem sie nicht bis zum Innersten dringen,
sondern durch ihre Schliisse nur das AuBere erreichen» (Theol. S. 105,
Hamberger). Von hier aus erhellt erneut, dal3 der Versuch Karl Barths,
Oetingers Lehre vom Sensus communis «christologisch» zu deuten, vollig
verfehlt ist. Wenn ein Theologe eine theologia naturalis hat, dann Oetinger,
trotz seines Pietismus.

111



die Lehre Spinozas wird ganz unverbliimt Atheismus genannt und
die Konsequenzen der von Descartes vertretenen, von Cudworth
und More abgelehnten Philosopheme werden ebenfalls als athe-
istisch bezeichnet (I, 116)35. Man sieht, beide Cambridger Platoniker
sind sehr freigebig mit dieser abwertenden und jeden Frommen
schockierenden Etikettierung. Atheismus und Materialismus bedin-
gen einander, so verlangt es die spiritualistische Einstellung der
beiden Platoniker.

Dabei mull Cudworth doch zugeben, dal antiker Polytheismus
die Gotter aus Nacht und Chaos entstehen 1df3t, also aus senseless
Matter (727). Aber gerade die innere Notwendigkeit einer Theo-
gonie zeige, daB} es sich nicht um ewige Gotter handle (211). Wo
die Gotter als Absoluta gedacht seien, fiithre das zur Omnipotenz
und damit zum Monotheismus (200). Plato und Aristoteles hitten
diese Uberlegungen nur zu Ende gedacht und seien zu der Uber-
zeugung gekommen, dall der Gottesgedanke mit der menschlichen
Vernunft schon gegeben sei. Damit sei bereits die Wahrheit des
ontologischen Gottesbeweises ausgesprochen — auch wenn die
Form bei Descartes unhaltbar sei. Der Gottesgedanke berge also
keinen Widerspruch in sich, also sei Gott a necessary existing
being (724).

Auch der Schlufl von der Bewegung auf den unbewegten Be-
weger findet sich bei Cudworth: Welt und Zeit haben einen Beginn,
also mull es etwas Anfangs- und Ursachloses geben: Gott (644).
Den Versuch Epikurs, gerade aus der Bewegung zu erschliefien, daf3
es keinen ersten Beweger geben kann, verwirft Cudworth. Ein sol-
cher regressus ad infinitum fithre zum Nichts, das dann hinter
allem stehe (843). Nein, man mull umgekehrt argumentieren: Es
mull a First Cause of Local Motion by Cogitation geben (844).
Plato iibernahm die Theogonie Hesiods (362). Sie wird ausfiihrlich
dargestellt (234). Plato lehrt ganz klar den zeitlichen Anfang der
Welt (240f.). Homer lie3 die Gotter aus dem Ozean entstehen (358).
Aristoteles habe sich an Homers Theogonie angeschlossen, die der
mosaischen Kabbala habe er anscheinend nicht verstanden (362).

35 More meint (I, 116) Descartes sei kein Atheist, alle dahingehenden
Vorwiirfe seien unberechtigt. Aber trotzdem bedeuteten die Konsequenzen
seines Standpunktes eine Gefahr fiir die pietas.

112



Anaxagoras bekannte incorporeal mind (26). Auch die Monaden
der Pythagorier sind keine korperlichen Atome (13). Leukipp und
Demokrit werden von Aristoteles als Atheisten bezeichnet (17).
Doch meint Cudworth, der Atomismus lasse sich sehr wohl mit dem
Gottesglauben vereinbaren. Moschus, ein Syrer, soll diese Synthese
bereits gehabt haben (12, 51f.). Epikur ist faktisch Atheist, er hat
den Gottesgedanken auf Tduschung zuriickgefiihrt, wie den Regen-
bogen (60, 67). Er habe auch schon das Theodizeeproblem athe-
istisch gelost: Die Ubel in der Welt sprichen gegen die Existenz
Gottes (77). Den freien Willen wolle Epikur jedoch retten, deshalb
miisse er eine dritte Art von Atomen einfiithren (762).

Die griechischen Theisten werden als potentielle Monotheisten
dargestellt. Die Agypter hitten trotz ihres Polytheismus a Supreme
God verehrt, ja sie hitten sogar Hypostasen unterschieden und
hatten eine Trinitatslehre (414). Cudworth schon spricht vom ver-
schleierten Bild zu Sais (341f.). Sokrates habe zum GroBen Pan
gebetet (344). Platos Weltseele sei supramundan. Bei Plotin heille
sie die heavenly venus (576f.). Auch More hat die Weltseele in
seinen philosophischen Gedichten verherrlicht®. Auch der Platonis-
mus lehrt, es gab no Word, Reason or Logos before the son. Atha-
nasius war also reinster Platoniker (5683). Auch der plotinische
Logos emaniere aus Gott (574).

Cotta und Cicero hitten immer wieder betont, dal die Natur-
krifte keine Gottheiten seien. Aus dem Prolog des Amphytrion
von Plautus ergebe sich deutlich der universelle Theismus (522).
Auch Symmachus vertrete einen solchen (520f.), wie aus seiner
berithmten Rede hervorgehe. Cudworth hat dabei iibersehen, dall
diese Rede zwecks Wiederzulassung der Victoria Regia apologetisch
gestimmt war und darauf ausging, die Unterschiede zwischen
Christentum und Heidentum zu verwischen.

More behauptet sogar: In der Philosophie kann nichts so sicher
demonstriert werden als die Existenz Gottes (II1, 142). Die Existenz
Gottes ergebe sich schon aus dem Begriff Gott (I1I, 74). Die Phy-
siologie und Anatomie des Menschen kann nicht durch Zufall ent-
standen sein (III, 74f.). Hier fiihrt More Gedanken von Cudworth

36 Cassirer, Platonismus, S. 98, Leibniz, Kl. philos. Schr., S. 229.

113



weiter (671). Auch der kunstvolle Bau der Tierkorper ist ohne
Gott undenkbar (669). Wenn es keinen Gott gibe, miiiten viele
Dinge von selbst entstanden sein, da das aber unmdglich ist, gibt
es einen Gott (767). Alle Dinge sind entstanden, also mul} es eines
geben, das nicht entstanden ist, Gott (195). Die Atheisten verwen-
den immer wieder den Namen Gottes, obwohl das ihrer Theorie
glatt widerspricht. Die Atheisten kénnen die Erhaltung der Arten
nicht erkliaren — hier wird schon das Thema Darwins angeschlagen —
und auch nicht die ungeféihre Gleichheit von Mannern und Frauen.
Nur die Providentia Dei macht das moglich (690). Hier hat 150
Jahre spater der Berliner Propst SiiBmilch eingesetzt und von der
Bevolkerungsstatistik her den Schlufl auf die Providentia Dei
gezogen.

Aus einer sinnlosen Kombination von Atomen kann kein kunst-
volles System werden, hialt Cudworth den alten und neuen Mate-
rialisten entgegen (675ff.). Aus Tod und Materie kann kein Sinn
entstehen (676f.). Wenn Gassendi behaupte, die Idee eines
unendlichen Gottes sei ebenso phantastisch, wie die einer unend-
lichen Welt (697), dann stelle er sich klar gegen den sonst so sehr
geschitzten Epikur, der immerhin gemeint habe, es sei besser, an
Gotter zu glauben, als an die material necessity of all things (663).
Allerdings habe Epikur der Naturwissenschaft die Aufgabe zuge-
schrieben, die Menschen von der Gotterfurcht zu befreien (665).
Aber wahre Philosophie fiithre nicht zum Atheismus, sondern zur
Apotheose (More II, 458). Der Grundsatz «de nihilo nihil fit»
spreche nicht fiir den Atheismus, sondern gegen ihn (Cudworth
738). More wiederholt wie alle Neuplatoniker bis hin zu Goethe das
Plotinwort vom sonnenhaften Auge, das durch Ficinos Uber-
setzung bekannt geworden war (Dress Mystik M. Ficinos, S. 87).

Wenn Hobbes behauptet, die Religion sei von den Politikern
erfunden worden, um die Massen zu beherrschen, so wiederhole er
damit nur Ansichten von Lukrez (Cudw. 657). Das hohe Alter mache
aber diesen Irrtum keineswegs wahrer. Aber die Gottesidee ist
keine Fiktion, sondern Wirklichkeit. Hatten Politiker die Religion
erfunden?’, dann hétten sie sie sicher hiibsch «flexible» gemacht.

37 Cudworth widerlegt Hobbes aus sich selbst. Denn wenn die Religion
gegen das Interesse einer jeden Regierung steht, wie sollten dann ausgerech-

114



In Wirklichkeit aber ist sie inflexible und stiff (699). Hier liegt
deutlich ein orthodoxes Religionsverstindnis zugrunde. Wenn die
Gottesidee ein Nichts ist, wie sollten dann ausgerechnet die Poli-
tiker®® dazu gekommen sein, sie zu erfinden. Sie sind doch sonst
dauernd gegeneinander (694)! Ausgerechnet sie sollen dazu gekom-
men sein, ein Komplott zu bilden, um die Menschen mittels der
Religion zu versklaven (692)? Nein, die Dinge liegen genau umge-
kehrt: Das Christentum triumphierte tiber die Macht durch das
Martyrium (692). Die Politiker sind sehr oft deswegen Religions-
gegner, weil sie ein religioses Widerstandsrecht auf Grund von
Acta 5, 29 fiirchten. Bei Hobbes?® ist das ganz deutlich. Er will
keinerlei Berufung auf das Gewissen zulassen, wie alle Tyrannen
zu allen Zeiten. Von der Politik kann man sehr wohl sagen, daf} sie
auf der Furcht der Menge aufbaut, von der Religion aber ganz und
gar nicht (658f.). Hobbes hat auch darin Unrecht, da3 er die Angst
vor der Zukunft als Ursprung der Religion bezeichnet (654). Uber-
heblich ist auch seine Auffassung, daB3 die Religion fiir die Masse
ein asylum ignorantiae sei, weil sie die wahre Ursache der Erschei-
nungen nicht kenne.

Plato widerlegte die Atheisten dadurch, dal er bewies, dafl die
Seele nicht tiefer stehen konne als die unbeseelte Materie (859f1.).
Christen, die verniinftige Seelen aus der Materie entstehen lassen,
tun dem Theismus einen schlechten Dienst, sie verraten ihn (860f.).
Wer die Seele sterblich sein 1i3t, aber die Materie ewig, der leidet

net Politiker Religionen erfinden! (890). Er nennt Hobbes iibrigens — im
Gegensatz zu More — nie mit Namen, sondern deutet immer nur an, etwa
a modern Writer, so 8§92. :

38 S. 698 zitiert Cudworth religionsfeindliche Partien aus dem Leviathan,
wie konnen Politiker Religionen erfinden, wenn sie so religionsfeindlich
sind? Die drei atheistischen Begriindungen der Entstehung von Religionen:
Furcht, mangelnde Kenntnis der Zweitursachen, politische Griinde sind
alle falsch (700). Trotzdem wird man Hobbes nicht ganz Unrecht geben
diirfen. Die Erscheinung einer atheistischen politischen Religiositit, wie sie
in den totalitiren Staaten von links und rechts versucht worden ist und
versucht wird, stellt eine Erfillung von Ahnungen von Hobbes dar.

39 Kurt Schilling lie sich durch den Biblizismus von Hobbes blenden
(Zeitschr. f. philos. Forschung II, 1948, 275ff.), ebenso Powick, S. 121,
Cudworth und More und Schmitz, S. 11, nicht.

115



an einer eigenartigen Verwirrung der Gedanken. Aber darin ist der
Atheismus reich, er macht auch aus Gott oft einen monstrous shape
(662).

Der Sensualismus ist nach Cudworth nicht nur falsch, er fiithrt
auch unmittelbar zum Atheismus (634). Wer Hitze und Kilte
fiihlt, weill damit noch lange nicht, was Hitze und Kilte ist (634).
Der Gottesgedanke entspricht nach Cudworth dem tiefsten Sehnen
der Menschheit, denn: Generality of mankind have a natural Pro-
lepsis or Antizipation in their Minds, concerning the Real and
Actual Existence of God (633).

More will den Jupiter-Namen iiber den Genetiv Jovis von Jehova
ableiten; hier schimmert der Gedanke durch, daBl das Hebriische
die Ursprache ist (ITI, 162). Die altpythagoriische Religion wird
als pura gerithmt (III, 464). Den antitrinitarischen Unitarismus
lehnt More energisch ab (III, 415).

Wie spiater Lessing erklirt Cudworth bereits: Ein begriffener
Gott ist kein Gott (884). Die Unbegreiflichkeit Gottes ist aber kein
Argument gegen seine Existenz (640). Wenn wir Gott nicht begrei-
fen konnen, so liegt das an uns (641). Auch Gottes Unendlichkeit
ist kein Argument gegen seine Existenz. Welche Paradoxie, dal3
Atheisten, die damit Gottes Existenz bestreiten, an die Ewigkeit
der Materie glauben (642). Zeit und Zahl konnen auch nicht restlos
begriffen werden, deswegen existieren sie doch (643). Wir kénnen
sehr wohl die Idee eines vollkommenen Dinges haben, auch wenn
wir es nicht restlos begreifen (639). Denn die Wahrheit ist immer
grofer als unser Verstand.

Die atheistische These, that a Power of doing nothing but was
is conceivable, die ist selber unconceivable (646).

Gegen Schlufl seines Hauptwerkes kommt Cudworth auf die
Frage der Theodizee. Er meint, es wire ein eigenes sehr volumi-
noses Buch nétig, um diese Frage zu behandeln. Leibniz hat es
dann geschrieben, um die durch Bayles Dictionnaire angeregten
Fragen seiner Schiilerin, der ersten PreuBenkonigin, Sophie Char-
lotte von Hannover, zu beantworten. Cudworth stellt die Theodizee-
frage anldBlich von Erdbeben % und anderen Naturkatastrophen,

40 Voltaires Candide ist also bereits von Cudworth widerlegt.

116



der Ungliicksfille durch Uberfille wilder Tiere und dgl. (693—700).
Wir Menschen konnen die Vorsehung nicht beurteilen, da wir nicht
die Vergangenheit beherrschen und die Zukunft noch weniger (883).
Nur ein Geist, der das alles iiberschauen wiirde, konnte eine voll-
kommene Theodizee geben. Die vulgéren Ansichten sind zudem
voller Narrowness. Cudworth beklagt sich dariiber, daBl mechani-
stische Theisten — damit meint er wohl die Cartesianer, — dem
Atheismus zuviel Zugestindnisse machten. Mit metaphysischen
Argumenten allein komme man nicht durch, man miisse schon in
die Einzelheiten gehen (683). Damit hat Cudworth die Schleuse
gedffnet fiir die Naturtheologie der Aufklirung, die Brontotheo-
logie, Akridotheologie, Insektotheologie jenes Zeitalters4!. Er sel-
ber versucht mit den Mitteln der damaligen medizinischen Kennt-
nisse etwa eine Theodizee des Blinddarmes zu geben, anscheinend
ist er damals schon von Atheisten als etwas Dysteleologisches be-
zeichnet worden. Cudworth aber weist ihm eine Aufgabe zu: to
hinder the Regurgitation of the Faeces (875). Es liegt hier also
keinesfalls ein Fehler der Schopfung vor (670). In Wirklichkeit aber
herrscht in der Schopfung Gottes eine Harmonie, wie in keiner
kunstvollen musikalischen Komposition. Er bleibt der Art neu-
platonischer Theodizeelehre treu, die immer — sogar bei Calvin —
das Harmoniebeispiel der Musik heranzieht; nicht nur helle, son-
dern auch tiefe und dunkle Stimmen und Instrumente sind notig,
um eine Harmonie zustande zu bringen. Harmonie setzt variety
voraus (880). Allerdings bleibt ein Rest von Uneinsichtigem, aber
auch dieser doubtful and cloudy State of things ist notig for the
Exercise of Faith (880). Hitte es keine Ungeheuer gegeben, dann
wire auch kein Herkules geworden.

So endet denn die Theodizeebetrachtung im Aufruf zur Glau-
benstat, wie das im biblischen Bereich ja durchaus legitim ist, man
denke an den 73. Psalm und andere Stellen des Alten wie des
Neuen Testaments, die der Theodizeefrage begegnen durch den
Aufruf zur gliubigen Uberwindung aller Verstandeszweifel. Ohne
diesen Aufruf kommt keine fromme Theodizeebetrachtung aus,
denn die Theodizeefrage ist rein verstandesmifig unldsbar.

41 Vgl. Karl Barth, KD IIT, 1, 458—476.

117



Auch die Schiefe der Ekliptik ist kein Argument gegen den
Gottesglauben. Sie ist durchaus nicht dysteleologisch zu interpre-
tieren (875). Die Natur ist durchaus keine Stiefmutter des Men-
schen, sie hat ihn im Gegenteil reich bedacht. Denn alle Dinge sind
um des Menschen willen gemacht. Hier wird Christian Wolff schon
vorweggenommen, der sich auch auf dhnliche AuBerungen bei
Thomas von Aquino berufen konnte. Auch aus der Anordnung der
Zahne beim Menschen liest More Beweise fiir die providentia Dei
heraus (11, 88).

Auch das metaphysische Ubel im Sinne von Leibnizens Theo-
dizee wird von Cudworth schon gesehen, es komme from the neces-
sity of Imperfect Beings and Incompossibility of things (876).
Ebenso findet sich bei Cudworth bereits die Vorwegnahme des
moralischen Gottesbeweises von Immanuel Kant. Gerade wenn
hier auf Erden sehr oft bose Menschen vollig straflos ausgehen, ist
der Glaube an die Unsterblichkeit notig (879f.) 42, Man kann nicht
verlangen, dall Gott dauernd wunderhaft eingreift (!), um vicious
and irreligious persons zu ziichtigen oder gar jeden von ihnen
durch einen Donnerschlag niederzustrecken (878f.). Hier zeigt sich
ein gewisser deistischer Zug, der nicht gern mit den Wundern
Gottes argumentiert. Gelegentlich allerdings kann Cudworth sagen,
Mirakel seien den Heiden gegeniiber notig gewesen, damit sie das
Christentum annahmen (709). Erscheinungen, Wunder und ein-
getroffene Prophezeiungen konnen von den Atheisten nicht erklirt
werden, sie aber nehmen lieber die groBten Unmoglichkeiten in
Kauf, als die Existenz Gottes anzuerkennen (700f.). Seine Theo-
dizee soll also atheistische Einwiirfe gegen die providentia Dei
widerlegen (872f.). Henry Mores Antidotus adversus Atheismum
verfolgt dasselbe Ziel. Beide arbeiten damit der Leibnizschen
Theodizee vor.

Wenn es bosen und unfrommen Menschen oft mostly Prosperous
(878) geht, dann gibt Cudworth seinen Lesern — und das hat er
sicher auch als Prediger getan — den Rat des 73. Psalms. Nur
durch gliubige Uberwindung aller Zweifel angesichts der ruhm-

42 Qetinger meint ebenfalls, die Tatsache, dal hier auf Erden so viele
Ubeltaten straflos bleiben, sei fiir den sensus communis (!) der beste Beweis
fiir das Jungste Gericht (Theol. § 193, Hamb. 368).

118



redigen Gottlosen lassen sich die Theodizeefragen beantworten.
Damit hat auch der Rationalist Cudworth zugegeben, daf} alle
menschlichen Theodizeegedanken letztlich scheitern miissen, weil
die Theodizeefrage rein verstandesmafig unlosbar ist. Zu dieser
Losung ist auch Kant gekommen nach dem Erdbeben von Lissa-
bon, das ja den getrosten Vernunftglauben der Aufklirung so sehr
ins Wanken gebracht hat. Auch Cudworth weifl also — zwischen
den Zeilen ist es deutlich zu lesen — vom Mifllingen aller Versuche
einer Theodizee. '

Drittes Kapitel: Der Raum

Die jiidischen Denker haben auch iitber den Raum philosophiert.
Fiir Gabirol hat das Frederic P. Bargebuhr nachgewiesen (Die
Bedeutung des Weltalls fiir Gott ZRGG 1954, 18—36). Auch die
Kabbalisten haben iiber den Raum spekuliert. Die Zimzumlehre
beweist es. In dem Raum, aus dem sich Gott zuriickzieht, um fiir
die Weltschopfung Platz zu machen, sind noch géttliche Reste iibrig
geblieben!. Gikatilla, der 1050—1080 wirkte, und Mose Asriel, ein
Chassid des 13. Jahrhunderts, haben ausfiihrliche Interpretationen
des Raumes?. Der 139. Psalm bildet die Grundlage, ebenso gibt
Psalm 150, 1 eine regelrechte Lehre ab von der Rakiah Usso.

Spuren davon finden sich bei Jacob Béhme und bei Isaac New-
ton. Oetinger hat immer behauptet, daB die «Mechanik» Newtons
weithin von der Bohmes abhéingig® sei. Die Forschungen von
K. R. Popp haben das durchaus bestitigt. Bei allen dreien hat der

1 Scholem, Mystik 286ff. Zur Kabbala 150.

2 Scholem, Mystik, S. 118.

3 Oetinger hat in seinen «Cautelen» Werke ed. Ehmann 1I, 1, S. 49,
erklirt: «Newton hat seine Lehre vom Spatium aus Jacob Béhm, zitiert ihn
aber nicht gern, weil die Welt ihn (sc. Bohme) liastert.» Auch zu seiner
«Attraktionslehre» habe Newton in Jacob Boéhme den ersten Stoff ange-
troffen (S. 73). Die Philosophie Newtons schiitzt der sonst mit dem modernen
Mechanismus und Experimentalismus gar nicht einverstandene Oetinger —
trotz ihrer Experimente —, weil sie mit der Hl. Schrift tibereinstimme (Theol.
§ 69, Hamberger, S. 190). Ahnlich wie Cudworth den Demokrit schiitzt, tut
es auch Oetinger, und deswegen schiitzt er Newton noch mehr, weil er die
alte Philosophie des Demokrit noch heller ans Licht gestellt habe (Phil. d.

119



Raum theologische Bedeutung. Von Hertling meint (122), das
erscheine seltsam. Aber doch nur unserem sikularisierten Zeitalter.
Auch Kepler trug kein Bedenken, die Dreidimensionalitit des
Raumes als Abbild der Trinitit zu deuten; seine Raumlehre ist
also auch noch theologisch ?.

Dall Zusammenhinge zwischen der Raumlehre Newtons und
Mores ® bestehen, ist der heutigen Forschung bekannt (Cass. Plato-
nismus 103). Dal} aber beide von Jacob Bohme und von der Kabbala
auch in der Raumlehre abhéingen, das ist bei der weitverbreiteten
Unkenntnis iitber das Gedankengebéude der Kabbalisten unbekannt.
Dabei hat More es offen zugegeben in seinen Enchiridium Meta-
physicum (Cap. VIII, 15), daB er wie Agrippa von Nettesheim hier
kabbalistische Raumtheorien iibernommen habe (I, 169). In I1I, 156
bezeichnet er die Schechinah als Gottes Existenz in coelis. Hier ist
die alttestamentlich-rabbinische Herkunft von Mores Raumlehre
ganz deutlich. Mores spiritualistische Raumlehre ist darum eigent-
lich nur fiir den verwunderlich, der die kabbalistische Lehre vom
gotterfiillten Raum nicht kennt. Moderne Kabbala-Forschung hat
hier noch viele Miflverstiandnisse und Irrtiimer aufzukliaren und
viel Unkenntnis zu beheben.

Die spiritualistische Raumlehre ist der Forschung sehr wohl
bekannt und wird von Cassirer (Erkenntnisproblem II, 191, 215,
442), Zimmermann und Reimann diskutiert. Von da aus ist die
Kunde von ihr in die Philosophiegeschichten und die Handbiicher
der Philosophie iibergegangen, die naturgemidB nur aus zweiter

Alten II, 14). Kurt Leese hat das Verdienst, den Zusammenhang zwischen
der Raumlehre Mores und Oetingers gesehen zu haben (Krisis und Wende
des christlichen Geistes, S. 59). Er meint, Newton habe den Vermittler
gespielt.

4 Marie-Luise von Franz, Traum des Descartes, 1952, S. 73.

5 Newton hat schon als Cambridger Student ein Werk Durand Hothams
iber Jacob Bohme gelesen. Friedr. Dessauer, Weltfahrt der Erkenntnis,
1945, S. 125. Ahnlich urteilt auch Liselotte Richter: «Newton, der 1661 die
Universitdt Cambridge bezog, geriet unter den Bohmegeist der dortigen
Platonisten» (Jacob Bohmes mystische Schau, 1943, S. 49). Dessauer weist
nach, daB Barrow, der Lehrer Newtons, ein unmittelbarer Schiiler Henry
Mores war (S. 376). Auch ZiegenfuB3-Jung II, 199 konstatieren die Abhiingig-
keit der Newtonschen Raumlehre von der Mores.

120



Hand schopfen knnen. Aber es ist unrichtig, wenn diese Raumlehre
als eine Spezialitit von More hingestellt wird, an der sein Lehrer
und Freund keinen Anteil habe. In Wirklichkeit hat aber Cudworth
genau dieselbe Theorie vom Raum wie More, wenn er sie auch in
seinem Hauptwerk nicht so ausfiihrlich dargestellt hat wie Henry
More. Cudworth wendet sich gegen die Meinung Plotins, die Seele
konne nicht ausgedehnt sein (824). Es ist ein Irrtum, daB bei
Annahme einer Ausgedehntheit der Seele auch deren Korperlich-
keit gegeben sei, denn nicht alle ausgedehnten Dinge sind Korper
(822ff.). Andererseits muf} es auch unausgedehnte Substanzen geben,
z. B. Gedanken. Gedanken wiren ja nichts, wenn nur das, was
ausgedehnt ist, existieren wiirde (829). So kommt Cudworth zu
der These: Space = Extension of the Deity itself (766). Oder ganz
dhnlich: Space must be the Extension of an Incorporeal Substance
Infinite or the Deity (770). Gott ist auch nach Plato every where
and yet No-where (773). Simplizius habe Argumente fiir die
Unextended Substance entwickelt (ibid.). Ist Gott nicht ausgedehnt,
dann ist er an Non-Entity (778) 8. Ob Gott einen feinen oder festen
Korper 7 hat, bedeutet grundsitzlich keinen spezifischen Unter-
schied (781). Denn Cudworth ist der Meinung: «All finite (!) incor-
poreal Substances are always Naturally United with some extended
body as outside» (831). Damit hat er auch die Geister und Damo-
nen im Raum untergebracht, die als von einem Vehikel getragen
angesehen werden. Es ist denkbar, daBl der Raum eine unendliche
GroBe hat, doch ist Cudworth dafiir, dall man nicht eine infinite
duration der Welt anzunehmen habe (643). Er pflichtet Gassendi
bei, der den Raum weder als Substanz noch als Akzidenz, sondern
als ein Mittleres bezeichnet (770).

6 Wire Gott nicht ausgedehnt, dann — meint Cudworth — wiire er klein
wie ein mathematischer Punkt (777). Noch fragwirdiger ist die Argumen-
tation seiner dritten Objektion: «Wire Gott Unextended Substance, dann
konnte er sowohl im Ganzen, wie im Einzelnen sein, und das wiire ein Wider-
spruch» (782f.). Cudworth steht damit gegen den biblischen Gedanken, daf3
Gott die Einheit in der Mannigfaltigkeit ist. Bekanntlich hat ihn Leibniz
gsehr schon mit den Blidttern des Parkes von Herrenhausen illustriert und
demonstriert.

? More zitiert beifillig die Formulierung des Aristoteles, Gott sei animal,
cujus corpus sit coelum (I, 9, 10).

121



More definiert: «Extensum?® est immobile, Materia mobilis» (I,
165). Er trigt keine Bedenken, die 30 Eigenschaften Gottes (seine
Attribute) auf dieses Extensum zu iibertragen. Hatte schon Cud-
worth gegen Descartes erkliart, dall nach descartesscher Lehre der
Raum korperlich sein miifite (770), so meint More, der Raum sei
nur eine Moglichkeit (possibilitas) der Materie (II, 162, 26). Mit
Cudworth erklirt er, der Geist ist rdumlich, aber nicht korperlich
(Enchir. met. I, 167). So sehr er anfangs fiir Descartes begeistert
war, so sehr wirft er ihm spéiter vor, er wolle Gott aus der Natur
ausschlieen (Zimmermann a. a. O., S. 421). Neben den drei all-
gemein angenommenen Dimensionen des Raumes mul} es eine
vierte geben, die More spissitudo essentialis nennt (I, 320). Sie ist
den Geistern eigentiimlich (I, 326). Der Raum bedeutet keines-
wegs Leere (I, 170). Der Raum ist substantia incorporea, der Geist
ist immer ein ens extensum (I, 158). Auch Gott ist ausgedehnt, was
nicht ausgedehnt ist, das ist Nullibi. Das hatte Cuphophron von
Gott ausgesagt, More bekdmpft ihn energisch (I, 671f.). Gott ist
ubique (676). Die, die das bestreiten, belegt More mit den Spott-
wort Nullibisten (I, 307, 308, 310, 311, 312, 315, 316, 320, 321, 326,
327 u. 6.). Er gibt eine Definition dieses Ausdrucks: «Hi igitur
propterea quod Spiritus nullibi esse tam audacter affirmant, Nulli-
bistarum titulum sibi merito conciliaverunt» (I, 307). Die Identitit
von Korper und Ausdehnung, wie sie Descartes lehrt, ist falsch
(More II, 234f., 238). Er versuchte brieflich, Descartes zu einer
Zuriicknahme dieser These zu bewegen, vergeblich (Von Hertling
185). Darauf nannte ihn More Nullibistarum Coryphéus (II, 251
bis 254), oder immerhin Nullibistarum Princeps (I, 307). Descartes
fiithre scholastische Irrtiimer weiter, wenn er bestreite, dall Geister
eine Ausdehnung hétten. Das seien incomprehensibilia et ridicula
commenta (II, 399). More fithrt damit eine Kritik Cudworths an
Plotin weiter. Er bestiirmt Descartes weiterhin, er méchte doch
zugeben, dal} sich die Seelen aufhalten in der Gegend zwischen
Merkur und Sonne (I, 487). Denn die Ausdehnung sei doch niemals

8 Der Begriff des Intensum ist More wichtig, es existiere neben der
Materie, auch Leukipp, Demokrit, Epikur, Plato hitten seine Lehre vom
Spatium (I, 158, 161, im Enchiridium Metaphysicum).

122



mit der Materie als solcher identisch, der Raum sei doch praeter
materiam (I, 158ff., 664, 666, 667).

Doch hatte More auf dem Kontinent mit dieser Ausdehnungs-
lehre kein Gliick. So sehr ihm Newton folgte, so sehr lehnte ihn in
diesem Punkte Leibniz ab. In der Theodizee II, § 351, geht er ein
auf eine Bemerkung Bayles zu Straton von Lampsakos. Bayle hatte
dort die Frage gestellt, wie sich der Stratonsche Determinismus
zu dem Problem verhalten hitte, wenn Gott den Raum vierdimen-
sional geschaffen hitte. Leibniz erklart, das hitte Gott nicht getan,
denn: «Le nombre ternaire est determiné, non pas par la raison du
meilleur, mais par une nécessité géométrique. C’est parce que les
géometres ont pu démontrer, qu’il n’y a que trois lignes droites
perpendiculaires entre elles, qui se puissent couper dans un méme
point.» Die Dreidimensionalitit des Raumes steht also fest als
verité de raison, an der auch Gott nichts &ndern kann und édndern
will, durch une nécessité géométrique et aveugle. Trotzdem behilt
auch die Raumlehre Leibnizens noch ihren religiosen Unterton.
An Des Bosses schreibt Leibniz: «Itaque realitas corporum, spatii,
motus, temporis videtur in eo consistere, ut sint phainomena Dei»
(Werke Akad. II, 435). In den von Schmalenbach edierten Aus-
gewihlten Philosophischen Schriften (I, 1914, II, 1915) nimmt die
Lehre von der Phinomalitit des Raumes einen groflen Platz ein
(vgl. I, 100, 104, 141, 160; II, 15, 18, 26, 32, 36, 46, 53f., 68, 73f.,
79, 84, 92ff., 104, 107—111, 117ff., 160f., 163ff., 168ff., 172ff., 176,
182f., 186, 188, 193, 195, 202, 205). Aber die Lehre von der Aus-
gedehntheit der Geister konnte Leibniz nicht sich aneignen; er hat
sie wie auch Spinoza verworfen.

Immanuel Kant hat diese Leibnizsche Position iibernommen
und erweitert. In seiner Dissertation «De mundi sensibilis atque
intelligibilis forma et principiis» (1770) wird der Raum dem mundus
sensibilis zugeteilt. In den dazugehorenden «Reflexionen» findet
sich der Satz: «Wenn ich den mundum sensibilem nach Begriffen
des intelligibili denke, so ist es mundus mysticus» (Refl. 1152).

Ernst Cassirer hat gezeigt, dal} sich diese Arbeit Kants in erster
Linie gegen die Raumlehre Newtons und damit gegen die Mores
richtet °.

9 Erkenntnisproblem II, 629.

123



Oetinger aber hielt an Mores Raumlehre fest, weil er als christ-
licher Kabbalist von der Kabbala her von ihrer Wahrheit iiber-
zeugt war. Er bezieht — wie die Kabbalisten — Psalm 90, 1 auf
den Raum. «Die Kraft in der Kreatur ist mit der Kraft auller der
Kreatur eine einzige unauflosliche, nicht unteilbare Kraft. Diese
Kraft ist der gottliche Raum» (Swedenborg ete., II, 212). Oder er
stiitzt sich auf Psalm 150, 1 mit dem Terminus Rakiah Usso. In
Ubernahme des Kreisgleichnisses interpretiert er: «Rakiah ist
Expansum, Peripherie. Usso ist Centrum. Diese geht vom Heilig-
tum aus, wie Apok. 4, 12. In diesem Raum wohnen Engel und
Menschen nach Psalm 90, 1» (Antonia 264). Dieses Rakiah Usso
hat auch hernach auch die nach sich geschaffene Rakiah von Gen. 1
hervorgebracht, welches das ultimum cogitabile ist, wie das Wort
und sein Rakiah Usso das primum cogitabile generativum Dei
(S. 294). Gott ist der Raum aller Dinge (51). Gott mull etwas
erfiillen, er kann nicht ohne Raum sein. Im Anschlufl an Euler
kann man sagen, der absolute Raum sei ein bestindiges Correla-
tivum von Gott» (315). In wortlicher Ubereinstimmung mit Newton
definiert er: «Der Raum ist das Sensorium Gottes (Psalm 150, 1).
Dieser Raum ist ewige Freiheit, ein ens penetrabile» (157). Hier
macht Oetinger Abstriche bei Bohme: «Im Begriff des Raumes ist
Bohm nicht unser Unterweiser» (Worterbuch 381).

«Gott hat eben durch die drei Selbstbewegungsquellen in dem
Rakiah Usso an sich genommen, daB er in der Ausbreitung seiner
konzentrierten Stirke des Feuers und Lichts, in dem Rakiah Usso,
Psalm 150, 1, als in einer himmlischen Basi, welche Erde, Wasser,
‘Feuer und alle elementische Kraft zugleich ist, wohnen wolle»
(Swedenborg II, 270f.). Anfanglich wortlich mit dem obigen Zitat
aus dem «Swedenborg» iibereinstimmend, heif}t es in der «Lehrtafel
der Antoniay: «Die Kraft in der Kreatur ist mit der Kraft auller der
Kreatur eine einzige unauflosliche!?, aber nicht unteilbare Kraft.
Diese Kraft ist der gottliche Raum (Makom oder Rakiah Usso).
Dieser Raum ist die wahre Substanz, worin alle Intelligenzen und

10 Djeser aus Hebr. 7, 16 stammende Ausdruck war dem Chemiker
Oetinger ganz besonders wichtig. Vgl. die Nachweise bei W. A. Schulze,
Oetingers Beitrag zur Schellingschen Freiheitslehre, Zeitschr. f. Theologie
und Kirche 1957, 220ff.

124



Geister ihr Bestehen haben, sie ist die Etendue intelligible Male-
branches» (264).

Schelling kommt — wie die Kabbalisten — iiber die Zimzum-
Lehre zur Raumlehre. In den «Weltalterentwiirfen» erklirt er aus
der Expansion und Kontraktion Gottes die Entstehung des Rau-
mes (ed. Schroter, S. 85f.). In der «Philosophie der Offenbarung»,
zu der ja die «Weltalterentwiirfe» die Vorarbeit bilden, wird bei
der philosophischen Ausdeutung der Himmelfahrt Christi das
Desiderat einer neuen Raumlehre angemeldet: « Es wire notig, die
Materie von dem sogenannten unendlichen Raum hier ebenso zu
behandeln und auseinanderzusetzen, wie wir frither die Lehre von
der unendlichen Zeit behandelt und in einem ganz neuen Lichte
dargestellt haben» (Werke X1V, 235). Der Bezug auf Psalm 150,1
ist deutlich in den «Weltalterentwiirfen»: «Die Schrift nennt Him-
mel und Erde die Ausbreitung seiner Stirke» (S. 231). Ernst Benz!!
hat gezeigt, wie oft Schelling den hebriischen Terminus Rakiah
Usso zitiert. Robert Zimmermann ist bei seiner o. a. Abhandlung
(S. 403) gestoBen auf Johann Ludwig Fricker (1729—1766), mit
dem er aber nichts anzufangen weil. Ein Blick in die ADB 7,
1878, 382, hitte ihn davon iiberzeugen konnen, dall es sich um
einen Oetingerschiiler handelt, der die Theosophie des Meisters mit
Hilfe einer mathematischen Mystik ins Kosmische erweitern
wollte!2,

Reimann zieht eine Verbindungslinie von Oetingers Raumlehre
zur mathematischen Ausdehnungslehre der Gegenwart, die auf
Hermann Giinther GraBmann (1809—1877)1% zuriickgeht. Der
Pfarrersenkel Grafimann hat namlich ein regelrechtes Theologie-
studium — neben seinen Mathematikstudien — absolviert und
beide theologische Examina vor dem Konsistorium in Stettin abge-
legt. Reimann will iiber Neander, den Berliner Kirchenhistoriker,
eine Beziehung zu Oetinger herstellen. Aber das ist sehr fragwiirdig.
Einmal deswegen, weil Neander keine spezifische Kenntnis Oetin-
gers hatte — die gibt es erst wieder seit Auberlen —, zum andern,
weil Grafmanns Ausdehnungslehre (1844, Neubearbeitung 1862)

11 Schellings theologische Geistesahnen, 1955, S. 19 (279).
12 W. Ludwig in Bl. f. wttbg. Kirchengeschichte, 56, 1956, 168—171
E. H. Piltz in RGG3 II, 1132.

125



doch etwas ganz anderes meint, als Oetingers Lehre vom vier-
dimensionalen Raum Gottes und der Geister.

Wenn der Leipziger Astronom Zoéllner, der weltanschaulich
Spiritist war, sich auf Mores Raumlehre berief, um seinen Spiritis-
mus wissenschaftlich zu «begriinden», so ist ein solches Verfahren
sachlich legitim, denn so war die vierte Dimension Mores und sei-
ner Anhinger gemeint. Allerdings ist das auch der Raumlehre
Kants passiert; hier war es Du Prel (1839—1899), der solche Ver-
suche einer «wissenschaftlichen» Begriindung unternahm in einer
Zeit, da der Neukantianismus geistig tonangebend war!?. Es ist
eine eigenartige Ironie, dafl der Verfasser der «Triaume eines Gei-
stersehers» zum Eideshelfer des Spiritismus gemacht wurde, aber
derartige Verkehrungen und «Umkippungen» hat es in der Reli-
gions- und Geistesgeschichte schon oft gegeben.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Der Status quo ante wiederher- gekehrt. Dazu muliten die Blau-
gestellt helme, die Truppen der UNO,

die zur Sicherung des Friedens

So lautet die pro-arabische im Gazastreifen standen, zu-
Erklirung fiir den neuesten Ge- riickgezogen werden. Mit einer
waltakt Agyptens gegen den erstaunlichen Willféhrigkeit
Staat Israel. Man sei zu dem Nasser gegeniiber wurde dies
Zustand, welcher vor der Suez- vom derzeitigen Generalsekre-
Krise und dem israelischen tér der UNO veranlaBt. Er be-
Sinaifeldzug bestand, zuriick- rief sich dabei auf eine Inter-

13 Cantor und Leskien in ADB, 9, 595—598. Auch Friedrich Kunze
zitiert Grafmann in seiner «Erkenntnistheorie» (1927) mehrfach mit Hoch-
achtung, so S. 47, 65, 67, 68, 111.

14 Er verfallte 1884 eine «Philosophie der Mystik». Seine «Ausgewihlten
Schriften» erschienen 1900—1901 (19 Binde!), die «Nachgelassenen Schrif-
ten» 1911.

126



	Der Einfluss der Kabbala auf die Cambridger Platoniker Cudworth und More

