
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Die "Mutter Erde" in der Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE «MUTTER ERDE» IN DER SCHÖPFUNGSGESCHICHTE

DER PRIESTERSCHRIFT

Von Hebbebt Schmid, Kaiserslautern

Die Exegese der jahwistischen Erzählung vom Paradies und
Sündenfall (Gen. 2, 4b-3, 24) läßt deutlich erkennen, daß nomadische

und bäuerliche Traditionen vorliegen. Einerseits ist kein
Steppengestrüpp auf der Erde, weil Jahwe (Gott) noch nicht hatte

regnen lassen. Andererseits war noch kein Kraut des Feldes
gewachsen, weil der Mensch (Adam) zur Bearbeitung des
Ackerbodens (Adama) fehlte. Dementsprechend bildete Jahwe den
Menschen aus Staub bzw. aus Ackererde (Gen. 2, 5. 7), aus der er auch
die Tiere machte (Gen. 2, 19). Zu Gen. 3, 17. 19ab als Fassung A
und zu Gen. 3, 18. 19c als Fassung B stellt Gerhard von Rad1 fest:
«Die eine Fassung (A) hat das Leben des Bauern (Fellachen) im
Auge und seine nicht endende Plage, mit der er der Scholle seinen

Ertrag abringt; die andere (B) das des Beduinen in der Steppe.
Sein Dasein ist weniger von der Mühsal der Feldbestellung als von
der Armut und Kärglichkeit des ihm gewährten Lebensunterhaltes
gekennzeichnet.» Während nach Gerhard von Rad (S. 60) «die

Erzählung von 1. Mos. 2 f. trotz gewisser Spannungen und Unebenheiten

kein Trümmerhaufen einzelner Rezensionen ist, sondern als
Ganzes mit einheitlichem Gedankengang verstanden wer will»,
scheidet Otto Eißfeldt2 den Text Gen. 2, 4b-3, 24 in die «Laienquelle»

(L) und in die jahwistische Quelle (J), wobei in L die nomadische

und in J die bäuerliche Tradition enthalten ist. Die Frage,
ob überlieferungsgeschichtlich oder literarkritisch vorzugehen ist,
braucht hier nicht erörtert zu werden. In bezug auf die priester-
schriftliche Schöpfungsgeschichte Gen. 1, 1-2, 4a stimmen Otto
Eißfeldt und Gerhard von Rad dahingehend überein, daß keine

Quellenscheidung in Frage kommt.

1 Das erste Buch Mose. Kap. 1-12, 9. ATD 2, 21950, S. 76.
2 Hexateuch-Synopse, Neudruck 1962, S. 3ff. Sellin-Fohrer, Einleitung

in das Alte Testament, 1965, S. 175, rechnen Gen. 2, 8f. (zum Teil); 3,

18-19aa 21. 22b. 24 der «Nomadenschicht» zu.

237



Die neueste umfassende Untersuchung «Zur Überlieferungsgeschichte

von Genesis 1, 1-2, 4a» (Untertitel!) stammt von Werner
H. Schmidt3. Nach einem Überblick über den Stand der Forschung
behandelt er die «Vorgeschichte des Stoffes» im Hinblick auf «Die

mythologische...» und «Die hymnisch-weisheitliche Tradition»,
einschließlich der israelitischen. Bei der Analyse des Textes stellt
er den formelhaften Aufbau heraus («Vollzugsbestätigung»,
«Billigungsformel», «Namengebung», «Tageszählung»), um dann auf
«Das Verhältnis von Wort- und Tatbericht» einzugehen. Zum
Schluß geht es ihm um das Problem von «Tradition und Interpretation».

Wenn es auch lohnend wäre, seine Ergebnisse zu referieren
— noch lohnender ist die Lektüre seines Werkes —, so soll hier nur
auf ein Teilproblem eingegangen werden.

In dem Unterabschnitt «Zur Tradition von Gen. 1, 2» (S. 84—87)
stellt Schmidt die Frage : «Stellt Gen. 1, 2 eine vorgegebene Einheit
dar, oder liegen hier drei ursprünglich ,verschiedene Theorien vom
Anfang der Welt'. vor?» Auf Grund von religionsgeschichtlichen
Parallelen vertritt Schmidt die Ansicht, «daß der zweite und dritte
Versteil, die von Wasser, Finsternis und Wind reden (V. 2a/3b),
schon in der Tradition verbunden waren ». Könnte aber nicht
Gen. 1, 2 a«, für sich genommen, einer Anschauung entlehnt sein,
wie sie der Jahwist beschreibt, nach der die Erde einmal Wüste
war (S. 85). Da in Gen. 1, 9 das «Trockene» hervorkommt und
nach Ps. 104, 6. 9; 24, 2 das Land einmal völlig vom Wasser
überflutet war — die Sintflut bei P ist eine Bücküberflutung —,
verneint der Verfasser diese Frage und sieht in Gen. 1, 2 eine
«notwendige Einheit» (S. 86).

Im folgenden soll der Versuch gemacht werden, zu zeigen, daß
die Vorstellung von der «Erde», die «wüst und leer» war, zusammen
mit der «Mutter Erde» in Gen. 1, 11 f. 24f. auf eine ursprünglich
selbständige Tradition zurückgeht.

Schmidt übersetzt «tohuwabohu» mit «nichtig und leer» (S. 78

bis 80). Ist damit nicht zu wenig gesagt, denn die Erde ist als ein

3 Die Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift, Wissenschaftliche
Monographien zum Alten und Neuen Testament 17, 1964. Siehe auch W. H.
Schmidt, Schöpfungsgeschichte — Mythos und Glaube, Kirche in der Zeit
XXI, 1966, S. 258-261.

238



«Etwas» vorhanden? Es geht kaum um den Gegensatz von «Seiendem»

und «Nichtseiendem». Wenn Gott bei dem Gericht über
Edom die «Meßschnur des Tohu» und die «Senksteine des Bohu»
verwendet (Jes. 34, 11), so geht aus dem Kontext hervor, daß das
Land wüst ist, niemals mehr durchwandert wird, die Gebäude im
Gestrüpp untergehen und nur noch Wüstentiere und Dämonen
dort leben können. Georg Fohrer4 bemerkt, daß Gott «... das

Land zur Wüste und Leere des chaotischen Zustandes vor der
Schöpfung (1. Mose 1, 2)». macht, wobei noch zu betonen wäre,
daß sozusagen die Wüste nicht ganz leer, aber für den Menschen
mit seinen Herdentieren unwirtlich ist. Schmidt begibt sich in den

philosophischen Bereich des «Nichtseienden», wenn er in der Fußnote

4 (S. 79) davon spricht, daß «die Senksteine ins Leere
fallen» und die Meßschnur ausgespannt wird, «wo es nichts zu
messen gibt». Demnach besagt «tohuwabohu» in Gen. 1, 2, daß
sich die Erde in einem wüsten, unbewohnbaren Zustand befand.
Da sie als «Mutter» erst in Gen. 1, 11 f. 24f. Pflanzen und Tiere
hervorbringt, war sie allerdings im Gegensatz zur Wüste des Landes
Edom geradezu nackt.

Von der Erde als Namen für das Trockene ist dann in Gen. 1, 10

die Rede. Doch hat das dritte Schöpfungswerk (Gen. 1, 9f.) nichts
mit der «Mutter Erde» zu tun, sondern erinnert an die ägyptische
Vorstellung vom «Urhügel», der wie eine Insel aus dem Wasser
auftaucht5. Die Erde entstand durch die Namengebung, während
sie in Gen. 1, 2 vorausgesetzt wird.

Die Mutter Erde setzen das vierte und das siebte Schöpfungswerk

voraus6. «Und Gott sprach: Es lasse die Erde Grün sprossen:
Kraut, das Samen bringt, ,und' Fruchtbäume, die Früchte tragen
nach ihrer Art, in denen ihr Same ist auf Erden! Und es geschah
so. Und die Erde brachte das Grün hervor: Kraut, das Samen

4 Das Buch Jesaja, 2. Band, Zürcher Bibelkommentare, 1962, S. 144f.
«Staub» kann zur Bezeichnung für das Grab oder das Totenreich werden
(vgl. Hiob 7, 21; 17, 16; 19, 25; 20, 11; 21, 26; Ps. 22, 16. 30; Jes. 29, 4;
Dan. 12, 2), desgleichen auch die «Erde» (vgl. 1. Sam. 28, 13). Besteht ein
Zusammenhang zwischen der Mutter Erde und dem Totenreich?

5 Siehe W. H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte S. 26f., 85f., 106.
6 Übersetzung von W. H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte S. 106

und 124.

239



bringt nach seiner Art, und Bäume, die Früchte tragen, in denen
ihr Same ist nach ihrer Art...» (Gen. 1, 11 f.). «Und Gott sprach:
Die Erde bringe hervor Lebewesen nach ihrer Art: Vieh und
Gewimmel und Wild der Erde nach seiner Art! Und es geschah so.
Und Gott machte das Wild der Erde nach seiner Art und das Vieh
nach seiner Art und alles Gewimmel des Erdbodens nach seiner

Art...» (Gen. 1, 24f.).
Beide Werke werden durch die Formel «Und Gott sprach» des

Wortberichts eingeleitet, auf den die Vollzugsbestätigung («Und
es geschah so») folgt. Der «Tatbericht» in 1, 12 enthält die
Fremdausführung «Und die Erde brachte hervor», in 1, 25 hingegen
die Selbstausführung Gottes: «Und Gott machte...» Warum
fehlt der Tatbericht, daß die Seele die Tiere hervorbrachte, und —
so könnte man gleich hinzufügen — auch den Menschen 1 Einerseits
war der Priesterschrift die Vorstellung des Gebärens — «Hervorbringen»

bezieht sich in Hiob 10, 18 auf den Mutterschoß (vgl. das gleiche
Verbum in Gen. 25, 26; 38, 28) — von Tieren und Menschen im
Gegensatz zum Aufgrünen der Pflanzen zu mythisch. Andererseits
stehen diese Lebewesen mit Blut Leben in einem besonderen
Verhältnis zu Gott (vgl. Gen. 9, 1-17).

Religionsgeschichtlich gesehen könnte das Hervorbringen durch
die Erde in einer Parthenogenese erfolgt sein. Vielleicht ist auch an
eine «Befruchtung» durch den Himmel(sgott) zu denken. Ob der
Regen in Gen. 2, 5, der die Steppenvegetation aufsprießen ließe,
damit im Zusammenhang steht, ist fraglich. Über Spekulationen
ist nicht hinauszukommen. Ps. 90, 2 hilft nicht weiter, wenn auch
in poetischer Sprache gesagt wird, daß «Berge geboren» und «du

Gott) Erde und Welt gekreißt hast», falls nicht das Passiv zu
lesen ist. Demnach wäre El der Urvater. Als El Eljon ist er Schöpfer
(qnh) Himmels und der Erde (Gen. 14, 19). Da in den Ras-Schamra-
Texten qnh die Bedeutung von Zeugen und Gebären hat, könnte
in El tatsächlich der Gott gesehen werden, der die Welt «gekreißt»,
oder nach Philoo Biblios mit einer Frau namens Beruth Uranos
und Ge gezeugt hat7. Im priesterschriftlichen Schöpfungsbericht

7 Siehe Herbert Schmid, Jahwe und die Kulttraditionen von Jerusalem,
ZAW 67, 1955, S. 168—197, besonders S. 179 und 182, und Werner H.
Schmidt, Königtum Gottes in Ugarit und Israel, BZAW 89, 21966, S. 60ff.

240



lassen sich aber keine El-Traditionen nachweisen. Infolgedessen
sind derartige religionsgeschichtliche Vergleiche und Folgerungen
nicht stichhaltig.

Wesentlicher ist die Frage, warum die Mutter Erde in der
priesterschriftlichen Schöpfungsgeschichte die Pflanzen und die
Tiere, nicht aber die Menschen hervorbrachte. Es wurde oben
bereits angeführt, daß nach dem Tatbericht Gen. 1, 25 Gott selbst
die Tiere machte, was von den Pflanzen nicht ausgesagt wird. Im
Hebräischen wird das gleiche Verbum für «machen» in Gen. 1, 26

verwendet: «Wir wollen Menschen machen...» fsh). «Schaffen»

(br') liegt u. a. in den Versen Gen. 1, 21 und 27 vor. Gab es

überhaupt die Vorstellung, daß die Mutter Erde den Menschen
hervorbrachte? Zwei Texte kommen zur Beantwortung dieser Frage in
Betracht :

1. Und er Hiob) sprach:
«nackt bin ich aus dem Leibe meiner Mutter hervorgegangen
und nackt werde ich dahin zurückkehren ...» (Hiob 1, 21 aa).

2. Nicht war mein Gebein vor dir verborgen
als ich im Verborgenen gemacht wurde,
gewirkt wurde in den Tiefen der Erde (Ps. 139, 15).

Im ersten Text ist es unwahrscheinlich, daß mit «dem Leib
meiner Mutter» die Erde gemeint ist. Grotesk wäre allerdings die

Vorstellung, daß Hiob in denselben zurückkehrt. Es liegt eine
Parallele zu der nomadischen Tradition Gen. 3, 19b vor: «Denn
Staub bist du, und zum Staub wirst du zurückkehren», und — so

ist hinzuzufügen — in die Mutter Erde. Die Geburt aus dem Mutterleib

und die Rückkehr in die Mutter Erde sind unausgeglichen,
falls nicht doch mit dem Mutterleib die Erde gemeint sein sollte.

Auch in Ps. 139, 13 («Denn du hast meine Nieren geschaffen
[qnh!], hast mich gewoben im Leib meiner Mutter», vgl. Hiob 10,

9-12) ist mit dem Mutterleib kaum die Erde gemeint, obgleich in
dem oben übersetzten Vers 15 von den «Tiefen der Erde» die Rede

ist, in denen der Dichter als Embryo gewirkt wurde. Die
Vorstellung von der Entstehung im Mutterleibe und in der Mutter Erde
gehen ineinander über. Bemerkenswert ist, daß in dem eschatologi-

241



sehen Text Jes. 26, 19 die Mutter Erde, sozusagen nach der Befruchtung

durch den Tau, die Totengeister, die identisch mit den
«Staubbewohnern» (Vers 19ba) sind, gebären («werfen») wird. Auf Grund
des Wortberichts Gen. 1, 20 («Und Gott sprach: es wimmele das

Wasser an Gewimmel, lebenden Wesen, ») könnte man meinen,
daß hier das Wasser die Fische hervorbringen sollte, wie die Mutter
Erde die Vegetation und die Tiere hervorbrachte. Werner H.
Schmidt8 hat aber Gen. 1, 20 als spätere Bildung nachgewiesen;
der Vers sei in Analogie zu Vers 24 geformt.

Die Erschaffung des Menschen durch Gott in Gen. 1, 26-28
enthält keinerlei Hinweise auf eine Hervorbringung durch die Mutter
Erde. Der Mensch ist Repräsentant und Beauftragter des Schöpfers;
er soll die Erde füllen, sie sich unterwerfen und über die Tiere
herrschen. Bedenkt man aber, daß im Rahmen des Tatberichts
Gen. 1, 12 die Erde die Pflanzen hervorbrachte, der Tatbericht in
Gen. 1, 25 die Hervorbringung der Tiere durch die Selbstausführung
Gottes ersetzt wurde, so ist es eigentlich nicht verwunderlich, daß
der Mensch, der in einem besonderen Verhältnis zu Gott gesehen

wird, überhaupt nicht durch die Mutter Erde hervorgebracht,
sondern direkt von Gott geschaffen wurde. Hiob 1, 21 und Ps. 139, 15

(vgl. Jes. 26, 19) lassen aber erkennen, daß im Bereich des Alten
Testaments die Erde als Mutter des Menschen aufgefaßt wurde.
So ist es möglich, in der priesterschriftlichen Schöpfungsgeschichte
die Tradition von der Mutter Erde zu sehen, die ursprünglich nackt
und bloß war, die die Vegetation, die Pflanzen und die Menschen
hervorbrachte.

Zum Schluß ist noch die Tradition von der Mutter Erde mit der
jahwistischen Erzählung vom Paradies und Sündenfall zu vergleichen.

Dabei kann gleich vorweggenommen werden, daß die Erde
in Gen. 2, 4b-3, 24 kaum als Mutter erscheint. Aus Vers 5 («und
keinerlei Steppengestrüpp war noch nicht auf Erden weil Jahwe
Gott noch nicht auf die Erde hatte regnen lassen. ») ließe sich
höchstens erschließen, daß die Erde durch den (befruchtenden)
Regen Pflanzen hätte hervorbringen können. Die der nomadischen
Tradition entstammende Aussage «Denn Staub bist du und zum

8 Die Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift..., S. 122f. und 126,
Fußnote 4.

242



Staub wirst du zurückkehren» (Gen. 3, 19b, vgl. Ps. 104, 29;
Hiob 10, 9; 30, 19; 34, 15; Pred. 3, 20; 12, 7) weist daraufhin, daß

der Mensch aus dem Staub hervorgegangen ist; ähnliches bezeugt
das bäuerliche Adam-Adama-Motiv. Wenn Jahwe Gott in Gen. 2, 9

aus der Adama allerlei Bäume sprossen ließ, so liegt nur mittelbar
die Vorstellung von der Mutter Erde vor (vgl. 3, 18). Staub und
Ackererde sind lediglich Material, aus denen Jahwe den Menschen

— aus Ackererde auch die Tiere — formte. Dadurch, daß Jahwe
selbsttätig gleichsam als Töpfer (Gen. 2, 7. 19), als Gärtner (Gen.
2, 8) und als «Chirurg» (Gen. 2, 21f.) handelte, spielt die Potenz
der Erde als Mutter keine Rolle mehr. Dies zeigt, daß der Grad der

Entmythisierung von der Aktivität Gottes abhängt, der «nur»
gebietet (Gen. 1, 11. 24) oder selbstschaffend auftritt, wie in Gen. 1,

25. 26ff. und in der jahwistischen Erzählung Gen. 2, 4b-3, 24.

Dabei stehen anthropomorphe Gottesvorstellungen einer Entmäch-
tigung der Erde nicht im Wege. Sie tragen vielmehr dazu bei.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

FriedhofSchändungen
und kein Ende

In Deutschland ist es in
letzter Zeit wieder des öftern zu
Friedhofschändungen gekommen.

Unter anderen wurde der
jüdische Friedhof in der
badischen Gemeinde Efringen-Kir-
chen von Vandalen heimgesucht.
Sechs Grabsteine wurden
umgeworfen und eine Marmortafel
zertrümmert. Der Gemeinderat
hatte kurz zuvor beschlossen,
auf dem jüdischen Friedhof für

die jüdischen Opfer des
Nationalsozialismus eine Gedenktafel
anbringen zu lassen. Es liegt
nahe, die Untat mit diesem
Beschluß in Zusammenhang zu
bringen.

Neue Synagogen

In Kassel, deren jüdische
Gemeinde gegenwärtig etwa 100

Mitglieder zählt, ist die von den
Nazis im Jahre 1938 zerstörte
Synagoge neu erstellt und
eingeweiht worden. Vor dem Kriege

243


	Die "Mutter Erde" in der Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift

