Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Hekalot Rabbati XXVII, 2-5

Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEKALOT RABBATI XXVII, 2—5: o8 nmaa ox

Von JoEANN MAIER, Kéln

Textl

DaR n™M1aa1 AR
Dyap ROD3 DIX NMT
on> oIR "D
[@mD1> pnn DR 2(°)7]
oINS o'bnY1 OTIRD O°%9
3(DTRD) AW oUNnYM WD
lamby %n TR

W MwRa3 AR
nyap JRo51 W N
o W o
S PORY WS PRa
WS IRy by PInw
lamby wrp JnneR

(IR DA TR
nyap JRO21 IR nmT
o IR 1D
458D aNPR IRD AMRY

1 Nach den Ausgaben von A. Jellinek, Bet ha-Midrasch ITI, Jerusalem
19382, S. 103; S. A. Wertheimer, Batté Midrasét, I, Jerusalem 19522, S. 109f.

2 Der Text Jellineks (bei Wertheimer «R») und ein «Sefer Hekalot» (bei
Wertheimer «S») lesen den Plural (vgl. die Lesarten und das Qefre in der
Biblia Hebraica zu Ez 1, 8 und die LXX zu 10, 8), der vorzuziehen ist.
AuBerdem hier wie 10, 8 tahat, nicht wie 1, 8 mit-tahat. Die ganze, in eckige
Klammern gesetzte Zeile ist offensichtlich ein spéterer Zusatz auf Grund
von Ez 10, 8.

3 Die Anm. 2 genannten Textzeugen fiigen das eingeklammerte k’dm
(wie ein Mensch) hinzu. Wahrscheinlich ist es urspringlich und in der tbri-
gen Uberlieferung ausgefallen, vielleicht wegen der etwas iiberlasteten Zeile.
Moglicherweise ist besirah (mit Gesang) ein Zusatz, der dann das urspriing-
liche kfadam verdrangt hat.

4 Die Anm. 2 genannten Textzeugen fiigen hier hinzu: wphdtm k’rj (und
ihre Furcht ist wie die von Lowen erregte), doch sprengt dies die Struktur.

209



MIND any Yt
lamby exm SqnmR(Y)

W1 MPWa AR
nyap JRoS2 W1 nnT
on% w1 Mo
WD PEEWN WD TOp ()
w1 81ow
'omby M R

IenTR Peben oo
nwSwna mrTpa
PR 927D
nIRIY T VTR T1TP VYT
1120 paxa 5o &’On

Ubersetzung

I 1 Erhaben unter den Geschopfen ist der Mensch,
2 Menschengestalten hast du an deinem Throne angebracht,
3 Menschengesichter haben sie
[und Menschenhidnde unter ihren Fliigeln 9],
laufen wie Menschen und dienen wie Menschen,
knien und werfen sich nieder mit Gesang (wie Menschen)
und deine Furcht, o Konig, liegt auf ihnen!

w
&

IT 1 Erhaben unter den Tieren ist der Stier,
Stiergestalten hast du an deinem Throne angebracht,
Stiergesichter haben sie,
laufen wie Stiere, dienen wie Stiere,
stehen auf ihrem Platze wie Stiere

und deine Furcht, Heiliger, liegt auf ihnen!

SOt W N~ TR

5 Das w (und) ist nach dem Wortlaut der iibrigen Zeilen 6 ergiinzt.

8 «S» (s. Anm. 2) hat statt néra’ (Schrecklicher): ’addir (Herrlicher).

7 Die Anm. 2 genannten Textzeugen fiigen hier ein: rasin kendsdr (laufen
wie Adler).

8 So die Anm. 2 genannten Textzeugen besser statt nasin (flichen). fws
(im bibl. Hebr. nur Hi 9, 26 tw$) ist seit dem Mischnahebr. durchaus geldufig
(fiir das bibl.-hebr. d’h).

9 8. 0. Anm. 2.

210



IIT 1 Erhaben unter den Bestien ist der Lowe,
2 Lowengestalten hast du an deinem Throne angebracht,
Lowengesichter haben sie,
briillen 19 wie Lowen, schrecken!! wie Lowen,
ihrer Pranken Kraft gleich Lowen
(und!?) deine Furcht, Schrecklicher, ruht auf ihnen!

S Ot B W

IV 1 Erhaben unter den Vogeln ist der Adler,
Adlergestalten hast du an deinem Throne angebracht,
Adlergesichter haben sie,
()!3 eilen wie Adler und fliegen wie Adler,
schweben !4 wie Adler

und deine Furcht, o Reiner, liegt auf ihnen!

S Ot = W o

Und sie alle bekennen dreimal deine Heiligkeit
mit der dreifachen Heiligung
nach dem Wort, das da heil3t15:;
«Heilig, heilig, heilig ist der Herr Zebaoth,
voll ist die ganze Erde seiner Herrlichkeit!»

Ot W= W o =

Strulctur

Sieht man vom Stiick V (und von der sekundiren Zeile I, 3a)
ab, so bilden I—IV vier Strophen von einheitlicher Struktur. Das
Schema ist im wesentlichen das gleiche, das auch in dem Judaica
21, 1965, S. 129, gebotenen °Attah hit’ *adén zugrund liegt: Durch
konstante und variierte beziehungsweise variierende Elemente
wird eine im Grundansatz einfache Reihenbildung zu einer Stro-
phenfolge ausgebaut. In I—IV wird jede 1. Zeile durch das kon-
stante ga’dh eingeleitet, gefolgt von der «Gattungsbezeichnung»
des an dritter Stelle genannten Lebewesens!¢. In Zl. 2 variiert

10 Wortlich: IThr Gebrull ist wie. . . 13 S8, 0. Anm. 7.
11 Wortlich: Thr Schrecken ist wie. . . 14 S, 0. Anm. 8.
12 §. 0. Anm. 5. 15 Jes 6, 3.

16 Der Mensch gilt dabei — nach Gen 1—2 — als Herr der Geschopfe
iiberhaupt. Interessant ist auch, da3 von ihm (I, 4) wie vom Stier (als einem
Haustier) gesagt wird (II, 4), daB3 sie sich abmiihen, plagen, also arbeiten
(in der Ubersetzung: dienen): ‘amelim/n. Stinde dies bei allen vier Lebe-
wesen, konnte man an das verbreitete Motiv denken, wonach der Dienst

211



nur die Bezeichnung des Lebewesens, desgleichen in Zl. 3. In den
Zeilen 4—5 herrscht etwas groBere Freiheit, da sich die Kon-
stante hauptsichlich auf den Vergleich (k...) beschrinkt. Eben-
falls konstant bleibt bis auf die wechselnde Gottesbezeichnung
(Konig, Heiliger, Schrecklicher, Reiner!?) die Zeile 6. Bei aller
Gleichformigkeit entsteht doch keine langweilige Monotonie, son-
dern eher der Eindruck einer numinos geladenen, feierlichen At-
mosphére. Die Schilderung der vier Lebewesen, die durch ihre
Stellung am Gottesthron eben numinosen Charakter tragen, ist in
jeder Strophe fiir sich schon eindrucksvoll, wird zudem mit jeder
6. Zeile iiberboten durch die stereotype Feststellung, dall die
Furcht Gottes auf diesen Wesen liegt. Diese viermalige Klimax
des Grundgedankens findet in der strukturell deutlich abgesetzten
Strophe V eine thematische Zusammenfassung, durch die das
Stiick I—IV als Einleitung zu einem bestimmten liturgischen Akt
ausgewiesen wird.

«Sitz em Leben»

Strophe V ist nichts anderes als die «@Q°dus§ah», die ihrem Kern
nach im Trishagion von Jes 6, 3 besteht. Die ziemlich umstrittene
Geschichte der @Q°dus§ah im Rahmen der synagogalen Liturgie
kann hier nicht dargelegt werden, doch sei darauf verwiesen, daf3
schon Jes 6, 3 selbst ein Stiick aus der damaligen Tempelliturgie
gewesen sein diirfte, wahrscheinlich aus der Hekal-Liturgie (im
Inneren des Tempels und daher nicht 6ffentlich), die sich — nach
der damaligen Auffassung!® — unmittelbar vor dem thronenden
Gott abspielte. Uber die Verwendung des Trishagion in der Li-
turgie des Zweiten Tempels ist uns leider kaum etwas bekannt,
doch diirfte es auch hier seinen Platz gehabt haben!®. Die litera-

der «Heiligen Tiere» so anstrengend beziehungsweise dafl ihre Furcht so
grof} ist, daf} sie schwitzen. bChag 13b (unten) identifiziert ihren Schweil3-
strom mit dem nahar dintdr, dem himmlischen Feuerstrom (vgl. auch Jelli-
nek, Bet ha-Midrasch II, 60; VI, 111).

17 Zu solchen Reihen vgl. auch Judaica 21, 1965, 129 ff.

18 Jes 6 und die Ezechielvisionen spiegeln eben wider, wie man sich den
thronenden Gott im Allerheiligsten vorgestellt hat.

19 Wahrscheinlich stammt ja die Berakah III des Achtzehngebets, die
sogenannte gedussat has-Sem, aus der Tempelliturgie. mR 6’8 has-Sanah IV, 5

212



rische Verwendung in Jes 6, 3, in einem Kapitel, das (wie die
Ezechielvisionen) spiter als objektiv giiltige Beschreibung der
himmlischen Welt galt, hat jedenfalls die Vorstellung von der
himmlischen Liturgie im Frithjudentum entscheidend mit-
geprigt. Die Apokalyptik hat sich solcher Traditionen bedient,
um im Rahmen ihrer Entriickungsschilderungen die Liturgie der
Engel zu beschreiben, und von da her iibernahm auch das friihe
Christentum viel liturgisches Gut??. Im jiidischen Bereich fanden
solche Stoffe aber auch in der Esoterik Verwendung, wo die Be-
schreibungen des himmlischen Gottesdienstes — vielleicht unter
dem EinfluB lebendiger kultischer Uberlieferungen — ihren Héhe-
punkt in der Q¢dussah finden. Nach dem Grundsatz der Entspre-
chung beziehungsweise Identitit zwischen himmlischer und irdi-
scher Liturgie strebten die Esoteriker schliellich in der talmudi-
schen Zeit darnach, den synagogalen Gottesdienst an ihre Kon-
zeptionen von der «himmlischen» Liturgie anzugleichen, wobei es
vor allem um die Einfithrung der «@Qduddah» ging?. Besonders
deutlich wird der Erfolg dieser Bemiihungen in der ersten Morgen-
benediktion zum Sema’, dem Jéser *ér, wo eine ganze «Engellitur-
gie» mit QdusSah (gedusdat haj-jém) eingefiigt worden ist. Ahnliche
Stiicke sind in groBler Zahl in der esoterischen Literatur erhalten,
vor allem in Hekalot rabbati, meist allerdings stark vom esoteri-

(vgl. bRH 32a, bMegillah 17b) weist jedenfalls auf den Festtagskult. Neben
der Qeddsta’ deSidra’ (im Gebet «Uba’ lesijon gé’ely) war dies der Haupt-
ansatzpunkt der Esoteriker fiir eine Ausweitung des Gebrauchs der
Qeduséah. In der frihen synagogalen Poesie spielt erstere eine groBe Rolle.
Vgl. dazu L. Zunz, Die synagogale Poesie des Mittelalters, Berlin 19202,
S. 66ff.; I. Elbogen, Der judische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Hildesheim (Nachdruck der 4. Aufl.) 1961, S. 213f.; fur die
verschiedenen Formen der Qedussah M. Zulaj, Pijjaté Jannaj, Berlin 1938,
Einl. 8. 15f1.

20 Das Trishagion begegnet hier oft im Zusammenhang mit der Epiklese,
da in der christlichen Uberlieferung das Eucharistieopfer als Héhepunkt irdi-
scher wie himmlischer Liturgie galt.

21 Vgl. dazu Ph. Bloch, Die 12291 79, die Mystiker der Gaonenzeit,
und ihr EinfluB auf die Liturgie, Monatsschrift fiir Geschichte und Wissen-
schaft des Judentums 37, 1893, 5. 305—311; I. Elbogen, a. a. O. (Anm. 19),
S. 18f. 66. Durch die neuere Forschung ist jedoch erwiesen, dafl derartige
Bestrebungen schon viel frither eingesetzt haben.

213



schen Lehrinhalt her geprigt®* und daher wohl mehr fiir den inter-
nen Gebrauch bestimmt. In der synagogalen Poesie des 6. bis 8.
Jahrhunderts, in den Joger-Kompositionen und in der @Q¢réba’
(Qdusta®) hat die Q°dusSah bereits einen festen und hervorragen-
den Platz 2.

Der Stoff

Inhaltlich liegt dem Gedicht I—IV ein Midrasch zu Ez 1, 10
beziehungsweise 10, 14 zugrunde. In Ez 1, 10 werden der Reihe
nach fiir die Gesichter der Throntragerwesen Mensch, Lowe, Stier
und Adler genannt. In Ez 10, 14 wurde der Text sekundér korri-
giert, der Stier wurde wegen religioser Bedenken 23 gestrichen, das
Prinzip einer rangméiBigen Reihenfolge aber beibehalten und so
der den Stier (der vielleicht — siehe unten — hier an zweiter Stelle
gestanden hat!) ersetzende Kerub an die Spitze gesetzt, gefolgt
von Mensch, Léwe und Adler. Die Midraschexegese suchte einer-
seits eine KErklarung fiir die Verwendung gerade dieser Tiere, and-
rerseits bediente sie sich der Erklirung wieder zur Erliduterung
anderer Schriftstellen.

In bChagiga 13b deutet Res Laqis?® Ex 15, 1 (21) ’asirah I-
JHWH ki ga’oh ga’ah (doppelte Verwendung der Wurzel g’k) als Hin-
weis darauf, dafl Gott selbst iiber Erhabene erhaben ist, und zitiert:

«Konig unter den Bestien ist der Lowe,
Koénig unter den Tieren ist der Stier,

22 Zum Verhéltnis zwischen der frithen synagogalen Poesie, insbesondere
Jannais, und der Hekalot-Literatur, s. S. M. Rabinowitz, Halakah we’ Aggadah
be Pijjaté Jannaj, Tel Aviv 1965, S. 62—64.

23 Hier enthdlt der Silldg, das abschlieBende und zur eigentlichen
Qedussah iiberleitende Stiick, meist viele Midrkabah-Motive.

24 §. die Anm. 19 genannte Lit.

25 Wohl weniger wegen der religiésen Bedeutung des Stieres in der Um-
welt als wegen der Geschichte mit dem goldenen Kalb (Ex 32), vgl. auch
Ps 106, 20. In bChag 13b wird der Widerspruch zwischen Ez 1, 10 und
10, 14 so erklért: Ezechiel bat selbst: « Herr der Welt, mache den Ankliger
zu einem Firsprecher.» In Seder Elijjahu Rabbah XXXIT heiflt es aller-
dings, dafl Gott nach der Sache mit dem goldenen Kalb den Stier an der
Mirkabah durch einen Keruben ersetzt habe.

26 R. Sim‘on ben Laqi$, palist. Amorier der 2. Generation, lebte in der
2. Hilfte des 3. Jh.

214



Konig unter den Voégeln ist der Adler

und der Mensch ist erhaben iiber sie.

Aber der Heilige, gepriesen sei er, ist erhaben tber sie alle und iiber die
gesamte Welt.»

Hier erscheinen die genannten Tiere als Repridsentanten ihrer
Gattungen, der Mensch im Sinne der Schépfungsgeschichte als
Herrscher iiber sie alle, doch dient dies letztlich nur dem Aufweis
der Erhabenheit Gottes. Im Sinne dieser Klimax ist auch die
Reihenfolge angelegt, wobei bei der Folge Lowe-Stier-Adler an die
tatsichliche « Hohe» gedacht sein mag.

Ahnlich formuliert und mit derselben Reihenfolge erscheint
dieser Midrasch auch Tanhtima’ haq-qadim (ed. S. Buber), B¢allah
14, aber als Ausspruch des R. Abin (Hallevi)?7:

«Vier Erhabene gibt es in der Welt,
der Erhabene unter den Bestien ist der Lowe,
der Erhabene unter den Tieren ist der Stier,
und der Erhabene unter den Végeln ist der Adler,
und der Mensch ist erhaben tber sie alle.
Da nahm sie der Heilige, gepriesen sei er, und befestigte28 sie am
Thron der Herrlichkeit, damit er erhaben sei Uber die Erhabenen...»

Ebenfalls im Namen des R. Abin wird die Deutung in Exodus
rabbah par. XXIII, 13 iiberliefert:

«Vier Arten von Erhabenen wurden in der Welt geschaffen,
erhaben unter den Geschopfen ist der Mensch,
erhaben unter den Végeln ist der Adler,
erhaben unter den Tieren ist der Stier,
erhaben unter den Bestien ist der Lowe.
Sie alle empfingen Herrschaft und GréBe wurde ihnen verliechen und
sie wurden angebracht?® unter der Mérkabah des Heiligen, gepriesen sei
er, denn es heil3t: ... (Ez 1, 10).»

Als Grund fiir ihre Verwendung wird angefiihrt:

Damit sie sich nicht tiberheben in der Welt und damit sie erkennen,
daB es die Herrschaft des Himmels iiber ihnen gibt, und darum heil3t es
auch: ... (Koh 5, 7).»

Die Reihenfolge von bChag 13b ist hier genau umgekehrt.

27 Nach anderer Lesart: R. Abin, Vater des R. Abin Hallevi, somit der-
selbe wie in Ex.r. Vater und Sohn Abin wurden in der Tradition hiufig
verwechselt.

28 gb°, wie in Hek.r.

215



In Cant. rabbah III, 19 tradieren R. Berekjah (ebenfalls 4. Jh.)
und R. Bun (= Abin) im Namen des R. Abahu (1 Generation vorher):

«Vier Erhabene gibt es:

Erhaben unter den Vogeln ist der Adler.

Erhaben unter den Tieren ist der Stier.

Erhaben unter den Bestien ist der Lowe.

Erhaben unter ihnen allen ist der Mensch.

Und sie alle nahm der Heilige, gepriesen sei er, und grub (hqq) sie ein
am Thron der Herrlichkeit, denn es hei3t: Der Herr hat im Himmel seinen
Thron errichtet (Ps 103, 19a). Daraus, dal} er seinen Thron uber Erha-
bene errichtet hat, erkenne, daf3 seine Konigsherrschaft iiber alles regiert
(Ps 103, 19b).»

Hier liegt die genau umgekehrte Reihenfolge von Ez 1, 10 vor,
die Beziehung auf den Mérkabah-Text Ezechiels wird nur mehr an-
gedeutet, als unmittelbarer Beleg dient ein Psalmwort.

Wieder anders lautet die Begriindung im Seder Elijjahu Rabbah
XXXI.: Gott nahm die vier Lebewesen (Mensch, Stier, Lowe,
Adler), weil er alle die durch sie reprisentierten Gattungen (aus-
driicklich: Menschen etc.) geschaffen hat, nahm sie als «seinen
Lohn» und befestigte?® sie an seiner Mirkabah. Hier stimmt die
Reihenfolge mit der in Hekalot rabbati tiberein.

Betrachtet man die Reihenfolge in allen zitierten Texten, so
ergibt sich ein interessanter Sachverhalt.

Der Mensch steht entweder an 1. (4mal) oder 4. Stelle (4mal;
die sek. Korrektur in Ez 10, 14 ausgenommen).

Der Stier hat seinen Platz vorwiegend (5mal, mit dem urspriing-
lichen Text von Ez 10, 14 vielleicht 6mal) an 2. Stelle, nur 2mal
an dritter.

Der Lowe erscheint zweimal an 1., einmal an 2., viermal an
3. und einmal an 4. Stelle.

Der Adler steht einmal an 1., einmal an 2., zweimal an 3. und
viermal an 4. Stelle.

Die viermalige Nennung des Menschen an 4. Stelle erklart sich
aus der Intention des Midrasch, die «Krone der Schépfung» unmit-
telbar der Gottesherrschaft zu unterstellen. Im Durchschnitt je-
doch ergibt sich folgende Reihenfolge: 1. Mensch, 2. Stier, 3. Lowe,
4. Adler — wie in Seder Elijjahu Rabbah und Hekalot rabbati.
Dieses Ergebnis kann zufillig sein, doch wire es denkbar, daf

216



fiir diese vorherrschende Reihenfolge ein konkreter Anlafl bestan-
den hat, vielleicht im urspriinglichen Wortlaut beziehungsweise in
einer iiberlieferten, den Stier noch nicht durch den Kerub ersetzen-
den Lesart von Ez 10, 14. Denn wieso hitte man sonst dem Loéwen
seinen 2. Platz in Ez 1, 10 genommen ?

Keine der erwihnten Midrasch-Uberlieferungen kann auf ein
spezifisch esoterisches Interesse zuriickgefiithrt werden, es sind viel-
mehr typische Beispiele der Midraschexegese??. Sie enthalten zwar
den Stoff fir das Gedicht in Hek.r., doch kommt keine der Stellen
als literarische Vorlage in Frage. Bei der poetischen Gestaltung
der Midraschiiberlieferung war in Hek.r. aber schon mehr als ein
nur exegetisches Interesse mit im Spiel. Es geht hier vielmehr um
die Schilderung der Méirkabah-Sphéare und des Geschehens in
ihr (widhrend im Midrasch die Oberherrschaft Gottes versinnbild-
licht werden soll). Demgeméall wird Gottes Erhabenheit auch als
Erlebnis der «Lebewesen» am Thron beschrieben — mit der stereo-
typen Feststellung, daB die Furcht Gottes auf ihnen ruht (Z1. 6)
und mit der Darstellung des ganzen als liturgischen Akt mit
dem Trishagion als Hohepunkt.

Die Verwertung von Midraschiiberlieferungen ist charakteristisch
fir den frithen Pijjut. Das gebotene Beispiel zeigt, dall auch die
esoterische Dichtung sich dieser Methode bedient hat3°.

Zeit und Ort

Wie der GroBteil der in Hekalot rabbati enthaltenen poetisch
gestalteten Stiicke wird auch dieses Gedicht aus Paldstina stam-
men, zumal auch die zugrunde liegende Midraschtradition darauf
hinweist. Als Abfassungszeit ist das 4./5. Jahrhundert anzunehmen.

29 Vgl. die weitere Ausgestaltung des Stoffes Midr. Misle XX; Jalqut
Simoni zu Ex., § 243 (im wesentlichen nach bChag 13b mit Einflu des
Schlusses in Ex.r.). Freilich ist zu bedenken, dal3 der geschulte Leser die
Anspielungen auf die Miarkabah, die im Midrasch explizit kaum erértert
wurde, sehr wohl verstanden hat. Die Exodus-Geschichte ist ohnedies gern
mit einer Miarkabah-Theophanie verkniipft worden.

30 Der EinfluB des Midrasch-Stils zeigt sich auch noch bei der spiteren
Verarbeitung des Stoffes, etwa bei El'azar ha-Qalir in dem Jdéser zur Pa-
rascha Parah, wenn er zu den vieren noch (gegen jedes esoterisches Inter-
esse) als 5. «die Zeder unter den Baumen» hinzufigt.

217



	Hekalot Rabbati XXVII, 2-5

