
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Hekalot Rabbati XXVII, 2-5

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEKALOT RABBATI XXVII, 2—5: dix rnnaa nw

Von Johann Maibb, Köln

Text1

aax rnnaa mo
ns?ap -]xoaa a-rx man

anb dix no

[amoia nnn ms ^ti]
DansD a-'bam anxa a^-i

3 (ansa) nmrca annntrai a^ma
ambi? "|ba -jnmxi

•w manaa nss

ni?ap -jsoaa mrc? man

pb mt£> no
tied pbas? tied psi
tied anas; bs? pais

lambs? mnp "jna^si

ns nrna nss

ns?ap isoaa ns man
anb ns no

4,nsa ana's nsa anssti?

1 Nach den Ausgaben von A. Jellinek, Bet ha-Midrasch III, Jerusalem
19382, S. 103; S. A. Wertheimer, Batte Midrasôt, I, Jerusalem 19522, S. 109f.

2 Der Text Jellineks (bei Wertheimer «R») und ein «Sefer Hekalot» (bei
Wertheimer «S») lesen den Plural (vgl. die Lesarten und das Qere in der
Biblia Hebraica zu Ez 1, 8 und die LXX zu 10, 8), der vorzuziehen ist.
Außerdem hier wie 10, 8 taimt, nicht wie 1, 8 mit-tahat. Die ganze, in eckige
Klammern gesetzte Zeile ist offensichtlich ein späterer Zusatz auf Grund
von Ez 10, 8.

3 Die Anm. 2 genannten Textzeugen fügen das eingeklammerte k'dm
(wie ein Mensch) hinzu. Wahrscheinlich ist es ursprünglich und in der übrigen

Überlieferung ausgefallen, vielleicht wegen der etwas überlasteten Zeile.
Möglicherweise ist besîrah (mit Gesang) ein Zusatz, der dann das ursprüngliche

kfadam verdrängt hat.
4 Die Anm. 2 genannten Textzeugen fügen hier hinzu: wphdtm k'rj (und

ihre Furcht ist wie die von Löwen erregte), doch sprengt dies die Struktur.

209



•nSD DÎ1S7 S711T

arrVv 6inu 5ina,s(i)

nw msm nsj
nsap "JNDD2 um mm

nnV -itM ns
-hmd pasisn -umd pVp 7()

w» 8 pots
nrrVs? mna "prnxi

-|Dtt?np ptfV®» QVDI

rwViran ntmpa
1313

mxax 'n amp imp imp
rma pxn Va xVa

Übersetzung

I 1 Erhaben unter den Geschöpfen ist der Mensch,
2 Menschengestalten hast du an deinem Throne angebracht,
3 Menschengesichter haben sie

3a [und Menschenhände unter ihren Flügeln9],
4 laufen wie Menschen und dienen wie Menschen,
5 knien und werfen sich nieder mit Gesang (wie Menschen)
6 und deine Furcht, o König, liegt auf ihnen!

II 1 Erhaben unter den Tieren ist der Stier,
2 Stiergestalten hast du an deinem Throne angebracht,
3 Stiergesichter haben sie,
4 laufen wie Stiere, dienen wie Stiere,
5 stehen auf ihrem Platze wie Stiere
6 und deine Furcht, Heiliger, liegt auf ihnen!

5 Das w (und) ist nach dem Wortlaut der übrigen Zeilen 6 ergänzt.
6 «S» (s. Anm. 2) hat statt nôra' (Schrecklicher): 'addîr (Herrlicher).
7 Die Anm. 2 genannten Textzeugen fügen hier ein: räsin kenäsär (laufen

wie Adler).
8 So die Anm. 2 genannten Textzeugen besser statt riâsîn (fliehen), tws

(im bibl. Hebr. nur Hi 9, 26 twi) ist seit dem Mischnahebr. durchaus geläufig
(für das bibl.-hebr. d'h).

9 S. o. Anm. 2.

210



III 1 Erhaben unter den Bestien ist der Löwe,
2 Löwengestalten hast du an deinem Throne angebracht,
3 Löwengesichter haben sie,
4 brüllen10 wie Löwen, schrecken11 wie Löwen,
5 ihrer Pranken Kraft gleich Löwen
6 (und12) deine Furcht, Schrecklicher, ruht auf ihnen!

IV 1 Erhaben unter den Vögeln ist der Adler,
2 Adlergestalten hast du an deinem Throne angebracht,
3 Adlergesichter haben sie,
4 ()13 eilen wie Adler und fliegen wie Adler,
5 schweben14 wie Adler
6 und deine Furcht, o Reiner, liegt auf ihnen!

V 1 Und sie alle bekennen dreimal deine Heiligkeit
2 mit der dreifachen Heiligung
3 nach dem Wort, das da heißt15:
4 «Heilig, heilig, heilig ist der Herr Zebaoth,
5 voll ist die ganze Erde seiner Herrlichkeit!»

Struktur

Sieht man vom Stück V (und von der sekundären Zeile I, 3 a)
ab, so bilden I—IV vier Strophen von einheitlicher Struktur. Das
Schema ist im wesentlichen das gleiche, das auch in dem Judaica
21, 1965, S. 129, gebotenen 'Attäh M' 'âdôn zugrund liegt: Durch
konstante und variierte beziehungsweise variierende Elemente
wird eine im Grundansatz einfache Reihenbildung zu einer
Strophenfolge ausgebaut. In I—IV wird jede 1. Zeile durch das
konstante ga'äh eingeleitet, gefolgt von der «Gattungsbezeichnung»
des an dritter Stelle genannten Lebewesens16. In ZI. 2 variiert

i° Wörtlich: Ihr Gebrüll ist wie. 13 S. o. Anm. 7.
11 Wörtlich: Ihr Schrecken ist wie. 14 S. o. Anm. 8.
12 S. o. Anm. 5. 15 Jes 6, 3.
16 Der Mensch gilt dabei — nach Gen 1—2 — als Herr der Geschöpfe

überhaupt. Interessant ist auch, daß von ihm (I, 4) wie vom Stier (als einem
Haustier) gesagt wird (II, 4), daß sie sich abmühen, plagen, also arbeiten
(in der Übersetzung: dienen): 'amelîm/n. Stände dies bei allen vier
Lebewesen, könnte man an das verbreitete Motiv denken, wonach der Dienst

211



nur die Bezeichnung des Lebewesens, desgleichen in ZI. 3. In den
Zeilen 4—5 herrscht etwas größere Freiheit, da sich die
Konstante hauptsächlich auf den Vergleich (k. beschränkt. Ebenfalls

konstant bleibt bis auf die wechselnde Gottesbezeichnung
(König, Heiliger, Schrecklicher, Reiner17) die Zeile 6. Bei aller
Gleichförmigkeit entsteht doch keine langweilige Monotonie,
sondern eher der Eindruck einer numinos geladenen, feierlichen
Atmosphäre. Die Schilderung der vier Lebewesen, die durch ihre
Stellung am Gottesthron eben numinosen Charakter tragen, ist in
jeder Strophe für sich schon eindrucksvoll, wird zudem mit jeder
6. Zeile überboten durch die stereotype Feststellung, daß die
Furcht Gottes auf diesen Wesen liegt. Diese viermalige Klimax
des Grundgedankens findet in der strukturell deutlich abgesetzten
Strophe V eine thematische Zusammenfassung, durch die das

Stück I—IV als Einleitung zu einem bestimmten liturgischen Akt
ausgewiesen wird.

« Sitz im Leben »

Strophe V ist nichts anderes als die «QeduMah», die ihrem Kern
nach im Trishagion von Jes 6, 3 besteht. Die ziemlich umstrittene
Geschichte der Qedu§säh im Rahmen der synagogalen Liturgie
kann hier nicht dargelegt werden, doch sei darauf verwiesen, daß

schon Jes 6, 3 selbst ein Stück aus der damaligen Tempelliturgie
gewesen sein dürfte, wahrscheinlich aus der Hekal-Liturgie (im
Inneren des Tempels und daher nicht öffentlich), die sich — nach
der damaligen Auffassung18 — unmittelbar vor dem thronenden
Gott abspielte. Über die Verwendung des Trishagion in der
Liturgie des Zweiten Tempels ist uns leider kaum etwas bekannt,
doch dürfte es auch hier seinen Platz gehabt haben19. Die litera-

der «Heiligen Tiere» so anstrengend beziehungsweise daß ihre Furcht so

groß ist, daß sie schwitzen. bChag 13b (unten) identifiziert ihren Schweißstrom

mit dem nahar dînûr, dem himmlischen Feuerstrom (vgl. auch Jelli-
nek, Bet ha-Midrasch II, 60; VI, 111).

17 Zu solchen Reihen vgl. auch Judaica 21, 1965, 129 ff.
18 Jes 6 und die Ezechielvisionen spiegeln eben wider, wie man sich den

thronenden Gott im Allerheiligsten vorgestellt hat.
19 Wahrscheinlich stammt ja die Berakah III des Aehtzehngebets, die

sogenannte qedussat has-sem, aus der Tempelliturgie. mRô's has-Sanah IV, 5

212



rische Verwendung in Jes 6, 3, in einem Kapitel, das (wie die
Ezechielvisionen) später als objektiv gültige Beschreibung der
himmlischen Welt galt, hat jedenfalls die Vorstellung von der
himmlischen Liturgie im Erühjudentum entscheidend
mitgeprägt. Die Apokalyptik hat sich solcher Traditionen bedient,
um im Rahmen ihrer Entrückungsschilderungen die Liturgie der

Engel zu beschreiben, und von da her übernahm auch das frühe
Christentum viel liturgisches Gut20. Im jüdischen Bereich fanden
solche Stoffe aber auch in der Esoterik Verwendung, wo die
Beschreibungen des himmlischen Gottesdienstes — vielleicht unter
dem Einfluß lebendiger kultischer Überlieferungen — ihren Höhepunkt

in der Qedu§sah finden. Nach dem Grundsatz der Entsprechung

beziehungsweise Identität zwischen himmlischer und
irdischer Liturgie strebten die Esoteriker schließlich in der talmudischen

Zeit darnach, den synagogalen Gottesdienst an ihre
Konzeptionen von der «himmlischen» Liturgie anzugleichen, wobei es

vor allem um die Einführung der «Q'duMah» ging21. Besonders
deutlich wird der Erfolg dieser Bemühungen in der ersten
Morgenbenediktion zum Sema dem Jôser 'ôr, wo eine ganze «Engelliturgie»

mit Qedussäh ((fdvMdt haj-jôrn) eingefügt worden ist. Ähnliche
Stücke sind in großer Zahl in der esoterischen Literatur erhalten,
vor allem in Hekalot rabbati, meist allerdings stark vom esoteri-

(vgl. bRH 32a, bMegillah 17b) weist jedenfalls auf den Festtagskult. Neben
der Qedüstä' deSidrä' (im Gebet «Übä' lesijôn gô'el») war dies der
Hauptansatzpunkt der Esoteriker für eine Ausweitung des Gebrauchs der
Qedussäh. In der frühen synagogalen Poesie spielt erstere eine große Rolle.
Vgl. dazu L. Zunz, Die synagogale Poesie des Mittelalters, Berlin 19202,
S. 66ff.; I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Hildesheim (Nachdruck der 4. Aufl.) 1961, S. 213f.; für die
verschiedenen Formen der Qedussah M. Zulaj, Pijjûtê Jannaj, Berlin 1938,
Einl. S. 15f.

20 Das Trishagion begegnet hier oft im Zusammenhang mit der Epiklese,
da in der christlichen Überlieferung das Eucharistieopfer als Höhepunkt
irdischer wie himmlischer Liturgie galt.

21 Vgl. dazu Ph. Bloch, Die HDDID TTT, die Mystiker der Gaonenzeit,
und ihr Einfluß auf die Liturgie, Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft

des Judentums 37, 1893, S. 305—311; I. Elbogen, a. a. O. (Anm. 19),
S. 18f. 66. Durch die neuere Forschung ist jedoch erwiesen, daß derartige
Bestrebungen schon viel früher eingesetzt haben.

213



sehen Lehrinhalt her geprägt22 und daher wohl mehr für den internen

Gebrauch bestimmt. In der synagogalen Poesie des 6. bis 8.

Jahrhunderts, in den Joser-Kompositionen und in der Qerôba

(Qedustä23) hat die Q'dussah bereits einen festen und hervorragenden

Platz24.

Der Stoff

Inhaltlich liegt dem Gedicht I—IV ein Midrasch zu Ez 1, 10

beziehungsweise 10, 14 zugrunde. In Ez 1, 10 werden der Reihe
nach für die Gesichter der Thronträgerwesen Mensch, Löwe, Stier
und Adler genannt. In Ez 10, 14 wurde der Text sekundär korrigiert,

der Stier wurde wegen religiöser Bedenken25 gestrichen, das

Prinzip einer rangmäßigen Reihenfolge aber beibehalten und so
der den Stier (der vielleicht — siehe unten — hier an zweiter Stelle
gestanden hat!) ersetzende Kerub an die Spitze gesetzt, gefolgt
von Mensch, Löwe und Adler. Die Midraschexegese suchte einerseits

eine Erklärung für die Verwendung gerade dieser Tiere,
andrerseits bediente sie sich der Erklärung wieder zur Erläuterung
anderer Schriftstellen.

In bChagiga 13b deutet Res Laqis26 Ex 15, 1 (21) 'ctsîrah l-
JHWH M get'oh ga'ah (doppelte Verwendung der Wurzel JA) als Hinweis

darauf, daß Gott selbst über Erhabene erhaben ist, und zitiert:
«König unter den Bestien ist der Löwe,
König unter den Tieren ist der Stier,

22 Zum Verhältnis zwischen der frühen synagogalen Poesie, insbesondere
Jannais, und der Hekalot-Literatur, s. S. M. Rabinowitz, Halakah vi"'Aggad'ah
bePijjûté Jannaj, Tel Aviv 1965, S. 62—64.

23 Hier enthält der Sillûq, das abschließende und zur eigentlichen
QeduSsah überleitende Stück, meist viele Märkabah-Motive.

24 S. die Anm. 19 genannte Lit.
25 Wohl weniger wegen der religiösen Bedeutung des Stieres in der Umwelt

als wegen der Geschichte mit dem goldenen Kalb (Ex 32), vgl. auch
Ps 106, 20. In bChag 13b wird der Widerspruch zwischen Ez 1, 10 und
10, 14 so erklärt: Ezechiel bat selbst: «Herr der Welt, mache den Ankläger
zu einem Fürsprecher.» In Seder Elijjahu Rabbah XXXI heißt es
allerdings, daß Gott nach der Sache mit dem goldenen Kalb den Stier an der
Märkabah durch einen Keruben ersetzt habe.

26 R. SinTon ben Laqis, paläst. Amoräer der 2. Generation, lebte in der
2. Hälfte des 3. Jh.

214



König unter den Vögeln ist der Adler
und der Mensch ist erhaben über sie.
Aber der Heilige, gepriesen sei er, ist erhaben über sie alle und über die

gesamte Welt.»

Hier erscheinen die genannten Tiere als Repräsentanten ihrer
Gattungen, der Mensch im Sinne der Schöpfungsgeschichte als
Herrscher über sie alle, doch dient dies letztlich nur dem Aufweis
der Erhabenheit Gottes. Im Sinne dieser Klimax ist auch die
Reihenfolge angelegt, wobei bei der Folge Löwe-Stier-Adler an die
tatsächliche «Höhe» gedacht sein mag.

Ähnlich formuliert und mit derselben Reihenfolge erscheint
dieser Midrasch auch Tanhümä' haq-qädüm (ed. S. Buber), Besallah

14, aber als Ausspruch des R. Abin (Hallevi)27:
«Vier Erhabene gibt es in der Welt,
der Erhabene unter den Bestien ist der Löwe,
der Erhabene unter den Tieren ist der Stier,
und der Erhabene unter den Vögeln ist der Adler,
und der Mensch ist erhaben über sie alle.

Da nahm sie der Heilige, gepriesen sei er, und befestigte28 sie am
Thron der Herrlichkeit, damit er erhaben sei über die Erhabenen...»

Ebenfalls im Kamen des R. Abin wird die Deutung in Exodus
rabbah par. XXIII, 13 überliefert:

«Vier Arten von Erhabenen wurden in der Welt geschaffen,
erhaben unter den Geschöpfen ist der Mensch,
erhaben unter den Vögeln ist der Adler,
erhaben unter den Tieren ist der Stier,
erhaben unter den Bestien ist der Löwe.

Sie alle empfingen Herrschaft und Größe wurde ihnen verliehen und
sie wurden angebracht28 unter der Märkabah des Heiligen, gepriesen sei

er, denn es heißt: (Ez 1, 10).»

Als Grund für ihre Verwendung wird angeführt:
Damit sie sich nicht überheben in der Welt und damit sie erkennen,

daß es die Herrschaft des Himmels über ihnen gibt, und darum heißt es

auch: (Koh 5, 7).»

Die Reihenfolge von bChag 13 b ist hier genau umgekehrt.
27 Nach anderer Lesart: R. Abin, Vater des R. Abin Hallevi, somit

derselbe wie in Ex.r. Vater und Sohn Abin wurden in der Tradition häufig
verwechselt.

28 qb', wie in Hek.r.

215



In Cant, rabbah III, 19 tradieren R. Berekjah (ebenfalls 4. Jh.)
und R. Bun Abin) im Namen des R. Abahu (1 Generation vorher):

«Vier Erhabene gibt es:
Erhaben unter den Vögeln ist der Adler.
Erhaben unter den Tieren ist der Stier.
Erhaben unter den Bestien ist der Löwe.
Erhaben unter ihnen allen ist der Mensch.

Und sie alle nahm der Heilige, gepriesen sei er, und grub (hqq) sie ein
am Thron der Herrlichkeit, denn es heißt: Der Herr hat im Himmel seinen
Thron errichtet (Ps 103, 19a). Daraus, daß er seinen Thron über Erhabene

errichtet hat, erkenne, daß seine Königsherrschaft über alles regiert
(Ps 103, 19b).»

Hier liegt die genau umgekehrte Reihenfolge von Ez 1, 10 vor,
die Beziehung auf den Märkabah-Text Ezechiels wird nur mehr
angedeutet, als unmittelbarer Beleg dient ein Psalmwort.

Wieder anders lautet die Begründung im Seder Elijjahu Rabbah
XXXI.: Gott nahm die vier Lebewesen (Mensch, Stier, Löwe,
Adler), weil er alle die durch sie repräsentierten Gattungen
(ausdrücklich: Menschen etc.) geschaffen hat, nahm sie als «seinen

Lohn» und befestigte28 sie an seiner Märkabah. Hier stimmt die

Reihenfolge mit der in Hekalot rabbati überein.
Betrachtet man die Reihenfolge in allen zitierten Texten, so

ergibt sich ein interessanter Sachverhalt.
Der Mensch steht entweder an 1. (4mal) oder 4. Stelle (4mal;

die sek. Korrektur in Ez 10, 14 ausgenommen).
Der Stier hat seinen Platz vorwiegend (5mal, mit dem ursprünglichen

Text von Ez 10, 14 vielleicht 6mal) an 2. Stelle, nur 2mal
an dritter.

Der Löwe erscheint zweimal an 1., einmal an 2., viermal an
3. und einmal an 4. Stelle.

Der Adler steht einmal an 1., einmal an 2., zweimal an 3. und
viermal an 4. Stelle.

Die viermalige Nennung des Menschen an 4. Stelle erklärt sich

aus der Intention des Midrasch, die «Krone der Schöpfung» unmittelbar

der Gottesherrschaft zu unterstellen. Im Durchschnitt
jedoch ergibt sich folgende Reihenfolge: 1. Mensch, 2. Stier, 3. Löwe,
4. Adler — wie in Seder Elijjahu Rabbah und Hekalot rabbati.
Dieses Ergebnis kann zufällig sein, doch wäre es denkbar, daß

216



für diese vorherrschende Reihenfolge ein konkreter Anlaß bestanden

hat, vielleicht im ursprünglichen Wortlaut beziehungsweise in
einer überlieferten, den Stier noch nicht durch den Kerub ersetzenden

Lesart von Ez 10, 14. Denn wieso hätte man sonst dem Löwen
seinen 2. Platz in Ez 1, 10 genommen?

Keine der erwähnten Midrasch-Überlieferungen kann auf ein

spezifisch esoterisches Interesse zurückgeführt werden, es sind
vielmehr typische Beispiele der Midraschexegese29. Sie enthalten zwar
den Stoff für das Gedicht in Hek.r., doch kommt keine der Stellen
als literarische Vorlage in Frage. Bei der poetischen Gestaltung
der Midraschüberlieferung war in Hek.r. aber schon mehr als ein

nur exegetisches Interesse mit im Spiel. Es geht hier vielmehr um
die Schilderung der Märkabah-Sphäre und des Geschehens in
ihr (während im Midrasch die Oberherrschaft Gottes versinnbildlicht

werden soll). Demgemäß wird Gottes Erhabenheit auch als
Erlebnis der «Lebewesen» am Thron beschrieben — mit der stereotypen

Feststellung, daß die Furcht Gottes auf ihnen ruht (ZI. 6)
und mit der Darstellung des ganzen als liturgischen Akt mit
dem Trishagion als Höhepunkt.

Die Verwertung von Midraschüberlieferungen ist charakteristisch
für den frühen Pijjut. Das gebotene Beispiel zeigt, daß auch die
esoterische Dichtung sich dieser Methode bedient hat30.

Zeit und Ort

Wie der Großteil der in Hekalot rabbati enthaltenen poetisch
gestalteten Stücke wird auch dieses Gedicht aus Palästina stammen,

zumal auch die zugrunde liegende Midraschtradition darauf
hinweist. Als Abfassungszeit ist das 4./5. Jahrhundert anzunehmen.

29 Vgl. die weitere Ausgestaltung des Stoffes Midr. Misle XX; Jalqut
Sim'oni zu Ex., § 243 (im wesentlichen nach bChag 13b mit Einfluß des
Schlusses in Ex.r.). Freilich ist zu bedenken, daß der geschulte Loser die
Anspielungen auf die Märkabah, die im Midrasch explizit kaum erörtert
wurde, sehr wohl verstanden hat. Die Exodus-Geschichte ist ohnedies gern
mit einer Märkabah-Theoplianie verknüpft worden.

30 Der Einfluß des Midrasch-Stils zeigt sich auch noch bei der späteren
Verarbeitung des Stoffes, etwa bei Efazar ha-Qalir in dem Jôser zur Pa-
rascha Päräh, wenn er zu den vieren noch (gegen jedes esoterisches Interesse)

als 5. «die Zeder unter den Bäumen» hinzufügt.

217


	Hekalot Rabbati XXVII, 2-5

