
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Israel - ein Gottesbeweis

Autor: Köberle, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISRAEL — EIN GOTTESBEWEIS

Von Adolf Köbeble, Tübingen

1.

Die Leugnung und Verleugnung Gottes, die in unseren Tagen in
aller Welt immer weiter um sich greift, legt die Frage nahe, wie der
skeptischen Generation von heute eine Überführung von der
Wirklichkeit Gottes nahegebracht werden kann. Die antike Philosophie,
die Stoa, die mittelalterliche Scholastik und auch noch die
altprotestantische Orthodoxie lutherischer wie reformierter Ausprägung
sind dem Zweifel an der Existenz Gottes in schöner Einhelligkeit
entgegengetreten mit dem Hinweis auf eine Vielzahl von
Gottesbeweisen. Man sprach von einem ontologischen, von einem
historischen, kosmologischen und moralischen Gottesbeweis und war
der guten Zuversicht, es sei möglich, der menschlichen Vernunft
die Realität Gottes auf diesem Weg einsichtig und einleuchtend zu
machen.

Es war der Königsberger Philosoph Immanuel Kant, der als

erster die Beweiskraft dieser metaphysischen Postulate und
Argumentationen in Frage stellte, ja zertrümmerte. Seitdem sind ihm
viele radikale Geister darin gefolgt, ein Ludwig Feuerbach, ein
Karl Marx, ein Sigmund Freud. Auch Karl Barth hat sich mit
seinem Kampf gegen jede Art von «natürlicher Theologie» dieser

Kritik an den überlieferten Gottesbeweisen mit Entschiedenheit
angeschlossen.

Auf dem Hintergrund all solcher Erschütterung mag uns die
Anekdote eigenartig berühren, die sich am Hof des Preußenkönigs
Friedrich II. zugetragen haben soll. Friedrich der Große war
bekanntlich ein Freund und Verehrer des geistreichen Spötters
Voltaire und teilte dessen Geringschätzung aller Religion. So soll er

193



einmal seinen Leibarzt sarkastisch gefragt haben: «Nenn' er mir
einen Gottesbeweis, wenn er kann » Der also Angeredete aber soll
darauf die bündige Antwort gegeben haben : «Die Juden —
Majestät.»

Inwiefern ist Israel ein Gottesbeweis, der stärker und überzeugender

spricht als alle anderen metaphysischen Begründungen, die

uns aus der Geschichte von Philosophie und Theologie überliefert
sind? Es lohnt sich, darüber nachzudenken.

2.

Über dem jüdischen Volk und seinem Geschichtsverlauf liegt
ein rätselvolles Geheimnis. Selbst Profanhistoriker, die bei dem
Verständnis der Geschichte die Blickrichtung auf die Wirklichkeit
Gottes am liebsten völlig ausschalten, haben zugeben müssen: das
Dasein dieses Volkes, dem das Gesetz der Vergänglichkeit in der
Zeit nichts anhaben kann, ist ein einmaliges, rational nicht mehr
faßbares Phänomen. Man hat sich mit Recht die Frage vorgelegt:
was verleiht diesem Volk eine so ungewöhnliche Zählebigkeit?
Jahrhunderte kommen und gehen, Völker blühen auf, erreichen
ihre Höhe, werden alt und gehen wieder unter. Nur dieses eine

Volk wird von dem Gesetz der Völkersterblichkeit nicht betroffen.

Es schwimmt wie ein Tropfen Ol auf dem Völkermeer und
läßt sich nicht auflösen.

Dieser auffällige Tatbestand wird dadurch noch merkwürdiger
und überraschender, wenn man sich vor Augen hält, daß es in der
Geschichte dieses Volkes wahrhaftig nicht an gefährlichen Lagen
und Stunden gefehlt hat, wo alles dafür zu sprechen schien, daß

Auflösung und Untergang eintreten würden. Wir wollen uns einige
solcher gefahrenbedrohten Stationen vergegenwärtigen, um daran
das Staunen zu lernen, wie auch schwerste Krisen den Bestand
dieses Volkes nicht verletzen konnten.

Als das israelitische Volk nach der langen Zeit der Wüstenwanderung

in Palästina endlich seßhaft wurde, stieß es dort auf die
kanaanitische Urreligion. Der einheimische Baalskult war ein heißer,
rauschhafter Naturdienst. Wein und Tanz, dazu die heilige Prostitution

auf Bergeshöhen, waren bevorzugt gepflegte Formen, die

194



zum Erlebnis der Gottheit führen sollten. Wir wissen aus den
Geschichtsbüchern und aus den prophetischen Schriften des Alten
Testaments, wie stark und verlockend diese üppige, sinnlich-schwüle
Naturreligion die neuangekommenen Einwanderer umgarnt hat.
Dazu brachten im weiteren Verlauf Prinzessinnen aus Phönizien
bei ihrer Verheiratung die Verehrung der Fruchtbarkeitsgöttin
Astarte mit an den Hof der Könige von Israel. Die Goten der
Völkerwanderungszeit erschlafften unter der Süßigkeit italieiaischer
Frauen und Weine. Das jüdische Volk wird von einer dionysisch
geprägten Religion überschwemmt, aber es geht darin nicht unter.

Eine noch stärkere Belastungsprobe für die Kohäsionskraft
mußte die Verbannung in die babylonische Gefangenschaft bedeuten.

Ohne Tempel, fern von der Heimat, als wehrlose Schar einem
übermächtigen Sieger ausgeliefert, umgeben von der Astralreligion
des Zweistromlandes, wahrlich, hier waren alle Voraussetzungen
vorhanden, auseinanderzubrechen und aufgelöst zu werden. Oft
genug hatten Assyrer, Babylonier und Perser die Taktik erfolgreich

geübt, besiegte Völker zu verpflanzen und sie allmählich
aufzusaugen. Nur in diesem einen Fall versagt das vielmals bewährte
Rezept. Eher gestärkt als geschwächt kehren die Nachkommen der
Verbannten aus dieser Prüfungszeit an den Ursprungsort ihrer
geschichtlichen Bestimmung zurück.

Eine dritte Belastungsprobe von besonderer Heftigkeit fällt in
die Zeit der Makkabäerkämpfe. Alexander der Große ist wie ein
gewaltiger Komet von Hellas aus durch die Welt des Orients
gezogen, herrlich aufglühend und ebenso rasch wieder verlöschend.
Ungleich stärker als die Nachwirkungen der militärischen Siege
sollten sich die kulturellen und religiösen Auswirkungen dieses
Geschehens erweisen. Griechischer Geist und orientalisches Lebensgefühl

vermählen sich von jetzt an miteinander zu einer neuen
einheitlichen Größe, die wir Hellenismus zu nennen pflegen. Durch
Syrien, Kleinasien, Armenien und Mesopotamien flutet im Zeitalter
der Diadochen, der Erben Alexanders, unter den Seleuziclen und
Ptolomäern der neue Geistesstrom und macht alle Länder im
Aufgang der Sonne sich Untertan.

Nur an einer Stelle stößt der hellenistische Einfluß auf zähen
und unüberwindlichen Widerstand, das ist im jüdischen Volk. Der

195



syrische Großkönig Antiochus Epiphanes meint, es müsse doch ein
Leichtes sein, mit dem hartnäckigen Völklein auf dem schmalen
Palästinastreifen fertig zu werden. Er überschwemmt das Land mit
Truppen, er bringt griechische Schulen, Kampfspiele und Bäder,
aber er kommt damit nicht durch. Er muß zuletzt nachgeben und
dem jüdischen Volk seine völkische und religiöse Freiheit belassen.

Nicht weniger nötigt die Entwicklung im römischen Kaiserzeitalter

zum Staunen. Die Völker- und Religionsmengerei hatte
damals einen nicht mehr überbietbaren Umfang angenommen. Das
Weltfriedensreich des Kaisers Augustus war tolerant bis zum
Äußersten, sowohl im Blick auf die Verleihung des Bürgerrechts
wie im Blick auf die Ausübung der verschiedensten Kulte und
Mysterienschulen.

Der jüdische Geist nimmt in diesem Zeitraum die griechische
Sprache an. Er übersetzt das Alte Testament in die herrschende

Weltsprache. Es kommt auf alexandrinischem Boden zu einer
innigen Begegnung mit dem griechischen Geistesgut, wofür der Name
Philos als Beispiel gelten mag. Aber auch in diesem Zeitraum eines

allgemeinen Synkretismus bewahrt das jüdische Volk unverwechselbar

seine Eigenart. Die vier Beispiele umfassen immerhin einen
Zeitraum von nahezu tausend Jahren. Tausend Jahre bedeuten
schon etwas in der Geschichte eines Volkes und müssen nachdenklich

stimmen. Hitler wollte ein Tausendjähriges Reich germanischarischer

Kultur schaffen und war nach 12 Jahren pleite.
Nach der Zerstörung Jerusalems werden die auseinanderziehenden

Gewalten noch stärker wirksam. Die Zerstreuung des jüdischen
Volkes, die erstmalig mit dem babylonischen Exil begonnen hatte,
steigert sich ins Ungemessene. Der jüdische Mensch nimmt die

Sprache aller Völker an. Er wird gehaßt, verfolgt, unterdrückt,
verjagt. Der Antisemitismus ist nicht erst eine moderne Erscheinung.

Er ist so alt wie das jüdische Volk und geht mit seiner
Geschichte wie ein niemals weichender Schatten durch die Jahrhunderte

und Jahrtausende von dem Ägypten der Pharaonen bis
Auschwitz und Theresienstadt. Aber alle Pogrome, alle grausamen,
blutigen Ausrottungsversuche ändern nichts an der Tatsache, daß
dieses Volk gleichwohl weiter besteht und daß jeder, der es

antastet, zuletzt den kürzeren gezogen hat.

196



Die Auflösungstendenzen kommen nach der endgültigen
Zerstörung Jerusalems nicht mehr nur von außen, sie kommen jetzt
auch von innen. Das Judentum zersplittert sich im Lauf seiner

Entwicklung in Parteigruppen und Gegensätze von tief einschneidender

Art. Im Osten behauptet sich der mächtige Block der
Altgläubigen, von denen die Tora und die rabbinische Tradition in
peinlicher Treue und Strenge gehütet wird. Daneben tritt das westliche

Reformjudentum, das einen ausgesprochen aufgeklärten
liberalen Charakter trägt und mit der Sitte der Väter nicht mehr viel
gemeinsam hat. Der eine Teil der Judenschaft erwirbt die Reichtümer

der Erde, er beherrscht durch immense Kapitalanhäufung
die Banken der Welt, es genügt, dafür als Beispiel das Haus
Rothschild zu nennen, während ein anderer Teil in Polen und Galizien
in Schmutz und Elend schier verkommt. Und doch, mögen Reichtum

und Armut, Talmudtreue und säkularer Freisinn noch so sehr

trennen, es bleibt ein letztes übergreifendes Band, das alle unsichtbar

miteinander zusammengeschlossen sein läßt.

3.

Der menschliche Forscherdrang hat viel darüber nachgesonnen,
wie sich das weltgeschichtliche Rätsel des jüdischen Volkes erklären
läßt. Man hat verständlicherweise zuerst gedacht an das Mysterium
der Rasse. Zweifellos besitzt der jüdische Mensch eine ungewöhnliche

leibliche und geistige Vitalität. Die jüdische Ehe ist fast immer
kinderreich. Und doch genügt die rassische Deutung nicht, um die
zeitüberlegene Lebensdauer dieses Volkes zu begreifen. Warum sind
denn die Nachbarvölker Israels, die Amoriter und Moabiter, die

Amalekiter, Aramäer und Phönizier samt und sonders untergegangen,

warum haben sich die germanischen Stämme mit dem edlen
nordischen Blut in den Stürmen der Völkerwanderung nicht
bewahren können, und warum ist das jüdische Volk noch immer da,
obwohl es Vermischungen mit dem Blut aller Erdteile in sich

aufgenommen hat? Wir müssen schon tiefer graben, wenn wir eine

Erklärung für dieses geheimnisvolle Völkerschicksal erhalten wollen.
Schon über der Frühgeschichte des Volkes Israel liegt ein einzig-

197



artiges Ernstnehmen der Gottesfrage. Griechenland hat geleuchtet
in der Entfaltung von Philosophie und Kunst und hat dadurch
nachhaltig auf die Menschheit gewirkt. Babylon war groß in der
Art und Weise, wie es in die Geheimnisse des gestirnten Himmels
eindrang und Bezeichnungen dafür fand, die zum Teil heute noch
gelten. Ägypten hat frühzeitig schon Außerordentliches geleistet
in einer priesterlich geführten Ärzteheilkunst. Aber das eine muß

man Israel lassen : hier ist mit einer Intensität um die Wirklichkeit
Gottes gerungen worden wie nirgends sonst. Besonders das
Auftreten der prophetischen Rufergestalten im Nord- und Südreich
Israels ist etwas schlechthin Einmaliges und Einzigartiges innerhalb
der gesamten Religionsgeschichte der Menschheit. Zu wiederholten
Malen reißen die Propheten das Volk zurück von den Abgründen,
in die es bald aus Verlockung, bald aus Verzweiflung hineinzustürzen

droht. Diese bevollmächtigten Prediger der Wahrheit sprechen

nicht Gedanken und Meinungen aus, die sie sich über Gott
gemacht haben. Sie wissen sich, sehr oft wider ihren eigenen Willen,
als Berufene, die reden müssen, weil der göttliche Auftrag mit
heiliger Zwangsgewalt über sie hereingebrochen ist. Der Prophet Jere-
mia hat dieses innere Müssen unter der Machtwirkung Gottes einmal

mit folgenden Worten umschrieben: «Herr, du hast mich
überredet und ich habe mich überreden lassen ; du bist mir zu stark
geworden und hast gewonnen. Aber ich bin darüber zum Spott
geworden täglich, und jedermann verlacht mich. Da dachte ich,
wohlan, ich will sein nicht mehr gedenken und nicht mehr in seinem
Namen predigen. Aber es war in meinem Herzen wie ein brennendes
Feuer, daß ich schier wäre vergangen» (20, 7-9).

Unter dem Eindruck solcher numinoser Beauftragung, wie sie

einzelnen Gestalten in diesem Volk zuteil wurde, dürfen wir die
Gewißheit fassen: der lebendige Gott, der Herr der Geschichte, hat
dieses Volk als ersten Baustein aus dem Steinbruch der Völkerwelt
herausgegriffen und hat in das Rohmaterial dieses Volkes seinen

heiligen Willen und seine herrliche Verheißtung tief eingeschrieben.
Aber warum hat Gott gerade an dieser Stelle mit seiner

Bauarbeit, mit seinem Liebesmühen begonnen? Sicher nicht darum,
weil das israelitische Volk in Gottes Augen als besonders williges,
dankbar empfängliches Material gegolten hat. Die Propheten kön-

198



neu ja oft genug ihre eigenen Leute ein halsstarriges, trotziges,
ungetreues, Gott allezeit widerstrebendes Volk nennen.

Calvin hat auf die Frage, warum Gott gerade hier mit seinem

Offenbarungshandeln eingesetzt hat und nicht an einer ganz anderen

Stelle, geantwortet : Gott ist frei in der Wahl seiner Wege. Wenn
es ihm gefällt, also zu handeln, haben wir nicht mit ihm zu hadern.
Der Mensch, die vergängliche, sündig-unreine Kreatur, darf sich
nicht anmaßen, Gott mit Vorwürfen zu überschütten: warum
machst du es also

Hamann, der Magus des Nordens, ist noch einen Schritt
weitergegangen und hat als Deutung angeboten: Gott hat bei seinem

Rettungswerk zugunsten der Menschheit absichtlich mit einem
besonders spröden und harten Material den Anfang gemacht, um
damit ein für allemal zu bekunden, daß sein Heil den Verlorenen
gilt und daß es nicht unserem Verdienst und unserer Würdigkeit
entstammt. So verstanden, ist nicht erst das Kreuz Christi, sondern
bereits die Erwählung Israels das Unterpfand, das Gott allein aus
Gnaden rechtfertigt.

Ob wir uns der irrationalen Erklärung anschließen, die der
Genfer Reformator gibt, oder der soteriologischen Interpretation,
für die der Königsberger Hamann eintritt, in jedem Fall wird dabei
klar: das Geheimnis des jüdischen Volkes liegt in seiner
Gottesbeziehung. Gott hat auf dieses Volk als erstes die Hand gelegt. Von
hier aus wollte er beginnen, um dann weiter fortzuschreiten bis zur
Heimholung aller Völker unter seine Friedensgemeinschaft und
Königsherrschaft. Wo aber Gott in diesem gültigen Sinn beruft,
da entsteht eine ewige Bindung, die von der menschlichen Seite her
nie mehr ungeschehen gemacht werden kann. Es fragt sich nur,
ob eine solche Bindung zum Segen bejaht oder zum Verhängnis
verneint wird. Die erfolgte Beschlagnahmung ist jedenfalls nicht
mehr abzuschütteln. Sie bleibt als Verheißung wie als Last auf
dem Erwählten liegen. Die Geschichte des jüdischen Volkes ist die
Geschichte der Unentrinnbarkeit Gottes. Es mag daran auch dem
oberflächlichen Betrachter deutlich werden, daß Geschichte nicht
nur ein Getriebe aus Hunger und Liebe ist, daß hier vielmehr
heilige Gesetze, Zusammenhänge und Ziele walten, von denen Gott
nicht abläßt.

199



4.

Wir müssen jetzt noch konkreter fragen: was waren die starken
Kräfte, die verhüteten, daß das jüdische Volk von den vielfach
wirksamen Auflösungstendenzen nicht zersetzt werden konnte? Es

waren und sind bis auf den heutigen Tag die beiden Realitäten:
Gesetz und Messiashoffnung. Durch die Sinai-Offenbarung, durch
den Dekalog hat das jüdische Volk eine sittliche Bindung von
einzigartiger Größe empfangen. Die Tora war wie ein Stahlband, das

sich um das Volk legte und zusammenhielt, daß es sich nicht
verlieren konnte an das heidnische Wesen der Nachbarvölker. Die
Höhenlage der zehn Gebote, die das Verhältnis des Menschen zu
Gott und dem Nächsten regeln, sorgt zudem dafür, daß der Mensch
Gott gegenüber nicht sicher, satt und schläfrig wird. Das Versagen
gegenüber dem Gesetz, das Zurückbleiben hinter seiner Reinheitsforderung

führt dahin, daß das Herz unruhig wird und aus der
Tiefe um Vergebung rufen lernt. Wer für die Bedeutung solcher

Einflußgewalt in der Geschichte eines Volkes kein Sensorium hat,
sollte lieber gar nicht anfangen, sich mit Geschichte zu beschäftigen.
Er greift sonst doch nur zu kurz.

So nachhaltig die Rolle ist, die das Gesetz für die Seele des

Judentums spielt, es ist daneben eine zweite Realität zu nennen,
die mächtiger noch als alles andere den Schicksalsweg dieses Volkes
bestimmt hat, es ist die Messiashoffnung. Um zu verstehen, was
damit gemeint ist, muß etwas weiter ausgeholt werden.

Auch durch das Alte Testament zieht sich die schmerzliche
Erkenntnis : die Welt, in der wir leben, ist nicht wie sie sein soll. Wohl
ist der Kosmos ein herrliches Werk der Schöpfermacht Gottes.
Wohl ist der Mensch als Gottes Ebenbild Krone und Haupt der
Schöpfung, aber all diese Schöpfungswerke haben ihren ursprünglichen

Glanz verloren. Ein Todeshauch von Weh und Vergänglichkeit

liegt über Mensch und Kreatur ausgebreitet.
Von diesem Riß, der durch alles geschaffene Leben hindurchgeht,

weiß nicht nur das Buch Hiob und der Prediger Salomonis.
Wir begegnen diesem leidvollen Grundgefühl ebenso in der
Philosophie des Neuplatonismus und in der buddhistischen Meditation.
Aber nun gilt es, den bedeutsamen Unterschied zwischen der bi-

200



blischen und außerbiblischen Erlösungserwartung wahrzunehmen.
Die griechische und die indische Mystik sucht dem Jammer der
Welt dadurch zu entgehen, daß man durch einen kühnen
Aufschwung der Seele diese ganze zerbrochene Wirklichkeit weit hinter
sich läßt. Man betrachtet den Aufenthalt auf dieser Erde nur als

ein kurzfristiges Gastspiel, bei dem es sich nicht lohnt, zu lange zu
verweilen.

Das Alte Testament dagegen nimmt die Erde und den Auftrag
des Menschen an der Erde ungeheuer ernst. Wenn der leidenden,
gefallenen Schöpfung geholfen werden soll, dann kann das nicht
geschehen durch die Elucht in eine andere höhere, bessere Welt.
Nein, dann muß hier in dieser unserer Welt ein Neues beginnen,
sonst werden wir nicht heil. Diese Einsicht in die solidarische Not,
die Menschheit und Schöpfung miteinander teilen, ist die Voraussetzung

zum Verständnis der biblischen Erlösererwartung, die einen

völlig andersartigen Charakter trägt als die Erlösungssehnsucht der

Mystik.
Die prophetische Verkündigung des Alten Testaments leitet die

Menschen nicht an zu irgendeinem ekstatischen Seelenaufschwung,
um sich dadurch über die Gebrechlichkeit der Erde zu erheben. Die
prophetische Erwartung blickt vorwärts, sie ist horizontal gerichtet,
sie geht in der Längsrichtung der Geschichte, sie wartet auf eine

Zeitenwende, da durch Gottes Machtwirkung hier auf dieser Erde
ein neuer Weltentag anbrechen wird.

Diese Zeitenwende vollzieht sich nicht in Form eines allmählich
fortschreitenden Regenerationsprozesses. Dazu stehen dem Kommen

des Neuen zu viele Widerstände entgegen, als daß die große
Verwandlung auf kontinuierlichem Weg eintreten könnte. Es
bedarf dazu einer Person, eines Mittlers, einer Gestalt der Gnade, die

von Gott gesalbt, mit Geist und Kraft aus der Höhe ausgerüstet,
den Umbruch und Neuanfang für Menschheit und Schöpfung
heraufführen wird.

Damit haben wir den Ansatzpunkt zum Verständnis der alt-
testamentlichen Messiaserwartung gewonnen. Das jüdische Volk
lebt vom Messiasglauben bis auf den heutigen Tag, und es wird
noch zu zeigen sein, wie die unruhige und leidvolle Geschichte
dieses Volkes zutiefst zusammenhängt mit den Wandlungen und

201



Verirrungen seiner Messiaserwartung. Auch Politiker und Historiker

sollten sich um der Sache willen an dieser Stelle mit biblischer
Theologie beschäftigen. Denn wer diese Tiefendimension nicht
sieht, muß unfehlbar zu dilettantischen und völlig unzureichenden
Urteilsbildungen im Verständnis der Judenfrage kommen.

Die messianische Hoffnung durchläuft im Alten Testament einen
langen Weg. Sie schreitet in Stufen voran. Sie gewinnt im Lauf der
Zeit an Reinheit und Größe. Sie erhält bei Deuterojesaja Passionsreife

und gewinnt im Buch Daniel kosmische Ausweitung. Man muß
diesen Weg kennen; denn nur auf dem Hintergrund dieser
großartigen und erhabenen Erwartungsgeschichte kann man einigermaßen

ermessen, was die Verwerfung Jesu für die Geschichtszukunft

des jüdischen Volkes bedeuten mußte.
Es sind nicht alle Stunden im Lehen eines Menschen und im

Leben eines Volkes von gleicher Tragweite. Es gibt einen Unterschied

der geschichtlichen Stunden. Sie können bestehen in einem
Bekenntnisakt, wie ihn Luther 1521 in Worms vor Kaiser und Reich
abgelegt hat. Sie können bestehen in einem Schuß, der fällt, und
der die Herrschergestalt einer Nation trifft, wie es im Sommer 1914
der Fall war oder bei der Ermordung von Kennedy. Durch solche

Geschichtsereignisse werden Abläufe eingeleitet und ausgelöst, die
weit über dies jeweilige Augenzeugen-Generation hinaus reichen.
Auch das Geschick der Ungeborenen wird davon in Mitleidenschaft
gezogen. Wer nicht zu verstehen vermag, daß die Tatsachenwucht
des Geschichtlichen über Jahrhunderte hinweg wirksam bleiben
kann, dem wird das Geheimnis des jüdischen Volkes immer
verschlossen bleiben. In der Geschichte dieses Volkes war zweifellos
die Messiasverwerfung Jesu im Akt der Kreuzigung das verhängnisvollste

Ereignis, das bis auf den heutigen Tag in der Seele des

jüdischen Menschen nachzittert. Seit diesem Geschehen kreist das

jüdische Denken in heimlicher Unruhe um die Frage: wie werden
doch nicht den Gesalbten Gottes verworfen haben, von dem die

Propheten in den heiligen Schriften Zeugnis geben und auf den

unsere Väter sehnsuchtsvoll gewartet haben! Nein, dieser Jesus von
Nazareth darf nicht der Weltheiland gewesen sein! Das wäre zu
furchtbar! Wir müssen weiter harren und hoffen. Der wahre Messias

ist noch nicht erschienen, er wird erst kommen.

202



Warum wurde Jesus damals aus der Mitte seines Volkes
ausgestoßen? Er hatte sich doch im Anschluß an die große
Erlösererwartung der alttestamentlichen Weissagung als die Erfüllung der
uralten Hoffnung in lauterer Klarheit bezeugt. Der Göttinger Neu-
testamentler Joachim Jeremias hat mit Recht darauf hingewiesen,
daß Worte wie der Hirte, der Bräutigam, der Menschensohn, die
Jesus als Selbstbezeichnungen wählt, für das damalige Ohr und
Sprachempfinden gesättigt waren mit messianischem Hoheitsbewußtsein.

Oder es sei erinnert an die Worte Christi, die das

Markusevangelium als älteste und geschichtlich zuverlässigste Quelle
überliefert hat: «Selig Eure Augen, daß sie sehen, was Ihr seht, und
Eure Ohren, daß sie hören, was Ihr hört! Viele Propheten und
Könige wollten sehen, was Ihr seht, und haben es nicht gesehen,
wollten hören, was Ihr hört, und haben es nicht gehört» (13, 10f.).

5.

Wie ist es zu erklären, daß das Christusleben, das mit suchender
Liebe um Jerusalem und das ganze jüdische Volk gerungen hat,
verworfen und verstoßen wurde? Es gibt darauf nur eine Antwort.
Das Bild, wie der Messias Gottes vor sein Volk hintrat, entsprach
nicht den Erwartungen, die sich das Volk von der messianischen
Heilszeit gemacht hatte. Wer Heilbringer in der Zäsur der Zeit sein

wollte, mußte die verhaßte römische Besatzungsmacht aus dem
Land jagen, er mußte Jerusalem zur Hauptstadt und zum Mittelpunkt

einer neuen Reichsherrschaft machen, er mußte sein Volk
auch äußerlich zu Sieg, Glanz und Herrlichkeit führen. Wie Jesus

nichts von alldem erfüllt, wie er im Gegenteil die üppigen sinnlichen
Erwartungen Lügen straft und statt dessen den Armen und Elenden,

den Verirrten und Gefallenen die innerlichsten Güter der
Sündenvergebung und der Herzensreinigung bringt, da wendet sich

gegen ihn der Groll und Haß der führenden Kreise in Jerusalem, und
diesen Spitzen der Religionsbehörde gelingt es schließlich, das zum
Frühjahrsfest in der Landeshauptstadt versammelte Volk in die
Feindschaft mit hineinzureißen.

Auch die Judas-Tragödie muß in dem gleichen Zusammenhang
gesehen werden. Mag dieser Jünger den Beutel getragen haben, es

203



war gewiß nicht Geldgier, was ihn dazu trieb, seinen Herrn und
Meister zu verraten. Der Mann aus Ischariot war zu Jesus gestossen,
weil er den Umbruch der Zeit erwartete und in dem Propheten aus
Nazareth die Erfüllung all seiner Hoffnung sah. Wie aber Jesus den
Jüngern zu zeigen beginnt, daß der Weg des Messias über das Kreuz
zur Krone führt, da wendet sich dieser Enthusiast enttäuscht von
Jesus ab. Er läßt ihn fallen und liefert ihn dem Verderben aus.

Es gibt auch noch eine zweite Deutung. Demnach habe Judas
durch die von ihm inszenierte Verhaftung Jesus dazu zwingen wollen,

endlich aus seiner Niedrigkeit und Wehrlosigkeit herauszutreten
und sich als den machtvollen Herrscher zu erweisen, dessen Bild
er bisher in Unscheinbarkeit verhüllt hatte.

Welcher Interpretation wir den Vorzug geben mögen, in jedem
Fall bleibt der Jünger Judas der Typus des jüdischen Menschen,
der Zeichen fordert und der an dem Verzicht Jesu auf die
Schauwunder scheitert, damals wie heute.

Das jüdische Volk hat nach der Verwerfung Jesu die Glut der
Messiaserwartung, zunächst jedenfalls, unverändert beibehalten.
Die stille, reine Gestalt dessen, der sich «der Menschensohn»
genannt hatte, durfte es nicht gewesen sein. So galt es, nach anderen
Helfern Ausschau zu halten, denen das Messiasprädikat mit mehr
Recht zugebilligt werden durfte. Ereilich, man muß es schon
aussprechen, es lag kein Segen über den jüdischen Messiasbildern und
-gestalten, die der Zeit nach dem Karfreitag folgen. Immer aufs

neue erscheint ein Fanatiker, der den Messiasrang für sich in
Anspruch nimmt und den nationalistischen Ehrgeiz des Volkes
aufreizt und anfeuert. Es kommt unter der Führung solcher Rufer
zum Streit zu dreimaligen schweren Aufständen im Jahr 70 und
in den Jahren um 115 und 135. Jesu düstere Weissagung vom
Untergang der Stadt Jerusalem, von der Zerstörung des Tempels,
erfüllt sich bis auf das letzte Wort. Es bleibt kein Stein auf dem
anderen. Das Volk, das in der entscheidenden Stunde seiner
Geschichte nicht erkennen wollte, was zu seinem Frieden dient, wird
von einem fragwürdigen Schwärmer nach dem anderen in die Irre
geführt und verblutet sich aufgrund falsch erregter Hoffnungen in
aussichtslosen Kämpfen. Man zählt in der Geschichte des jüdischen
Volkes seit der Zerstörung Jerusalems einige Hunderte solcher reli-

204



gionspolitischer Empörer, die mit dem Anspruch auftraten, der
wahre Gesalbte Gottes zu sein.

Auf das Versagen der chauvinistischen Kämpfernaturen folgt
eine Zeit der Ernüchterung. Die Messiashoffnung bleibt wohl
erhalten, aber das Messiasbild verliert mehr und mehr die personhaften

Züge. Dieser Prozeß vollzieht sich in einer zweifachen
Richtung.

Man vertritt jetzt die Auffassung: Israel als Volk ist der Messias
der Welt. Indem Israel leidet, erfüllen sich an ihm die prophetischen
Weissagungen vom Leiden des Messias. Auf die Passion Jesu will
man Jesaia 53 nicht beziehen. So wendet man das Kapitel von dem
leidenden Knecht Gottes auf das eigene Volk an.

Daneben tritt eine zweite Umformung. Man erhofft nicht mehr
die Ankunft des Messias als einer konkreten geschichtlichen Gestalt.
Dafür wartet man jetzt auf den Anbruch einer messianisch

geprägten Heilszeit. Die Erlösung kommt nicht durch einen Erlöser,
die Erlösung kommt durch eine Vielzahl von Menschen guten
Willens, die sich verantwortlich fühlen für die Heilung der Welt.

Von daher ist es zu erklären, warum so viele jüdische Denker,
es sei nur an die Philosophieprofessoren Cohen und Arthur Liebert
erinnert, überzeugte und begeisterte Anhänger von Immanuel Kant
gewesen sind. Sie fühlten sich angezogen von der «Kritik der
praktischen Vernunft», in der der Ethik so weitreichende religiöse
Möglichkeiten eingeräumt werden. Auch nach der Säkularisierung der

Messiaserwartung kann der jüdische Mensch nicht anders, als
messianisch zu denken, zu wirken und zu hoffen. So haben sich viele
bedeutende jüdische Namen je und je begeistert für humanitäre
Wohlfahrtsbestrebungen aller Art, für den Völkerbund und für den
Pazifismus, ja selbst in der areligiösen Welt des Marxismus lebt das
messianische Verlangen, hier auf dieser Erde ein Reich der
Brüderlichkeit, der Gerechtigkeit und des Weltfriedens zu schaffen.
Solange freilich der Weg nach dorthin mit Leichen gepflastert ist, kann
man füglich bezweifeln, ob er in ein Menschheitsparadies führen
wird.

Besonders deutlich läßt sich an dem Lebenswerk von Martin
Buber der Übergang vom personhaften Messiasbild zu einer messia-
nischen Ära wahrnehmen. Martin Buber redet wohl mit Hoch-

205



achtung von der Gestalt Jesu, aber sein Messiasanspruch gilt ihm
durchaus als eine Selbsttäuschung. Nach der Überzeugung von
Martin Buber haben wir nicht auf eine Heilandsgestalt in der
Zukunft der Geschichte zu warten, wir müssen das messianische Zeitalter

selbst heraufführen durch Gutsein und Gutestun. Buber hat
über seinen Großvater die Bewegung des Chassidismus in unmittelbarer

Berührung kennengelernt, und er ließ sich davon ergreifen.
In dieser jüdischen Erweckungsbewegung Ostgaliziens im Verlauf
des 19. Jahrhunderts glüht eine Tat-Mystik von hingebungsvoller
Aufopferung. Der gegenwärtige Weltzustand wird verneint. Doch
die Welt kann und muß anders werden, wenn sich nur genügend
Menschen bereit finden, an der Weltverbesserung mitzuarbeiten.

6.

Eine lebendige christliche Gemeinde muß ein Herz haben, nicht
nur für die Judenfrage im allgemeinen, es muß uns ein Anliegen
werden, mit dem jüdischen Menschen in ein gütig-suchendes
Gespräch zu kommen, und das aus einem dreifachen Grund.

Da ist zunächst hinzuweisen auf die schwere Schuld, die die
Christenheit aller Konfessionen in allen Jahrhunderten dem
jüdischen Volk gegenüber auf sich geladen hat. Statt ihm in
entgegenkommender Liebe zu begegnen, in dem Sinn und Geist, wie Jesus

um sein Volk gerungen hat, wie ein Apostel Paulus sich um sein
Volk gesorgt und gemüht hat, hat man die heimatlosen, ausgestoßenen

Scharen verachtet, gequält und geschunden in wüsten
Pogromen und scheußlichen Massenmorden. Nicht nur im Zeichen des

Hakenkreuzes, auch im Zeichen des Kreuzes Christi ist dieses

geplagte Volk einen Martyriumsweg durch die letzten zwei
Jahrtausende gegangen.

Wie aber soll Israel jemals den Weg zu Jesus dem Christus
finden, wenn die, die nach seinem Namen genannt sind, als Mörder

gegen das Volk wüten, dem Jesus entstammt. Im Licht dieser
Kollektivschuld, die einzelne Völker und Zeiten verschieden hart
betreffen mag und die doch zugleich als eine gemeinsame Schuld
anerkannt werden muß, sucht die Evangelische Mission unter Israel

206



davon wieder etwas gutzumachen, indem die in diesem Dienst
verantwortlich stehenden Männer und Frauen ein gütiges, hilfreiches
und verstehendes Gespräch mit den Söhnen und Töchtern aus
Israel anstreben. Es bedarf dazu ein besonderes Maß an Geduld und
liebreicher Hingabe ; denn nach allem, was geschehen ist, darf man
sich nicht wundern, wenn das Mißtrauen in jedem Fall zunächst
größer ist als das Vertrauen. Wer im Dienst der Judenmission steht,
sei es berufsaktiv oder als Mithelfer im Gebet und Opfer, muß
wissen, daß hier nichts erzwungen werden kann, es sei denn, daß
Gottes Geist durch Worte und Taten der Liebe ein Herz überführt,
einen Widerstand bricht und die Augen öffnet für die Herrlichkeit
Christi in der Niedrigkeit des Kreuzes.

Wer sich mit Herz und Hand an diesem Dienst beteiligt, der
wird dadurch gleichzeitig persönlich gesegnet und bereichert in
seinem Glaubensstand. Man kann das Neue Testament nicht
verstehen, ohne die hebräische Wurzel. Diese aber lernen wir kennen
in der Begegnung mit frommen und schriftkundigen Menschen aus
dem Volk Israel. Es hat ja in der Christenheit immer wieder
Gestalten gegeben, die das Neue Testament vom Alten Testament
losreißen wollten. Es sei nur für die frühe Christenheit an Marcion
erinnert und im Blick auf das 19. Jahrhundert an Gestalten wie
Schleiermacher und Fichte, Paul de la Garde und Houston Stuart
Chamberlain. Aber all die Genannten haben der Christenheit mit
ihrer Aggression gegen das Alte Testament gewiß keinen guten
Dienst getan.

Der Hebräerbrief beginnt mit den Worten: «Nachdem Gott
vorzeiten manchmal und auf mancherlei Weise geredet hat zu den
Vätern durch die Propheten, hat er in diesen letzten Tagen zu uns
geredet durch den Sohn, welcher ist der Abglanz seiner Herrlichkeit

und das Ebenbild seines Wesens.» An dieser Zeugnisaussage
wird deutlich: der Gott, der zu den Propheten im alten Bund
geredet hat und der Gott, der in Jesus Christus unser Bruder geworden
ist, ist ein und derselbe. Wer diesen Zusammenhang zerreißt, wer
das Neue Testament vom Hellenismus her aufschlüsseln will,
verschließt sich das Verständnis des Abendmahls, den Wortschatz des

Johannesevangeliums, auch das Wesen der Geschöpflichkeit und
Geschichtlichkeit unserer menschlichen Existenz wird ihm immer

207



verborgen bleiben. Wer aber mit Israel im Gespräch steht, der wird
dem Evangelium immer neue Erkenntnisklarheit abgewinnen.

7.

In schrecklicher Verblendung hat die Christenheit ihr grausames
Wüten gegen das jüdische Volk schon oftmals mit dem Satz
begründet, mit dem die Frauen von Jerusalem damals den Passionsweg

Jesu begleitet haben: «Sein Blut komme über uns und unsere
Kinder » Man fühlte sich bei dem hemmungslosen Toben gegen die

Synagoge und ihre Glieder gewissermaßen als Vollstrecker dieser
Fluchtworte. Und doch, es ist traurig und nie und nimmer zu
verantworten, wenn die Christenheit dieses schicksalsschwere Wort
als einen Freibrief zum zerstörerischen Handeln auslegt. Denn das

Blut Christi «schreit ja nicht Rache, sondern bittet um Vergebung».
Wenn Jesus am Kreuz den Vater im Himmel für seine Feinde
angerufen hat, so waren es doch in erster Linie jüdische Menschen, für
die er den göttlichen Versöhnungswillen erfleht hat. Unter den
dreitausend, die an Pfingsten getauft wurden, waren gewiß auch
solche, die das Hosianna und kurz danach das Kreuzige mitgerufen
hatten. Daß sie zum Glauben an Jesus Christus kommen durften
durch den Sturmwind und die Feuersglut des Heiligen Geistes,
macht doch deutlich, daß Gott ihnen vergeben hatte.

Das Kreuz Christi ist das Zeichen des Friedens, gerade auch
zwischen Israel und den Völkern. Im Zeichen dieses Kreuzes sind
wir alle gemeinsam gerichtet, aber noch viel mehr gemeinsam
geliebt. Daß dieser Friede siegen möge über alle noch immer vorhandenen

wechselseitigen Spannungen, Entfremdungen, Gereiztheiten
und Schuldvorwürfe, dazu kann jeder Einzelne von uns beitragen.
Wir wollen uns hüten vor allen oberflächlichen und gehässigen
antisemitischen Redensarten. Wir wollen uns hüten vor jeder Art
von völkischer Selbstgerechtigkeit und Selbstgefälligkeit. Wir wollen

vor allem auch alle verantwortungsbewußten Regierungen
bitten, sich schützend vor den palästinensischen Raum zu stellen,
wenn er erneut von Feinden bedroht werden sollte. Es komme
Friede über Israel, ja Gott wolle uns alle mit seinem Frieden
umschließen

208


	Israel - ein Gottesbeweis

