Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition
[Fortsetzung]

Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

als in der Zeit vor und nach der Vertreibung aus Spanien (1492) die
Kabbalah in modifizierter Gestalt und popularisiert zur Theologie
einer weitverbreiteten Buflbewegung geworden war 5. Es war dann
die Kabbalah von Zefat 3%, die den Boden fiir die gefahrlichste
messianische Bewegung in der Geschichte des Judentums, den Sab-
batianismus 58, bereitet hat. Die ihr folgende grofle Enttéuschung
hat der mystischen Uberlieferung zwar viel Kredit gekostet, doch
sie lebte weiter 7: Reduziert auf die individuelle Komponente und
popularisiert im osteuropéischen Chasidismus, zunichst unter-
schwellig, dann aber immer mehr auch wieder literarisch selbst im
orthodoxen Judentum und bis in die heutigen Stromungen des
Judentums hinein, wie noch das Beispiel des Rab Kuk zeigen wird.

- BEGRIFF UND FUNKTION DES
GOTTESVOLKES IN DER RABBINISCHEN
TRADITION

Von Kurt HrUBY, Paris

(Fortsetzung)

Das Sinavereignis

Was bei allen Ereignissen des Exodus stets im Mittelpunkt steht
und worauf letzten Endes alles hingeordnet ist, ist die Offenbarung
des Unterpfandes der Liebe Gottes zu seinem Volk, der Torah. In
Hinblick auf diese Offenbarung fithrt Gott sein Volk durch die

Wiiste zu der von ihm auserkorenen Stitte, dem Sinai. Israel ist,

54 §, Judaica 20, 1964, S. 156ff.
55 S. Judaica 20, 1964, S. 177f.
56 S, Judaica 20, 1964, S. 213ff.
57 S. Judaica 20, 1964, S. 2191f.

167



wie wir bereits eingangs erwédhnt haben, Gottes 1ip, sein ganz
besonderes Kigentum. Im Anschlufl an diese Feststellung sagt die
Mechiltal, ausgehend von Spr. 8, 22: «Der Herr erwarb mich als
Anfang seines Weges»:

So mogen (denn) kommen die Israeliten, welche « Erwerb» genannt wer-
den, nach dem Lande, welches (ebenfalls) « Erwerb» genannt wird, und bauen
das Heiligtum, welches «Erwerb» ist, im Verdienste der Torah, welche «Er-
werb» genannt wird. Darum hei3t es (2 Mos. 15, 16): «Ein Volk, das du er-
warbst.»

Israel ist das Erbteil Gottes, die Torah das Erbteil Israels (eb.):

«(Bring sie hinein und pflanze sie) auf dem Berg deines Erbteils...»
(2 Mos. 15, 17). Auf dem Berge, fiir welchen du uns Zusicherung gegeben
hast, wie es heil3t (Hes. 20, 40): «Auf meinem heiligen Berge, auf dem Berge
der Hohe Israels.» Vier (Dinge) werden «HErbe» genannt. Das Heiligtum wird
Erbe genannt, wie es hei3t (2 Mos. 15, 17): «Auf dem Berge deines Erbes.»
Das Land Israel wird Erbe genannt, wie es hei3t (5 Mos. 15, 4): «In dem
Lande, welches der Herr, dein Gott, dir als Erbe gibt.» Die Torah wird Erbe
genannt, wie es heil3t (4 Mos. 21, 19): «Und von der Gabe (=Torah), Erbe
Gottes.» Israel wird Erbe genannt, wie es heit (Joel 4, 2): «Mein Volk und
mein Erbe Israel.» Es sprach der Allheilige: KXommen mogen die Israeliten,
die Erbe genannt werden, nach dem Lande, welches Erbe genannt wird,
und bauen das Heiligtum, das da Erbe heiflt, im Verdienste der Torah, die
Erbe ist. Darum heiBt es: «Auf dem Berge deines Erbes.»

Nach der Ansicht des Midrasch war auch das Manna den Israeli-
ten nicht nur als leibliche Speise gegeben worden, sondern als
Himmelsbrot, welches sie zum Verstindnis der Torah bereit ma-
chen sollte?:

«Siehe, ich will euch Brot vom Himmel regnen lassen ; dann soll das Volk
hinausgehen und téglich sammeln, was es bedarf, damit ich erfahre, ob es
in meinem Gesetz wandeln wird oder nicht» (2 Mos. 15, 4) ... Von hier (aus-
gehend) pflegte R. Schim’on bar Jochai zu sagen: Die Torah zu erforschen
war nur denen gegeben, welche das Manna aBlen. Wie ist das? Einer sitzt
und forscht (in der Torah) und weill nicht, woher er essen und trinken und
woher er sich kleiden und bedecken soll. Siche, die Torah zu erforschen war
nur den Manna-Essenden gegeben3!

1 Be-schallach, (ha-schirah ), 10. Abschnitt, 43b.

2 Eb., wa-jass’a, 2. Abschnitt, 47b.

3 R. Schim’on bar Jochai will damit sagen, da3 Gott die Israeliten wéh-
rend der Wiistenwanderung der materiellen Sorgen enthoben hat, damit sie
sich vollig dem Studium der Torah widmen konnten.

168



So bekriegte auch der erste Feind, der sich Israel entgegen-
stellte, das Volk nur deshalb, weil es sich von der Torah absonderte.
Getreu seiner unchronologischen Haltung, bekiimmert es den Mi-
drasch dabei nicht, dal der Kampf gegen ’Amaleq vor die Sinai-
offenbarung fallt. Im Laufe seiner langen Geschichte mul} tibrigens
Israel immer wieder dieselbe Erfahrung machen: Sowie es von der
Torah ablaflt, gewinnen seine Feinde die Oberhand 4.

Und es kam ’Amaleq und er kriegte mit den Israeliten in Refidim (2 Mos.
17, 8). R. Jehoschu’a und R. Ele’asar b. Chasama sagen: Dieser Schriftvers
ist bezeichnet und erklirt durch Hiob, denn es heilt (dort: 8, 11): «(Wichst
Schilf aus Nicht-Sumpf, schieBt hoch das Riedgras in Nicht-Wasser?» —
«SchieBt hoch das Riedgras in Nicht-Wasser ?» das heil3t, kann es denn wach-
sen ohne Wasser? So ist es auch fur die Israeliten nicht moéglich, grol zu
werden ohne Torah. Und weil sie sich von den Worten der Torah abson-
derten, deshalb kam der Feind iiber sie; denn der Feind kommt (stets) nur
wegen der Siinde und der Ubertretung. . .

Refidim (2°7"D9) bedeutet 27° 11°09, «Schlaffheit der Hénde»; iweil die
Israeliten ihre Hénde schlaff gemacht haben hinsichtlich der Worte der
Torah, kam der Feind tiber sie. Denn der Feind kommt (stets) nur wegen
der Schlaffheit der Hénde, wie es heillt (2 Chron. 12, 1): «Und es war, als
gegriindet war die Regierung Rehabeams und sie stark geworden war, ver-
lieB er die Torah des Herrn.» (Und) was war die Strafe fiir die Sache?
(1 Kén. 14, 25): «Hinauf zog Schischak, der Kénig von Agypten. . .»

Jedesmal, wenn Israel die Oberhand iiber seine Feinde behilt,
ist es dazu nur imstande dank seiner Treue zur Torah 3:

«Und es geschah, sowie Mose seine Hand erhob, ward Israel stark»
(2 Mos. 17, 11). Machten denn Moses Héinde Israel stark ? Oder brachen seine
Héinde (die Kraft) ’Amaleqs? (Nein), jedoch solange er seine Hénde nach
oben erhob, blickten die Israeliten auf ihn und glaubten an den, der Mose
beauftragt hatte, also zu tun, und der Allheilige tat ihnen Wunder und
Machtzeichen. . .

R. Eli’eser sagt: Was will heilen: «Und Israel ward stark» oder: «Und
’Amaleq ward stark»? Solange Mose seine Hénde zur Hohe erhob, (gedachte
Gott), daBl sich die Israeliten in Zukunft stark erweisen wiirden in den
Worten der Torah, die einst® durch seine (Moses) Hénde gegeben werden
wurde, und wenn er seine Hénde senkte, (gedachte Gott), dal die Israeliten
einst? laBig sein wiirden in (der Beobachtung) der Worte der Torah. ..

4 Mechilta, be-schallach, (" Amaleq), 1. Abschnitt, 53a.
5 Eb.

6 D. h. am Sinai.

7 D. h. im Laufe der Geschichte.

169



Der vorbereitende Charakter der Wiistenwanderung in Hinblick
auf die Sinaioffenbarung ist nach dem Midrasch sogar in den chro-
nologischen Angaben der Schrift angedeutet. Dieses Element wird
besonders im Midrasch Tanchuma, einem relativ spiten homileti-
schen Midrasch, behandelt 8.

§ 7. «Im dritten Monat (nach dem Auszug der Kinder Israels aus Agypten
kamen sie an demselben Tage in die Wiiste Sinai).» Das ist es, was die Schrift
sagt (Spr. 22, 20): «Habe ich fir dich nicht dreimal geschrieben, mit Rat-
schligen und Lehren...? Wenn du einen Rat willst, schopfe ihn in der
Torah!» David sagte: Wenn ich einen Rat brauchte, so habe ich ihn in der
Torah geschopft, wie es heiit (Ps. 119, 15): «Ich will iiber deine Gebote
nachsinnen.» Ben Soma sagte: Was steht geschrieben? «Im dritten Monat,
an demselben Tage...»: Wie (die Israeliten) an diesem Tage in die Wiiste
Sinai gekommen sind, so kannst du dich an jedem Tage, wo du dich mit
(dem Studium) der Torah befa3t, so ansehen, wie wenn du (personlich die
Torah) am Sinai empfangen héattest. Und (die Schrift) sagt (ferner: 5 Mos.
26, 16): «An diesem heutigen Tage gebietet dir der Herr, dein Gott, alle
diese Satzungen und Rechte zu halten. . .»

§ 11. «Im dritten Monat...» Warum (eigentlich) nicht im zweiten, im
siebenten oder in (irgendeinem) anderen Monat? Unsere Meister haben ge-
lehrt: R. Oscha’ja sagte: R. Chijja der GroBe hat mir folgende Auslegung
gegeben: Ebenso wie eine Proselytin, eine Gefangene oder eine Freigelassene
sich nicht verloben oder verheiraten kann, bevor drei Monate verstrichen
sind (seit ihrer Bekehrung, ihrer Gefangennahme oder ihrer Freilassung), so
konnten auch die Israeliten (die Torah erst nach drei Monaten erhalten),
denn sie heiBen doch Proselyten (3 Mos. 19, 34): «Denn ihr seid Fremdlinge ¢
gewesen im Lande Agypten»; Gefangene (Jes. 14, 2): «Also werden sie die
gefangen nehmen, deren Gefangene sie gewesen sind», und Freigelassene
(3 Mos. 26, 13): «Ich, der Herr, bin euer Gott, der euch aus Agypten gefiihrt
hat, da3 ihr firder nicht Knechte sein sollt...» Der Allheilige sprach: Ich
werde (nach dem Auszug aus Agypten) drei Monate zuwarten, und dann
werde ich ihnen die Torah geben.

§ 13. Eine andere Erklidrung: «Im dritten Monat. .. (W7M3)»: (Man mul}
lesen) W X2, («der Monat ist gekommen»)... R. Jehudah ha-levi bar
Schalom sagte: Der Allheilige kiindete (Israel) eine Neuerung an'?, (indem
er sagte): Ich handle und erneuere... Als Israel aus Agypten zog, gab es
unter ihnen Blinde, Taube und Lahme. (Da) sprach der Allheilige: Die
Torah ist génzlich fehlerlos, wie es heiBt (Ps. 19, 8): «Das Gesetz des Herrn

8 Midrasch Tanchuma, Ausgabe S. BuBER, Wochenabschnitt Yitro, II,
. TE.

9 91, «Fremdling», bedeutet auch «Proselyt».

10y, Wortspiel mit 2T.

170



ist vollkommen. . .» und ich soll sie diesem Geschlecht geben, in dem es
mit korperlichen Méngeln behaftete Leute gibt? Ich werde (lieber) warten,
bis sie geheilt sind, selbst wenn ich dadurch die Freude der Torah verzégern
mul3.

Was tat der Allheilige? Er heilte sie und gab ihnen die Torah. Und woher
(wissen wir), da3 er sie heilte? Die Blinden wurden sehend, wie es heil3t
(2 Mos. 20, 18): «Und alles Volk sah...» Die Tauben horten wieder, wie es
heiflt (eb. 24, 7): «Alles, was der Herr gesagt hat, das wollen wir befolgen
und héren!» Die Lahmen konnten wieder gehen, wie es heiflt (eb. 19, 18):
«Und sie stellten sich unten am Berge auf.» Das (ist der Sinn der Worte):
Siehe, ich werde alles neu machen.

Die Stnaioffenbarung und die anderen Volker

Wenn nun auch die ganze heilige Geschichte bis zur Offenbarung
am Sinai ein zusammenhéngendes Ganzes bildet, das in der Gesetz-
gebung auf Sinai und dem definitiven BundesschluB Gottes mit
seinem Volk den Hohepunkt erreicht, so mul} sich doch der Mi-
drasch, das heifit die rabbinische Theologie, mit der Frage aus-
einandersetzen, wie es mit der Stellung der anderen Volker zur
Torah und damit zur Erwéhlung Israels bestellt ist.

Dieses Kapitel hat in der Betrachtung mancher nichtjiidischer
Autoren zu Mildeutungen Anlal gegeben!!, da fiir die Rabbinen

11 Ein klassisches Beispiel fiir eine solche Betrachtungsweise ist die Ein-
leitung in den Traktat Pesachim der Mischna von GieBen, aus der Feder von
D. Dr. GEorc BEER: Die Mischna, Text, Ubersetzung und ausfiihrliche Er-
klarung. . ., herausgegeben von Prof. D. Dr. G. BEER, Heidelberg, und Prof.
D. O. HortzMANN, GieBen, Gielen 1912.

Der Autor sieht in der liturgischen Feier der Befreiung aus Agypten,
Praludium der Sinaioffenbarung, nichts anderes als den kultisch aktuali-
sierten Ausdruck der jidischen Aspiration auf die Weltherrschaft. Denn
mit dem Gedanken der Freiheit, sagt er, «verbindet sich fur ein echt judi-
sches Gemit von damals wie von heute sofort der Gedanke der Herrschaft»
(S. 2). Bezuglich des Lobgesanges auf die Hulderweise Gottes heillt es
(S.80): «Fir dieses AW (Lobpreis) gilt der Grundsatz: ,Jeder, der viel vom
Auszug aus Agypten zu erzdhlen weiB, siehe der ist lobenswert’ — von
diesem Grundsatz wird fiur nichtjidischen Geschmack allzu reichlich Ge-
brauch gemacht !»

Die Fluchpsalmen gegen die Bedriicker des Gottesvolkes werden folgen-
dermaBen kommentiert (S. 82): «Bei getffneter Tiir, damit alle Welt es

171



Israels Mission in der Heilsgeschichte tatsdchlich so sehr im Mittel-
punkt steht, dal} sie die Stellung der anderen Volker meist nur
irgendwie am Rande behandeln. Das ist an sich eine ganz natiir-
liche Erscheinung, wenn man bedenkt, daBl es die Hauptaufgabe
der jiidischen Gesetzeslehrer war, die Funktion Israels im Plane

horen soll, wird dann in echt jiidischer Weise ein in alttestamentliche Worte

. gekleideter Fluchpsalm tber die Quiiler Israels ausgesprochen.» Und in
der FuBinote dazu heillt es noch: «Eine Religion, die derartigen Wiinschen
in ihren liturgischen Formeln Ausdruck gibt, ist jedenfalls keine Religion
purer Liebe und Inbrunst, wofiir manche jiidische Theologen den Glauben
des Judentums gern ausgeben mochten. .. Wie peinlich manchen Rabbinen
dieser Fluchpsalm ist, zeigt sich darin, daB sie ihn weglassen und ihn durch
andere Worte ersetzen... Alle Achtung vor solchem Tun! Es bedeutet eine
Annéherung an christliches Empfinden.» Die Erinnerung an den Sieg Israels
iber seine Feinde ist natiirlich nichts anderes als «israelitischer Chauve-
nismus» (eb.) und (S. 83): «... die erhoffte (eschatologische) Paschanacht
bedeutet den Tag, da die nichtjlidische Welt untergeht und die judische
Weltéra beginnt!» (Die Rufzeichen stehen jeweils im Text.)

«Treffliche jiidische Gelehrte», wie Raschi und Maimonides, stehen fir
Dr. Beer «im Machtkreis des Talmuds» (S. 86) und der Schulchan ’aruch
ist «trotz allem jidischen Gegengerede die geistige Nahrkammer des heu-
tigen Judentums aller Denominationen...» (eb.). Natiirlich kann in jadi-
scher Sicht «auch der Messias nur ein Talmudjude sein» (8. 87). «Konnte
Jesus wirklich sich mit vollem Herzen am Paschamahl beteiligen, an dem
vor allem der jiidische Heidenhal und die Hoffnung des Judentums auf
Freiheit und Weltherrschaft zum hellen Ausdruck kam?» (5. 99/100). So
gilt «die Paschafeier dem Bekenntnis der jiidischen Weltherrschaft, die
Abendmahlsfeier dem Bekenntnis der Humanitat» (S. 104). Das Judentum
ist natiirlich «keine reine, sondern nur eine relative Weltreligion» (S. 108).
Die Synagoge ist «die verdrgerte und riickstdndige #ltere Schwester der
Kirche» und «beim Paschafest feiert tiber die Trimmer vernichteter und
unterjochter Volker hinweg der im Nomadismus wurzelnde Freiheits- und
Herrschaftstaumel der Juden ... seine Orgien» (S. 109).

Man hat den peinlichen Eindruck, nicht eine theologische Einfithrung,
sondern eine Ausgabe der «Protokolle der Weisen von Zion» oder eine Num-
mer von Julius Streichers «Stiirmer» in der Hand zu haben. Jedenfalls han-
delt es sich um die geistigen Véter dessen, was dann im Nationalsozialismus
seinen tristen Hohepunkt erreicht hat. Der groBe jiidische Gelehrte SoLomox
SCHECHTER, Prisident des Jewish Theological Seminary of America, hatte
eine fast prophetische Intuition, als er erkannte und voraussah, daB die
Vertreter eines ganz bestimmten «intellektuellen Klimas» in Deutschland
in der Beschiéftigung mit jiudischen Fragen nur ein Mittel zum Zweck sahen,

172



Gottes ins rechte Licht zu riicken und das Volk stets vom neuen
mit seinen daraus resultierenden Pflichten zu konfrontieren. Daf}
sie in ihrer Betrachtungsweise oft stark von den Zeitereignissen
beeinflullt waren und viele biblische Begebenheiten im Lichte ihrer
Zeit interpretierten, liegt ebenfalls in der Natur der Dinge. Wir
werden darauf iibrigens noch im einzelnen zu sprechen kommen.
Das alles bedeutet aber nicht, dafl sie jemals die universelle Trag-
weite des gottlichen Heilsplans aus den Augen verloren hitten,
dessen Endphase in der Anerkennung der Gottesherrschaft durch
alle Volker besteht, wenn auch dadurch die Sonderstellung Israels
als Gottesvolk im ganz besonderen Sinn nicht aufgehoben wird,
sondern sich organisch in diese Endvision eingliedert.

Nun ist aber die Erwahlung Israels ein reiner Gnadenakt Gottes,
der an sich jenseits von allen Erwégungen iiber die Wiirdigkeit
oder Unwiirdigkeit des Volkes liegt. Die Erwéhlung ist jedenfalls
in keiner Weise a priori den Verdiensten Israels zuzuschreiben,
denn wenn Israel letzten Endes der Offenbarung der Torah und des
Bundesschlusses wiirdig erachtet wird, so nur deshalb, weil es von
Gott in besonderer Weise darauf vorbereitet wurde.

das Judentum in den Augen der Welt herabzusctzen. Sein langjidhriger
Freund und Mitarbeiter, Dr. Cyrus ADLER, schreibt tiber diese Intuition
ScHECHTERS (Lecturers, Select Papers, Adresses, New York 1933, S. 37):
‘... while for a time he (Dr. ScCHECHTER) was attracted by the liberalisme
of Germany and of the Jewish community of Berlin, he soon became con-
vinced that this was superficial; that whereas the Jew was free politically,
he was in an environment which was endeavoring to enslave him mentally
and spiritually, in which the forces of philosophy and history and theology
and criticisme were alike being used to establish the inferiority of the Jewish
people, to minimize their history and to degrade their literature before the
world.”

Diese Grundhaltung war es auch, die ausgezeichnete Hebraisten und
Judaisten dem Nationalsozialismus in die Arme getrieben und nur zu oft
zu antisemitischen Propagandisten gemacht hat. Man hitte wohl mit Fug
und Recht erwarten konnen, dal3 Gelehrte mit dhnlicher Vergangenheit an-
gesichts der Auswiichse, die diese Haltung gezeitigt hat, nach 1945 genug
Schamgefidhl besessen hétten, im Hintergrund zu bleiben und in Hinkunft
als Judaisten nicht mehr in Erscheinung zu treten, aber diese Hoffnung
wurde bitter enttéduscht und die zustédndigen akademischen und auch kirch-
lichen Stellen haben nichts getan, um diesen Skandal zu vermeiden.

173



Trotz dieser in der Heilsperspektive selbst gelegenen Logik ha-
ben es doch die Tannaiten fiir nétig erachtet, noch andere Erkli-
rungsversuche zu unternehmen, in denen sie zeigen wollten, daf
Gott es trotz allem auch den anderen Viélkern freigestellt hat,
ihrerseits die Torah anzunehmen und damit der Erwéhlung teil-
haftig zu werden, sich aber letzten Endes doch nur Israel bereit
erklirt hat, das Joch des Gesetzes tatsiachlich auf sich zu nehmen.

So haben nach dem Midrasch auch die anderen Voélker davon
Kunde erhalten, dall Gott sich anschickte, Israel die Torah zu
geben und damit seine Wahl als Gottesvolk zu besiegeln. Eine
heidnische Personlichkeit, der dabei in der Aggada — ibrigens in
engem Anschlufl an den biblischen Bericht — eine grole Bedeutung
zukommt, ist Jithro, der Schwiegervater Moses!2.

«Und es horte Jithro...» (2 Mos. 18, 1). Welche Kunde horte er, daf3 er
kam? ... R. Ele’asar von Modi’in sagte: Von der Torahoffenbarung hérte
er, und er kam. Denn in der Stunde, wo die Torah den Israeliten gegeben
wurde, erzitterten alle Koénige der Erde in ihren Palisten, wie es heilit
(Ps. 29, 10): «Und in seinem Palaste spricht alles: Ehre!» In jener Stunde
versammelten sich alle Konige der Volker bei Bileam, dem Frevler. Sie
sprachen zu ihm: Bileam, vielleicht wird (Gott) an uns ebenso handeln wie
am Geschlechte der Flut, wie es heilt (eb. 29, 10): «Der Herr thronte bei
der Flut, und es thront der Herr als K6nig immerdar.» Er sprach zu ihnen:
Ihr Toren in der Welt! Der Allheilige hat bereits dem Noah geschworen, daf
er keine Flut (mehr) tiber die Welt bringen wiirde, wie es heil3t (Jes. 54, 9):
«Denn Wasser Noahs ist mir dies: da ich geschworen, dafl die Wasser Noahs
nie wieder iiber die Erde ziehen werden.» Sie sprachen zu ihm: Vielleicht
bringt (Gott) keine Wasserflut (iber die Welt), sondern eine Feuerflut? Er
antwortete ihnen: Weder eine Wasser- noch eine Feuerflut, sondern der
Allheilige gibt die Torah seinem Volk und seinen Geliebten, wie es heilit
(Ps. 29, 11): «Der Herr gibt Macht seinem Volke.» Und sie sprachen hernach
(eb.): «Der Herr segnet sein Volk mit Frieden.» Und sie wandten sich um
und gingen jeder an seinen (Herkunfts)ort (zuriick). ..

«Und Mose erzahlte seinem Schwiegervater...» (2 Mos. 18, 8): um ihn
heranzuziehen und der Torah zu néhern3. «Alles, was der Herr getan hatte»
(eb.): daB er seinem Volk die Torah gegeben hatte.

12 Mechilta, Yitro, ("Amaleq), 1. Abschnitt, 56b/57a.

13 Nach dem Midrasch nahm Jithro angesichts der von Gott an Israel
geiibten Wunder das Judentum an. Vgl. Mechilta, Yitro, 1. Abschnitt,
58b/59a; Sanh. 94a; TancHumMa BuUBER, II, S. 71/72; Tg. jeruschalmi zu
2 Mos. 18, 811 usw.

174



Jedenfalls betonen die Tannaiten, dall die Torah als Gemeingut
gegeben wurde, so dafl also, zumindest theoretisch, alle Volker die
Moglichkeit hatten, sie anzunehmen?!.

«Sie waren von Rephidim ausgezogen und in die Wiiste Sinai gekommen
und lagerten sich in der Wiiste. . .» (2 Mos. 19, 2). Die Torah ist als Gemein-
gut gegeben worden (das heil3t fir alle Volker), offentlich, an einem herren-
losen Ort; und jeder, der sie annehmen will, komme und nehme sie an. Da
koénnte ich glauben, sie sei bei Nacht gegeben worden? Darum heit es
(2 Mos. 19, 16): «Und es war am dritten Tage, da es morgen ward.» Da
kénnte ich glauben, sie sei unter Schweigen gegeben worden? Darum heillt
es (eb.): «Und es waren Donner und Blitze.» Da konnte ich glauben, man
hétte die Stimmen (den Donner) nicht gehort? Darum heif3t es (eb. 20, 8):
«Und das ganze Volk sah die Stimmen...» und es heilt (Ps. 29, 4—5):
«Die Stimme des Herrn in Schonheit; die Stimme des Herrn zerbricht Ze-
dern.» Bileam, der Frevler, sprach zu allen, die ihn umstanden (Ps. 29, 11):
«Der Herr gibt Macht seinem Volke. ..» Und alle taten ihren Mund auf und
sprachen (eb.): «Der Herr segnet sein Volk mit Frieden.»

R. Jose sagt: Siehe, es heil3t (Jes. 45, 19): «Nicht im Verborgenen habe
ich geredet, an einem Orte des Landes der Finsternis...» ... Und ebenso
heiB3t es (eb.): «Ich, der Herr, rede Gerechtigkeit, verkiinde Geradheity, das
hei3t, bereits bevor ich euch die Gebote gab, habe ich euch die Belohnung
fur (ihre Beobachtung) kundgetan... R. Eli’eser, der Sohn R. Joses des
Galilders, sagte: Es heilt (Ps. 147, 19—20): «Er verkiindet Jakob seine
Worte, seine Satzungen und Rechte Israel. Nicht also tat er irgendeinem
Volke.» Was taten diese schmerzensreichen Volker, daB3 er ihnen die Torah
nicht geben wollte? Allein (es steht geschrieben: eb.): «Und seine Rechte
kannten sie nicht»; das hei3t, sie wollten sie nicht annehmen, weil geschrieben
steht (Hab. 3, 3ff.): «Gott, von Theman kommt er... Und Glanz wird wie
Licht sein... Vor ihm geht Pest her... Er stand, ma88 die Erde und loste
die Volker. . .»

Nach dem Midrasch hat Gott nun auch tatsichlich die Torah
den anderen Volkern angeboten, aber sie haben sich geweigert, sie

anzunehmen, weil ihnen die Last der Gebote zu schwer erschiend,

«Ich bin der Herr, dein Gott» (2 Mos. 20, 2) ... Als der Allheilige auf-
stand und sprach: «Ich bin der Herr, dein Gott», erbebten die Berge und
die Hiigel wankten... In dieser Stunde gingen alle Konige der Volker zu
Bileam, dem Frevler. . .16, Als sie nun aus (Gottes) Mund das Wort horten:

14 Mechilta, Yiiro, (ba-chodesch ), 1. Abschnitt, 62a.

15 Eb., 5. Abschnitt, 66b/67a.

16 Bileam, der die Absicht hatte, Israel zu verfluchen, ist fiir den Mi-
drasch die Inkarnation der Feindschaft der Heidenwelt gegen das Volk
Gottes.

175



(¢Ich bin der Herr, dein Gott»), wandten sie sich alle um und gingen fort,
ein jeder an seinen (Herkunfts)ort. Und (siehe), darum wurden die Volker
der Welt aufgefordert (zum Sinai zu kommen), um ihnen der Schechinah
gegeniiber nicht den Vorwand zu geben, sagen zu kénnen: Wiren wir auf-
gefordert worden, so hétten wir die Torah (bereits) angenommen! Siehe, sze
sind aufgefordert worden, haben sie aber nicht angenommen, wie es heildt
(5 Mos. 33, 2): «Und er sprach: Der Herr kam von Sinai und ergléinzte ihnen
von Seir, erstrahlte vom Perge Paran... zu seiner Rechten Feuer des Ge-
setzes ihnen1?.» Er offenbarte sich ndmlich den S6hnen Esaus, des Frevlers,
und sprach zu ihnen: Wollt ihr die Torah annehmen? Sie sagten zu ihm:
Was steht darin geschrieben ? Eir antwortete ihnen : « Du sollst nicht morden. »
Sie erwiderten: Das ist ja das Erbe, das uns unser Vater hinterlassen hat,
wie es heil3t (1 Mos. 27, 40): «Von deinem Schwerte sollst du leben.» Darauf
offenbarte er sich den S6hnen Ammons und Moabs und sprach zu ihnen:
Wollt ihr die Torah annehmen? Sie sagten zu ihm: Was steht darin ge-
schrieben ? Er antwortete ihnen: « Du sollst nicht ehebrechen.» Sie erwiderten
ihm: Wir alle entstammen (doch) dem Ehebruch, wie es heilt (1 Mos. 19,
36): «Und die beiden To6chter Lots wurden schwanger von ihrem Vater!8.»
Wie sollen wir (da) die Torah annehmen ? Dann offenbarte er sich den S6hnen
Ismaels. Er sprach zu ihnen: Wollt ihr die Torah annehmen? Sie sagten zu
ithm: Was steht darin geschrieben? Er antwortete ihnen: «Du sollst nicht
stehlen.» Da erwiderten sie ihm: Mit diesem Segen ist ja unser Vater gesegnet
worden, denn es heilt (1 Mos. 16, 12): «Er wird ein Wildesel von Mensch
sein, seine Hand ist wider alle»; ferner (eb. 40, 15): «Ich bin gestohlen worden
vom Lande der Hebrier1%.» Als (Gott) aber zu den Israeliten kam, «von
sciner Rechten ein Feuer des Gesetzes ihnen» — da taten alle ihren Mund
auf und sprachen (2 Mos. 24, 7): «Alles, was der Herr geredet, wollen wir
tun und horen.» Und &hnlich hei3t es (Hab. 3, 6): «Er stand und mal die
Erde, er sah und loste die Volker.» R. Schim’on b. Ele’asar sagte: Wenn
(die Volker der Welt) schon in den sieben Geboten, die den Kindern Noahs

17 Nach der traditionellen Interpretation dieser Stelle. Der Midrasch faf3t
DTYR, Bergabhang (?), im Sinne von N7 WX, «Feuer des Gesetzes» auf.

18 Nach 1 Mos. 19, 37/38, sind die Moabiter und die Ammoniter die Nach-
kommen der beiden Téchter Lots aus dem Inzest mit ihrem Vater.

19 Nach 2 Mos. 37, 28 waren die durchreisenden Kaufleute, an die Josef
von seinen Briidern verkauft wurde, Midjaniter. Der néichste Vers nennt sie
dann allerdings Ismaeliter (eb. 29).

In 1 Mos. 25, 2 wird gesagt, dal3 die Midjaniter von Qeturah, dem Kebs-
weibe Abrahams abstammen. Ri. 8 erzdhlt den Sieg Gideons und der Israeli-
ten tiber die Midjaniter, von denen dann wieder (V. 8) gesagt wird, es habe
sich um Ismaeliter gehandelt. Die Midjaniter scheinen also spéter als ein
ismaelitischer Stamm angesehen worden zu sein, obwohl sie in 1 Mos. 25,
12-16, der Genealogie der Stamme Ismaels, nicht aufscheinen.

176



aufgetragen waren, und die sie auf sich genommen hatten, nicht bestehen
konnten, um wie viel weniger in den Geboten der Torah!... Wenn schon
die Kinder Noahs in nur sieben Geboten nicht bestehen konnten, um wieviel
weniger in 61320!

Und warum ist die Torah (eigentlich) nicht im Lande Israel gegeben
worden? Um den Voélkern der Welt nicht einen Vorwand zu liefern, dal sie
sagen konnten: Weil sie in seinem (Israels) Lande gegeben wurde, haben
wir sie nicht angenommen. .. Deshalb ist sie in der Wiiste gegeben worden,
als Gemeingut, offentlich, an einem herrenlosen Orte. In drei Dingen ist die
Torah gegeben worden: In der Wiiste, im Feuer und im Wasser. Wie diese
umsonst fur alle Weltenbewohner sind, so ist auch (die Torah) umsonst fiir
alle Weltenbewohner.

Der Universalcharakter der Torah geht auch daraus hervor, dall
sie Gott dann, als er sie Israel gab, in den vier Hauptsprachen ver-
kiindete, damit sie von allen Voélkern verstanden werden kénne?!.

«(Mose) sprach: Der Herr kommt vom Sinai, sein Licht ging ihnen auf
von Seir her. ..» (5 Mos. 33, 2). Als sich der Allheilige offenbarte, um Israel
die Torah zu geben, offenbarte er sich nicht etwa in einer einzigen, sondern
in vier Sprachen. (Das ist die Bedeutung von 5 Mos. 33, 2): «Der Herr kommt
vom Sinai»: das ist die hebréische Sprache. «Sein Licht ging ihnen auf von
Seir her»: das ist die rémische Sprache??. «Er lieB es leuchten vom Gebirge
Paran»: das ist die arabische Sprache. « Und kam von heiligen Zehntausenden
her23»: das ist die aramaéische Sprache.

Eine andere Erklirung: «Der Herr kommt vom Sinai»: Als sich der All-
heilige offenbarte, um Israel die Torah zu geben, offenbarte er sich nicht
Israel allein, sondern allen Vélkern. . .

Nach anderen Midraschquellen wurde die Torah sogar in siebzig
Sprachen verkiindet?:.

«Und der Herr sprach zu Aaron: Geh Mose entgegen in die Wiiste»
(2 Mos. 4, 27). Das ist es, was geschrieben steht (Hiob 37, 5): «Gott donnert
mit seiner Stimme Wunder.» Was heillt O¥9°? Als Gott die Torah am Sinai
gab, lieB er die Israeliten durch seine Stimme Wunder tiber Wunder sehen. . .
Es heilt (2 Mos. 20, 18): ¢«Das ganze Volk sah die Stimmen (J'\'I‘?'li?'."l).» Es
heil3t nicht die Stimme, sondern die Stimmen (in der Mehrzahl). R. Jochanan
sagte: Die Stimme (Gottes) ging aus und teilte sich in siebzig Stimmen, nach

20 Vgl. erster Teil dieses Artikels, Note 25.

21 Sifre zu Deut., Ausgabe FRIEDMANN, § 343, 142b.

22 D. h. Griechisch als Verwaltungssprache in den romischen Provinzen
Asiens.

23 Nach einer anderen Interpretation dieser Stelle.

2 Ex. R.,, V, 9.

177



den siebzig Sprachen?®, damit alle Nationen sie vernehmen modgen. Jede
Nation horte die Stimme in ihrer Sprache, und ihre Seele verliel3 sie (vor
Schreck), aber die Israeliten horten sie ohne Schaden zu nehmen. Wie ging
denn eigentlich die Stimme aus? R. Tanchuma sagte: Auf zwei verschiedene
Arten: Todlich fur die Heiden, die das Gesetz nicht annehmen wollten, aber
lebensspendend fir die Israeliten, die es annahmen. . .26,

Auf Grund der besonderen Vorbereitung, die ihm Gott hatte
angedeihen lassen, wurde Israel dann letzten Endes doch als ein-
ziges unter allen Vélkern wiirdig erachtet, die Torah zu erhalten?’.

«Als der Allerhéchste den Volkern ihr Erbe austeilte. . .» (5 Mos. 32, 8).
Als der Allheilige Israel die Torah gab, spédhte er aus und blickte (um sich),
wie es heilBt (Hab. 3, 6): «Bleibt er stehen, so erbebt die Erde, sieht er die
Volker an, so schrecken sie auf...» Aber es war kein Volk unter allen Na-
tionen, das geeignet erschien, die Torah zu empfangen, als Israel allein, wie
geschrieben steht (5 Mos. 32, 8): «Da setzte er die Grenzen der Volker fest...»

%5 Die Zahl 70 hat eine symbolische Sakralbedeutung. Sie setzt sich zu-
sammen aus 7, der heiligen Zahl des Judentums schlechthin, und 10.

In 1 Mos. 10 zdhlt der biblische Text 70 Volker als Nachkommen der
drei Sohne Noahs auf. Im rabbinischen Schrifttum sind dann die «70 Volker»
(MNX 0°waw) der landldufige Ausdruck fiir die Gesamtheit der Volker der
Welt. Wir treffen die Zahl 70 ziemlich hdufig bereits im Schrifttext selbst
an (so z. B. 1 Mos. 46, 27; 2 Mos. 1, 5; 15, 27; 4 Mos. 11, 24{f.; 5 Mos. 10, 22;
Dan. 9, 24ff. usw.

Im Neuen Testament driickt die Zahl 70 (nach anderen Versionen 72;
hinsichtlich des Unterschiedes vgl. den weiter unten zitierten Artikel von
STEINSCHNEIDER; nach Luk. 10, 1, 17 wére das die Zahl der Junger Jesu
gewesen) wahrscheinlich ebenfalls die Idee der Vollkommenheit aus. In
diesem Zusammenhang sei auch auf die Frage des unbegrenzten Vergebens
verwiesen. In Mt. 18, 22 antwortet Jesus dem Petrus, da man seinem
Néchsten «bis siebzigmal siebenmal» vergeben mufl. Der Ausdruck éB8doun-
xovtdxic énta findet sich wortwortlich in der Septuaginta, 1 Mos. 4, 24, im
Zusammenhang mit der Rache Lamechs, und entspricht dort dem he-
bréischen Y2WY Q°Yaw.

Hinsichtlich der Verwendung der Zahl 70 im rabbinischen Schrifttum,
vgl. die Artikel von S. KrAUSS, in STADES Zeitschrift fiir altt. Wissenschaft,
XIX, 1-4, und XX, 38-43, und M. STEINSCHNEIDER, in Zeitschrift der deut-
schen morgenl. Gesellschaft, IV, 145-170, und LVII, 474-504. Die ganze Frage
ist auch bei G. KrrreL, Theologisches Wirterbuch zum N.T., Stuttgart 1935,
2 Bd., S. 630/31, § 7, behandelt.

26 Vgl. auch Ex. R. XXVIII, 6; Schab. 88b; Sanh. 34a; Midrasch
Tehillim 92.

27 Sifre zu Deut., § 311, 134a.

178



Hat Israel die Torah frewunllig auf sich genommen ?

Hatte nun Gott auch dergestalt das Volk durch seine geschicht-
liche Fihrung auf den xawdg, auf die providentielle Stunde seiner
Existenz, den 170 jnn, die Offenbarung des Gesetzes auf Sinai,
vorbereitet, so lassen doch verschiedene Midraschstellen deutlich
erkennen, dall der Akt der Annahme der Torah durch Israel dann
letzten Endes nicht vollig freiwillig erfolgt zu sein scheint. Im
letzten Augenblick scheint das Volk angesichts der schweren Ver-
pflichtungen, die ihm die Torah auferlegt, tatséchlich gezdgert zu
haben, die ni¥n, die Gebotes Gottes, auf sich zu nehmen, was dann
Gott gendtigt hat, im Interesse des organischen Verlaufs seines
Heilsplanes zu einer ZwangsmalBnahme zu greifen. Der Talmud
schildert die Dinge folgendermafien?3:

«Und sie stellten sich am Fulle des Berges auf» (2 Mos. 19, 17). R. Evdédmi
b. Chama b. Chasa sagte: Das lehrt uns, daf3 der Allheilige den Berg wie einen
Eimer tiber sie gestiilpt hat und zu ihnen sprach: Wenn ihr die Torah an-
nehmt, ist es gut, wenn aber nicht, so ist hier euer Grab! R. Acha b. Ja’aqov
sagte: Das ist eine grofle Kundgebung hinsichtlich der Torah?2?. Rabba
sagte: Dennoch nahmen sie sie wiederum in den Tagen des Achaschwerosch
auf sich, wie es heillt (Esth. 9, 27): «Die Judéer bestétigten es und nahmen
es auf sich30.» Das bedeutet, sie bestidtigten (neuerdings), was sie bereits
(am Sinai) auf sich genommen hatten.

Der ganze Fragenkomplex des Verhéltnisses zwischen Israel,
der Torah und den anderen Volkern wird dann in einer anderen
Talmudstelle in Form eines endzeitlichen Dialogs zwischen Gott
und den Heidenvolkern neuerdings aufgegriffen3!:

28 Schab. 88a.

29 D. h. es dient dies den Israeliten zur Entschuldigung, wenn sie die
Torah nicht beobachten, weil sie dann ja sagen konnen, sie sei ihnen auf-
gezwungen worden.

30 I Bibeltext ist die Rede vom Purimfest, das nach der Befreiung
Israels von der Bedriickung zur Zeit der Konigin Esther eingesetzt wurde.
Die rabbinische Uberlieferung deutet jedoch den Ausdruck Di"?y 1'?:[7, sie
nahmen es an», in Hinblick auf die Torah, da der Wortstamm '?:lp, als
Substantiv Tl'?‘.'lP, von den alten rabbinischen Quellenschriften hauptséch-
lich von der Torah und der mit ihr parallel gehenden miindlichen Uberliefe-
rung gebraucht wird. Zum Gebrauch der Ausdriicke ‘?:Ii? und n‘v:p, vgl
W. BacHER, Tradition u. Tradenten in den Schulen Paldistinas und Babylo-
niens, Leipzig 1914, S. 1-3.

31 Avodah sarah 2aff.

179



R. Chanina b. Papa, nach anderen R. Simlai, trug (folgendes) vor:
Dereinst wird der Allheilige eine Gesetzesrolle auf den Schof3 nehmen und
sprechen: Wer sich mit dieser befal3t hat, der komme und erhalte seinen
Lohn. Daraufhin werden sich alle Volker der Welt versammeln. .. Sodann
werden sie zu ihm sprechen: Herr der Welt, hast du (etwa die Torah) uns
gegeben, und haben wir ithre Annahme verweigert? — Wieso werden sie das
sagen konnen, wo es doch heilt (5 Mos. 33, 2): «Der Herr kam vom Sinai
her und glinzte ihnen auf von Seir»; ferner heilt es (Hab. 3, 3): « Gott kommt
von Theman her. . . » Was wollte er in Seir und was in Paran ? — R. Jochanan
erklirte, dies lehre, der Allheilige habe (die Torah) bei jeder Nation und
jedem Sprachstamm herumgefihrt, aber sie alle wollten sie nicht annehmen,

bis er (endlich) zu Israel kam und sie (die Torah) annahmen. — (Nicht so,
sondern die Heidenvoélker) werden vielmehr sprechen: Haben wir sie etwa
angenommen und (dann) nicht gehalten, (wie die Israeliten)? — Das ist ja

eben ihr Ungliick: Weshalb haben sie sie denn nicht angenommen ? — (Nicht
80, sondern) sie werden vielmehr (vor Gott) sprechen: Herr der Welt, hast
du etwa tber uns den Berg (Sinai) wie einen Eimer gestilpt, ohne dall wir
(die Torah) angenommen hétten, wie du es mit den Israeliten getan hast?
... Darauf wird der Allheilige zu ihnen sprechen: Das Friithere wird es uns
zeigen, denn es heilt (Jes. 43, 9): «Und uns das Friithere vernehmen lassen. . . »
Habt ihr denn die sieben Gebote gehalten, die ihr auf euch genommen habt?
Woher (wissen wir), daf3 sie sie nicht gehalten haben? R. Josef lehrte: (Es
steht geschrieben: Hab. 3, 6): «Kr trat auf und die Erde wanlkte, er sah und
loste die Volker.» Was sah er? Er sah, dal3 die Sohne Noahs die sieben Ge-
bote, die sie auf sich genommen hatten, nicht hielten, und da sie sie nicht
hielten, stand er auf und befreite sie davon. — Das wire doch fir sie ein
Gewinn! Somit fénden wir, dal der Stinder Gewinn erlangt? Mar, der Sohn
Rabinas, erwiderte: Dies besagt (einfach), da3, selbst wenn sie (die Gebote)
halten, sie dafiir keine Belohnung bekommen. Wieso denn das? Es wird
doch gelehrt: R. Meir sagte: Woher (wissen wir), dal} selbst ein Nichtjude,
der sich mit der Torah befat, dem Hohenpriester gleichgeachtet wird? Es
heilBt (3 Mos. 18, 5): «Der Mensch, der nach ihnen handelt, wird durch sie
(die Gebote der Torah) leben.» Es heil3t nicht: Priester, Leviten, Israeliten,
sondern: «Der Mensch...» — Das besagt vielmehr, daB3 ihre Belohnung
nicht wie die eines Menschen ist, der (etwas) tut, weil es ihm geboten wurde,
sondern wie die (eines Menschen), der es tut, ohne dall es ihm geboten
wurde 32,

Sodann werden sie vor (Gott) sprechen: Herr der Welt, haben denn die
Israeliten, welche (die Torah) auf sich genommen haben, sie (auch wirklich)
gehalten? Der Allheilige wird ihnen erwidern: Ich zeuge fir sie, daf sie

32 Der Text will sagen, daB3 der Gehorsam Israels gegen die Gebote der
Torah auf jeden Fall ein Gehorsam «sui generis» ist, den man vom Stand-
punkt des Bundes her betrachten mul}, den Gott mit seinem Volk geschlos-
sen hat.

180



die Torah gehalten haben. Sie werden ihm entgegnen: Herr der Welt, kann
denn ein Vater fir seinen Sohn Zeugnis ablegen? Heillt es doch (2 Mos. 4,
22): «Mein erstgeborener Sohn ist Israel.» Der Allheilige wird ihnen erwi-
dern: Himmel und Erde sollen fir sie Zeugnis ablegen, dal} sie die ganze
Torah gehalten haben. Sie werden ithm entgegnen: Herr der Welt, Himmel
und Erde sind in ihrer Zeugenaussage befangen, denn es heilit (Jer. 33, 25):
«Wenn nicht mein Bindnis Tag und Nacht (bestiinde), ich wiirde die Ord-
nung des Himmels und der Erde nicht gemacht haben?3.» Ferner sagte auch
R. Schim’on b. Laqisch: Es hei3t (1 Mos. 1, 31): «Und es ward Abend, und
es ward Morgen der sechste Tag.» Dies lehrt, daBl der Allheilige mit dem
Schopfungswerk der sechs Tage eine Vereinbarung traf und sprach: Wenn
die Israeliten die Torah annehmen, ist es recht; wenn aber nicht, so ver-
wandle ich dich zuriick in Wiste und Leere. Ferner sagte auch Chisqijah:
Es heillt (Ps. 76, 9): «Vom Himmel lieBest du Urteil vernehmen ; da erschrak
die Erde und ward still.» Wenn sie erschrak, wieso war sie still, und wenn
sie still war, wieso erschrak sie? (Das bedeutet) vielmehr: Zuerst, (als sich
Gott Israel offenbarte), erschrak sie und dann (als die Israeliten die Torah
annahmen), war sie still 34,

Aus den angefithrten Stellen geht hervor, dafl die Frage der
Freiheit und des Verdienstes Israels bei der Annahme der Torah
nicht ganz geklart ist. Da aber die Durchfithrung des gesamten
gottlichen Heilsplanes voraussetzt, dall Gott ein Volk, Israel, dazu
bestimmt, sein Volk zu sein, bleibt dieses IElement dennoch irgend-
wie im Hintergrund. Tatsache ist und bleibt jedenfalls, dafl Israel
die Torah tatsichlich angenommen hat. Die Schriftstelle, aus der die
endgiiltige, unwiderrufliche Ratifizierung des Gotteswortes durch
Gottes Volk deutlich hervorgeht, ist nach der Erklarung des Mi-
drasch 2 Mos. 24, 7: ynwn nwws, 'n 927 wR 95 «Alles, was der
Herr gesagt hat, das wollen wir tun und héren!» Das heiB3t, nach
dem biblischen Bericht, die Worte des Volkes nach der Verlesung
des «Bundesbuches» durch Mose. Was dabei ganz besonders die
Aufmerksamkeit der Gesetzeslehrer erregt hat, ist die ungewd6hn-
liche Formulierung dieses Satzes im Schrifttext. Normalerweise

33 Der Sinn dieses Verses ist unklar. Die rabbinische Uberlieferung sieht
darin eine Anspielung darauf, dal3 selbst die Himmel und die Erde nur um
der Torah willen Bestand haben.

3¢ Angesichts der auBergewohnlichen Naturereignisse, welche die Offen-
barung auf dem Sinai umrahmten, erschrak die Erde, weil sie dachte, der
Weltuntergang sei gekommen. Als sie aber sah, daB der Grund dieser Phé-
nomene die Offenbarung der Torah war, beruhigte sie sich wieder.

181



wiirde man ja doch mit Recht erwarten, dal3 das Halten der Gebote
auf das Anhéren folgt, wihrend hier das Gegenteil der Fall ist: Die
Israeliten erklidren, die Gebote Gottes iiben zu wollen, bevor sie
ihnen noch bekannt sind, was dann, wenn die ganze Szene nach der
Verlesung des Bundesbuches stattgefunden hat, auch wieder nicht
recht klar ist. Der Midrasch schlieft nun aus dieser scheinbaren
Inkonsequenz, dall diese Szene bereits vor der Gesetzgebung auf
Sinai vor sich gegangen ist, womit dann auch das Verdienst Israels
gerettet erscheint, da ja doch das Volk die Beobachtung des Gottes-
gesetzes verspricht, bevor es iiberhaupt mit seinen Kinzelverpflich-
tungen vertraut gemacht wurde. So schreibt die Mechilta3?:

«Der Herr sprach zu Mose: Geh zum Volk und heilige es heute» (2 Mos.
19, 10): Das ist der vierte Tag (des Monats Siwan); «und morgen» (eb.): das
ist der fiinfte Tag; «und sie sollen bereit sein fiir den dritten Tag» (eb. 11):
das ist der sechste Tag des Monats, an dem die Torah gegeben wurde3é. Und
was tat Mose am fiinften (Tag)? Er stand frithmorgens auf und errichtete
einen Altar, wie es hei3t (eb. 24, 4): «Er stand auf am Morgen und errichtete
einen Altar unterhalb des Berges» ... Er brachte auf ihm Ganzopfer und
Friedopfer dar, fing das Blut des Ganzopfers in zwei Schalen auf, einen
Teil fiir Gott, den anderen Teil fiir die Gemeinde. .., wie es heil3t (eb. 6):
«Mose nahm die Hilfte des Blutes...»: das ist der fir Gott (bestimmte)
Teil; «und er sprengte es auf den Altar» (eb.): das ist der Teil der Gemeinde.
«Er nahm das Buch des Bundes und las vor den Ohren des Volkes» (eb. 7).
Wir haben jedoch nicht gehort, von wo an er las. R. Jose b. Assi sagt: (Er
las) vom Beginn der Genesis bis hieher. Rabbi (Jehudah ha-nassi) sagt:
(Mose las ihnen) die Gebote (vor), die Adam, der erste (Mensch), empfangen
hatte, welche die S6hne Noahs empfangen hatten, welche die Israeliten in
Agypten und in Mara empfangen hatten, sowie alle iibrigen Gebote3”.

35 Mechilta, Yitro, (ba-chodesch ), 3. Abschnitt, 63b.

36 Diese Midraschstelle gehort zu den Texten, die den Beweis erbringen
wollen, daf3 die Torah am 6. Siwan, also am Wochenfeste (D1¥13%) gegeben
wurde, das in der rabbinischen Uberlieferung 11NN 101 17 heiBt.

37 Nach R. Jehudah ha-nassi hétte sich Mose anldBlich dieser Verlesung
des «Bundesbuches» einer Schrift bedient, die ausschlieBlich die von Gott
nach und nach geoffenbarten Gebote enthielt, also unter Ausschlufl der rein
historischen Partien des Schrifttextes. R. Jose b. Assi meint, es habe bereits
damals der gesamte Schrifttext bis zu dem Kapitel, wo von der Verlesung
erzahlt wird, existiert. R. Jischma’el identifiziert in der Folge das «Bundes-
buch» mit den in 3 Mos. enthaltenen Segens- und Fluchformeln. Das ist
dadurch moglich, weil, wie wir schon betonten, die Midraschexegese nicht
an die im Schrifttext eingehaltene chronologische Reihenfolge der Ereignisse

182



R. Jischma’el sagt: Zu Beginn des Kapitels (das hei3t des von Mose damals
verlesenen Abschnittes), was sagt (da die Schrift: 3 Mos. 25, 2ff.): «Und
feiern soll das Land einen Sabbat dem Herrn. Sechs Jahre lang sollst du
dein Feld beséen. . .» (Es handelt sich dort um) Sabbatjahre, um Jubeljahre,
um Segnungen und Fliche. Am Ende (des damals von Mose verlesenen
Abschnitts), was sagt (da die Schrift: eb. 26, 46): «Dies sind die Satzungen,
die Rechtsvorschriften und die Gesetze (N9NM)...» (Die Israeliten) spra-
chen (damals): Wir nehmen (die Gebote der Torah) auf uns! Als (Mose) sah,
daf} sie (sie) auf sich nahmen, (da) nahm er das Blut und besprengte (damit)
das Volk, wie es heillt (2 Mos. 24, 8): «Und Mose nahm das Blut und be-
sprengte das Volk. . .» Er sagte zu ihnen: Siehe, ihr seid gekniipft, gebunden
und erfaBt38. Kommt morgen3? und nehmt alle Gebote auf euch! R. Jose,
der Sohn R. Jehudas, sagt: Alle (diese) Dinge sind am selben Tag vor sich
gegangen 40,

Auch andere rabbinische Schriften heben das ungeheure Ver-
dienst Israels hervor, das darin bestand, dall das Volk die Gebote
der Torah auf sich genommen hat, bevor es noch deren ganze Trag-
weite kannte 41.

«Mose kam und erzéhlte dem Volk alle Worte ("M2%7) des Herrn und alle
die Verordnungen» (2 Mos. 24, 3). Er fiigte den Zehn Geboten4? Gesetzes-
vorschriften (8%"7) hinzu. So wie die Zehn Gebote vom Sinai (stammen),
so auch die Gesetzesvorschriften. Gro3 sind (in der Tat) die Verordnungen
(DWDWN), die bewirken, daBl die Shekhinah (in Israel) ihren Wohnsitz auf-
schlégt, wie es heilt (Hag. 2, 5): «Das Wort, gemél3 dem ich mit euch einen
Bund geschlossen habe, als ihr aus Agypten zogt, soll bestehen, und mein

gebunden ist. Das Vorhandensein eines geschriebenen Textes wird iibrigens
von der Schrift selbst angedeutet, wo es u. a. heilt (2 Mos. 24, 4): «Da
schrieb Mose alle Worte des Herrn nieder. . .»

38 000N O°aNY O"WP, drei Worte mit einander éhnlicher Bedeutung,
durch welche die engen Bande ausgedriickt werden, die Israel mit der Torah
verkniipfen.

39 AnlaBlich der Verkiindigung der Zehn Gebote durch Gott.

40 Nach R. Jose b. Jehudah hétte die Verlesung des Bundesbuches durch
Mose und die sich daran schlieBenden Riten nach der Sinaioffenbarung statt-
gefunden. Diese Ansicht trdgt wohl der chronologischen Reihenfolge des
biblischen Berichts Rechnung, nimmt aber andererseits der Midraschexegese,
die das Verdienst Israels bei der Annahme der Gebote sicherzustellen be-
strebt ist, einen Gutteil ihres Wertes.

44 Midrasch ha-gadol, Ausgabe des Mossad ha-Rav Kook, Jerusalem 1956,
Schemot, S. 554/55.

42 Die 02" in 2 Mos. 24, 3 scheinen sich auf die Zehn Gebote zu be-
ziehen, die von der Tradition NN NIWY genannt werden.

183



Geist bleibt in ecurer Mitte. Fiirchtet euch nicht!» Was ist es, wodurch
(Gott) mit (Tsrael) einen Bund geschlossen hat beim Auszug aus Agypten?
Die Verordnung (0BWnR), wie es hei3t: «Mose kam und erzidhlte... alle die
Verordnungen.» Was sagte (Mose)? «Siehe, das ist das Blut des Bundes, den
der Herr mit euch geschlossen hat...» (eb. 8). «Da antwortete das Volk
einstimmig. . .» (eb. 3): (Das lehrt uns), dal3 sie einander nicht um Rat ge-
fragt haben. «Alles, was der Herr gesagt hat, wollen wir tun!» (eb.). Sie haben
die Ausfithrung (der Gebote zeitlich) dem Anhéren vorausgeschickt, denn
jeder, der (ein Gebot) anhort, ohne die Absicht zu haben, es (auch) zu iiben,
wire besser daran, nicht erschaffen worden zu sein. (Die Rabbinen) lehren:
Jeder, der Torah lernt in der Absicht, (die Gebote) zu beobachten, wird ge-
wiirdigt werden, (Torah) zu lernen, zu lehren und (die Gebote) zu erfillen. . .

«Und sie sprachen: Alles, was der Herr gesagt hat, wollen wir tun und
horen!» (2 Mos. 24, 7). Da sie sich zuerst auf die Beobachtung (der Gebote)
verpflichteten, sprach Mose zu ithnen: Wie kann man (denn die Gebote)
uben, ohne sie (vorher) gehért zu haben? Das Anhéren bewirkt doch die
Ausfiihrung! Da sprachen sie nochmals: «Wir wollen tun und héren!» Das
heif3t, wir wollen tun, was wir héren werden. Das lehrt uns, daB sie die Be-
obachtung und das Anhéren der Gebote bereits vor der Offenbarung der Torah
auf sich genommen haben. Und so heillt es (auch: Ps. 40, 7-8): «Opfer und
Gaben begehrst du nicht; die Ohren hast du mir aufgetan. Da sprach ich:
Siehe, ich bin gekommen ; in der Buchrolle steht von mir geschrieben (deinen
Willen zu tun).»

Ohne nun auf die «chronologischen» Erwigungen des Midrasch
naher eingehen zu wollen, erkennen wir doch deutlich die Absicht,
das Verdienst Israels bei der Annahme der Torah sicherstellen zu
wollen, denn wenn 2 Mos. 24, 7 zeitlich vor der Offenbarung der
Zehn Gebote anzusetzen ist, wird der Wert der von den Israeliten
im blinden Vertrauen auf Gottes Allmacht und Giite gegebenen
Antwort auch dadurch kaum beeintrichtigt, dafl sie dann am Fulle
des Sinai durch Gottes Drohung, den Berg zu ihrem Grab werden
zu lassen, praktisch keine andere Wahl hatten. Die Deutung der
Sinaiszene im Midrasch erklart sich wiederum daraus, dafl Gott
einerseits in allem den freien Willen des Menschen respektiert, sich
also die Israeliten sehr gut im letzten Augenblick gegen die An-
nahme der Torah hétten aussprechen kénnen, dall aber anderer-
seits, wie wir bereits erwahnten, das ganze Schopfungswerk auf die
Sinaioffenbarung und die Annahme der Torah durch Israel hinzielt,
so dafl Gott dann im letzten Moment eingreift, um die Entscheidung
Israels in die von seinem Heilsplan vorgesehenen Bahnen zu lenken.

184



Der Talmud 3 macht folgende Feststellung zu 2 Mos. 24, 7:

R. Simlai trug vor: Zur Stunde, als die Israeliten zuerst gesagt haben:
«Wir wollen tun» und dann: «Wir wollen anhdoren», kamen sechzig Myriaden
Dienstengel und wanden jedem Israeliten zwei Krinze, einen wegen: «Wir
wollen tun» und den anderen wegen : «Wir wollen anhéren.» Als die Israeliten
spater stindigten?4, stiegen hundertzwanzig Myriaden Strafengel (vom Him-
mel) herab und nahmen sie ihnen (wieder) ab, wie es heil3t (2 Mos. 33, 6):
¢«Da entledigten sich die Kinder Israels ihres Schmuckes vom Berge Horeb.»
R. Chama b. Chanina sagte: Am Horeb wurde er ihnen angelegt, und am
Horeb entledigten sie sich seiner. Am Horeb wurde er ihnen angelegt, wie
wir bereits gesagt haben, und am Horeb entledigten sie sich seiner, wie es
heiB8t... R. Jochanan sagte: Mose hatte das Verdienst, sie alle (das heil3t
die Krinze) zu bekommen, denn es heilt (eb. 7): «Und Mose nahm das
Zelt. .. %5.» Resch Laqisch sagte: Dereinst wird sie uns der Allheilige wieder-
geben, wie es hei3t (Jes. 35, 10): «Die Befreiten des Herrn kehren heim und
gelangen nach Zion mit Jauchzen und ewiger Freude auf ihrem Haupt»,
némlich die ehemalige Freude (das hei3t die Krianze) auf ihrem Haupt.

Die bedingungslose Annahme des Gottesgesetzes durch die
Israeliten, bevor das Volk noch die darin enthaltenen Kinzelver-
pflichtungen kannte, ist nach dem Talmud eine so grofle und bedeu-
tende Tat, daB} Israel dazu nur imstande war, weil ihm ein himm-
lisches Geheimnis verraten wurde 46

R. Ele’asar sagte: Zur Stunde, da die Israecliten zuerst gesagt haben:
«Wir wollen tun» und dann: «Wir wollen anhoéren», ertonte eine Himmels-
stimme und sprach (zu ihnen): Wer hat meinen Kindern das Geheimnis
verraten, dessen sich die Dienstengel bedienen? Hei3t es doch (Ps. 103, 20):
«Preiset den Herrn, ihr, seine Engel, starke Helden, die ihr seinen Befehl
tut, die Stimme seines Wortes zu horen»: zuerst das Tun, dann das Horen.

43 Schab. 88a.

44 Gemeint ist die erste nach der Sinaioffenbarung begangene Kollektiv-
sunde, die Anbetung des goldenen Kalbes.

45 Bs ist unklar, was der Text mit dieser Anspielung auf das Stiftszelt
sagen will. Nach Raschi, ad loc., mufl man bSrR, «Zelt», mit Hiob 29, 3 in
Verbindung setzen: «(Wer gibt mir die vorigen Monate zuriick und die Tage,
in denen Gott mich behiitete), als seine Leuchte iiber meinem Haupte
schien — 191 19113, von der Wortwurzel %1, worauf 278 anspielte — und
ich in seinem Lichte durch das Dunkel ging.» Nach Raschi wiirde es sich um
eine Anspielung auf den von Moses Antlitz ausgehenden Strahlenglanz
handeln.

46 Schab. 88a.

185



R. Chama b. Chanina sagte: Es hei3t (Hoh. 2, 3): «Wie ein Apfelbaum unter
des Waldes Béumen...» Weshalb werden die Israeliten mit einem Apfel-
baum verglichen? Dies besagt: Wie der Apfelbaum die Frucht vor den
Blattern hervorbringt4?, so haben die Israeliten auch zuerst gesagt: «Wir
wollen tun», bevor sie gesagt haben: «Wir wollen anhoren.»

Ein Minéer4® sah, wie Rabba, der in die Lehre vertieft war, die Finger
der Hand unter die FuB3(sohle) hielt und sie derart rieb, daf3 Blut hervor-
spritzte. Da sprach er zu ihm: (Ihr) voreiliges Volk, die ihr den Mund den
Ohren vorausgeschickt habt4?; noch immer beharrt ihr in eurer Voreiligkeit !
Zuerst héttet ihr (doch) hoéren miissen, ob ihr (die Gebote tatséchlich) auf
euch nehmen koénnt oder nicht! (Rabba) erwiderte: Von uns, die wir in
Rechtschaffenheit wandeln, heilt es (Spr. 11, 3): «Die Rechtschaffenen
leitet ihre Unschuld.» Von denen (aber), die in Verdrehung wandeln, hei3t
es (eb.): «Die Treulosen richtet ihre Bosheit zugrunde.»

Der Besitz der Torah und die daraus erwachsenden Verpflichtungen

Wie wir an Hand der angefiihrten Texte feststellen konnten, ist
in der Perspektive des Midrasch die Gesetzgebung auf Sinai der
Hohepunkt, durch den Israels Investitur als Volk Gottes feierlich
bekriaftigt und besiegelt wird. Israel genieBt von nun ab in vollem
Umfang die Privilegien seiner Sonderstellung, ist aber auch an alle
Verpflichtungen gebunden, die ihm daraus erwachsen. Der dullere
Akt der Ratifizierung ist, wie ebenfalls bereits gesagt wurde, der
Bundesschluf3 in Verbindung mit der Blutsprengung (vgl. 2 Mos. 24).

47 Die Tossafisten, Verfasser von zwischen dem 12. und dem 14. Jahr-
hundert dem Talmudkommentar Raschis hinzugefiigten Glossen und Erldu-
terungen, bemerken, dal diese Exegese im Falle des Apfelbaums kein «fun-
damentum in re» hat, da er nicht vorbliitig ist. Man miisse also hier «Zitronen-
baum» lesen, da dieser wirklich Bliiten, Bldtter und Friichte zur gleichen
Zeit hervorbringt. Diese auf der Beobachtung eines Naturvorgangs beru-
hende Bemerkung beweist, daf3 die Talmuderklédrer des Mittelalters weitaus
weniger wirklichkeitsfremd waren, als man manchmal anzunehmen geneigt
ist.

48 1", hebriisch ™. Da es sich hier um die Diskussion eines Hiiretikers
mit Rabba (bar Nachmani), dem gegen 330 n. Chr. verstorbenen Schulober-
haupt von Pumbedita in Babylonien handelt, ist der 812 héchstwahrschein-
lich ein Manichéer.

49 Am Sinai, als sich Israel zur Annahme der Gebote der Torah bereit-
erklarte, bevor es noch ihre Einzelheiten kannte.

186



Das darf uns aber andererseits nicht vergessen lassen, dafl selbst
die Offenbarung der Torah, wenn sie auch in der Verkiindigung des
Zehngebots gipfelt, progressiv war und verschiedene Phasen um-
falte. Teilweise geht diese Tatsache ja sehr deutlich aus dem bibli-
schen Bericht selbst hervor, wo zum Beispiel gesagt wird (2 Mos.
16), dal} das Sabbatgebot den Israeliten bereits in Mara geoffenbart
wurde. Dann haben wir soeben gesehen, dall 2 Mos. 24, die Verle-
sung des Bundesbuches durch Mose, von den Rabbinen ebenfalls
vor die Sinaioffenbarung verlegt wird, wobei sie dariiber diskutieren,
was denn nun eigentlich der Inhalt dieses «Bundesbuches» gewesen
sei. Die Offenbarung hort nun auch keineswegs mit dem Sinai auf.
Die spiter im Stiftszelt gegebenen Gebote heillen beispielsweise
ebenfalls n1927, wie die Zehn Gebote auch. Und wenn #9p jnn im
rabbinischen Sprachgebrauch auch vor allem und in erster Linie
die Sinaioffenbarung bezeichnet, so wird der Ausdruck doch auch
auf andere Offenbarungsphasen angewandt, wie eben auf das in
Mara gegebene Sabbatgebot. Wie Max Kadushin °° sehr richtig be-
merkt hat, geht schon aus dem reinen Sprachgebrauch — 791 0%
und nicht IMn7 jon, also ohne bestimmten Artikel — deutlich
hervor, daB3 die sinaitische Offenbarung, wenn auch die wichtigste,
so aber doch keineswegs die einzige Offenbarung Gottes an sein
Volk war 1.

Das ausschlaggebende Element bei der Sinaioffenbarung ist —
und darin liegt ihre kapitale Bedeutung fiir unser Thema —, dal3
sie in Gegenwart ganz Israels gemacht wurde. Es handelt sich somit
um eine Kollektiverfahrung, die aber nichtsdestoweniger auf einer
Summe von Einzelerfahrungen beruht 52. Die gottlichen Macht-

50 Aspects of Rabbinic Concept of Israel, A Study in Mekhilta, Huca,
XIX, 1945/46, S. 64.

51 Die Offenbarung, um die es hier geht, ist die der T'orah, alleinige Quelle
der gottlichen Gebote und somit auch einziger Ausgangspunkt fiir alle
religionsgesetzlichen Entscheidungen. Daneben kommt natiirlich in der Be-
trachtungsweise des Midrasch auch den prophetischen und anderen Biichern
der Bibel Offenbarungscharakter zu, wenn sie auch hinsichtlich ihrer reli-
gionsgesetzlichen Verbindlichkeit nicht mit der Torah auf eine Ebene ge-
stellt werden konnen. Der Midrasch fiithrt iibrigens auch den Inhalt der pro-
phetischen Offenbarung auf den Sinai zuriick (vgl. z. B. Ex. R. XXVIII, 6).

52 Sieche weiter unten Note 56.

187



zeichen, welche die Offenbarung begleiteten, waren so furchtbar,
daf} die Israeliten nicht mehr als die Zehn Gebote direkt aus Gottes
Mund zu vernehmen vermochten und Mose fiir sie als Mittelsmann
eintreten muflite. Die Freiheit des einzelnen bleibt auch weiterhin
gewahrt und individuell kann sich der Israelit auch nach der Offen-
barung auf Sinai fiir oder wider Gottes Gesetz entscheiden. Fiir
das Volk als Gesamtheit besteht aber eine solche Entscheidungs-
freiheit nicht mehr.

Das alles macht das Sinaiereignis zum zentralen und entschei-
denden Erlebnis in der Geschichte und Erfahrung des Gottesvolkes.
Dieser Gedanke kommt auch darin zum Ausdruck, dafl die rabbi-
nische Tradition stets betont hat — es handelt sich dabei um ein
wahres Fundamentalkonzept des Judentums —, dal} die sinaitische
Offenbarung im Kevme die gesamte gottliche Offenbarung enthdlt, und
zwar in allen ihren Phasen, und somit den gesamten Lebensbereich
des Gottesvolkes umfal3t. Diese Annahme, die in allen rabbinischen
Quellenschriften wiederkehrt, wird mit besonderer Deutlichkeit im
Midrasch Rabba formuliert 93:

«Und der Herr sprach zu Mose: Schreibe auf diese Worte...» (2 Mos.
34, 27). Als sich Gott am Sinai offenbarte, um Israel die Torah zu geben,
teilte er sie Mose in folgender Reihenfolge mit: (Heilige) Schrift, Mischna,
Talmud und Aggada, wie es heiflt (eb. 20, 1): «Da redete Gott alle diese
Worte.» Selbst was ein Schiiler (in Zukunft) seinen Lehrer (beim Gesetzes-
studium) fragen wird, hat Gott damals schon dem Mose kundgetan... So
mull man auch die Worte verstehen: «Schreibe auf diese Worte. ..»: das
ist die (Heilige) Schrift; «denn nach diesen Worten habe ich mit dir und
Israel einen Bund gemacht» (eb.): Das ist die Mischna und der Talmud. ..

Nun darf aber die Offenbarung der Torah im Leben des Gottes-
volkes nicht als Selbstzweck aufgefallt werden. Auch sie ist nur
Mittel zum Zweck, in dem Sinn, dal} sie Israel die Moglichkeit gibt,
sich den Inhalt der Torah durch dauerndes eifriges Studium anzu-
eignen. So sagt die Mechilta 54:

«Und dies sind die Rechtsvorschriften, die du vor sie legen sollst» (2 Mos.
21, 1) ... R. ’Aqiba sagte: Wozu ist das gesagt? Weil es heif3t (3 Mos. 1, 2):
«Rede zu den Kindern Israels, und du sollst ihnen sagen...» das heilt,

5 Ex. R. XLVII, 1.
54 Mischpatim, (Nesiqin), 1. Abschnitt, 74b.

188



sage es (ithnen) ein zweites, ein drittes und ein viertes Mal, bis sie es lernen,
wie gesagt ist (5 Mos. 31, 19): «Und lehret dieses (Lied) die Kinder Israels.»
Da kénnte ich meinen: Sie sollen lernen, aber sie sollen nicht wiederholen ?
Darum heilt es (eb. 19): «Lege (den Gesang) in ihren Mund.» Da konnte ich
meinen: Sie sollen wiederholen, aber brauchen nicht zu verstehen? Darum
heillt es: «Dies sind die Rechtsvorschriften, die du vor sie legen sollst.»
Das ist: Ordne sie vor ihnen wie einen gedeckten Tisch, dhnlich wie es
heil3t (eb. 4, 35): «Dir ist gezeigt worden, zu wissen.»

So ist auch der tiefe Sinn der ganzen langen Wiistenwanderung
nur in der Notwendigkeit dieses progressiven Sich-Aneignens der
Torah zu suchen °:

«Und nicht fiihrte sie Gott auf dem Wege durch das Land der Philister,
wiewohl er der néichste war» (2 Mos. 13, 17): Das heif3t, der Allheilige brachte
sie nicht auf dem geraden Weg in das Land Israel, sondern auf dem Weg
durch die Wiste. Der Allheilige sprach (némlich): Wenn ich die Israeliten
jetzt (schon) nach dem Lande (der Verheilung) bringe, so werden sie sofort
davon Besitz ergreifen, jeder von seinem Feld und von seinem Weinberg,
und sie werden sich nicht mit der Torah beschiftigen. Allein ich will sie
einen Umweg fithren durch die Wiiste vierzig Jahre (lang), damit sie Manna
essen und das Wasser des Brunnens trinken, und so die Torah mit ihrem
Korper verwachse.

Auch wihrend des ganzen Wiistenweges beschiftigten sich die
Israeliten immer wieder mit dem Studium der Teile der Torah, die
ihnen gerade geoffenbart wurden, wie zum Beispiel in Elim 56:

«Und sie kamen nach Elim, und sie lagerten dort an den Wassern»
(2 Mos. 15, 27). Immer lagern die Israeliten nur an Wassern. Worte von
R. Jehoschu’a. R. Ele’asar von Modi’in sagte: Als der Allheilige die Welt
schuf, erschuf er dort (in Elim) zwdélf Quellen, nach den zwolf Stadmmen
Jakobs, und siebzig Palmen, nach (der Zahl der) siebzig Altesten. Und was
wollen die Worte sagen: «Und sie lagerten dort an den Wassern?» Das lehrt
uns, daf3 sich die Israeliten mit den Worten der Torah beschiftigten, welche
ithnen in Mara gegeben worden waren.

Um Israel das Verstindnis der Torah zu erleichtern, hatte Gott
schon bei der Sinaioffenbarung auf die Fassenskraft jedes einzelnen
Riicksicht genommen. Der Midrasch driickt dies folgendermafien
aus 57:

55 Eb., be-schallach, Eingang, 23b.
36 Eb., be-schallach, (wa-jass’a), 1. Abschnitt, 46b.
5 Ex. R.V, 5.

189



Siehe, wie die Stimme (Gottes bei der Sinaioffenbarung) an jeden Israeli-
ten nach seiner (Fassens)kraft erging: An die alten Leute nach ihrer (Fas-
sens)kraft, an die Jiinglinge nach ihrer (Fassens)kraft, an die Kleinkinder
nach ihrer (Fassens)kraft, an die Sduglinge nach ihrer (Fassens)kraft, wie
es heiBt (2 Mos. 19, 19): «Mose redete, und Gott antwortete ihm mit lauter
Stimme», das heillt mit der Stimme, die (Mose) ertragen konnte. Und &hnlich
hei3t es (auch: Ps. 29, 4): «Die Stimme des Herrn in der Kraft (123).» Es
heil3t nicht 123, «in seiner Kraft», sondern 1253, «in der Kraft», das hei3t
nach der (Fassens)kraft jedes einzelnen: selbst den schwangeren Frauen
nach ihrer (Fassens)kraft.

R. Jose b. Chanin sagte: Wenn du dich (vielleicht) dariiber wunderst,
denke doch an das Manna, das (ebenfalls) mit verschiedenem Geschmack
fiel, je nach den Bediirfnissen der einzelnen Israeliten. Die jungen Leute
aflen es wie Brot, wie es hei3t (2 Mos. 16, 4): «Siehe, ich will euch Brot vom
Himmel regnen lassen.» Die alten Leute (die nichts Hartes beillen konnen),
allen es wie Honigkuchen, wie es heilt (eb. 31): «Es hatte einen Geschmack
wie Honigkuchen.» Fir die Séduglinge hatte es den Geschmack der Milch aus
der Mutterbrust, wie es heilit (4 Mos. 11, 8): «KEs hatte einen Geschmack
wie Olkuchen3$.» Fiir die Kranken hatte es den Geschmack feinen Mehls
mit Honig vermischt, wie es heit (Hes. 16, 19): «Meine Speise, welche ich
dir gegeben habe: feines Mehl, Ol und Honig. ..» Fir die Heiden hatte es
(hingegen) einen bitteren Geschmack, wie es heil3t (4 Mos. 11, 7): «Aber das
Manna war wie Koriandersamen. ..» R. Jose b. Chanin sagt: Wenn schon
das Manna, das doch einer (ganz bestimmten) Art angehort, je nach der
(Aufnahme)fiahigkeit der einzelnen in so viele verschiedene Arten ver-
wandelt wurde, um wieviel mehr (Gottes) Stimme, der die Fihigkeit inne-
wohnt, sich der (Fassens)kraft aller anzupassen, um keinem Schaden zu-
zufiigen.

Israel kann seiner Berufung als Gottesvolk nur durch unab-
lassige, andauernde Beschéftigung mit der Torah treu bleiben, und
der Gottesbund selbst verliert seine Wirkung und seine Bedeutung,
wenn das Volk dieser seiner vornehmsten Pflicht untreu wird.
Israel lebt durch die Torah, weil diese das Unterpfand der Liebe
Gottes zu seinem Volk ist und zugleich der permanente, konkrete
Beweis dieser Liebe. Israels Gegenliebe &uBert sich in seiner Treue
zur Torah als Gottes Wort. So heillt es in der Mechilta 59:

«Die Fluten erstarrten im Herzen des Meeres» (2 Mos. 15, 8) ... Es
kommen die Himmel, die kein Herz haben, und denen (Gott) ein Herz gab,

58 @, in der Septuaginta &yxgic, in der Vulgata «panis», wird vom
Midrasch wegen der Ahnlichkeit des Wortstammes in Hinblick auf 2%,
«Mutterbrust», gedeutet.

59 Be-schallach, (ha-schirah), 6. Abschnitt, 40b/41a.

190



und lassen Manna herniederregnen wie Tau fiir die Israeliten, die ein Herz
haben und die Torah annahmen und Gott dienten mit ihrem ganzen Herzen
und mit ihrer ganzen Seele, wie es heil3t (5 Mos. 6, 5): «Und du sollst lieben
den Herrn, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen
Seele...» Und nicht die Himmel allein freuten sich iiber die Erlésung
Israels, sondern (auch) die Berge und alle Hiigel, Fruchtbaum und alle
Zedern, wie es heil3t (Jes. 44, 23): «Jubelt, ihr Himmel, denn geholfen hat
der Herr, jauchzet, Tiefen der Erde, brechet in Jubel aus, Berge, Wald und
jeglicher Baum darin, denn erlost hat der Herr Jakob...» Ferner (eb. 49,
13): «Jubelt, Himmel, und frohlocke, Erde, und brechet in Jubel aus, Berge,
denn getrostet hat der Herr sein Volk. ..» Ferner (eb. 52, 9): «Brechet aus,
jubelt insgesamt, Trimmer Jerusalems, denn getrostet hat der Herr sein
Volk, erlost hat er Jerusalem.»

Israel ist aber nur dann wirklich Gottes Volk in der vollen Be-

deutung des Wortes, wenn es sich stets seiner Heiligkeitsberufung
bewul3t bleibt °:

«Und heilige Médnner sollt ihr mir sein» (2 Mos. 22, 30): R. Jischma’el
sagte: Wenn ihr heilig seid, siehe, so seid ihr mein. Isi b. Jehuda sagte:
Wenn Gott Israel ein neues Gebot gibt, so vermehrt er (dadurch) seine
(eigene) Heiligkeit. ..

So gewinnt auch Israel mit der Erfiillung jedes Gebotes an Heiligkeit.

REZENSIONEN

Franz Boam und WALTER DIrks: Judentum, Schicksal, Wesen und Gegen-

wart, unter Mitarbeit von Walter Gottschalk. Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden 1965, 2 Bde., 950 S., Ln. DM 54.—.

Diese beiden Bénde tiber Schicksal, Wesen und Gegenwart des Juden-
tums sollen laut Vorwort unter der «Schirmherrschaft» des ehemaligen
Prisidenten der Bundesrepublik Deutschland entstanden sein. Sie vereinigen
unter dem oben genannten Titel insgesamt 22 Beitridge verschiedener
Autoren. Das Ganze stellt also ein Sammelwerk dar. In Bd. I finden sich
Aufsatze zur Geschichte der Juden und iiber das Wesen des Judentums.
Der Band II enthilt unter dem Titel «Leistungen des Judentums» vier ver-
schiedene Beitrige, die sich mit der bedeutsamen Rolle befassen, die jidische
Menschen auf wissenschaftlichen, kulturellen und wirtschaftlichen Gebieten
gespielt haben. Es folgen in zwei weiteren Abteilungen Beitréige iiber «Juden-
feindschaft» und uber die gegenwértige Situation der Juden. Die Heraus-
geber wiinschen sich «Studenten, junge Menschen und nachdenkliche

60 Mechilta, Mischpatim, (Massechta de-Kaspa), 20. Abschnitt, 98a.

191



	Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition [Fortsetzung]

