
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition
[Fortsetzung]

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


als in der Zeit vor und nach der Vertreibung aus Spanien (1492) die
Kabbalah in modifizierter Gestalt und popularisiert zur Theologie
einer weitverbreiteten Bußbewegung geworden war54. Es war dann
die Kabbalah von Zefat55, die den Boden für die gefährlichste
messianische Bewegung in der Geschichte des Judentums, den Sab-
batianismus56, bereitet hat. Die ihr folgende große Enttäuschung
hat der mystischen Überlieferung zwar viel Kredit gekostet, doch
sie lebte weiter57 : Reduziert auf die individuelle Komponente und
popularisiert im osteuropäischen Chasidismus, zunächst
unterschwellig, dann aber immer mehr auch wieder literarisch selbst im
orthodoxen Judentum und bis in die heutigen Strömungen des

Judentums hinein, wie noch das Beispiel des Rab Kuk zeigen wird.

BEGRIFF UND FUNKTION DES
GOTTESVOLKES IN DER RABBINISCHEN

TRADITION

Von Kurt Hruby, Paris

(Fortsetzung)

Das Sinaiereignis

Was bei allen Ereignissen des Exodus stets im Mittelpunkt steht
und worauf letzten Endes alles hingeordnet ist, ist die Offenbarung
des Unterpfandes der Liebe Gottes zu seinem Volk, der Torah. In
Hinblick auf diese Offenbarung führt Gott sein Volk durch die
Wüste zu der von ihm auserkorenen Stätte, dem Sinai. Israel ist,

54 S. Judaica 20, 1964, S. 156ff.
55 S. Judaica 20, 1964, S. 177ff.
56 S. Judaica 20, 1964, S. 213ff.
" S. Judaica 20, 1964, S. 219ff.

167



wie wir bereits eingangs erwähnt haben, Gottes pp, sein ganz
besonderes Eigentum. Im Anschluß an diese Feststellung sagt die
Mechilta1, ausgehend von Spr. 8, 22: «Der Herr erwarb mich als

Anfang seines Weges»:

So mögen (denn) kommen die Israeliten, welche «Erwerb» genannt werden,

nach dem Lande, welches (ebenfalls) «Erwerb» genannt wird, und bauen
das Heiligtum, welches «Erwerb» ist, im Verdienste der Torah, welche
«Erwerb» genannt wird. Darum heißt es (2 Mos. 15, 16): «Ein Volk, das du
erwarbst. »

Israel ist das Erbteil Gottes, die Torah das Erbteil Israels (eb.):

« (Bring sie hinein und pflanze sie) auf dem Berg deines Erbteils...»
(2 Mos. 15, 17). Auf dem Berge, für welchen du uns Zusicherung gegeben
hast, wie es heißt (Hes. 20, 40) : «Auf meinem heiligen Berge, auf dem Berge
der Höhe Israels.» Vier (Dinge) werden «Erbe» genannt. Das Heiligtum wird
Erbe genannt, wie es heißt (2 Mos. 15, 17): «Auf dem Berge deines Erbes.»
Das Land Israel wird Erbe genannt, wie es heißt (5 Mos. 15, 4): «In dem
Lande, welches der Herr, dein Gott, dir als Erbe gibt. » Die Torah wird Erbe
genannt, wie es heißt (4 Mos. 21, 19): «Und von der Gabe Torah). Erbe
Gottes.» Israel wird Erbe genannt, wie es heißt (Joel 4, 2): «Mein Volk und
mein Erbe Israel.» Es sprach der Allheilige: Kommen mögen die Israeliten,
die Erbe genannt werden, nach dem Lande, welches Erbe genannt wird,
und bauen das Heiligtum, das da Erbe heißt, im Verdienste der Torah, die
Erbe ist. Darum heißt es : «Auf dem Berge deines Erbes. »

Nach der Ansicht des Midrasch war auch das Manna den Israeliten

nicht nur als leibliche Speise gegeben worden, sondern als

Himmelsbrot, welches sie zum Verständnis der Torah bereit
machen sollte2 :

«Siehe, ich will euch Brot vom Himmel regnen lassen; dann soll das Volk
hinausgehen und täglich sammeln, was es bedarf, damit ich erfahre, ob es

in meinem Gesetz wandeln wird oder nicht» (2 Mos. 15, 4) Von hier
(ausgehend) pflegte R. Schim'on bar Jochai zu sagen: Die Torah zu erforschen
war nur denen gegeben, welche das Manna aßen. Wie ist das? Einer sitzt
und forscht (in der Torah) und weiß nicht, woher er essen und trinken und
woher er sich kleiden und bedecken soll. Siehe, die Torah zu erforschen war
nur den Manna-Essenden gegeben3

1 Be-schallach, (ha-schirah), 10. Abschnitt, 43b.
2 Eb., wa-jass'a, 2. Abschnitt, 47b.
3 R. Schim'on bar Jochai will damit sagen, daß Gott die Israeliten während

der Wüstenwanderung der materiellen Sorgen enthoben hat, damit sie
sich völlig dem Studium der Torah widmen konnten.

168



So bekriegte auch der erste Feind, der sich Israel entgegenstellte,

das Volk nur deshalb, weil es sich von der Torah absonderte.
Getreu seiner unchronologischen Haltung, bekümmert es den Mi-
drasch dabei nicht, daß der Kampf gegen 'Amaleq vor die
Sinaioffenbarung fällt. Im Laufe seiner langen Geschichte muß übrigens
Israel immer wieder dieselbe Erfahrung machen : Sowie es von der
Torah abläßt, gewinnen seine Feinde die Oberhand 4.

Und es kam 'Amaleq und er kriegte mit den Israeliten in Refidim (2 Mos.
17, 8). R. Jehoschu'a und R. Ele'asar b. Chasama sagen: Dieser Schriftvers
ist bezeichnet und erklärt durch Hiob, denn es heißt (dort: 8, 11): «Wächst
Schilf aus Nicht-Sumpf, schießt hoch das Riedgras in Nicht-Wasser?» —
«Schießt hoch das Riedgras in Nicht-Wasser?» das heißt, kann es denn wachsen

ohne Wasser? So ist es auch für die Israeliten nicht möglich, groß zu
werden ohne Torah. Und weil sie sich von den Worten der Torah
absonderten, deshalb kam der Feind über sie; denn der Feind kommt (stets) nur
wegen der Sünde und der Übertretung.

Refidim (D^TST) bedeutet D'H'' JTBI, «Schlaffheit der Hände»; |weil die
Israeliten ihre Hände schlaff gemacht haben hinsichtlich der Worte der
Torah, kam der Feind über sie. Denn der Feind kommt (stets) nur wegen
der Schlaffheit der Hände, wie es heißt (2 Chron. 12, 1): «Und es war, als

gegründet war die Regierung Rehabeams und sie stark geworden war, verließ

er die Torah des Herrn.» (Und) was war die Strafe für die Sache?
(1 Kön. 14, 25): «Hinauf zog Schischak, der König von Ägypten. »

Jedesmal, wenn Israel die Oberhand über seine Feinde behält,
ist es dazu nur imstande dank seiner Treue zur Torah 5 :

«Und es geschah, sowie Mose seine Hand erhob, ward Israel stark»
(2 Mos. 17, 11). Machten denn Moses Hände Israel stark? Oder brachen seine
Hände (die Kraft) 'Amaleqs? (Nein), jedoch solange er seine Hände nach
oben erhob, blickten die Israeliten auf ihn und glaubten an den, der Mose

beauftragt hatte, also zu tun, und der Allheilige tat ihnen Wunder und
Machtzeichen.

R. Eli'eser sagt: Was will heißen: «Und Israel ward stark» oder: «Und
'Amaleq ward stark»? Solange Mose seine Hände zur Höhe erhob, (gedachte
Gott), daß sich die Israeliten in Zukunft stark erweisen würden in den
Worten der Torah, die einst6 durch seine (Moses) Hände gegeben werden
würde, und wenn er seine Hände senkte, (gedachte Gott), daß die Israeliten
einst7 läßig sein würden in (der Beobachtung) der Worte der Torah.

4 Mechilta, be-schallach, ('Amaleq), 1. Abschnitt, 53a.
6 Eb.
6 D. h. am Sinai.
7 D. h. im Laufe der Geschichte.

169



Der vorbereitende Charakter der WüstenWanderung in Hinblick
auf die Sinaioffenbarung ist nach dem Midrasch sogar in den
chronologischen Angaben der Schrift angedeutet. Dieses Element wird
besonders im Midrasch Tanchuma, einem relativ späten homiletischen

Midrasch, behandelt8.

§ 7. «Im dritten Monat (nach dem Auszug der Kinder Israels aus Ägypten
kamen sie an demselben Tage in die Wüste Sinai). » Das ist es, was die Schrift
sagt (Spr. 22, 20) : «Habe ich für dich nicht dreimal geschrieben, mit
Ratschlägen und Lehren... Wenn du einen Rat willst, schöpfe ihn in der
Torah!» David sagte: Wenn ich einen Rat brauchte, so habe ich ihn in der
Torah geschöpft, wie es heißt (Ps. 119, 15): «Ich will über deine Gebote
nachsinnen.» Ben Soma sagte: Was steht geschrieben? «Im dritten Monat,
an demselben Tage. »: Wie (die Israeliten) an diesem Tage in die Wüste
Sinai gekommen sind, so kannst du dich an jedem Tage, wo du dich mit
(dem Studium) der Torah befaßt, so ansehen, wie wenn du (persönlich die
Torah) am Sinai empfangen hättest. Und (die Schrift) sagt (ferner: 5 Mos.
26, 16): «An diesem heutigen Tage gebietet dir der Herr, dein Gott, alle
diese Satzungen und Rechte zu halten...»

§ 11. «Im dritten Monat. » Warum (eigentlich) nicht im zweiten, im
siebenten oder in (irgendeinem) anderen Monat? Unsere Meister haben
gelehrt: R. Oscha'ja sagte: R. Chijja der Große hat mir folgende Auslegung
gegeben: Ebenso wie eine Proselytin, eine Gefangene oder eine Freigelassene
sich nicht verloben oder verheiraten kann, bevor drei Monate verstrichen
sind (seit ihrer Bekehrung, ihrer Gefangennahme oder ihrer Freilassung), so
konnten auch die Israeliten (die Torah erst nach drei Monaten erhalten),
denn sie heißen doch Proselyten (3 Mos. 19, 34) : «Denn ihr seid Fremdlinge9
gewesen im Lande Ägypten»; Gefangene (Jes. 14, 2): «Also werden sie die
gefangen nehmen, deren Gefangene sie gewesen sind», und Freigelassene
(3 Mos. 26, 13): «Ich, der Herr, bin euer Gott, der euch aus Ägypten geführt
hat, daß ihr fürder nicht Knechte sein sollt...» Der Allheilige sprach : Ich
werde (nach dem Auszug aus Ägypten) drei Monate zuwarten, und dann
werde ich ihnen die Torah geben.

§ 13. Eine andere Erklärung: «Im dritten Monat. (tlHUTa)»: (Man muß
lesen) tiHin «3, (« der Monat ist gekommen») R. Jehudah ha-levi bar
Schalom sagte: Der Allheilige kündete (Israel) eine Neuerung an10, (indem
er sagte): Ich handle und erneuere. Als Israel aus Ägypten zog, gab es

unter ihnen Blinde, Taube und Lahme. (Da) sprach der Allheilige: Die
Torah ist gänzlich fehlerlos, wie es heißt (Ps. 19, 8): «Das Gesetz des Herrn

8 Midrasch Tanchuma, Ausgabe S. Buber, Wochenabschnitt Yitro, II,
S. 73ff.

9 PJ, «Fremdling», bedeutet auch «Proselyt».
10 ttHin, Wortspiel mit ttHUl.

170



ist. vollkommen. », und ich soll sie diesem Geschlecht geben, in dem es

mit körperlichen Mängeln behaftete Leute gibt? Ich werde (lieber) warten,
bis sie geheilt sind, selbst wenn ich dadurch die Freude der Torah verzögern
muß.

Was tat der Allheilige? Er heilte sie und gab ihnen die Torah. Und woher
(wissen wir), daß er sie heilte? Die Blinden wurden sehend, wie es heißt
(2 Mos. 20, 18): «Und alles Volk sah. » Die Tauben hörten wieder, wie es

heißt (eb. 24, 7): «Alles, was der Herr gesagt hat, das wollen wir befolgen
und hören!» Die Lahmen konnten wieder gehen, wie es heißt (eb. 19, 18):
«Und sie stellten sich unten am Berge auf.» Das (ist der Sinn der Worte):
Siehe, ich werde alles neu machen.

Die Sinaioffenbarung und die anderen Völker

Wenn nun auch die ganze heilige Geschichte bis zur Offenbarung
am Sinai ein zusammenhängendes Ganzes bildet, das in der
Gesetzgebung auf Sinai und dem definitiven Bundesschluß Gottes mit
seinem Volk den Höhepunkt erreicht, so muß sich doch der Mi-
drasch, das heißt die rabbinisehe Theologie, mit der Frage
auseinandersetzen, wie es mit der Stellung der anderen Völker zur
Torah und damit zur Erwählung Israels bestellt ist.

Dieses Kapitel hat in der Betrachtung mancher nichtjüdischer
Autoren zu Mißdeutungen Anlaß gegeben11, da für die Rabbinen

11 Ein klassisches Beispiel für eine solche Betrachtungsweise ist die
Einleitung in den Traktat Pesachim der Mischna von Gießen, aus der Feder von
D. Dr. Georg Beer: Die Mischna, Text, Übersetzung und ausführliche
Erklärung. herausgegeben von Prof. D. Dr. G. Beer, Heidelberg, und Prof.
D. O. Holtzmann, Gießen, Gießen 1912.

Der Autor sieht in der liturgischen Feier der Befreiung aus Ägypten,
Präludium der Sinaioffenbarung, nichts anderes als den kultisch aktualisierten

Ausdruck der jüdischen Aspiration auf die Weltherrschaft. Denn
mit dem Gedanken der Freiheit, sagt er, «verbindet sich für ein echt
jüdisches Gemüt von damals wie von heute sofort der Gedanke der Herrschaft»
(S. 2). Bezüglich des Lobgesanges auf die Hulderweise Gottes heißt es

(S. 80): «Für dieses 1T32? (Lobpreis) gilt der Grundsatz: ,Jeder, der viel vom
Auszug aus Ägypten zu erzählen weiß, siehe der ist lobenswert' — von
diesem Grundsatz wird für nichtjüdischen Geschmack allzu reichlich
Gebrauch gemacht »

Die Fluchpsalmen gegen die Bedrücker des Gottesvolkes werden
folgendermaßen kommentiert (S. 82) : «Bei geöffneter Tür, damit alle Welt es

171



Israels Mission in der Heilsgeschichte tatsächlich so sehr im Mittelpunkt

steht, daß sie die Stellung der anderen Völker meist nur
irgendwie am Rande behandeln. Das ist an sich eine ganz natürliche

Erscheinung, wenn man bedenkt, daß es die Hauptaufgabe
der jüdischen Gesetzeslehrer war, die Funktion Israels im Plane

hören soll, wird dann in echt jüdischer Weise ein in alttestamentliche Worte
gekleideter Fluchpsalm über die Quäler Israels ausgesprochen. » Und in

der Fußnote dazu heißt es noch: «Eine Religion, die derartigen Wünschen
in ihren liturgischen Formeln Ausdruck gibt, ist jedenfalls keine Religion
purer Liebe und Inbrunst, wofür manche jüdische Theologen den Glauben
des Judentums gern ausgeben möchten. Wie peinlich manchen Rabbinen
dieser Fluchpsalm ist, zeigt sich darin, daß sie ihn weglassen und ihn durch
andere Worte ersetzen. Alle Achtung vor solchem Tun Es bedeutet eine

Annäherung an christliches Empfinden.» Die Erinnerung an den Sieg Israels
über seine Feinde ist natürlich nichts anderes als «israelitischer Chauve-
nismus» (eb.) und (S. 83): «... die erhoffte (eschatologische) Paschanacht
bedeutet den Tag, da die nichtjüdische Welt untergeht und die jüdische
Weltära beginnt!» (Die Rufzeichen stehen jeweils im Text.)

«Treffliche jüdische Gelehrte», wie Raschi und Maimonides, stehen für
Dr. Beer «im Machtkreis des Talmuds» (S. 86) und der Schulchan 'aruch
ist «trotz allem jüdischen Gegengerede die geistige Nährkammer des
heutigen Judentums aller Denominationen...» (eb.). Natürlich kann in
jüdischer Sicht «auch der Messias nur ein Talmudjude sein» (S. 87). «Konnte
Jesus wirklich sich mit vollem Herzen am Paschamahl beteiligen, an dem
vor allem der jüdische Heidenhaß und die Hoffnung dos Judentums auf
Freiheit und Weltherrschaft zum hellen Ausdruck kam?» (S. 99/100). So

gilt «die Paschafeier dem Bekenntnis der jüdischen Weltherrschaft, die
Abcndmahlsfeier dem Bekenntnis der Humanität» (S. 104). Das Judentum
ist natürlich «keine reine, sondern nur eine relative Weltreligion» (S. 108).
Die Synagoge ist «die verärgerte und rückständige ältere Schwester der
Kirche» und «beim Paschafest feiert über die Trümmer vernichteter und
unterjochter Völker hinweg der im Nomadismus wurzelnde Freiheits- und
Herrschaftstaumel der Juden seine Orgien» (S. 109).

Man hat den peinlichen Eindruck, nicht eine theologische Einführung,
sondern eine Ausgabe der «Protokolle der Weisen von Zion» oder eine Nummer

von Julius Streichers «Stürmer» in der Hand zu haben. Jedenfalls handelt

es sich um die geistigen Väter dessen, was dann im Nationalsozialismus
seinen tristen Höhepunkt erreicht hat. Der große jüdische Gelehrte Solomon
Schechter, Präsident des Jewish Theological Seminary of America, hatte
eine fast prophetische Intuition, als er erkannte und voraussah, daß die
Vertreter eines ganz bestimmten «intellektuellen Klimas» in Deutschland
in der Beschäftigung mit jüdischen Fragen nur ein Mittel zum Zweck sahen,

172



Gottes ins rechte Licht zu rücken und das Volk stets vom neuen
mit seinen daraus resultierenden Pflichten zu konfrontieren. Daß
sie in ihrer Betrachtungsweise oft stark von den Zeitereignissen
beeinflußt waren und viele biblische Begebenheiten im Lichte ihrer
Zeit interpretierten, liegt ebenfalls in der Natur der Dinge. Wir
werden darauf übrigens noch im einzelnen zu sprechen kommen.
Das alles bedeutet aber nicht, daß sie jemals die universelle Tragweite

des göttlichen Heilsplans aus den Augen verloren hätten,
dessen Endphase in der Anerkennung der Gottesherrschaft durch
alle Völker besteht, wenn auch dadurch die Sonderstellung Israels
als Gottesvolk im ganz besonderen Sinn nicht aufgehoben wird,
sondern sich organisch in diese Endvision eingliedert.

Nun ist aber die Erwählung Israels ein reiner Gnadenakt Gottes,

der an sich jenseits von allen Erwägungen über die Würdigkeit
oder Unwürdigkeit des Volkes liegt. Die Erwählung ist jedenfalls
in keiner Weise a priori den Verdiensten Israels zuzuschreiben,
denn wenn Israel letzten Endes der Offenbarung der Torah und des

Bundesschlusses würdig erachtet wird, so nur deshalb, weil es von
Gott in besonderer Weise darauf vorbereitet wurde.

das Judentum in den Augen der Welt herabzusetzen. Sein langjähriger
Freund und Mitarbeiter, Dr. Cyrus Adler, schreibt über diese Intuition
Schechters (Lecturers, Select Papers, Adresses, New York 1933, S. 37):
" while for a time he (Dr. Schechter) was attracted by the libéralisme
of Germany and of the Jewish community of Berlin, ho soon became
convinced that this was superficial; that whereas the Jew was free politically,
he was in an environment which was endeavoring to enslave him mentally
and spiritually, in which the forces of philosophy and history and theology
and criticisme were alike being used to establish the inferiority of the Jewish
people, to minimize their history and to degrade their literature before the
world."

Diese Grundhaltung war es auch, die ausgezeichnete Hebraisten und
Judaisten dem Nationalsozialismus in die Arme getrieben und nur zu oft
zu antisemitischen Propagandisten gemacht hat. Man hätte wohl mit Fug
und Recht erwarten können, daß Gelehrte mit ähnlicher Vergangenheit
angesichts der Auswüchse, die diese Haltung gezeitigt hat, nach 1945 genug
Schamgefühl besessen hätten, im Hintergrund zu bleiben und in Hinkunft
als Judaisten nicht mehr in Erscheinung zu treten, aber diese Hoffnung
wurde bitter enttäuscht und die zuständigen akademischen und auch
kirchlichen Stellen haben nichts getan, um diesen Skandal zu vermeiden.

173



Trotz dieser in der Heilsperspektive selbst gelegenen Logik
haben es doch die Tannaiten für nötig erachtet, noch andere
Erklärungsversuche zu unternehmen, in denen sie zeigen wollten, daß

Gott es trotz allem auch den anderen Völkern freigestellt hat,
ihrerseits die Torah anzunehmen und damit der Erwählung
teilhaftig zu werden, sich aber letzten Endes doch nur Israel bereit
erklärt hat, das Joch des Gesetzes tatsächlich auf sich zu nehmen.

So haben nach dem Midrasch auch die anderen Völker davon
Kunde erhalten, daß Gott sich anschickte, Israel die Torah zu
geben und damit seine Wahl als Gottesvolk zu besiegeln. Eine
heidnische Persönlichkeit, der dabei in der Aggada — übrigens in
engem Anschluß an den biblischen Bericht — eine große Bedeutung
zukommt, ist Jithro, der Schwiegervater Moses12.

«Und es hörte Jithro. » (2 Mos. 18, 1). Welche Kunde hörte er, daß er
kam? R. Ele'asar von Modi'in sagte: Von der Torahoffenbarung hörte
er, und er kam. Denn in der Stunde, wo die Torah den Israeliten gegeben
wurde, erzitterten alle Könige der Erde in ihren Palästen, wie es heißt
(Ps. 29, 10): «Und in seinem Palaste spricht alles: Ehre!» In jener Stunde
versammelten sich alle Könige der Völker bei Bileam, dem Erevler. Sie

sprachen zu ihm: Bileam, vielleicht wird (Gott) an uns ebenso handeln wie
am Gesehlechte der Flut, wie es heißt (eb. 29, 10): «Der Herr thronte bei
der Flut, und es thront der Herr als König immerdar.» Er sprach zu ihnen:
Ihr Toren in der Welt Der Allheilige hat bereits dem Noah geschworen, daß
er keine Flut (mehr) über die Welt bringen würde, wie es heißt (Jes. 54, 9) :

«Denn Wasser Noahs ist mir dies: da ich geschworen, daß die Wasser Noahs
nie wieder über die Erde ziehen werden.» Sie sprachen zu ihm: Vielleicht
bringt (Gott) keine Wasserflut (über die Welt), sondern eine Feuerflut? Er
antwortete ihnen: Weder eine Wasser- noch eine Feuerflut, sondern der
Allheilige gibt die Torah seinem Volk und seinen Geliebten, wie es heißt
(Ps. 29, 11) : «Der Herr gibt Macht seinem Volke.» Und sie sprachen hernach
(eb.): «Der Herr segnet sein Volk mit Frieden.» Und sie wandten sich um
und gingen jeder an seinen (Herkunfts)ort (zurück)

«Und Mose erzählte seinem Schwiegervater. » (2 Mos. 18, 8): um ihn
heranzuziehen und der Torah zu nähern13. «Alles, was der Herr getan hatte»
(eb.) : daß er seinem Volk die Torah gegeben hatte.

12 Mechilta, Yitro, ('Amaleq), 1. Abschnitt, 56b/57a.
13 Nach dem Midrasch nahm Jithro angesichts der von Gott an Israel

geübten Wunder das Judentum an. Vgl. Mechilta, Yitro, 1. Abschnitt,
58b/59a; Sanh. 94a; Tanchxjma Buber, II, S. 71/72; Tg. jeruschalmi zu
2 Mos. 18, 8-11 usw.

174



Jedenfalls betonen die Tannaiten, daß die Torah als Gemeingut
gegeben wurde, so daß also, zumindest theoretisch, alle Völker die

Möglichkeit hatten, sie anzunehmen14.

« Sie waren von Rephidim ausgezogen und in die Wüste Sinai gekommen
und lagerten sich in der Wüste. » (2 Mos. 19, 2). Die Torah ist als Gemeingut

gegeben worden (das heißt für alle Völker), öffentlich, an einem herrenlosen

Ort; und jeder, der sie annehmen will, komme und nehme sie an. Da
könnte ich glauben, sie sei bei Nacht gegeben worden? Darum heißt es

(2 Mos. 19, 16): «Und es war am dritten Tage, da es morgen ward.» Da
könnte ich glauben, sie sei unter Schweigen gegeben worden? Darum heißt
es (eb.): «Und es waren Donner und Blitze.» Da könnte ich glauben, man
hätte die Stimmen (den Donner) nicht gehört? Darum heißt es (eb. 20, 8):
«Und das ganze Volk sah die Stimmen. », und es heißt (Ps. 29, 4—5):
«Die Stimme des Herrn in Schönheit; die Stimme des Herrn zerbricht
Zedern.» Bileam, der Frevler, sprach zu allen, die ihn umstanden (Ps. 29, 11):
«Der Herr gibt Macht seinem Volke. » Und alle taten ihren Mund auf und
sprachen (eb.): «Der Herr segnet sein Volk mit Frieden.»

R. Jose sagt: Siehe, es heißt (Jes. 45, 19): «Nicht im Verborgenen habe
ich geredet, an einem Orte des Landes der Finsternis. » Und ebenso
heißt es (eb.): «Ich, der Herr, rede Gerechtigkeit, verkünde Geradheit», das
heißt, bereits bevor ich euch die Gebote gab, habe ich euch die Belohnung
für (ihre Beobachtung) kundgetan. R. Eli'eser, der Sohn R. Joses des

Galiläers, sagte: Es heißt (Ps. 147, 19—20): «Er verkündet Jakob seine

Worte, seine Satzungen und Rechte Israel. Nicht also tat er irgendeinem
Volke.» Was taten diese schmerzensreichen Völker, daß er ihnen die Torah
nicht geben wollte? Allein (es steht geschrieben: eb.): «Und seine Rechte
kannten sie nicht » ; das heißt, sie wollten sie nicht annehmen, weil geschrieben
steht (Hab. 3, 3ff.): «Gott, von Theman kommt er. Und Glanz wird wie
Licht sein. Vor ihm geht Pest her. Er stand, maß die Erde und löste
die Völker...»

Nach dem Midrasch hat Gott nun auch tatsächlich die Torah
den anderen Völkern angeboten, aber sie haben sich geweigert, sie

anzunehmen, weil ihnen die Last der Gebote zu schwer erschien15.
«Ich bin der Herr, dein Gott» (2 Mos. 20, 2) Als der Allheilige

aufstand und sprach: «Ich bin der Herr, dein Gott», erbebten die Berge und
die Hügel wankten. In dieser Stunde gingen alle Könige der Völker zu
Bileam, dem Frevler. ,16. Als sie nun aus (Gottes) Mund das Wort hörten:

14 Mechilta, Yitro, (ba-chodesch), 1. Abschnitt, 62a.
15 Eb., 5. Abschnitt, 66b/67a.
16 Bileam, der die Absicht hatte, Israel zu verfluchen, ist für den

Midrasch die Inkarnation der Feindschaft der Heidenwelt gegen das Volk
Gottes.

175



(«loh bin der Herr, dein Gott»), wandten sie sich alle um und gingen fort,
ein jeder an seinen (Herkunfts)ort. Und (siehe), darum wurden die Völker
der Welt aufgefordert (zum Sinai zu kommen), um ihnen der Schechinah
gegenüber nicht den Vorwand zu geben, sagen zu können: Wären wir
aufgefordert worden, so hätten wir die Torah (bereits) angenommen! Siehe, sie
sind aufgefordert 'worden, haben sie aber nicht angenommen, wie es heißt
(5 Mos. 33, 2) : «Und er sprach: Der Herr kam von Sinai und erglänzte ihnen
von Seir, erstrahlte vom Perge Paran. zu seiner Rechten Feuer des
Gesetzes ihnen17.» Er offenbarte sich nämlich den Söhnen Esaus, des Frevlers,
und sprach zu ihnen: Wollt ihr die Torah annehmen? Sie sagten zu ihm:
Was steht darin geschrieben? Er antwortete ihnen : «Du sollst nicht morden. »

Sie erwiderten: Das ist ja das Erbe, das uns unser Vater hinterlassen hat,
wie es heißt (1 Mos. 27, 40): «Von deinem Schwerte sollst du leben.» Darauf
offenbarte er sich den Söhnen Ammons und Moabs und sprach zu ihnen:
Wollt ihr die Torah annehmen? Sie sagten zu ihm: Was steht darin
geschrieben Er antwortete ihnen : « Du sollst nicht ehebrechen. » Sie erwiderten
ihm: Wir alle entstammen (doch) dem Ehebruch, wie es heißt (1 Mos. 19,

30): «Und die beiden Töchter Lots wurden schwanger von ihrem Vater18.»
Wie sollen wir (da) die Torah annehmen? Dann offenbarte er sich den Söhnen
Ismaels. Er sprach zu ihnen: Wollt ihr die Torah annehmen? Sie sagten zu
ihm: Was steht darin geschrieben? Er antwortete ihnen: «Du sollst nicht
stehlen. » Da erwiderten sie ihm : Mit diesem Segen ist ja unser Vater gesegnet
worden, denn es heißt (1 Mos. 16, 12): «Er wird ein Wildesel von Mensch
sein, seine Hand ist wider alle»; ferner (eb. 40, 15) : «Ich bin gestohlen worden
vom Lande der Hebräer19.» Als (Gott) aber zu den Israeliten kam, «von
seiner Rechten ein Feuer des Gesetzes ihnen» — da taten alle ihren Mund
auf und sprachen (2 Mos. 24, 7): «Alles, was der Herr geredet, wollen wir
tun und hören.» Und ähnlich heißt es (Hab. 3, 6): «Er stand und maß die
Erde, er sah und löste die Völker.» R. Schim'on b. Ele'asar sagte: Wenn
(die Völker der Welt) schon in den sieben Geboten, die den Kindern Noahs

17 Nach der traditionellen Interpretation dieser Stelle. Der Midrasch faßt

nm Bergabhang im Sinne von DT IPX, «Feuer des Gesetzes» auf.
18 Nach 1 Mos. 19, 37/38, sind die Moabiter und die Ammoniter die

Nachkommen der beiden Töchter Lots aus dem Inzest mit ihrem Vater.
19 Nach 2 Mos. 37, 28 waren die durchreisenden Kaufleute, an die Josef

von seinen Brüdern verkauft wurde, Midjaniter. Der nächste Vers nennt sie
dann allerdings Ismaeliter (eb. 29).

In 1 Mos. 25, 2 wird gesagt, daß die Midjaniter von Qeturah, dem Kebsweibe

Abrahams abstammen. Ri. 8 erzählt den Sieg Gideons und der Israeliten

über die Midjaniter, von denen dann wieder (V. 8) gesagt wird, es habe
sich um Ismaeliter gehandelt. Die Midjaniter scheinen also später als ein
ismaelitischer Stamm angesehen worden zu sein, obwohl sie in 1 Mos. 25,
12-16, der Genealogie der Stämme Ismaels, nicht aufscheinen.

176



aufgetragen waren, und die sie auf sich genommen hatten, nicht bestehen
konnten, um wie viel weniger in den Geboten der Torah!. Wenn schon
die Kinder Noahs in nur sieben Geboten nicht bestehen konnten, um wieviel
weniger in 6 1 3 20

Und warum ist die Torah (eigentlich) nicht im Lande Israel gegeben
worden? Um den Völkern der Welt nicht einen Vorwand zu liefern, daß sie

sagen könnten: Weil sie in seinem (Israels) Lande gegeben wurde, haben
wir sie nicht angenommen. Deshalb ist sie in der Wüste gegeben worden,
als Gemeingut, öffentlich, an einem herrenlosen Orte. In drei Dingen ist die
Torah gegeben worden: In der Wüste, im Feuer und im Wasser. Wie diese

umsonst für alle Weltenbewohner sind, so ist auch (die Torah) umsonst für
alle Weltenbewohner.

Der Universalcharakter der Torah geht auch daraus hervor, daß
sie Gott dann, als er sie Israel gab, in den vier Hauptsprachen
verkündete, damit sie von allen Völkern verstanden werden könne21.

«(Mose) sprach: Der Herr kommt vom Sinai, sein Licht ging ihnen auf
von Seir her. » (5 Mos. 33, 2). Als sich der Allheilige offenbarte, um Israel
die Torah zu geben, offenbarte er sich nicht etwa in einer einzigen, sondern
in vier Sprachen. (Das ist die Bedeutung von 5 Mos. 33, 2) : «Der Herr kommt
vom Sinai»: das ist die hebräische Sprache. «Sein Licht ging ihnen auf von
Seir her»: das ist die römische Sprache22. «Er ließ es leuchten vom Gebirge
Paran» : das ist die arabische Sprache. «Und kam von heiligen Zehntausenden
her23»: das ist die aramäische Sprache.

Eine andere Erklärung: «Der Herr kommt vom Sinai»; Als sich der
Allheilige offenbarte, um Israel die Torah zu geben, offenbarte er sich nicht
Israel allein, sondern allen Völkern.

Nach anderen Midraschquellen wurde die Torah sogar in siebzig
Sprachen verkündet24.

«Und der Herr sprach zu Aaron: Geh Mose entgegen in die Wüste»
(2 Mos. 4, 27). Das ist es, was geschrieben steht (Hiob 37, 5): «Gott donnert
mit seiner Stimme Wunder.» Was heißt D57T? Als Gott die Torah am Sinai
gab, ließ er die Israeliten durch seine Stimme Wunder über Wunder sehen.
Es heißt (2 Mos. 20, 18): «Das ganze Volk sah die Stimmen (mVlpH).» Es
heißt nicht die Stimme, sondern die Stimmen (in der Mehrzahl). R. Jochanan
sagte: Die Stimme (Gottes) ging aus und teilte sich in siebzig Stimmen, nach

20 Vgl. erster Teil dieses Artikels, Note 25.
21 Sifre zu Deut., Ausgabe Fbiedmann, § 343, 142b.
22 D. h. Griechisch als Verwaltungssprache in den römischen Provinzen

Asiens.
23 Nach einer anderen Interpretation dieser Stelle.
2* Ex. R., V, 9.

177



den siebzig Sprachen25, damit alle Nationen sie vernehmen mögen. Jede
Nation hörte die Stimme in ihrer Sprache, und ihre Seele verließ sie (vor
Schreck), aber die Israeliten hörten sie ohne Schaden zu nehmen. Wie ging
denn eigentlich die Stimme aus R. Tanchuma sagte : Auf zwei verschiedene
Arten : Tödlich für die Heiden, die das Gesetz nicht annehmen wollten, aber
lebensspendond für die Israeliten, die es annahmen. ,26.

Auf Grund der besonderen Vorbereitung, die ihm Gott hatte
angedeihen lassen, wurde Israel dann letzten Endes doch als
einziges unter allen Völkern würdig erachtet, die Torah zu erhalten27.

«Als der Allerhöchste den Völkern ihr Erbe austeilte. » (5 Mos. 32, 8).
Als der Allheilige Israel die Torah gab, spähte er aus und blickte (um sich),
wie es heißt (Hab. 3, 6): «Bleibt er stehen, so erbebt die Erde, sieht er die
Völker an, so schrecken sie auf. » Aber es war kein Volk unter allen
Nationen, das geeignet erschien, die Torah zu empfangen, als Israel allein, wie
geschrieben steht (5 Mos. 32, 8) : «Da setzte er die Grenzen der Völker fest. »

25 Die Zahl 70 hat eine symbolische Sakralbedeutung. Sie setzt sich
zusammen aus 7, der heiligen Zahl des Judentums schlechthin, und 10.

In 1 Mos. 10 zählt der biblische Text 70 Völker als Nachkommen der
drei Söhne Noahs auf. Im rabbinischen Schrifttum sind dann die «70 Völker»
(max D^sat») der landläufige Ausdruck für die Gesamtheit der Völker der
Welt. Wir treffen die Zahl 70 ziemlich häufig bereits im Schrifttext selbst
an (soz. B. 1 Mos. 46, 27; 2 Mos. 1, 5; 15, 27; 4 Mos. 11, 24ff.; 5 Mos. 10, 22;
Dan. 9, 24ff. usw.

Im Neuen Testament drückt die Zahl 70 (nach anderen Versionen 72;
hinsichtlich des Unterschiedes vgl. den weiter unten zitierten Artikel von
Steinschneider; nach Luk. 10, 1, 17 wäre das die Zahl der Jünger Jesu
gewesen) wahrscheinlich ebenfalls die Idee der Vollkommenheit aus. In
diesem Zusammenhang sei auch auf die Frage des unbegrenzten Vergebens
verwiesen. In Mt. 18, 22 antwortet Jesus dem Petrus, daß man seinem
Nächsten «bis siebzigmal siebenmal» vergeben muß. Der Ausdruck eßöofni-

xovTaxiç imà findet sich wortwörtlich in der Septuaginta, 1 Mos. 4, 24. im
Zusammenhang mit der Rache Lamechs, und entspricht dort dem
hebräischen nyaEn

Hinsichtlich der Verwendung der Zahl 70 im rabbinischen Schrifttum,
vgl. die Artikel von S. Krauss, in Stades Zeitschrift für altt. Wissenschaft,
NIX, 1-4, und XX, 38-43, und M. Steinschneider, in Zeitschrift der
deutschen morgenl. Oesellschaft, IV, 145-170, und LVII, 474-504. Die ganze Frage
ist auch bei G. Kittel, Theologisches Wörterbuch zum N.T., Stuttgart 1935,
2 Bd., S. 630/31, § 7, behandelt.

26 Vgl. auch Ex. R. XXVIII, 6; Schab. 88b; Sanh. 34a; Midrasch
Tehillim 92.

27 Sifre zu Deut., § 311, 134a.

178



Hat Israel die Torah freiwillig auf sich genommen

Hatte nun Gott auch dergestalt das Volk durch seine geschichtliche

Führung auf den xatgôç, auf die providentielle Stunde seiner

Existenz, den min |na, die Offenbarung des Gesetzes auf Sinai,
vorbereitet, so lassen doch verschiedene Midraschstellen deutlich
erkennen, daß der Akt der Annahme der Torah durch Israel dann
letzten Endes nicht völlig freiwillig erfolgt zu sein scheint. Im
letzten Augenblick scheint das Volk angesichts der schweren

Verpflichtungen, die ihm die Torah auferlegt, tatsächlich gezögert zu
haben, die ms», die Gebotes Gottes, auf sich zu nehmen, was dann
Gott genötigt hat, im Interesse des organischen Verlaufs seines

Heilsplanes zu einer Zwangsmaßnahme zu greifen. Der Talmud
schildert die Dinge folgendermaßen28 :

«Und sie stellten sich am Fuße des Berges auf» (2 Mos. 19, 17). R. Evdämi
b. Chama b. Chasa sagte : Das lehrt uns, daß der Allheilige den Berg wie einen
Eimer über sie gestülpt hat und zu ihnen sprach: Wenn ihr die Torah
annehmt, ist es gut, wenn aber nicht, so ist hier euer Grab R. Acha b. Ja'aqov
sagte: Das ist eine große Kundgebung hinsichtlich der Torah29. Rabba
sagte : Dennoch nahmen sie sie wiederum in den Tagen des Achaschwerosch
auf sich, wie es heißt (Esth. 9, 27): «Die Judäer bestätigten es und nahmen
es auf sich30.» Das bedeutet, sie bestätigten (neuerdings), was sie bereits
(am Sinai) auf sich genommen hatten.

Der ganze Fragenkomplex des Verhältnisses zwischen Israel,
der Torah und den anderen Völkern wird dann in einer anderen
Talmudstelle in Form eines endzeitlichen Dialogs zwischen Gott
und den Heidenvölkern neuerdings aufgegriffen31 :

28 Schab. 88a.
29 D. h. es dient dies den Israeliten zur Entschuldigung, wenn sie die

Torah nicht beobachten, weil sie dann ja sagen können, sie sei ihnen
aufgezwungen worden.

30 Im Bibeltext ist die Rede vom Purimfest, das nach der Befreiung
Israels von der Bedrückung zur Zeit der Königin Esther eingesetzt wurde.
Die rabbinische Überlieferung deutet jedoch den Ausdruck DÎT''? 57 lV3p, «sie

nahmen es an», in Hinblick auf die Torah, da der Wortstamm "73p, als
Substantiv D^Sp, von den alten rabbinischen Quellenschriften hauptsächlich

von der Torah und der mit ihr parallel gehenden mündlichen Überlieferung

gebraucht wird. Zum Gebrauch der Ausdrücke bap und il"73p, vgl.
W. Bacheb, Tradition u. Tradenten in den Schulen Palästinas und Babyloniens,

Leipzig 1914, S. 1-3.
31 'Avodah sarah 2aff.

179



R. Chanina b. Papa, nach anderen R. Simlaï, trug (folgendes) vor:
Dereinst wird der Allheilige eine Gesetzesrolle auf d'en Schoß nehmen und
sprechen: Wer sich mit dieser befaßt hat, der komme und erhalte seinen
Lohn. Daraufhin werden sich alle Völker der Welt versammeln. Sodann
worden sie zu ihm sprechen: Herr der Welt, hast du (etwa die Torah) uns
gegeben, und haben wir ihre Annahme vorweigert? — Wieso werden sie das

sagen können, wo es doch heißt (5 Mos. 33, 2): «Der Herr kam vom Sinai
her und glänzte ihnen auf von Seïr»; ferner heißt es (Hab. 3, 3) : «Gott kommt
von Theman her...» Was wollte er in Seïr und was in Paran — R. Jochanan
erklärte, dies lehre, der Allheilige habe (die Torah) bei jeder Nation und
jedem Sprachstamm herumgeführt, aber sie alle wollten sie nicht annehmen,
bis er (endlich) zu Israel kam und sie (die Torah) annahmen. — (Nicht so,
sondern die Heidenvölker) werden vielmehr sprechen: Haben wir sie etwa
angenommen und (dann) nicht gehalten, (wie die Israeliten)? — Das ist ja
eben ihr Unglück: Weshalb haben sie sie denn nicht angenommen? — (Nicht
so, sondern) sie werden vielmehr (vor Gott) sprechen: Herr der Welt, hast
du etwa über uns den Berg (Sinai) wie einen Eimer gestülpt, ohne daß wir
(die Torah) angenommen hätten, wie du es mit den Israeliten getan hast?

Darauf wird der Allheilige zu ihnen sprechen: Das Frühere wird es uns
zeigen, denn es heißt Jes. 43, 9) : «Und uns das Frühere vernehmen lassen...»
Habt ihr denn die sieben Gebote gehalten, die ihr auf euch genommen habt
Woher (wissen wir), daß sie sie nicht gehalten haben? R. Josef lehrte: (Es
steht geschrieben: Hab. 3, 6): «Er trat auf und die Erde wankte, er sah und
löste die Völker.» Was sah er? Er sah, daß die Söhne Noahs die sieben
Gebote, die sie auf sich genommen hatten, nicht hielten, und da sie sie nicht
hielten, stand er auf und befreite sie davon. — Das wäre doch für sie ein
Gewinn! Somit fänden wir, daß der Sünder Gewinn erlangt? Mar, der Sohn
Rabinas, erwiderte: Dies besagt (einfach), daß, selbst wenn sie (die Gebote)
halten, sie dafür keine Belohnung bekommen. Wieso denn das? Es wird
doch gelehrt: R. Mcïr sagte: Woher (wissen wir), daß selbst ein Nichtjude,
der sich mit der Torah befaßt, dem Hohenpriester gleichgeachtet wird? Es
heißt (3 Mos. 18, 5): «Der Mensch, der nach ihnen handelt, wird durch sie

(die Gebote der Torah) loben. » Es heißt nicht : Priester, Leviten, Israeliten,
sondern: «Der Mensch...» — Das besagt vielmehr, daß ihre Belohnung
nicht wie die eines Menschen ist, der (etwas) tut, weil es ihm geboten wurde,
sondern wie die (eines Menschen), der es tut, ohne daß es ihm geboten
wurde32.

Sodann werden sie vor (Gott) sprechen: Herr der Welt, haben denn die
Israeliten, welche (die Torah) auf sich genommen haben, sie (auch wirklich)
gehalten? Der Allhoilige wird ihnen erwidern: Ich zeuge für sie, daß sie

32 Der Text will sagen, daß der Gehorsam Israels gegen die Gebote der
Torah auf jeden Fall ein Gehorsam «sui generis» ist, den man vom Standpunkt

des Bundes her betrachten muß, den Gott mit seinem Volk geschlossen

hat.

180



die Torah gehalten haben. Sie werden ihm entgegnen: Herr der Welt, kann
denn ein Yater für seinen Sohn Zeugnis ablegen? Heißt es doch (2 Mos. 4,

22): «Mein erstgeborener Sohn ist Israel.» Der Allheilige wird ihnen
erwidern: Himmel und Erde sollen für sie Zeugnis ablegen, daß sie die ganze
Torah gehalten haben. Sie werden ihm entgegnen: Herr der Welt, Himmel
und Erde sind in ihrer Zeugenaussage befangen, denn es heißt (Jer. 33, 25):
«Wenn nicht mein Bündnis Tag und Nacht (bestünde), ich würde die
Ordnung des Himmels und der Erde nicht gemacht haben33.» Ferner sagte auch
R. Schim'on b. Laqisch: Es heißt (1 Mos. 1, 31): «Und es ward Abend, und
es ward Morgen der sechste Tag.» Dies lehrt, daß der Allheilige mit dem
Schöpfungswerk der sechs Tage eine Vereinbarung traf und sprach: Wenn
die Israeliten die Torah annehmen, ist es recht; wenn aber nicht, so
verwandle ich dich zurück in Wüste und Leere. Ferner sagte auch Chisqijah:
Es heißt (Ps. 76, 9) : «Vom Himmel ließest du Urteil vernehmen; da erschrak
die Erde und ward still.» Wenn sie erschrak, wieso war sie still, und wenn
sie still war, wieso erschrak sie? (Das bedeutet) vielmehr: Zuerst, (als sich
Gott Israel offenbarte), erschrak sie und dann (als die Israeliten die Torah
annahmen), war sie still34.

Aus den angeführten Stellen geht hervor, daß die Frage der
Freiheit und des Verdienstes Israels bei der Annahme der Torah
nicht ganz geklärt ist. Da aber die Durchführung des gesamten
göttlichen Heilsplanes voraussetzt, daß Gott ein Volk, Israel, dazu
bestimmt, sein Volk zu sein, bleibt dieses Element dennoch irgendwie

im Hintergrund. Tatsache ist und bleibt jedenfalls, daß Israel
die Torah tatsächlich angenommen hat. Die Schriftstelle, aus der die

endgültige, unwiderrufliche Ratifizierung des Gotteswortes durch
Gottes Volk deutlich hervorgeht, ist nach der Erklärung des Mi-
drasch 2 Mos. 24, 7; aatOTi rW573, 'h 12T WS Vd «Alles, was der
Herr gesagt hat, das wollen wir tun und hören!» Das heißt, nach
dem biblischen Bericht, die Worte des Volkes nach der Verlesung
des «Bundesbuches» durch Mose. Was dabei ganz besonders die
Aufmerksamkeit der Gesetzeslehrer erregt hat, ist die ungewöhnliche

Formulierung dieses Satzes im Schrifttext. Normalerweise

33 Der Sinn dieses Verses ist unklar. Die rabbinische Überlieferung sieht
darin eine Anspielung darauf, daß selbst die Himmel und die Erde nur um
der Torah willen Bestand haben.

34 Angesichts der außergewöhnlichen Naturereignisse, welche die
Offenbarung auf dem Sinai umrahmten, erschrak die Erde, weil sie dachte, der
Weltuntergang sei gekommen. Als sie aber sah, daß der Grund dieser
Phänomene die Offenbarung der Torah war, beruhigte sie sich wieder.

181



würde man ja doch mit Recht erwarten, daß das Halten der Gebote
auf das Anhören folgt, während hier das Gegenteil der Fall ist : Die
Israeliten erklären, die Gebote Gottes üben zu wollen, bevor sie

ihnen noch bekannt sind, was dann, wenn die ganze Szene nach der

Verlesung des Bundesbuches stattgefunden hat, auch wieder nicht
recht klar ist. Der Midrasch schließt nun aus dieser scheinbaren

Inkonsequenz, daß diese Szene bereits vor der Gesetzgebung auf
Sinai vor sich gegangen ist, womit dann auch das Verdienst Israels

gerettet erscheint, da ja doch das Volk die Beobachtung des

Gottesgesetzes verspricht, bevor es überhaupt mit seinen Einzelverpflichtungen

vertraut gemacht wurde. So schreibt die Mechilta35 :

«Der Herr sprach zu Mose: Geh zum Volk und heilige es heute» (2 Mos.
19, 10): Das ist der vierte Tag (des Monats Siwan); «und morgen» (eh.): das
ist der fünfte Tag; «und sie sollen bereit sein für den dritten Tag» (eb. 11):
das ist der sechste Tag des Monats, an dem die Torah gegeben wurde36. Und
was tat Mose am fünften (Tag)? Er stand frühmorgens auf und errichtete
einen Altar, wie es heißt (eb. 24, 4) : «Er stand auf am Morgen und errichtete
einen Altar unterhalb des Berges» Er brachte auf ihm Ganzopfer und
Friedopfer dar, fing das Blut des Ganzopfers in zwei Schalen auf, einen
Teil für Gott, den anderen Teil für die Gemeinde. wie es heißt (eb. 6):
«Mose nahm die Hälfte des Blutes...»: das ist der für Gott (bestimmte)
Teil; «und er sprengte es auf den Altar» (eb.) : das ist der Teil der Gemeinde.
«Er nahm das Buch des Bundes und las vor den Ohren des Volkes» (eb. 7).
Wir haben jedoch nicht gehört, von wo an er las. R. Jose b. Assi sagt: (Er
las) vom Beginn der Genesis bis hieher. Rabbi (Jehudah ha-nassi) sagt:
(Mose las ihnen) die Gebote (vor), die Adam, der erste (Mensch), empfangen
hatte, welche die Söhne Noahs empfangen hatten, welche die Israeliten in
Ägypten und in Mara empfangen hatten, sowie alle übrigen Gebote37.

35 Mechilta, Yitro, (ba-chodesch), 3. Abschnitt, 63b.
36 Diese Midraschstelle gehört zu den Texten, die den Beweis erbringen

wollen, daß die Torah am 6. Siwan, also am Wochenfeste (17157132?) gegeben
wurde, das in der rabbinischen Überlieferung 1327*7117 |2773 ]72T heißt.

37 Nach R. Jehudah ha-nassi hätte sieh Mose anläßlich dieser Verlesung
des «Bundesbuches» einer Schrift bedient, die ausschließlich die von Gott
nach und nach geoffenbarten Gebote enthielt, also unter Ausschluß der rein
historischen Partien des Schrifttextes. R. Jose b. Assi meint, es habe bereits
damals der gesamte Schrifttext bis zu dem Kapitel, wo von der Verlesung
erzählt wird, existiert. R. Jischma'el identifiziert in der Folge das «Bundesbuch»

mit den in 3 Mos. enthaltenen Segens- und Fluchformeln. Das ist
dadurch möglich, weil, wie wir schon betonten, die Midraschexegese nicht
an die im Schrifttext eingehaltene chronologische Reihenfolge der Ereignisse

182



R. Jischma'el sagt: Zu Beginn dos Kapitels (das heißt des von Mose damals
verlesenen Abschnittes), was sagt (da die Schrift: 3 Mos. 25, 2ff.): «Und
feiern soll das Land einen Sabbat dem Herrn. Sechs Jahre lang sollst du
dein Feld besäen. » (Es handelt sich dort um) Sabbatjahre, um Jubeljahre,
um Segnungen und Flüche. Am Ende (des damals von Mose verlesenen
Abschnitts), was sagt (da die Schrift: eb. 26, 46): «Dies sind die Satzungen,
die Rechtsvorschriften und die Gesetze (miJUTI) ...» (Die Israeliten) sprachen

(damals) : Wir nehmen (die Gebote der Torah) auf uns Als (Mose) sah,
daß sie (sie) auf sich nahmen, (da) nahm er das Blut und besprengte (damit)
das Volk, wie es heißt (2 Mos. 24, 8) : «Und Mose nahm das Blut und
besprengte das Volk. » Er sagte zu ihnen: Siehe, ihr seid geknüpft, gebunden
und erfaßt38. Kommt morgen39 und nehmt alle Gebote auf euch! R. Jose,
der Sohn R. Jehudas, sagt: Alle (diese) Dingo sind am selben Tag vor sich
gegangen40.

Auch andere rabbinische Schriften heben das ungeheure
Verdienst Israels hervor, das darin bestand, daß das Volk die Gebote
der Torah auf sich genommen hat, bevor es noch deren ganze Tragweite

kannte 41.

«Mose kam und erzählte dem Volk alle Worte rm) des Herrn und alle
die Verordnungen» (2 Mos. 24, 3). Er fügte den Zehn Geboten42
Gesetzesvorschriften (DTT) hinzu. So wie die Zehn Gebote vom Sinai (stammen),
so auch die Gesetzesvorschriften. Groß sind (in der Tat) die Verordnungen
(1TÖBÜ»), die bewirken, daß die Shekhinah (in Israel) ihren Wohnsitz
aufschlägt, wie es heißt (Hag. 2, 5) : «Das Wort, gemäß dem ich mit euch einen
Bund geschlossen habe, als ihr aus Ägypten zogt, soll bestehen, und mein

gebunden ist. Das Vorhandensein eines geschriebenen Textes wird übrigens
von der Schrift selbst angedeutet, wo es u. a. heißt (2 Mos. 24, 4) : «Da
schrieb Mose alle Worte des Herrn nieder...»

38 nrOlDn D'THPp, drei Worte mit einander ähnlicher Bedeutung,
durch welche die engen Bande ausgedrückt werden, die Israel mit der Torah
verknüpfen.

39 Anläßlich der Verkündigung der Zehn Gebote durch Gott.
40 Nach R. Jose b. Jehudah hätte die Verlesung des Bundesbuches durch

Mose und die sich daran schließenden Riten nach der Sinaioffenbarung
stattgefunden. Diese Ansicht trägt wohl der chronologischen Reihenfolge des

biblischen Berichts Rechnung, nimmt aber andererseits der Midraschexegese,
die das Verdienst Israels bei der Annahme der Gebote sicherzustellen
bestrebt ist, einen Gutteil ihres Wertes.

41 Midrasch ha-gadol, Ausgabe des Mossad ha-Rav Kook, Jerusalem 1956,
Schemot, S. 554/55.

42 Die in 2 Mos. 24, 3 scheinen sich auf die Zehn Gebote zu
beziehen, die von der Tradition nnilH genannt werden.

183



Geist bleibt in eurer Mitte. Fürchtet euch nicht!» Was ist es, wodurch
(Gott) mit (Israel) einen Bund geschlossen hat beim Auszug aus Ägypten?
Die Verordnung (OBtPS), wie es heißt: «Mose kam und erzählte. alle die
Verordnungen.» Was sagte (Mose)? «Siehe, das ist das Blut des Bundes, den
der Herr mit euch geschlossen hat...» (eb. 8). «Da antwortete das Volk
einstimmig. » (eb. 3): (Das lehrt uns), daß sie einander nicht um Rat
gefragt haben. «Alles, was der Herr gesagt hat, wollen wir tun » (eb.). Sie haben
die Ausführung (der Gebote zeitlich) dem Anhören vorausgeschickt, denn
jeder, der (ein Gebot) anhört, ohne die Absicht zu haben, es (auch) zu üben,
wäre besser daran, nicht erschaffen worden zu sein. (Die Rabbinen) lehren :

Jeder, der Torah lernt in der Absicht, (die Gebote) zu beobachten, wird
gewürdigt werden, (Torah) zu lernen, zu lehren und (die Gebote) zu erfüllen.

«Und sie sprachen: Alles, was der Herr gesagt hat, wollen wir tun und
hören!» (2 Mos. 24, 7). Da sie sich zuerst auf die Beobachtung (der Gebote)
verpflichteten, sprach Mose zu ihnen: Wie kann man (denn die Gebote)
üben, ohne sie (vorher) gehört zu haben? Das Anhören bewirkt doch die
Ausführung! Da sprachen sie nochmals: «Wir wollen tun und hören!» Das
heißt, wir wollen tun, was wir hören werden. Das lehrt uns, daß sie die
Beobachtung und das Anhören der Gebote bereits vor der Offenbarung der Torah
auf sich genommen haben. Und so heißt es (auch: Ps. 40, 7-8): «Opfer und
Gaben begehrst du nicht; die Ohren hast du mir aufgetan. Da sprach ich:
Siehe, ich bin gekommen ; in der Buchrollo steht von mir geschrieben (deinen
Willen zu tun).»

Ohne nun auf die «chronologischen» Erwägungen des Midrasch
näher eingehen zu wollen, erkennen wir doch deutlich die Absicht,
das Verdienst Israels bei der Annahme der Torah sicherstellen zu
wollen, denn wenn 2 Mos. 24, 7 zeitlich vor der Offenbarung der
Zehn Gebote anzusetzen ist, wird der Wert der von den Israeliten
im blinden Vertrauen auf Gottes Allmacht und Güte gegebenen
Antwort auch dadurch kaum beeinträchtigt, daß sie dann am Fuße
des Sinai durch Gottes Drohung, den Berg zu ihrem Grab werden
zu lassen, praktisch keine andere Wahl hatten. Die Deutung der
Sinaiszene im Midrasch erklärt sich wiederum daraus, daß Gott
einerseits in allem den freien Willen des Menschen respektiert, sich
also die Israeliten sehr gut im letzten Augenblick gegen die
Annahme der Torah hätten aussprechen können, daß aber andererseits,

wie wir bereits erwähnten, das ganze Schöpfungswerk auf die

Sinaioffenbarung und die Annahme der Torah durch Israel hinzielt,
so daß Gott dann im letzten Moment eingreift, um die Entscheidung
Israels in die von seinem Heilsplan vorgesehenen Bahnen zu lenken.

184



Der Talmud43 macht folgende Feststellung zu 2 Mos. 24, 7 :

R. Simlaï trug vor: Zur Stunde, als die Israeliten zuerst gesagt haben:
«Wir wollen tun» und dann: «Wir wollen anhören», kamen sechzig Myriaden
Dienstengel und wanden jedem Israeliten zwei Kränze, einen wegen: «Wir
wollen tun» und den anderen wegen: «Wir wollen anhören. » Als die Israeliten
später sündigten44, stiegen hundertzwanzig Myriaden Strafengel (vom Himmel)

herab und nahmen sie ihnen (wieder) ab, wie es heißt (2 Mos. 33, 6) :

«Da entledigten sich die Kinder Israels ihres Schmuckes vom Borge Horeb.»
R. Chama b. Chanina sagte: Am Horeb wurde er ihnen angelegt, und am
Horeb entledigten sie sich seiner. Am Horeb wurde er ihnen angelegt, wie
wir bereits gesagt haben, und am Horeb entledigten sie sich seiner, wie es

heißt. R. Jochanan sagte: Mose hatte das Verdienst, sie alle (das heißt
die Kränze) zu bekommen, denn es heißt (eb. 7) : «Und Mose nahm das
Zelt. 45.» Resch Laqisch sagte: Dereinst wird sie uns der Allheilige wiedergeben,

wie es heißt (Jes. 35, 10): «Die Befreiten des Herrn kehren heim und
gelangen nach Zion mit Jauchzen und ewiger Freude auf ihrem Haupt»,
nämlich die ehemalige Freude (das heißt die Kränze) auf ihrem Haupt.

Die bedingungslose Annahme des Gottesgesetzes durch die
Israeliten, bevor das Volk noch die darin enthaltenen
Einzelverpflichtungen kannte, ist nach dem Talmud eine so große und bedeutende

Tat, daß Israel dazu nur imstande war, weil ihm ein himmlisches

Geheimnis verraten wurde 46.

R. Ele'asar sagte: Zur Stunde, da die Israeliten zuerst gesagt haben:
«Wir wollen tun» und dann: «Wir wollen anhören», ertönte eine Himmelsstimme

und sprach (zu ihnen) : Wer hat meinen Kindern das Geheimnis
verraten, dessen sich die Dienstengel bedienen? Heißt es doch (Ps. 103, 20):
«Preiset den Herrn, ihr, seine Engel, starke Helden, die ihr seinen Befehl
tut, die Stimme seines Wortes zu hören»: zuerst das Tun, dann das Hören.

43 Schab. 88a.
44 Gemeint ist die erste nach der Sinaioffenbarung begangene Kollektivsünde,

die Anbetung des goldenen Kalbes.
45 Es ist unklar, was der Text mit dieser Anspielung auf das Stiftszelt

sagen will. Nach Raschi, ad loc., muß man VflK, «Zelt», mit Hiob 29, 3 in
Verbindung setzen: «(Wer gibt mir die vorigen Monate zurück und die Tage,
in denen Gott mich behütete), als seine Leuchte über meinem Haupte
schien — 112 ibflS, von der Wortwurzel V??!, worauf anspielte — und
ich in seinem Lichte durch das Dunkel ging. » Nach Raschi würde es sich um
eine Anspielung auf den von Moses Antlitz ausgehenden Strahlenglanz
handeln.

46 Schab. 88a.

185



R. Chama b. Chanina sagte : Es heißt (Höh. 2, 3) : «Wie ein Apfelbaum unter
des Waldes Bäumen. » Weshalb werden die Israeliten mit einem Apfelbaum

verglichen? Dies besagt: Wie der Apfelbaum die Frucht vor den
Blättern hervorbringt47, so haben die Israeliten auch zuerst gesagt: «Wir
wollen tun», bevor sie gesagt haben: «Wir wollen anhören.»

Ein Minäer48 sah, wie Rabba, der in die Lehre vertieft war, die Finger
der Hand unter die Fuß(sohle) hielt und sie derart rieb, daß Blut
hervorspritzte. Da sprach er zu ihm: (Ihr) voreiliges Volk, die ihr den Mund den
Ohren vorausgeschickt habt49; noch immer beharrt ihr in eurer Voreiligkeit!
Zuerst hättet ihr (doch) hören müssen, ob ihr (die Gebote tatsächlich) auf
euch nehmen könnt oder nicht! (Rabba) erwiderte: Von uns, die wir in
Rechtschaffenheit wandeln, heißt es (Spr. 11, 3): «Die Rechtschaffenen
leitet ihre Unschuld.» Von denen (aber), die in Verdrehung wandeln, heißt
es (eb.): «Die Treulosen richtet ihre Bosheit zugrunde.»

Der Besitz der Torah und die daraus erwachsenden Verpflichtungen

Wie wir an Hand der angeführten Texte feststellen konnten, ist
in der Perspektive des Midrasch die Gesetzgebung auf Sinai der
Höhepunkt, durch den Israels Investitur als Volk Gottes feierlich
bekräftigt und besiegelt wird. Israel genießt von nun ab in vollem
Umfang die Privilegien seiner Sonderstellung, ist aber auch an alle
Verpflichtungen gebunden, die ihm daraus erwachsen. Der äußere
Akt der Ratifizierung ist, wie ebenfalls bereits gesagt wurde, der
Bundesschluß in Verbindung mit der Blutsprengung (vgl. 2 Mos. 24).

47 Die Tossafisten, Verfasser von zwischen dem 12. und dem 14.
Jahrhundert dem Talmudkommentar Raschis hinzugefügten Glossen und
Erläuterungen, bemerken, daß diese Exegese im Falle des Apfelbaums kein «fun-
damentum in re» hat, da er nicht vorblütig ist. Man müsse also hier «Zitronenbaum»

lesen, da dieser wirklich Blüten, Blätter und Früchte zur gleichen
Zeit hervorbringt. Diese auf der Beobachtung eines Naturvorgangs
beruhende Bemerkung beweist, daß die Talmuderklärer des Mittelalters weitaus
weniger wirklichkeitsfremd waren, als man manchmal anzunehmen geneigt
ist.

48 WS, hebräisch pS. Da es sich hier um die Diskussion eines Häretikers
mit Rabba (bar Nachmani), dem gegen 330 n. Chr. verstorbenen Schuloberhaupt

von Pumbedita in Babylonien handelt, ist der WO höchstwahrscheinlich
ein Manichäer.

49 Am Sinai, als sich Israel zur Annahme der Gebote der Torah
bereiterklärte, bevor es noch ihre Einzelheiten kannte.

186



Das darf uns aber andererseits nicht vergessen lassen, daß selbst
die Offenbarung der Torah, wenn sie auch in der Verkündigung des

Zehngebots gipfelt, progressiv war und verschiedene Phasen
umfaßte. Teilweise geht diese Tatsache ja sehr deutlich aus dem
biblischen Bericht selbst hervor, wo zum Beispiel gesagt wird (2 Mos.

16), daß das Sabbatgebot den Israeliten bereits in Mara geoffenbart
wurde. Dann haben wir soeben gesehen, daß 2 Mos. 24, die Verlesung

des Bundesbuches durch Mose, von den Rabbinen ebenfalls
vor die Sinaioffenbarung verlegt wird, wobei sie darüber diskutieren,
was denn nun eigentlich der Inhalt dieses «Bundesbuches» gewesen
sei. Die Offenbarung hört nun auch keineswegs mit dem Sinai auf.
Die später im Stiftszelt gegebenen Gebote heißen beispielsweise
ebenfalls mim, wie die Zehn Gebote auch. Und wenn nmn "|ns im
rabbinischen Sprachgebrauch auch vor allem und in erster Linie
die Sinaioffenbarung bezeichnet, so wird der Ausdruck doch auch
auf andere Offenbarungsphasen angewandt, wie eben auf das in
Mara gegebene Sabbatgebot. Wie Max Kadushin50 sehr richtig
bemerkt hat, geht schon aus dem reinen Sprachgebrauch — Hill pö
und nicht mwn pö, also ohne bestimmten Artikel — deutlich
hervor, daß die sinaitische Offenbarung, wenn auch die wichtigste,
so aber doch keineswegs die einzige Offenbarung Gottes an sein
Volk war51.

Das ausschlaggebende Element bei der Sinaioffenbarung ist —
und darin liegt ihre kapitale Bedeutung für unser Thema —, daß
sie in Gegenwart ganz Israels gemacht wurde. Es handelt sich somit
um eine Kollektiverfahrung, die aber nichtsdestoweniger auf einer
Summe von Einzelerfahrungen beruht52. Die göttlichen Macht-

50 Aspects of Rabbinic Concept of Israel, A Study in Mekhilta, Huca,
XIX, 1945/46, S. 64.

51 Die Offenbarung, um die es hier geht, ist die der Torah, alleinige Quelle
der göttlichen Gebote und somit auch einziger Ausgangspunkt für alle
religionsgesetzlichen Entscheidungen. Daneben kommt natürlich in der
Betrachtungsweise des Midrasch auch den prophetischen und anderen Büchern
der Bibel Offenbarungscharakter zu, wenn sie auch hinsichtlich ihrer
religionsgesetzlichen Verbindlichkeit nicht mit der Torah auf eine Ebene
gestellt werden können. Der Midrasch führt übrigens auch den Inhalt der
prophetischen Offenbarung auf den »Sinai zurück (vgl. z. B. Ex. R. XXVIII, 6).

52 Siehe weiter unten Note 56.

187



zeichen, welche die Offenbarung begleiteten, waren so furchtbar,
daß die Israeliten nicht mehr als die Zehn Gebote direkt aus Gottes
Mund zu vernehmen vermochten und Mose für sie als Mittelsmann
eintreten mußte. Die Freiheit des einzelnen bleibt auch weiterhin
gewahrt und individuell kann sich der Israelit auch nach der
Offenbarung auf Sinai für oder wider Gottes Gesetz entscheiden. Für
das Volk als Gesamtheit besteht aber eine solche Entscheidungsfreiheit

nicht mehr.
Das alles macht das Sinaiereignis zum zentralen und entscheidenden

Erlebnis in der Geschichte und Erfahrung des Gottesvolkes.
Dieser Gedanke kommt auch darin zum Ausdruck, daß die rabbi-
nische Tradition stets betont hat — es handelt sich dabei um ein
wahres Fundamentalkonzept des Judentums —, daß die sinaitische
Offenbarung im Kenne die gesamte göttliche Offenbarung enthält, und
zwar in allen ihren Phasen, und somit den gesamten Lebensbereich
des Gottesvolkes umfaßt. Diese Annahme, die in allen rabbinischen
Quellenschriften wiederkehrt, wird mit besonderer Deutlichkeit im
Midrasch Rabba formuliert53 :

«Und der Herr sprach zu Mose: Schreibe auf diese Worte. » (2 Mos.
34, 27). Als sich Gott am Sinai offenbarte, um Israel die Torah zu geben,
teilte er sie Mose in folgender Reihenfolge mit: (Heilige) Schrift, Mischna,
Talmud und Aggada, wie es heißt (eb. 20, 1): «Da redete Gott alle diese
Worte.» Selbst was ein Schüler (in Zukunft) seinen Lehrer (beim Gesetzesstudium)

fragen wird, hat Gott damals schon dem Mose kundgetan. So

muß man auch die Worte verstehen: «Schreibe auf diese Worte. .»: das
ist die (Heilige) Schrift; «denn nach diesen Worten habe ich mit dir und
Israel einen Bund gemacht» (ob.): Das ist die Mischna und der Talmud.

Nun darf aber die Offenbarung der Torah im Leben des Gottesvolkes

nicht als Selbstzweck aufgefaßt werden. Auch sie ist nur
Mittel zum Zweck, in dem Sinn, daß sie Israel die Möglichkeit gibt,
sich den Inhalt der Torah durch dauerndes eifriges Studium
anzueignen. So sagt die Mechilta54:

«Und dies sind die Rechtsvorschriften, die du vor sie legen sollst» (2 Mos.
21, 1) R. 'Aqiba sagte: Wozu ist das gesagt? Weil es heißt (3 Mos. 1, 2):
«Rede zu den Kindern Israels, und du sollst ihnen sagen...», das heißt,

53 Ex. R. XLVII, 1.
54 Mischpatim, (Nesiqin), 1. Abschnitt, 74b.

188



sago es (ihnen) ein zweites, ein drittes und ein viertos Mal, bis sie es lernen,
wie gesagt ist (5 Mos. 31, 19): «Und lehret dieses (Lied) die Kinder Israels.»
Da könnte ich meinen: Sie sollen lernen, aber sie sollen nicht wiederholen?
Darum heißt es (eb. 19): «Lege (den Gesang) in ihren Mund.» Da könnte ich
meinen: Sie sollen wiederholen, aber brauchen nicht zu verstehen? Darum
heißt es: «Dies sind die Rechtsvorschriften, die du vor sie legen sollst.»
Das ist: Ordne sie vor ihnen wie einen gedeckten Tisch, ähnlich wie es

heißt (eb. 4, 35): «Dir ist gezeigt worden, zu wissen.»

So ist auch der tiefe Sinn der ganzen langen Wüstenwanderung
nur in der Notwendigkeit dieses progressiven Sich-Aneignens der
Torah zu suchen55 :

«Und nicht führte sie Gott auf dem Wege durch das Land der Philister,
wiewohl er der nächste war» (2 Mos. 13, 17) : Das heißt, der Allheilige brachte
sie nicht auf dem geraden Weg in das Land Israel, sondern auf dem Wog
durch die Wüste. Der Allheilige sprach (nämlich) : Wenn ich die Israeliten
jetzt (schon) nach dem Lande (der Verheißung) bringe, so werden sie sofort
davon Besitz ergreifen, jeder von seinem Feld und von seinem Weinberg,
und sie werden sich nicht mit der Torah beschäftigen. Allein ich will sie

einen Umweg führen durch die Wüste vierzig Jahre (lang), damit sie Manna
essen und das Wasser des Brunnens trinken, und so die Torah mit ihrem
Köx'per verwachse.

Auch während des ganzen Wüstenweges beschäftigten sich die
Israeliten immer wieder mit dem Studium der Teile der Torah, die
ihnen gerade geoffenbart wurden, wie zum Beispiel in Elim 56 :

«Und sie kamen nach Elim, und sie lagerten dort an den Wassern»
(2 Mos. 15, 27). Immer lagern die Israeliten nur an Wassern. Worte von
R. Jehoschu'a. R. Ele'asar von Modi'in sagte: Als der Allheilige die Welt
schuf, erschuf er dort (in Elim) zwölf Quellen, nach den zwölf Stämmen
Jakobs, und siebzig Palmen, nach (der Zahl der) siebzig Ältesten. Und was
wollen die Worte sagen: «Und sie lagerten dort an den Wassern?» Das lehrt
uns, daß sich die Israeliten mit den Worten der Torah beschäftigten, welche
ihnen in Mara gegeben worden waren.

Um Israel das Verständnis der Torah zu erleichtern, hatte Gott
schon bei der Sinaioffenbarung auf die Fassenskraft jedes einzelnen
Rücksicht genommen. Der Midraseh drückt dies folgendermaßen
aus 57

:

55 Eb., be-schallach, Eingang, 23b.
56 Eb., be-schallach, (wa-jass'a), 1. Abschnitt, 40b.
" Ex. R. V, 5.

189



Siehe, wie die Stimme (Gottes bei der Sinaioffenbarung) an jeden Israeliten

nach seiner (Fassens)kraft erging: An die alten Leute nach ihrer (Fas-
sens)kraft, an die Jünglinge nach ihrer (Fassens)kraft, an die Kleinkinder
nach ihrer (Fassens)kraft, an die Säuglinge nach ihrer (Fassens)kraft, wie
es heißt (2 Mos. 19, 19): «Mose redete, und Gott antwortete ihm mit lauter
Stimme», das heißt mit der Stimme, die (Mose) ertragen konnte. Und ähnlich
heißt es (auch: Ps. 29, 4): «Die Stimme des Herrn in der Kraft (1733).» Es
heißt nicht irD3, «in seiner Kraft», sondern PD3, «in der Kraft», das heißt
nach der (Fassens)kraft jedes einzelnen: selbst den schwangeren Frauen
nach ihrer (Fassens)kraft.

R. Jose b. Chanin sagte: Wenn du dich (vielleicht) darüber wunderst,
denke doch an das Manna, das (ebenfalls) mit verschiedenem Geschmack
fiel, je nach den Bedürfnissen der einzelnen Israeliten. Die jungen Leute
aßen es wie Brot, wie es heißt (2 Mos. 16, 4) : «Siehe, ich will euch Brot vom
Himmel regnen lassen.» Die alten Leute (die nichts Hartes beißen können),
aßen es wie Honigkuchen, wie es heißt (eb. 31): «Es hatte einen Geschmack
wie Honigkuchen.» Für die Säuglinge hatte es den Geschmack der Milch aus
der Mutterbrust, wie es heißt (4 Mos. 11, 8): «Es hatte einen Geschmack
wie Ölkuchen58.» Für die Kranken hatte es den Geschmack feinen Mehls
mit Honig vermischt, wie es heißt (Hes. 16, 19): «Meine Speise, welche ich
dir gegeben habe : feines Mehl, Öl und Honig...» Für die Heiden hatte es

(hingegen) einen bitteren Geschmack, wie es heißt (4 Mos. 11, 7): «Aber das
Manna war wie Koriandersamen. » R. Jose b. Chanin sagt: Wenn schon
das Manna, das doch einer (ganz bestimmten) Art angehört, je nach der
(Aufnahme)fähigkeit der einzelnen in so viele verschiedene Arten
verwandelt wurde, um wieviel mehr (Gottes) Stimme, der die Fähigkeit
innewohnt, sich der (Fassens)kraft aller anzupassen, um keinem Schaden
zuzufügen.

Israel kann seiner Berufung als Gottesvolk nur durch
unablässige, andauernde Beschäftigung mit der Torah treu bleiben, und
der Gottesbund selbst verliert seine Wirkung und seine Bedeutung,
wenn das Volk dieser seiner vornehmsten Pflicht untreu wird.
Israel lebt durch die Torah, weil diese das Unterpfand der Liebe
Gottes zu seinem Volk ist und zugleich der permanente, konkrete
Beweis dieser Liebe. Israels Gegenliebe äußert sich in seiner Treue

zur Torah als Gottes Wort. So heißt es in der Mechilta59 :

«Die Fluten erstarrten im Herzen des Meeres» (2 Mos. 15, 8) Es
kommen die Himmel, die kein Herz haben, und denen (Gott) ein Herz gab,

58 -[©b, in der Septuaginta ëynqiç, in der Vulgata «panis», wird vom
Midrasch wegen der Ähnlichkeit des Wortstammes in Hinblick auf
«Mutterbrust», gedeutet.

59 Be-schallach, (ha-schirah), 6. Abschnitt, 40b/41a.

190



und lassen Manna herniederregnen wie Tau für die Israeliten, die ein Herz
haben und die Torah annahmen und Gott dienten mit ihrem ganzen Herzen
und mit ihrer ganzen Seele, wie es heißt (5 Mos. 6, 5): «Und du sollst lieben
den Herrn, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen
Seele...» Und nicht die Himmel allein freuten sich über die Erlösung
Israels, sondern (auch) die Berge und alle Hügel, Fruchtbaum und alle
Zedern, wie es heißt (Jes. 44, 23): «Jubelt, ihr Himmel, denn geholfen hat
der Herr, jauchzet, Tiefen der Erde, brechet in Jubel aus, Berge, Wald und
jeglicher Baum darin, denn erlöst hat der Herr Jakob. » Ferner (eb. 49,
13): «Jubelt, Himmel, und frohlocke, Erde, und brechet in Jubel aus, Berge,
denn getröstet hat der Herr sein Volk. » Ferner (eb. 52, 9): «Brechet aus,
jubelt insgesamt, Trümmer Jerusalems, denn getröstet hat der Herr sein
Volk, erlöst hat er Jerusalem.»

Israel ist aber nur dann wirklich Gottes Volk in der vollen
Bedeutung des Wortes, wenn es sich stets seiner Heiligkeitsberufung
bewußt bleibt60 :

«Und heilige Männer sollt ihr mir sein» (2 Mos. 22, 30): R. Jischma'el
sagte: Wenn ihr heilig seid, siehe, so seid ihr mein. Isi b. Jehuda sagte:
Wenn Gott Israel ein neues Gebot gibt, so vermehrt er (dadurch) seine

(eigene) Heiligkeit.
So gewinnt auch Israel mit der Erfüllung jedes Gebotes an Heiligkeit.

REZENSIONEN
Franz Böhm und Walter Dirks: Judentum, Schicksal, Wesen und Gegen¬

wart, unter Mitarbeit von Walter Gottschalk. Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden 1965, 2 Bde., 950 S., Ln. DM 54.—.

Diese beiden Bände über Schicksal, Wesen und Gegenwart des Judentums

sollen laut Vorwort unter der «Schirmherrschaft» des ehemaligen
Präsidenten der Bundesrepublik Deutschland entstanden sein. Sie vereinigen
unter dem oben genannten Titel insgesamt 22 Beiträge verschiedener
Autoren. Das Ganze stellt also ein Sammelwerk dar. In Bd. I finden sich
Aufsätze zur Geschichte der Juden und über das Wesen des Judentums.
Der Band II enthält unter dem Titel «Leistungen des Judentums» vier
verschiedene Beiträge, die sich mit der bedeutsamen Rolle befassen, die jüdische
Menschen auf wissenschaftlichen, kulturellen und wirtschaftlichen Gebieten
gespielt haben. Es folgen in zwei weiteren Abteilungen Beiträge über
«Judenfeindschaft» und über die gegenwärtige Situation der Juden. Die Herausgeber

wünschen sich «Studenten, junge Menschen und nachdenkliche

60 Mechilta, Mischpatim, (Masseehta de-Kaspa), 20. Abschnitt, 98a.

191


	Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition [Fortsetzung]

