
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Die Vorstellung vom Gottesvolk in der nachtalmudischen Zeit : II.
Religionsphilosophie, Jehudah Hallevi, Mystik

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE VORSTELLUNG VOM GOTTESVOLK
IN DER NACHTALMUDISCHEN ZEIT

II. Religionsphilosophie, Jehudah Hallevi, Mystik

Von Johann Maier, Köln

Die jüdische Religionsphilosophie1 war stets in besonderem Maße

Auseinandersetzung mit der geistigen Umwelt und antwortete auf
Fragestelinngen, die mehr auf außerjüdischen als auf innerjüdischen
Voraussetzungen beruhten. Im Mittelalter war der Anlaß dazu
einmal die auf der antiken Philosophie fußende Theologie des Islam.
Sodann die Auseinandersetzung mit der eigenen, traditionsfeindlichen

Sekte der Karäer, wobei die religionsphilosophische
Argumentation bald eine beträchtliche Rolle spielt. Und schließlich die
Diskussion mit dem Christentum. Alle drei Richtungen bestritten
dem Judentum die Kontinuität seiner Offenbarungsüberlieferung.
Die Karäer2, indem sie die Verbindlichkeit und Echtheit der «mündlichen

Torah» bestritten, Islam und Christentum, indem sie die

vergangene Heilsgeschichte als Vorgeschichte für ihren eigenen

1 Zum Überblick s. : J. Guttmann, Die Philosophie des Judentums,
München 1933; erweitert als: Philosophies of Judaism, New York 1964;
I. Husik, A History of Mediaeval Jewish Philosophy, New York 19302,

Neudruck 1959; G. Vajda, Introduction à la Pensée Juive du Moyen Age,
Paris 1947; J. L. Blau, The Story of Jewish Philosophy, New York 1962;
S. Pines, Tôledôt ha-Fîlôsôfijfâh haj-jehûdît, Jerusalem 1964; M. Z. Sole,
Moreh-däräk ba-Fîlôsôfijjah haj-jisra'elit mîmê qädäm iw'cid zemanenû,
Jerusalem 1964.

2 Die Karäer (s. zuletzt Z. Ankori, Karaites in Byzantium. The formative
years 970—1100, New York 1959) haben die philosophische (mutazilitische)
Argumentation der Araber sehr rasch für ihre antirabbinische Polemik
verwendet. Der Höhepunkt der Auseinandersetzung in diesem Sinn war zur
Zeit des R. Saadja Gaon. Als Beispiel s. I. Davidson, The Book of the Wars
of the Lord containing the Polemics of the Karaite Salmon ben Yeruhim
against Saadia Gaon, New York 1934.

149



Offenbarungsglauben in Anspruch nahmen. Nun wurden diese Fragen

aber nicht so sehr im Rahmen geschichtstheologischer
Auseinandersetzungen erörtert, wie man erwarten würde, sondern viel
mehr im Zusammenhang mit der Diskussion um den Gottesbegriff3.
Hier machte sich das Erbe der antiken Philosophie geltend, wonach
die Frage nach Gottes Sein den Vorrang hat vor der Frage nach
Gottes Wirken — ganz im Gegensatz zum religiösen Empfinden des

traditionellen Judentums. Die religionsphilosophische Diskussion
des Mittelalters konzentrierte sich weitgehend auf drei Problemkreise.

Einmal auf das Verhältnis zwischen Gott und Welt, dessen

Bestimmung durch die philosophischen Richtungen (Neuplatonis-
mus, Aristotelismus) nur sehr schwer mit dem biblischen Zeugnis
vom Verhältnis zwischen Schöpfer und Schöpfung zu vereinbaren
war. Die neuplatonische Emanationslehre, nach der alles Sein sich
stufenweise aus der unerschöpflichen Gottheit ergießt, bot bei allem
Widerspruch zur biblischen Schöpfungsanschauung doch allerlei
Anknüpfungspunkte. Der jenseitige, ferne Gott wirkt zumindest
mittelbar auf die Welt ein, durch die kosmischen Kräfte, die leicht
mit traditionellen Vorstellungen von der Engelweit zu kombinieren
waren. In diesem Weltbild war auch ein möglicher Ansatzpunkt für
eine entsprechende Einordnung Israels, doch wurde dies weniger
von den Religionsphilosophen wahrgenommen als von den Kabba-
listen, die neuplatonisches Gedankengut in reichem Ausmaß mehr
oder weniger bewußt verwerteten4. Der Ansatzpunkt liegt in der
Vorstellung von der Stufenfolge in der Emanationskette, in der sich
das Göttliche immer mehr verliert und die Materie sich immer
mehr verdichtet. Wie schon in der Antike dieses Weltbild mit einer
Erlösungslehre verbunden worden war (Aufstieg der ursprünglich
göttlichen «Seele» aus der Materie), so lag auch hier eine solche

Konzeption nahe, es hätte nur einer Funktionsbestimmung für
Israel als Volk in diesem individualistisch orientierten Prozeß

3 Vgl. auch K. Schubert, die Problemstellung der mittelalterlichen
jüdischen Religionsphilosophie vor Maimonides, Zeitschrift für kathol. Theologie
75, 1953, S. 55-81.

4 Zum Verhältnis zwischen Philosophie und Kabbalah s. G. Vajda,
Recherches sur la philosophie et la kabbale dans la pensée juive du Moyen Age,
Paris 1962.

150



bedurft. Geringer waren die Möglichkeiten einer Verschmelzung
mit der jüdischen Tradition für die aristotelische Richtung, die
dennoch als Schulmeinung gegenüber dem Neuplatonismus das Feld
behauptete. Die Gottheit als prima causa, als unbewegter Beweger,
der sich um die Einzeldinge innerhalb des ausgelösten
Kausalmechanismus nicht kümmert, ja nicht kümmern kann, weil er
damit der Veränderlichkeit unterworfen und nicht Gott wäre —
diese Gottheit war mit dem persönlichen Gott der Bibel, dem Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs, mit dem zornigen und gnädigen
Gott, schwerlich vereinbar. Denn der Gott der Bibel ist ein Gott der
Geschichte, der in das Geschehen der Natur und des Alltags
eingreift, ein Gott, der regiert und reagiert. Kein Wunder also, wenn
es der Religionsphilosophie nie gelungen ist, eine für das religiöse
Bewußtsein einsichtige Brücke zwischen ihrem Gottesbegriff und
der Heilsgeschichte, von der das jüdische Denken und Fühlen
bestimmt war, zu schlagen. Auch der zweite Problemkreis der
Religionsphilosophie steht unter dem Gegensatz der auf Sein und Wirken

orientierten Gottesanschauungen. Es handelt sich um die viel-
erörtete Frage ob und wie Gott Eigenschaften (Attribute)
zugeschrieben werden können, ohne daß in sein Wesen eine Vielfalt und
Veränderung hineingetragen wird. Ob man von Wesensattributen
sprechen darf, oder ob solche Eigenschaften nur negierenden Wert
(Bestreitung des Gegenteils) haben, oder ob sie auf Gottes Wirken
zu beziehen seien. In diesem Zusammenhang bot das Bekenntnis
«Höre Israel, der Herr, dein Gott, der Herr ist Einer » einen
hervorragenden Anknüpfungspunkt, indem «Einer» nicht nur im Sinn der

Einzigkeit, sondern auch der wesenhaften Einheit gedeutet werden
konnte und die Israeliten als das Volk erschienen, das in der Welt
diese «Einheit» und «Einzigkeit» Gottes bezeugt, etwas bekennt, was
die menschliche Vernunft sonst nur im Einzelfall erkennt. Damit
ist bereits der dritte Problemkreis angeschnitten, der für hier von
Belang ist, das Verhältnis zwischen Vernunfterkenntnis und
Offenbarung. Die Religionsphilosophie des Mittelalters behauptete fast
durchwegs, daß Vernunfterkenntnis und Offenbarungsinhalt sich
nicht widersprechen, daß sie, wenn nicht überhaupt identisch,
wenigstens sich teilweise decken, indem die Offenbarung die
Vernunfterkenntnis ergänzt und überhöht. Formal-logisch konnte so

151



zwar auch die jüdische Religionsphilosophie argumentieren5, doch
hei einer inhaltlichen Prüfung war die Tatsache nicht zu leugnen,
daß die Bibel eben keine Philosophie enthält. Um die Harmonie
zwischen Vernunfterkenntnis und Offenbarungsinhalt aufrechtzuerhalten,

mußte eine «Prophétie » behauptet werden6, die mit der
biblischen Prophétie in Wirklichkeit nur mehr wenig gemein hat,
und der bislang vom Judentum gegenüber dem Christentum so
betonte Wortsinn der Bibel wurde mit Hilfe der allegorischen
Methode zurechtgedeutet7, wie in der Kirche auch. Mit dieser zumeist
rationalistisch angehauchten Auslegung der Bibel und mit diesem
verschleierten Verhältnis zwischen allgemein-menschlicher
Erkenntnismöglichkeit und speziell-jüdischer Offenbarung8 war es nicht
möglich, zu einer für weite Kreise einsichtigen Interpretation der
Heilsgeschichte zu kommen. Es ist daher der jüdischen
Religionsphilosophie auch nicht geglückt, eine bleibende Bereicherung des

5 Für Saadja besteht bezüglich der Identität zwischen Vernunfterkenntnis
und Offenbarungsinhalten kein Zweifel. Spätere waren meist vorsichtiger.
R. Nissim b. Jakob von Kairuan (gest. ca. 1067) versuchte in der Vorrede
zu seinem Talmudkommentar (Mafteah leman'ulê hat-Talmud), dem
Offenbarungsinhalt gegenüber der Vernunfterkenntnis den Vorzug der sinnlichen
Gewißheit zuzuschreiben, wie später noch deutlicher Jehudah Hallevi. Die
Brücke zur Heilsgeschichte schlägt R. Nissim, indem er behauptet, schon
die Noachiden hätten neben den allgemein-einsichtigen Vernunftgeboten
auch Gehorsamsgebote gehabt, die letzteren aber nicht halten wollen. Nur
Israel nahm außer den Vernunftgeboten auch seine besonderen Offenbarungsgebote

auf sich. Zum Problem s. auch G. Vajda, Quelques aspects du
problème de la foi et de la raison dans la philosophie juive du moyen âge, Revue
de la Pensée Juive 1, 1949, S. 100—115.

6 S. darüber unten bei der Erörterung Jehuda Hallevis.
7 W. Bacher, Die Bibelexegese der jüdischen Religionsphilosophie des

Mittelalters vor Maimuni, Budapest (Straßburg) 1892; I. Heinemann, Die
wissenschaftliche Allegoristik des jüdischen Mittelalters, Hebrew Union
College Annual 23, 1950, S. 611—643 (mit besonderer Betonung der
Relativierung der geschichtlichen Komponente durch diese Methode).

8 Die seit Saadja übliche Scheidung zwischen Vernunft- und Gehorsams-
gesotzen (s. auch Anm. 5) beweist ebenfalls den weitgehenden Verlust der
heilsgeschichtlichen Dimension: die Einheit des Gesetzes als Mittel der
messianischen Verwirklichung ist zerbrochen, die Motivierung der
«Gehorsamsgebote » ist vage und vermochte das religiöse Interesse des Volkes auch
nicht zufriedenzustellen, das sich daher je länger je mehr der symbolistischen
Deutung in der Kabbalah zuwandte.

152



Gottesvolkgedankens zu liefern, sie war auch nicht imstande, dem
religiösen Bewußtsein des Volkes in den schweren Zeiten seit Beginn
der Kreuzzüge einen Halt zu bieten. Kennzeichnend für diese

Unausgeglichenheit ist die Tatsache, daß sich gelegentliche
heilsgeschichtliche Ausführungen aus der Feder von Religionsphilosophen
im gesamten ihres Systems wie erratische Blöcke ausmachen9.

Jehudali Hallevi

Mit dem ersten Viertel des 12. Jh. ging das «Goldene Zeitalter»
der Juden im maurischen Spanien zu Ende, fanatische
Berberstämme eroberten das Land und eine Zeit schwerer Bedrängnisse
brach über das Judentum herein. Nicht lange zuvor hatte auch im
christlichen Bereich, mit dem ersten Kreuzzug, eine Periode der

Verfolgung eingesetzt. Unter dem Eindruck dieser Ereignisse10, die

von vielen als die «Wehen der messianischen Zeit» verstanden wurden,

unterzog der berühmte Dichter Jehudah Hallevi (ca. 1080 bis
114111) die damaligen Weltanschauungen einer eingehenden Kritik.
Maßstab dafür war ihm die jüdische Tradition, so daß er im Unterschied

zu den Religionsphilosophen als Theologe bezeichnet werden
könnte. Als Form der Auseinandersetzung wählte er den Dialog.
Der durchgehende Gesprächspartner ist der König der Chazaren12,
weshalb das in arabischer Sprache verfaßte Werk13 (Buch der
Beweisführung und Kritik zur Verteidigung einer verachteten
Religion) auch meist als «Al-Chazari» bzw. nach den hebräischen Über-

9 So etwa das VIII. Buch in Saadjas religionsphilosophischem Werk
(s. darüber Judaica 20, 1964, S. 45ff.). Auch der Gegensatz zwischen den
ersten beiden Teilen und dem dritten Teil der «Königskrone» des Salomo
ihn Gabirol (s. Judaica 18, 1962, S. 14ff.) ist symptomatisch.

10 J. Baer, Ham-massab hap-pôlîtî soi fhûdê Sefäräd bedôrô säl R. J'hûdah
hal-Levî, Zion 1, 1936, 6—23.

11 S. darüber auch o. S. 78—82.
12 S. Judaica 20, 1964, S. 48.
13 H. Hirschfeld, Jehuda Hallevi, Das Buch al-Chazari, im arabischen

Urtext sowie in hebräischer Übersetzung, Leipzig 1887; dazu die
textgeschichtlich-bibliographischen Bemerkungen von G. Vajda, Remarques sur
le texte arabe du «Kuzari», Revue des Etudes Juives 103, 1938, S. 102—104.

153



Setzungen als «Sefär hak-Kuzari»14 bezeichnet wird. Der König,
dem eine Stimme im Traum wiederholt mitgeteilt hatte, daß seine
Absicht zwar gut, sein Verhalten aber unrichtig wäre, diskutiert der
Reihe nach mit einem Philosophen, einem Christen, einem Moslem
und zuletzt mit einem Juden. Für das vorliegende Thema ist eigentlich

nur der Dialog mit dem Juden bedeutsam, in dem Jehudah
Hallevi eine gedanklich geschlossene, bewußt heilsgeschichtlich-
traditionell15 bestimmte Konzeption von dem Wesen und von der
Aufgabe des Gottesvolkes vorlegte. Entscheidend für diese seine

Konzeption war nicht zuletzt die Erkenntnis der Kluft, die
zwischen dem Gott der Philosophen als einem Produkt der Vernunft
('Hohîm) und dem lebendigen, offenbaren Gott der biblischen
Heilsgeschichte (Jhwli) besteht16. Demgemäß bewertet Jehudah
Hallevi auch die Bedeutung beider Gottesvorstellungen für das

14 A. Safroni / J. Toporowski, Jehûdâh ben Semû'el hal-Levi, Sefär hak-
Küzäri, beha'ataqäto säl J"hûdah ibn Tibbôn, Tel Aviv 1960 (Warschau 1911).
Übersetzungen: D. Cassel, Jehuda Halevi, Ha-Kuzari (Das Buch Kuzari
nach dem hebräischen Text des Jehuda Ibn Tibbon herausgegeben, übersetzt

und mit einem Kommentar versehen), Leipzig 1853, 18692; H. Hirschfeld,

Das Buch Al-Chazari, Breslau 1885 (nach dem arabischen Text!); ders.,
Sefer ha-Kuzari, Book of Kuzari by Judah Hallevi, translated from the
Arabic, London 1905, New York 1946; E. Piatelli, Judah ha-Levi, II re dei
Khazari, Torino 1960; Auszüge: M. Ventura, Le livre du Kuzari par Juda
Hallévi, Paris 1937 ; I. Heinemann, Kuzari, the Book of Proof and Argument,
Oxford 1947; J. H. Hospers, Judah ha-Levi, Al-Choezari. Het boek van
argumentatie en bewijsvoering ter verdedeging van een verachte godsdienst,
Amsterdam 1954.

15 I. Heinemann, Temûnat liâ-hîstôrijjah säl R. J"hûdah hal-Levi (Das
Geschichtsbild R. Jehuda Hallevis), Zion 9, 1943/44, S. 147—177.

16 J. Guttmann, Religion und Wissenschaft im mittelalterlichen und im
modernen Denken, Festschrift zum 50jährigen Bestehen der Hochschule für
die Wissenschaft des Judentums, Berlin 1922, S. 145—216; J. E. Vajda,
LHôledôt hap-pôlmôs bên ha-Fîlôsôfijjâh wehad-dät (Zur Geschichte der Polemik

zwischen Philosophie und Religion), Tarbis 24, 1955/56, S. 307—322;
J. Guttmann, Haj-jahas bên had-dät ûbên ha-Fîlôsôfijjah lefî Jehûdâh hal-Levi
(Das Verhältnis zwischen Religion und Philosophie nach Jehuda Hallevi),
Dat ûMadda' (Jerusalem) 1955/56, S. 66—85. Für Jehuda Hallevis Wertung
der Philosophie war weithin die Kritik des arabischen Theologen Al-Ghazâlï
bestimmend, s. über diesen neuerdings F. Shehadi, Ghazalî's Unknowable
God, Leiden 1963.

154



Leben: Die Philosophie bringt zwar schöne Blumen, aber keine
Frucht hervor.

Den Übergang zur Diskussion mit dem Juden und damit zum
Hauptthema des Buches überhaupt bietet der Moslem, indem er
sich zum Nachweis der Geschichtlichkeit der Offenbarungen, die
Mohammed erhalten haben soll, auf Wunder beruft. Und da der

König nur glaubwürdig verbürgte Wunder anerkennen will,
verweist der Moslem auf die über jeden Zweifel erhabenen biblischen
Wunderberichte und eben dadurch sieht sich der Chazare veranlaßt,
sich an einen Juden zu wenden, was anfangs gar nicht seine
Absicht war, weil er sich nichts davon erwartete : «. es genügt mir,
was von ihrer Niedrigkeit und geringen Zahl bekannt ist, und daß

jedermann sie verachtet17.» Charakteristisch für Jehudah Hallevis
Einstellung ist es, wie der diskutierende Jude sogleich auf die
Heilsgeschichte verweist, von Abraham zu Mose und auf die
Gesetzgebung am Sinai18, was den Chazaren zur Feststellung veranlaßt:
«Wenn es sich so verhält, muß ich erkennen, daß eure Torah
ausschließlich für euch gegeben ist. » Und der Rabbi antwortet in der
Tat :

«So ist es. Und jeder, der sich uns anschließt von den Völkern als
einzelner, den läßt der Schöpfer von dem Gut genießen, das er uns hat zuteil
werden lassen, doch wird er uns nicht gleich. Wenn nämlich die Verpflichtung
auf das Gesetz deswegen bestünde, weil Er uns erschaffen hat, wäre
diesbezüglich ein Weißer wie ein Schwarzer gleich, denn alle sind ja seine
Geschöpfe. Die Torah wurde vielmehr gegeben, weil Er uns aus Ägypten
herausgeführt hat, und wegen der Verbindung seiner Herrlichkeit mit uns, damit
wir sein Eigentum aus den Menschen genannt würden19. »

Somit ist Israel mit Gott in einer doppelten Weise verbunden.
Einmal — entsprechend der Tradition — durch eine (heils)ge-
schichtliche Beziehung, zum andern aber — und damit bringt
Jehudah Hallevi einen neuen Gedanken mit ins Spiel — durch eine

nur diesem erwählten Volk zuteilgewordene Qualität, die sich auch

ein Proselyt nicht erwerben kann. Zunächst führt Jehudah Hallevi
den heilsgeschichtlichen Gesichtspunkt näher aus, der für ihn ein

17 Kuzari I, 4.
18 I, 26.
19 I, 27.

155



historischer ist20. Das heißt: die in der biblischen Erzählung
berichtete Augenzeugenschaft des ganzen Volkes verbürgt die Tatsächlichkeit

der berichteten Geschehnisse und Wunder. Sie verbürgt
auch die Historizität der Sinaioffenbarung und hebt das Judentum als

geoffenbarte Religion21 von allen Religionen menschlichen Ursprungs
ab. Dementsprechend wird auch die Sinaioffenbarung, der Ma'amad
Sinaj, ausführlich behandelt. Denn hier am Sinai wurde das ganze
Volk Zeuge des göttlichen Sprechens, das nach philosophischem
Urteil wegen der Bindung der Rede an die Körperlichkeit für
unmöglich gehalten werden müßte. Gott überzeugte jedoch das Volk
und forderte für dieses denkwürdige Ereignis auch entsprechende
Vorbereitung durch (rituelle) Reinigung und innere Ausrichtung.

«Das Volk heiligte sich und wurde der Stufe der Prophétie teilhaftig,
vermochte die Worte Gottes von Angesicht zu Angesicht zu hören. Und
dies geschah nach drei Tagen, nachdem sich große Wunder eingestellt,
Donner, Blitze, Erdbeben und Feuer, das den Berg Sinai umgab. Vierzig
Tage blieb dieses Feuer und das Volk sah es, sah, wie Mose in es hineinging
und aus ihm heraustrat. Und in klarer Rede vernahm das Volk die Zehn
Gebote, die Mutter der Torah und ihre Wurzeln. Und diese Zehn Gebote
hat das Volk nicht von einzelnen Menschen oder von einem Propheten
empfangen, sondern von Gott wurden sie gegeben. Nur besaßen sie (die Israeliten)
nicht wie Mose die Kraft, dieses große Geschehen auch zu schauen. Von
diesem Tag an glaubte das Volk, daß das durch Mose gesprochene Wort
seinen Ausgang wirklich vom Schöpfer genommen und daß Mose vorher
keinerlei Gedanken oder Überlegungen gehegt hatte. Daß also die Prophétie
nicht, wie die Philosophen meinen, aus einer Seele kommt, deren Gedanken
sich geläutert haben und die (so) mit dem ,aktiven Intellekt' verbunden ist,
welchen man auch ,heiliger Geist' oder ,Gabriel' nennt22, so daß er sie unterweist.

Und daß er dabei vielleicht wähnt, es spräche zu ihm jemand im
Traum oder Halbschlaf und er höre dessen Worte mit seiner Seele, nicht mit
seinen Ohren, und sähe ihn mit seinen Gedanken, nicht mit seinen Augen,

20 Für solche «historische» Beweisführung als Argument für den Vorzug
der Offenbarung als gesicherter Erkenntnisquelle gegenüber der Philosophie
s. auch Anm. 5.

21 Der Offenbarungsvorgang wird I, 81 mit dem Schöpfungsvorgang
illustriert.

22 Die Religionsphilosophio schrieb dem menschlichen Intellekt die po-
tentia zu, mit dem universalen (aktiven) Intellekt, also mit Gott, in Beziehung

zu treten. Gegenüber dieser universalen, nach Jehuda Hallevi völlig
unsicheren Erkenntnismöglichkeit wird hier der Offenbarungsvorgang der
«Prophétie» scharf abgegrenzt.

156



und daß er dann sagt, der Schöpfer habe zu ihm gesprochen. Derartige
Vermutungen müssen weichen angesichts jenes großen Ereignisses und (angesichts

dessen), was zur göttlichen Rede noch hinzukam von göttlicher
Schrift, denn Er gravierte jene Zehn Gebote auf zwei kostbaren Steintafeln
ein und übergab sie Mose, und sie (die Israeliten) sahen es als göttliche
Schrift, wie sie es als göttliche Rede hörten. .23. »

Diese Schilderung des durch ein ganzes Volk bezeugten
Offenbarungswunders überzeugt den König: Das Sinaiereignis ist über
jeden Zweifel erhaben24.

Weniger unbezweifelbar findet der König jedoch das Verhalten
des Volkes am Sinai, er warnt nämlich den Rabbi davor, nur das

Positive zu erzählen und den Vorfall mit dem goldenen Kalb
(2 Mos. 32) einfach zu verschweigen25. Die Antwort, die Jehudali
Hallevi dem Rabbi in den Mund legt, ist berühmt geworden :

«Eine Sünde, die man ihnen wegen ihrer Größe so sehr anrechnete. Denn
groß ist, wessen Sünden gezählt werden26.»

Auf den Einwand des Chazaren hin, daß dies doch ein recht
parteiischer Standpunkt wäre, erläutert der Jude seine Aussage.
Er geht aus von der Feststellung,

«... daß Gott sie (die Israeliten) als Volk und Nation27 aus den Völkern
der Welt erwählt hat und daß die res divina22 auf ihre Gesamtheit so
eingewirkt hat, daß sie alle die Stufe der göttlichen Anrede erreichten. Die res
(divina) ging sogar auf ihre Frauen über, so daß einige von ihnen zu Prophetinnen

winden, während die res divina vordem lediglich einzelne von den
Menschen seit Adam ergriffen hatte29.»

23 I, 87.
24 Jehuda Hallevi fußt damit auf breiter rabbinischer Überlieferung, und

bis heute hält die jüdische Bibelauslegung, im Gegensatz zur kritischen alt-
testamentlichen Wissenschaft, an der fundamentalen Bedeutung des Ma'"mad,
Sinaj fest. Vgl. die Arbeiten Y. Kaufmanns und auch M. Bubers Schriften
zur Bibel.

25 I, 92.
26 I, 93.
27 «Nation» nicht im modernen Sinn, sondern (nach arabischem ummatun)

«Volks- und Religionsgemeinschaft».
28 Mit «res divina» wird der arabische Begriff amr illalii, hebr. 'injän

'äloM, übersetzt, dem scholastischen Sprachgebrauch entsprechend. Siehe

I. Goldziher, Le Amr ilâhî (ha'inyân ha-elôhî) chez Juda Halévi, Rev. dos

Etudes Juives 50, 1905, S. 32—41.
29 I, 95.

157



Diese einzelnen waren aber keine vereinzelten, sondern Glieder
einer genealogischen Kette von Adam über Abel, Seth, Enosch usw.,
durch die sich der Gottesgeist gewissermaßen weitervererbte, die
Gottesebenbildlichkeit fortpflanzte. Diese Kette setzt sich unter den
3 Söhnen Noahs in Sem fort, und hier wird neben der genealogischen
Bindung des Offenbarungsempfanges, bzw. der Fähigkeit dazu,
auch eine geographische Bindung konstatiert:

«... und Sem war der Auserwählte Noahs, weil er die gemäßigten Zonen
erbte, deren Mitte und Prachtstück das Land Kanaan, das Land der
Prophétie, darstellt30.»

Dieses Gebiet wird den Nachkommen Abrahams, Ebers Enkel,
zuteil, den 12 Söhnen Jakobs und damit wird zum ersten Mal auch
die res divina einer Gemeinschaft von Individuen zuteil. Die
genealogische und geographische Veranschaulichung führt schließlich
zum organisch-botanischen Bild des Baumes, der emporwächst,
Blüten treibt und Frucht bringt, und der, obgleich auch Ungeratenes

und Verdorbenes darunter ist, doch ganz natürlicherweise die
ihm angemessene Frucht hervorbringt. Auch Israels Sünden können
so gesehen die Natur seiner Erwählung nicht wesenhaft verändern,
die Verwirklichung des Zieles, das diesem Prozeß gesetzt ist, jedoch
beeinträchtigen und verzögern, und an dieser Aufgabe gemessen
wiegen Israels Sünden eben besonders schwer31.

Die in Mt. 3, 9 und Luk. 3, 8 von Johannes dem Täufer gegenüber

den Pharisäern ausgesprochene Entgegnung auf ihren Hinweis
auf die Abrahamskindschaft, daß Gott sich aus Steinen Kinder
erwecken könne, wäre nach Jehudah Hallevi ganz unsachgemäß.
Dies würde dem naturhaften Prozeß, als den er die Heilsgeschichte
darstellt, widersprechen. Bevor man aber hierin eine Rassenlehre
sucht, sollte man beachten, daß auch Jehudah Hallevi sehr wohl
zwischen der vorgegebenen Disposition zum Empfang der Prophétie
nach Abstammung und Land einerseits und der Verwirklichung des

damit geforderten Gehorsams andrerseits unterscheidet und in der

30 Vgl. Gen. 10. Die rabbinische Überlieferung kannte eine Fülle von
ähnlichen Aussagen über das Land Israel.

31 Zur messianischen Hoffnung bei Jehuda Hallevi s. Judaica 20, 1964,
S. 95 und 98ff.

158



ersteren ohne dem zweiten ja einen Anlaß für eine schärfere

Bewertung der Sünde sieht32. Freilich: ein völliger Bruch der
Kontinuität, wie ihn die alten Propheten z. T. und auch Johannes der
Täufer mit seinem Wort androhten, ist dabei schlechterdings
ausgeschlossen. Und zudem darf das aktuelle Anliegen Jehudah Hal-
levis im Rahmen der religiösen Diskussionen seiner Zeit nicht
außerachtgelassen werden. Hallevis naturhafte Veranschaulichung
der Kontinuität wendet sich auch gegen die islamische wie christliche

Behauptung von einem Bruch in der Offenbarungsüberliefe-
rung und bestimmt außerdem auf eine «natürliche» Weise das

Verhältnis zwischen allgemeinmenschlicher Vernunfterkenntnis und
speziell-jüdischen Offenbarungsinhalten. Daß sich daraus zwangsläufig

eine offenbarungsvermittelnde, lehrende Funktion Israels
gegenüber der übrigen Welt ergibt, wird noch dargelegt werden.

Hier, gegen Ende des ersten Buches im «Kuzari», wirft der König
angesichts der großen Worte des Juden das Problem auf, das in
dem Mißverhältnis besteht zwischen der hohen Bestimmung des

Gottesvolkes, das in dieser Welt schon Gott am nächsten steht und
in jener Welt den höchsten Lohn erwarten darf, und dem
offenkundig erbärmlichen Zustand der Juden. Doch der Rabbi bestreitet,
daß man vom äußeren Zustand auf die wahre Qualität schließen
könne und verweist — sehr treffend — darauf, daß ja auch die
christliche Kirche ihren Ruhm als verfolgte und leidende Kirche
erworben hat, ja er zitiert sogar Mt. 5, 39f. :

«Denn sie rühmen sieh dessen, der gesagt hat: Wer dich auf deine rechte
Wange geschlagen, dem biete auch die linke dar, und wer dir deinen Rock

genommen, dem gib auch deinen Mantel33. »

Erst nachdem die Kirche durch Leiden ihre Geltung erlangt
hatte, fiel ihr auch die äußere Herrschaft zu und seither rechnet sie

sich im Gegensatz zu früher den äußeren Erfolg als Vorzug an.
Ähnlich der Islam. Hier wendet der Chazare jedoch ein, daß Israel
sein Leiden ja gezwungenermaßen, nicht freiwillig, ertrage. Und

32 Siehe dazu C. Dover, The racial philosophy of Jehuda Hallevi, Phylon
(Atlanta) 13/4, 1952, S. 312—322.

33 I, 113.

159



dies trifft, wie der Jude zugibt34, in der Tat eine schwache Stelle,
denn nur eine Minderheit nimmt das Schicksal des Volkes in der
Demut auf sich, die aus wahrer Ergebenheit gegen Gott erwächst.
Dennoch gebühre der Mehrheit, die sich nur unfreiwillig beugt,
auch ihr Lohn, weil es — im islamischen Bereich — ja nur ein
Wort35 kosten würde, um sich den Bedrängern anzufreunden, und
eine solche Standhaftigkeit würde dem gerechten Richter nicht
entgehen. Dabei wird deutlich, daß die naturgegebene Tatsache der
Erwählung zugleich Aufgabe und Verpflichtung darstellt:

«Wenn wir diese Verbannung und Niedrigkeit um Gottes willen, wie es

sich gebührt, auf uns nähmen, so würden wir zur Zierde des Geschlechts,
das wir mit dem Messias erwarten, und wir würden die Zeit des kommenden
Heils, die wir erhoffen, näherbringen.»

Die natürliche Tatsache, daß Israel erwählt ist, entbindet nicht
von der Pflicht, dieser Tatsache immer neu gerecht zu werden36.

Von großer Tragweite ist diese naturhafte Begründung der Erwählung

für die Einstellung zum Proselyten, von dem es schon eingangs
hieß : «... doch wird er uns nicht gleich. » Und dies, obwohl es für
den Anschluß an das Judentum nicht wie für den Eintritt in den
Islam genügt, eine Formel zu sprechen. Es werden vielmehr «Taten,
mit denen seelische Anstrengungen verbunden sind», gefordert37.
Streng bleibt die Exklusivität gewahrt :

34 Gemeint ist das formelhafte Bekenntnis «Es gibt keinen Gott außer
Allah und Mohammed ist sein Prophet», vgl. auch IV, 23.

33 I, 115.
36 Zu vergleichen ist der Zusammenhang zwischen Indikativ und Imperativ

bei Paulus, der kurz gesagt etwa besagt: Ihr seid (hier freilich durch
Christus) geistlich, darum wandelt auch nach dem Geist. Die Gefahr eines

leichtfertigen Garantiebewußtseins besteht wohlgemerkt auch bei der christlichen

Gnadenlehre, falls jener Zusammenhang zerstört wird.
37 Genannt werden hier (I, 115) noch Reinheitsgesetze, Lernen. Be-

schncidung und «viele Gesetzeswerke, so daß er sich nach unserem Brauche
hält». Die Beschneidung wird noch besonders erwähnt, denn sie ist nicht
nur Zeichen der Zugehörigkeit, sondern auch der Verpflichtung auf den
Bund : «. damit man stets daran denke, daß es ein göttliches Zeichen ist,
das Gott dem Organ der stärksten Begierde auferlegt hat, damit man diese
überwinde und sich seiner nur in der geziemenden Weise bediene so daß
dadurch eine erfolgreiche Nachkommenschaft erstehe, erfolgreich zum Empfang

der res divina. Und wer diesem Weg folgt, dem und seiner Nachkommenschaft

wird ein großer Teil an Nähe zu Gott, gepriesen sei er, zufallen.»

160



«Trotz alledem kann der Proselyt, der in unsere Religion eintritt, nicht
dem Eingeborenen gleich werden, denn die Eingeborenen allein sind für die
Prophétie veranlagt, während jene höchstens erreichen können, was sie von
diesen empfangen, daher zwar Weise und Fromme, doch niemals Propheten
worden können38. »

Die bereits angeklungene enge Beziehung zwischen Volk, Land
und Prophétie39, d. h. der Disposition zum Offenbarungsempfang,
wird im II. Buch des Werkes genauer dargelegt. Die Propheten,
die außerhalb des Landes Israel wirkten, haben stets nur in bezug
auf das Gastland, also mit begrenztem Horizont, gesprochen, denn
die volle Prophétie bleibt an das Land Israel gebunden. Daher
bestieg ja auch Jona ein Schiff : Indem er aus dem Lande Israel floh,
entfloh er dem ihm auferlegten prophetischen Auftrag, und wegen
dieses Auftrags wurde er auch wieder an Land gebracht.
Dementsprechend gehört der Sinai, der Ort des größten prophetischen
Ereignisses, auch noch zum Land Israel, über das Hallevi in diesem

Zusammenhang noch eine Fülle kalendarischer und geographischer
Besonderheiten aus der Überlieferung sowie eine Sammlung rabbi-
nischer Aussprüche über das Land und seine Eigenschaften anführt.

381, 115.
39 «Prophétie» ist in der mittelalterlichen jüdischen Religionsphilosophie

Bezeichnung der biblischen Offenbarung, bzw. der Offenbarung überhaupt.
Im einzelnen weicht der Sprachgebrauch bei den verschiedenen Autoren
voneinander ab. Siehe darüber H. A. Wolfson, Halevi and Maimonides on
Prophecy, Jewish Quarterly Review 32, 1941/42, S. 345—370; 33, 1942/43,
S. 49—82; P. Palaj hak-Kohen, Tefîsat han-nebû'ah 'äsäl BJH"L wehä-

RMB"M (Die Auffassung von der Prophetic bei R. Jchuda Hallevi und
R. Mose ben Maimun), Sinai 31, 1952/53, S. 177—186; S. Pines, Note sur la
doctrine de la prophétie et la réhabilitation de la matière dans le Kuzari,
Mélanges de Philosophie et de Littérature Juive, 1—2, 1956/57, S. 253—260;
A. J. Reines, Abrabanel on Prophecy in the Moreh Nebukhim, Hebr. Union
College Annual 31, 1960, 107—135; 33, 1962, 221—253; 34, 1963, 195—215;
S. Weißblüth, Demût han-nabî' ba-Fîlôsôfijjâh säl RJH"L weha-RMB"M
(Die Gestalt des Propheten in der Philosophie des R. Jehuda Hallevi und
des R. Mose ben Maimun), Ma'alôt 2/4 (12), 1964/65, S. 19—22; M. Edelmann,
Leberûr mispar hebdelîm bnôrat han-n«bû'ah bên BS"G, BJTI"L weRMB"M
(Zur Klärung einiger Unterschiede in der Lehre von der Prophétie bei
R. Saadja Gaon, R. Jehuda Hallevi und R. Mose ben Maimun), Nib ham-
Midrasijjäh, Jerusalem 1965, S. 84—88.

161



Der Chazare aber meint, daß die Juden trotz allem lieber in der
Fremde bleiben. Und der Rabbi bekennt: «Du hast mich beschämt,
König von Kuzar, ist es doch diese Sünde, die uns hindert an der
Vollendung dessen, wozu uns Gott bestimmt hat. .40.» Schon zur
Zeit des zweiten Tempels, als so viele im babylonischen Exil blieben,
das Land der Prophétie verschmähten, blieben die messianischen

Hoffnungen darum unerfüllt. Nun gleicht das Volk einer Anzahl
zerstreuter Gliedmaßen von einem ursprünglich einheitlichen
Organismus, wovon noch dazu Kopf (Priester und Propheten) und Herz
(die Bundeslade als Gesetzesbehälter) abhanden gekommen sind 41.

Dieser desolate Zustand gleicht dem der Gebeine in Ez. 37, wie
diese aber von Gott wiederbelebt werden, wird auch das zerstreute
Israel der Gegenwart alsbald wieder einen heilen Organismus bilden.
Bis dahin entspricht Israels Schicksal dem Leiden des deutero-
jesajanischen Gottesknechts 42, erfüllt aber dessen Funktion für die

ganze Welt, trägt deren Krankheit:

«Israel ist unter den Völkern das Herz unter den Gliedern. Es ist das

empfindlichste und zugleich das gesündeste von ihnen. .43, ist beständig
Krankheiten ausgesetzt durch Sorgen, Kümmernisse, Furcht, Groll, Haß und
Liebe oder Gefährdungen. Sein Temperament wechselt ständig mit Zunahme
und Abnahme der Atmung, nicht zu reden von schlechten Speisen und
schlechtem Getränk, von den Mühsalen, von Schlaf und Erwachen. All dies
wirkt auf es ein und als einziges von allen Gliedmaßen hat es nie Ruhe 44. »

Wie das Herz als «gesündestes» Glied den ganzen Organismus
am Leben erhält, so erfüllt Israel unter den Völkern und in der
Weltgeschichte eine tragende Funktion. Seine Krankheit gefährdet
alle Glieder, die Krankheit eines einzelnen Gliedes muß ein anderes
Glied nicht notwendig gefährden, beeinträchtigt das Herz jedoch in
der Regel. So trägt das Herz an den Krankheiten aller Glieder.
Dieses Bild des Organismus veranschaulicht besonders schön die
Einheit zwischen Partikularismus und Universalismus. Denn: Wie

40 II, 24.
41 II, 29ff.
42 II, 34.
43 II, 36.
44 II, 38.

162



sich die Seele zum menschlichen Herzen verhält, so verhält sich die

res divina zu Israel45.
Das Versagen des Herzens ist nach all dem schwerwiegender als

das Versagen irgendeines Gliedes. Darum eben eingangs: «... groß
ist, wessen Sünden gezählt werden.» Nun ist aber die Versuchung
zur Sünde durch die Zerstreuung unter die Völker besonders groß,
weil Israel in der Golah oft nicht mehr es selber sein will, sich den
Völkern angleicht und damit seiner Aufgabe untreu wird. Es gleicht
so einem Herzen, das immer mehr von den Krankheiten der
Einzelglieder beeinträchtigt wird, wodurch die Verbindung zwischen
Herz und Seele, d. h. zwischen Israel und der res divina, geschwächt
wird. Die Heimsuchungen, die Gott über das Volk kommen läßt,
sollen es läutern und wieder für die rechte Verbindung mit der res
divina befähigen. Dabei gibt Jehudah Hallevi der Golah über die
traditionelle Deutung als Sühne und Bußzeit hinaus auch eine
gewisse positive Deutung 46, Israel ist für die Völker Offenbarungsmittler

und «trägt» als Gottesknecht ihre Krankheiten.
Gegen Ende des ganzen Werkes 47 eröffnet der Rabbi seinem

inzwischen vom Judentum überzeugten königlichen Gesprächspartner,

daß er um die Erlaubnis zur Abreise nach dem Land Israel
bitten möchte. Obwohl der König vor den Gefahren und Strapazen
der Reise warnt, obschon er zu bedenken gibt, daß man nach der

Zerstörung des Tempels Gott doch überall im Geist recht anbeten
könne, läßt sich der Jude nicht von seinem Vorhaben abbringen.
Und es ist ja nach all seinen Ausführungen auch völlig konsequent,
wenn er entgegnet :

« II, 44.
46 Freilich gibt es auch frühere Ansätze dazu, z. B. in einem Text aus

dem 10. Jh. (ediert von J. Mann im Hebrew Union College Annual 13, 1937,

435ff.). Hier wird vom «wahren Israel» gesagt, daß es sich in der Golah
befinde und daher auch nur diese Exilierten die künftigen Erfüllungen empfangen

werden. Dies ist antisamaritanisch gemünzt, doch geht es darüber
hinaus auch um eine Sendung der Golah als Priester unter den Völkern und
der Abrahamssegen wird als «Segen der Verbannung» (birkat hag-galût)
bezeichnet. Die kommende Erlösung wird sodann auch den Sinn aller
gegenwärtigen Leiden enthüllen.

47 Buch V, 22.

163



«Das Land Kanaan ist für Israels Gott auserwählt und die Werke können
nur dort vollkommen sein. Viele Gebote Israels sind für den. der nicht im
Lande Israel wohnt, unverbindlich, und weder Herz noch Seele sind
wahrhaftig rein und lauter außer an dem Ort, von dem man weiß, daß er für
Gott ausgesondert ist. Und wenn dies auch als Einbildung oder Gleichnis
Geltung hätte, umso mehr als Tatsache, wie es vorhin dargelegt worden
ist 4S.»

Keine Gefahr rechtfertigt den Aufschub dieser praktischen
Schlußfolgerung, denn die Heimkehr in das Land der Prophétie
dient ja der Vollendung des Auftrags, wird gewiß Vergebung der
Sünden bringen und dem Leben einen krönenden Abschluß
verleihen. Es gilt, Gottes Gebote willig zu erfüllen, «sein Dienst ist
die wahre Freiheit und die Erniedrigung für ihn ist die wahrhafte
Ehre.» Denn Jerusalem wird nach einer alten Überlieferung erst
wiederaufgebaut, «wenn sich die Israeliten nach ihr in äußerster
Sehnsucht verzehren, bis daß sie ihre Steine und ihren Staub
liebkosen». Darauf erwidert der König: «Wenn es sich so verhält, ist
es Sünde, dich zu hindern, und ein Gebot, dir zu helfen...»

Gewiß gibt es in der umfangreichen Literatur des mittelalterlichen

Judentums noch viele Äußerungen über Wesen und Funktion
des Gottesvolkes. Keine davon aber hat das Selbstverständnis des

Judentums so sehr geprägt, wie Jehudah Hallevis «Kuzari». Und
es ist überflüßig zu sagen, welche starken Impulse der Zionismus
davon empfangen hat. Jehudah Hallevi beließ es nicht beim
fingierten Dialog. Die Konsequenzen, die der disputierende Jude im
Kuzari zog, die zog er selbst für seine eigene Person und machte
sich in vorgerücktem Alter auf die Reise in das Land der Prophétie.
Höchstwahrscheinlich ist er in Ägypten, wo er, der gefeiertste
Dichter seiner Zeit, längere Zeit aufgehalten wurde, im Jahre 1142

verstorben, ohne sein Ziel erreicht zu haben. Die Legende aber
erzählt, daß er bis ins Heilige Land gelangte, beim Anblick Jerusalems
auf die Knie sank und sein berühmtestes Zionslied sprach49. Mit
diesen Worten auf den Lippen soll er, durchbohrt von der Lanze
eines vorüberreitenden Sarazenen, gestorben sein.

is V, 23.
49 Sijjôn, halo' tis'alî. Eine Bibliographie der zahlreichen Übersetzungen

von H. Schirmann (Tirgûmê "Sijjôn h"lo' tis'alî liJhudah hal-Levi), Qirjat
Sefer 15, 1938/39, S. 300—367 (deutsche: S. 364—366; französische: S. 367).

164



Die Mystik

Die Konzentration auf den Gottesbegriff und auf die Kosmologie
sowie Anthropologie (im theologischen Sinne) war jedoch nicht nur
für die Religionsphilosophie des Mittelalters kennzeichnend. Auch
die jüdische Mystik, und sie vielleicht zunächst noch mehr, weist
etwa dieselbe thematische Begrenzung auf. Dies beruht jedoch nur
zum Teil auf den (meist unbewußt) übernommenen philosophischen,
in der Regel neuplatonischen Stoffen50, denn die Mystik des Mittelalters

(Kabbalah) fußt im Unterschied zur Religionsphilosophie auf
einer kontinuierlichen innerjüdischen Überlieferung51. Es handelt
sich um die esoterischen Traditionen, auf die bereits verwiesen worden

ist52, weil sie im Zusammenhang mit einer auch für den Gottes-
volkgedanken bedeutsamen Interpretationsgeschichte stehen, die

vor allem kultisch-liturgische und in diesem Rahmen auch kosmo-
logische Stoffe alter Herkunft betraf. Schon in der talmudischen und
frühgaonäischen Zeit aber erwies sich das Interesse an kosmologi-
schen und kosmogonischen Spekulationen gegenüber der
heilsgeschichtlichen Komponente als stärker. Aus der Schilderung des

Gottesthrons und seiner Umgebung wird nun so etwas wie eine

Beschreibung des Pleroma, die Vorgänge in der himmlischen Welt
erhalten immer mehr Gewicht, indes die Erscheinungen in der
sinnlichen Welt zu Chiffren für jene verblassen. Spielte in der alten
Esoterik der Offenbarungsempfang (über den Verlauf der
Heilsgeschichte) eine bedeutende Rolle als Anstoß zur Beschäftigung mit
der himmlischen Welt, so geht es später um das Verhältnis zwischen

Schöpfer und Schöpfung überhaupt, der Schöpfungsvorgang, im
Grunde im Sinn der neuplatonischen Emanationslehre konzipiert,
zieht alles Interesse auf sich. Auch hier liegt wie in der
Religionsphilosophie ein zunächst universaler Rahmen vor, in dem für die
spezielle, heilsgeschichtlich relevante Rolle Israels erst ein Platz
bestimmt werden muß. Aber die Kabbalah war bis ins Hochmittelalter

50 S. darüber G. Vajda a. a. O. (Anm. 4).
61 G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt

1956; ders. (engl. Ausgabe), Major Trends in Jewish Mysticism, London
19553.

sa S. o. S. 69ff.

165



hinein im Unterschied zur Religionsphilosophie eine «Geheimlehre»,
die ganz bewußt nur in begrenzten Zirkeln gepflegt wurde und damit
mag es auch zusammenhängen, daß die Frage der Heilsgeschichte
— und damit auch der messianischen Erwartung53 — in der Kab-
bala lange keine entsprechende Verarbeitung erfahren hat. Es lag
eben zunächst keine Veranlassung dazu vor, die Beziehung zwischen

Schöpfungsgeschichte (im allerweitesten Sinn) und Heilsgeschichte
vorzugsweise aus dem Blickpunkt des erwählten Volkes zu bestimmen.

Einmal lag von der neuplatonischen Vorstellungswelt her eher
die Frage des Verhältnisses der Einzelseele zu den höheren Sphären
nahe. Meditative Erhebung, innere Ausrichtung und individuelle
Vervollkommnung waren darum bedeutsamer. Und zum andern
mußte die symbolistische Allegorese, nach der auch die Ereignisse
der biblischen Heilsgeschichte nur Chiffren für Vorgänge innerhalb
der göttlichen Welt darstellen, das Gewicht der «realen», d. h.
irdischen Heilsgeschichte vermindern. Trotzdem gewann die
Kabbalah im Verlauf des Mittelalters immer größere Bedeutung und
entfaltete sich aus einer Geheimlehre schließlich sogar zu einer

Volkstheologie. In der Hauptsache war dies durch die Zeitumstände
bedingt. Es wurde schon vermerkt, daß die Religionsphilosophie
in den Jahrhunderten der Verfolgung weder dem Einzelnen noch
dem Volk als Gesamtheit die bedrückende Gegenwart in einsichtiger

Weise zu deuten verstand, weil sie selbst gegenüber der
traditionellen messianischen Hoffnung Vorbehalte hegte und durch die
rationalistische Allegorese zu einer allzu nüchternen Begründung
des Gesetzesgehorsams kam. Gegenüber dieser Form der
Schriftauslegung und Gesetzesinterpretation liefen konservative Rabbinen
wie Kabbalisten Sturm. Und als der breiten Masse selbst die
traditionelle heilsgeschichtliche Deutung des jüdischen Schicksals nicht
mehr genügen wollte, wandte man den Blick immer mehr auf die
viel hintergründigere Deutung der Kabbalah, wo jeder Vorgang in
der sinnlichen Welt seine wahre Bedeutung erst in einem übersinnlichen,

universalen Geschehen erhält, wodurch den Leiden der
Gegenwart der Stachel der vollen Wirklichkeit genommen war.

Für das Gottesvolkbewußtsein wurde dies alles erst bedeutsam,

53 S. Judaica 20, 1964, S. 102f. (und S. 97).

166



als in der Zeit vor und nach der Vertreibung aus Spanien (1492) die
Kabbalah in modifizierter Gestalt und popularisiert zur Theologie
einer weitverbreiteten Bußbewegung geworden war54. Es war dann
die Kabbalah von Zefat55, die den Boden für die gefährlichste
messianische Bewegung in der Geschichte des Judentums, den Sab-
batianismus56, bereitet hat. Die ihr folgende große Enttäuschung
hat der mystischen Überlieferung zwar viel Kredit gekostet, doch
sie lebte weiter57 : Reduziert auf die individuelle Komponente und
popularisiert im osteuropäischen Chasidismus, zunächst
unterschwellig, dann aber immer mehr auch wieder literarisch selbst im
orthodoxen Judentum und bis in die heutigen Strömungen des

Judentums hinein, wie noch das Beispiel des Rab Kuk zeigen wird.

BEGRIFF UND FUNKTION DES
GOTTESVOLKES IN DER RABBINISCHEN

TRADITION

Von Kurt Hruby, Paris

(Fortsetzung)

Das Sinaiereignis

Was bei allen Ereignissen des Exodus stets im Mittelpunkt steht
und worauf letzten Endes alles hingeordnet ist, ist die Offenbarung
des Unterpfandes der Liebe Gottes zu seinem Volk, der Torah. In
Hinblick auf diese Offenbarung führt Gott sein Volk durch die
Wüste zu der von ihm auserkorenen Stätte, dem Sinai. Israel ist,

54 S. Judaica 20, 1964, S. 156ff.
55 S. Judaica 20, 1964, S. 177ff.
56 S. Judaica 20, 1964, S. 213ff.
" S. Judaica 20, 1964, S. 219ff.

167


	Die Vorstellung vom Gottesvolk in der nachtalmudischen Zeit : II. Religionsphilosophie, Jehudah Hallevi, Mystik

