
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Die Vorstellung vom Gottesvolk in der nachtalmudischen Zeit : I.
Sprachgebrauch und liturgisch-poetische Symbolik

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE VORSTELLUNG VOM GOTTESVOLK IN
DER NACHTALMUDISCHEN ZEIT

1. Sprachgebrauch und liturgisch-poetische Symbolik

Von Johann Maier, Köln

Zum Sprachgebrauch

Seit den Tagen des Propheten Jesaja, vielleicht auch schon
vorher1, dient der Name « Israel2», von der geographisch-politischen
Begrenzung auf das Nordreich gelöst, als religiöse Bezeichnung
(Selbstbezeichnung) des Gottesvolkes; erst durch die Benennung
des Staates «Israel» ist im Sprachgebrauch ein gewisser Zwiespalt
entstanden3. In der traditionellen, biblischen Redeweise, die sich
in der Gebetssprache bis heute erhalten hat und die das konservative

Judentum nach wie vor verwendet, wird vor allem von
den «Söhnen Israels» (benê Jisrä'el), vom «Volk Israel» beziehungsweise

«Volk des Herrn (Volk Gottes)», oder von der «Gemeinde

1 Ansätze dafür dürfte es schon in davidisch-salomonischer Zeit gegeben
haben, als der Name «Israel» auf das Gesamtreich angewendet wurde, und
zwar infolge der Übernahme der Formel «Gott Israels». Nach der Reichs -

teilung gab es offenbar Kreise, in deren Bewußtsein auf Grund dieses Gottesbildes

der Davidszeit die Vorstellung eines Israel weiterlebte, das sich mit
den politischen Realitäten «Israel» Nordreich) und Juda nicht deckte.

2 Zu den verschiedenen Bezeichnungen und zu ihrer Verwendung siehe
Theologisches Wörterbuch zum NT III, 357 ff.

3 Einerseits führte die religiöse Komponente im Zionismus zu bewußter,
teilweise sogar messianisch motivierter Aufnahme des Namens (s. auch
Judaica 20, 1964, S. 225ff.), andrerseits griff die profane, nationale
Strömung auf den Namen des davidisch-salomonischen Reiches als ein Beispiel
vollständiger nationaler Unabhängigkeit zurück.

66



Israel» ('adat Jisrä'el) gesprochen4. Die letzte Bezeichnung stammt
aus der sogenannten «Priesterschrift», der jüngsten Quellenschrift
des Pentateuch, wo die «'edäh», das Volk, als organisierte
Kultgemeinde nach bestimmten priesterlichen Gedanken der exilisch-
nachexilischen Zeit beschrieben wird. In der Zeit des Frühjudentums,

insbesondere mit Beginn der Makkabäerkämpfe, zerrissen
die religiösen, sozialen und politischen Gegensätze das Volk in
zahlreiche Parteien. Die meisten davon nahmen für sich in
Anspruch, die Voraussetzung für die in naher Zukunft erwartete
Wiederherstellung des Gesamtgottesvolkes der Heilszeit darzustellen.

In dieser Zeit der Parteikämpfe war die einheitliche 'adat
Jisrä'el eine Größe der Vergangenheit und eine Größe der erhofften
Heilszeit, aber keine Realität in der Gegenwart. Daher verwendete
man «Israel» im strengen Sinn auch nicht für die eigene Religionspartei5,

solang man nicht gar den Anspruch erhob, bereits das

eschatologische Gottesvolk zu repräsentieren6. Vielmehr verwendete

man das Wort 'edäh (Gemeinschaft, Gemeinde, Versammlung)
mit entsprechenden Zusätzen kennzeichnender Art (Gemeinde
der. .7) zur Bezeichnung der eigenen oder gegnerischen Gruppe8.
Diesem allgemeinen Gebrauch von 'edäh entspricht die ältere
Verwendung von synagöge in der jüdisch-griechischen Literatur. Nun
war dieser hebräische Sprachgebrauch allem Anschein nach auf
die eschatologisch ausgerichteten Kreise begrenzt. Die pharisäische
Richtung verwendete nämlich zur Bezeichnung ihrer Gemeinschaften

das aramäische kPnîSfa' (k'-nuslä ' und das zu der Zeit
aufkommende entsprechende hebräische Wort lJnäsät9. Dieses Wort

4 Über die verschiedenen Ausdrücke und ihre Geschichte siehe L. Rost,
Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament, Stuttgart 1938.

5 In dieser Hinsicht haben die Texte von Qumran wertvolle Erkenntnisse

vermittelt.
6 Zum NT siehe zuletzt H. Schräge, «Ekklesia» und «Synagoge»,

Zeitschrift für Theologie und Kirche 60, 1963, S. 178—202.
7 Z. B.: «Gemeinde der Armen» (in Qumran), oder Synagoge 'Asidaion

(I Makk 2, 42).
8 Dieser allgemeine Sprachgebrauch von 'edäh im stat. constr. liegt auch

dem neutestamentlichen ekklesia zugrunde, wo dieses auf einem aram.-hebr.
Substrat beruht.

9 Auch kns/kns hat die Grundbedeutung sammeln, versammeln.

67



und der dazugehörige Ausdruck bêt hak-kfnäsät bestimmten dann
auch die spätere Verwendung des griechischen synagöge im Sinne

von «Gemeinde, Gemeindehaus». Nach dem Jahre 70 n. Chr., als
die eschat.ologisch orientierten Kreise untergegangen waren und
die pharisäische Richtung «das Judentum» überhaupt repräsentierte,

gab es wieder ein äußerlich einheitliches «Gottesvolk» und
dementsprechend redete man von nun an auch von der «kenäsät

Jisrä'el10». Im altkirchlichen und später allgemeinchristlichen
Sprachgebrauch wurde synagöge (bzw. lat. synagoga) absolut als

Bezeichnung des «alten» Gottesvolkes im heilsgeschichtlich
konzipierten Gegenüber zu «Kirche» verwendet11. Unter dem Einfluß
der arabischen Terminologie für die Volks- und Religionsgemeinschaft

gewann dann auch im jüdischen Bereich das Wort 'ummäh
(Nation), das in der älteren Sprache nur selten vertreten ist, neue
Bedeutung, und im 19. Jahrhundert, mit dem Erwachen des
modernen Nationalgefühls, ging das Wort als Begriff für Nation im
modernen Sinn in den neuhebräischen Sprachgebrauch ein.
Demgegenüber sprachen jene Kreise, die ihr Judentum12 von der
volksmäßigen Bindung lösen und als Religionsbekenntnis verstehen
wollten (als Staatsbürger mosaischer Konfession ihres jeweiligen
Gastlandes, das damit nicht mehr als Ort der galût, sondern als
«Heimat» im Vollsinn gewertet war), in Analogie zu «Kirche» von
«Synagoge», damit im Grunde die gegnerische christliche Terminologie

aufgreifend. Wie sich in all diesen Wandlungen der Name
«Israel» — wenigstens als symbolischer Begriff — erhalten hat,
so dank der biblischen und liturgischen Traditionen auch die
symbolischen Umschreibungen des «Gottesvolkes» wie «Jerusalem»
oder «Zion13» und andere.

Diese kurze Übersicht zeigt bereits, wie sehr die nachtalmudische
Vorstellung vom Gottesvolk durch die biblisch-talmudische
Überlieferung geprägt ist, wie schwerwiegend aber auch die Verände-

10 Im Modernhebräischen u. a. Name des israelischen Parlaments.
11 Siehe dazu auch Theologisches Wörterbuch zum NT VII, 798ff.;

Lexikon für Theologie und Kirche VI2, Sp. 1220—1222.
12 «Judentum» à la «Christentum» abstrahiert zu einer religiös geprägten

Weltanschauung.
13 S. dazu G. Fohrer, Theologisches Wörterbuch zum NT VII, 291 ff.

68



rungen waren, die sich insbesondere in den beiden letzten
Jahrhunderten ergeben haben. Das Ziel der folgenden Beiträge soll es

sein, diese besonderen Ausprägungen über die biblisch-talmudische
Grundlage14 hinaus zu umreißen.

Kultus, Kosmos und Erwählung

Wie in den meisten Religionen, vor allem im alten Orient,
bestand auch nach dem Glanben Israels ein enges Verhältnis
zwischen kultischer und kosmischer Ordnung. Und zwar nicht nur
darin, daß die kultische Ordnung sich (kalendarisch) nach den
kosmischen Gegebenheiten richtete, man glaubte auch an einen
kausalen Zusammenhang zwischen beiden. Die ritualgerecht
beobachtete Kultordnung garantiert demnach den Bestand der
kosmischen Ordnung und das Gedeihen in der Natur. Dementsprechend
hängt der Kult auch mit dem Wechsel der Jahreszeiten zusammen,
und die großen Feste Israels haben einen Doppelcharakter, sie

sind Agrarfeste, die im Verlauf der Zeit auch eine heilsgeschichtliche

Symbolik erhalten haben. Vom theologischen Standpunkt
aus wird in der Regel nur der zweite Gesichtspunkt betont, doch
hat, die heilsgeschichtliche Symbolik die kosmologische nie
verdrängen können, die selbst nach der Zerstörung des Tempels noch
Wurzelboden für allerlei Spekulationen war15. Dieses kultische
Denken prägte zudem von früh an auch die Auffassung vom
Gottesvolk. Das heilsgeschichtliche Erwählungsdenken konzentriert
sich im Judentum um zwei Brennpunkte. Den einen bildet die

Vorstellung vom auserwählten Volk in seiner ausschließlichen,
«partikularistischen», abgesonderten Existenz, den anderen der
Gedanke des erwählten Volkes im Sinne eines Repräsentanten des

Menschengeschlechts, eines göttlichen Werkzeugs zur Erlösung der
Welt. Werden die beiden Brennpunkte auseinandergerissen, so
entstehen einseitige Zerrbilder. Dies ist einerseits eine innerjüdi-

14 S. darüber die gleichzeitigen Beiträge von K. Hruby.
15 Vgl. zu diesem ganzen Zusammenhang J. Maier, Vom Kultus zur

Gnosis. Studien zur Vor- und Frühgeschichte der «jüdischen Gnosis»,
Salzburg 1964 (Müller).

69



sehe Gefahr, andrerseits — und dies bis heute — eine häufige
Form des Mißverständnisses durch Außenstehende. Dabei wird
der einheitliche Sachverhalt zerrissen, in ein zur Weltanschauung
abstrahiertes universalistisches Judentum ohne Verankerung in
jüdischem Leben und in jüdischer Tradition auf der einen Seite, und
in ein rein «partikularistisches», selbstgenügsam in Gesetzesformalismus

und «nationaler» Erlösung aufgehendes Judentum auf der
anderen Seite. Im ganzen der jüdischen Überlieferung bleibt
hingegen die Einheit gewahrt: Die universale Erlösung erfolgt auf
dem partikularistisch erscheinenden Weg der Erlösung Israels. Zu
dieser Konzeption hat auch der Kultus einen gewissen
«universalistischen» Zug beigetragen. Als Kult des erwählten Volkes ist er
Teil der Bundesverpflichtung des Volkes, das so durch die
kosmologische Symbolik des Kultes eine Funktion für die ganze
Welt erhält. Der Tempel zu Jerusalem schuf nach dieser Ansicht
nicht nur für Israel und sein Land Sühne, sondern für alle 70

Völker der Erde16. Nach der Zerstörung des Tempels blieb dieser
Gedanke erhalten, indem die Wirkung des Kultes den anderen
Formen des Gehorsams gegenüber dem Gesetz zugeschrieben wurde.
Wie eng Heilsgeschichte und Schöpfungsgeschichte verknüpft worden

sind, zeigt sich am deutlichsten in der frühjüdischen Apokalyp-
tik. Und wenn diese nach dem Scheitern der Aufstände gegen
Born auch in Mißkredit geraten war, die Grundauffassung blieb
dennoch erhalten17 und spiegelt sich in zahlreichen Einzelaussagen
innerhalb der rabbinischen Literatur und tritt in der frühmittelalterlichen

Apokalyptik neuerlich geschlossen zutage.
Weil der Kult Israels so als die einzig richtige und wirksame

Form des Gottesdienstes auf Erden galt, wurde er auch in ebenso

einzigartiger Weise zum himmlischen Gottesdienst (der Engelwelt)
in Beziehung gesetzt. Nach dem alten mythischen Weltbild sind
irdischer und himmlischer Wohnsitz Gottes ohnedies grundsätzlich

16 Vgl. bSukka 55b u. ö.
17 D. Rößler, Gesetz und Geschichte, Neukirchen 1960, hat auf Grund

einer äußerst einseitigen Quellenauswahl den (bis zu einem gewissen Grad
gewiß vorhandenen) Unterschied zwischen apokalyptischer und
pharisäischer Frömmigkeit entschieden übertrieben und insbesondere letztere zu
einem Zerrbild verzeichnet.

70



identisch, insofern nämlich der irdische Tempel den himmlischen
sinnenfällig repräsentiert und zudem in seiner Anlage den ganzen
Kosmos versinnbildlicht. Daher stehen auch irdische und himmlische

Liturgie zueinander im Verhältnis der Identität und
Entsprechung. Auch diese Auffassung ist nach der Tempelzerstörung
nicht untergegangen, sie ist vielmehr durch esoterisch-mystische
Strömungen auf den synagogalen Gottesdienst übertragen worden.
Daher kann es heißen, daß die Engel im Himmel mit ihrer Liturgie
erst beginnen, nachdem auf Erden Israel den Lobpreis Gottes
angestimmt hat18. So fügt sich auch hier der partikularistische Er-
wählungsgedanke in einen universalen Rahmen. Dieser Überhöhung

des irdischen Sachverhalts durch eine metaphysische Dimension

entspricht es, wenn im Verlauf der talmudischen Zeit auch

von einem himmlischen Pendant zur irdischen «Kenäsät Jisrä'el»
gesprochen wird. Diese himmlische Gestalt ersetzt bis zu einem

gewissen Grad den Erzengel Michael, der im Erühjudentum noch
allein als himmlischer Repräsentant Israels (unter den Völkerengeln)

aufscheint. Im einen Text aus der sogenannten Hekalot-
Literatur, dem «Alphabet des Rabbi Aqiba» wird zum Beispiel
eine Diskussion zwischen Gott und dem Propheten Jesaja geschildert19,

bei der es um die Präge geht, ob die Erevier die Seligkeit
der Gerechten mitansehen sollen oder nicht. Da keine Einigung
zustandekommt, wird die «Kcnäsät Jisrä'el» als Schiedsrichterin
herbeigerufen20. In der späteren Mystik wurde die Gestalt der
himmlischen Kenäsät Jisrä'el noch weiter ausgedeutet21.

Es beruht nicht zuletzt auf dem Erbe der kultischen
Gesetzestradition, wenn schon das vortalmudische Judentum in der Torah
mehr als nur eine Regelung des religiösen Lebens sah. Die Torah
galt als Weltgesetz, als jene Weisheit, mit der Gott einst die Welt
erschaffen hat, in der darum auch alle Geheimnisse der Schöpfung

18 Siehe Hekalot rabbati IX, 1; X, 3. 5; XIII, 4; Alphabet des R. Akiba,
in Wertheimer, Batte Midraschot II, Jerusalem 19552, S. 415; Seder rabbah
dibre'schit 47 (Wertheimer, a. a. O. I, 45ff.).

19 Buchstabe Kaf (Wertheimer, a. a. O. II, S. 374ff.).
20 Vgl. auch A. Jellinek, Bet ha-Midrasch V, S. 87, 94, 102 mit ähnlichen

Szenen.
21 Im erwähnten Sinne noch im Buch Bahir § 66 f.

71



enthalten sind. Deshalb legte man ja auch neben dem Tun des
Gesetzes so großen Wert auf das Studium der Torah. In der
frühen Mystik wurden diese Gedankengänge zu einem geschlossenen

Weltbild zusammengefaßt22, das gekennzeichnet ist durch die

Zusammengehörigkeit von Torah, Israel und Schöpfung. Im
Alphabet des Rabbi Aqiba23 wird erklärt, daß die Menschheit zwei
Gewalten anbetet: Israel den Namen (Gottes) und die Weltvölker
den Namen des Götzendienstes. Letzteres geschieht, obwohl Gott
nicht bloß Israel, sondern die ganze Welt zu seinem Lobpreis
geschaffen hat24. Um so bedeutsamer ist es, daß Israel die Torah
studiert, erfüllt und Gott bekennt, denn so erfüllt es den Sinn der
Schöpfung. Drei Dinge sind darum an erster Stelle der Schöpfung
zu nennen: Torah, Israel und Gottesfurcht. Diese zentrale
Bedeutung des erwählten Volkes kann auch geographisch umschrieben
werden25: Die 12 Stämme Israels sind in 12 verschiedenen Ländern
erschaffen worden, und das Land Israel mit Jerusalem liegt in
ihrer Mitte, ein Gedanke, der auf alte Vorstellungen vom Tempel
als Zentrum des Kosmos zurückgeht. Ein Aspekt der kosmischen
Bedeutung Israels wurde schon einmal erwähnt: Es ist die
Vorstellung, daß die Dienstengel mit ihrer Liturgie erst beginnen dürfen,

nachdem Israel auf der Erde mit den Gebeten begonnen hat,
ein Beweis dafür, daß Israel vor Gott beliebter ist als es die Dienstengel

sind26! Aus all diesen Gründen sorgt sich Gott um Israel
auch mehr als um alle anderen Völker, «weil sie mich als König
bekennen in meiner Welt zweimal an jedem Tag und meinen
Namen als einzig bekennen im Morgen- und im Abendgebet27». Die
ganze Welt würde untergehen, wenn nicht Israel mit diesem
Gottesbekenntnis und mit seiner Torah wäre, von deren Erfüllung
aber gerade auch Israels Existenz abhängt: Solange Israel Gottes
Willen erfüllt, umgibt die Schekinah das Volk wie eine Mauer,

22 So in Sefer Je§ira.
23 Buchstabe Beth (Wertheimer, a. a. O. II, S. 357; ähnlich Seder rab-

bah dibre'schit 4f. (Wertheimer, a. a. O. I, S. 22f.).
24 A. a. O. Buchstabe Aläf (Wortheimer II, S. 343f.).
25 Seder rabbah dibre'schit 6 (Wertheimer I, S. 23).
26 A. a. O. 47 (Werthoimer I, S. 45).
27 Alphabet des R. Akiba, Rezension B. Wertheimer, a. a. O. II, S. 414.

72



und es vermischt sich nicht mit Fremden28. Wegen seiner hohen

Aufgabe genießt das Volk auch besonderen Schutz. Jenen, die
Israels Eigentum verzehrt haben, werden in der kommenden Welt
Zähne wachsen, die zwei Ellen weit vorstehen, denn sie haben sich

am erwählten Volk verschuldet, das Gott so heilig ist wie das

Hebopfer29. Und wenn Israel in dieser Welt auch arm erscheint,
ist es doch reich in der kommenden Welt, weil es sich mit der
Torah beschäftigt30. Dies alles mißfällt den bösen Mächten, die
Gottes Schöpfung zugrunde richten wollen. Sie streben daher
darnach, Israel in Schuld zu stürzen. So heißt es einmal, daß der
Satan alle Sünden Israels auf Täfelchen verzeichnet und diese bei
den Seraphim um Gottes Thron zur Weiterleitung an den höchsten
Richter einreicht, damit Israel verurteilt werde. Die Engel aber,
die wissen, daß Gott das israelitische Volk (aus heilsgeschichtlichen
Gründen) nicht vernichten will, verbrennen die Tafeln, weshalb
sie eben «Seraphim» heißen (von srf, verbrennen)31.

Das Zeugnis der Gebetstradition

Die ältesten Gebete innerhalb der synagogalen Liturgie stammen

ihrem Grundbestand nach noch aus der Zeit vor der Tempel-
Zerstörung im Jahre 70 n. Chr. Freilich sind es nicht viele, für die
ein so hohes Alter in Anspruch genommen werden kann, und auch
bei diesen ist die ursprüngliche Gestalt nur mehr vermutungsweise
wiederherstellbar. Zudem sollten diese ältesten Gebete ja nicht den

Tempelgottesdienst ersetzen32, sondern nur ergänzen, wobei das

Hauptanliegen der pharisäischen Kreise auf Schriftlesung und
Schriftdeutung ausgerichtet war. Erst nach 70, als der synagogale
Gottesdienst zum Gottesdienst schlechthin geworden war, ergab
sich die Notwendigkeit einer weiteren liturgischen Ausgestaltung.

28 A. a. O., S. 407.
29 A. a. O., Buchstabe Resch (Wertheimer II, S. 393).
30 A. a. O., Buchstabe Dalät (Wertheimer II, S. 362).
31 Hebr. Henoch (ed. H. Odeberg), c. XXVI.
32 Ersatz und Konkurrenz zum Tempelkult war der Gemeindegottesdienst

allerdings in oppositionellen, apokalyptischen Gruppen, wie der
Qumrangemeinde.

73



Neben einer Reihe kleiner Benediktionen gehören zum ältesten
Bestand der Liturgie die Gebetsstücke, die das Bekenntnis aSema'

Jisrä'el33» umrahmen, zwei (I, II) vorher, eines (III) darnach.
I)a das Sema' im Morgen- und Abendgebet rezitiert wird, sind
die genannten Stücke doppelt vorhanden, für den Morgen (Ia bis

lila) und für den Abend (Ib—IIIb), nach Funktion und Thema
identisch, im Wortlaut aber verschieden. Am Abend tritt zudem
noch ein ausgesprochenes Abendgebet (IV), das HaSkîbenû, hinzu.
Die ursprüngliche Textgestalt dieser Gebete ist allerdings unsicher,
denn erst gegen Ende der talmudischen Zeit wurde die Liturgie
im Wortlaut fixiert und bis dahin hat sie mancherlei Erweiterungen

und Änderungen erfahren. Die älteste uns erhaltene
liturgische Gebetsordnung, der «Seder R. Amram Gaon34», stammt aus
der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts, und noch in seiner

Textüberlieferung gibt es in der Regel drei voneinander abweichende
Rezensionen. Aber nicht die komplizierte Überlieferungsgeschichte
der Gebete, sondern ihr charakteristischer Inhalt ist für hier von
Bedeutung, denn trotz aller späteren Ausgestaltung vermitteln
diese Stücke einen guten Eindruck vom Gottesvolkgedanken im
rabbinischen Judentum, noch dazu in einem Zusammenhang (dem
täglich zweimal rezitierten «Höre Israel!»), der bis heute zu den
wesentlichsten Zeugnissen jüdischer Religiosität gehört.

Ia gilt (wie Ib) dem Thema der Schöpfung, veranlaßt durch
die Tageszeit. Ia, das berühmte Jôser 'or, knüpft an das Morgenlicht

an:

33 Das Bekenntnis selbst besteht nur aus biblischen Texten (Deut. 6,

4-9; 11, 13-21; Num 15, 37-41. Dazu dient Ps 72, 19 als Responsion. Zum
Ganzen s. I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Hildesheim (Olms) Nachdruck 19624; P. Billerbeck, Kommentar

zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, Bd. IV, S. 189—207;
zur Liturgie überhaupt auch K. Hruby, Geschichtlicher Überblick über die
Anfänge der synagogalen Liturgie und ihre Entwicklung, Judaica 19, 1963,
S. 1—25 (und z. T. Judaica 18, 1962, 104—126, 193—214); E. Levi, Jesôdôt

hat-tefillah, Tel Aviv 19522.
34 Ed. D. Hedegard, Lund (Lindstedt) 1951, S. 36 ff. Das zeitlich nächste

Werk dieser Art ist der «Siddur R. Saadja Gaon», ed. I. Davidson u. a.,
Jerusalem (R. Maß) 19632; in ihm ist z. T. sogar eine kürzere (d. h. meist:
auch ursprünglichere) Textgestalt bezeugt.

74



«Gepriesen seist du, Herr, unser Gott, König der Welt,
der Licht bildet und Finsternis schafft,
Frieden wirkt und alles schuf,
der Erde und ihren Bewohnern leuchtet
und regelmäßig jeden Tag das Schöpfungswerk erneuert.»

Dieses erste Stück des Gebets dürfte auch das älteste sein und
hat auch seine poetische Struktur gut bewahrt. Es preist mit
feierlicher, aber klarer Rede den Schöpfer, dessen Wirken für den
einzelnen Beter oder für das erwählte Volk nicht weiter expliziert
wird, denn diese Aspekte werden in II und III behandelt. Im
Verlauf der Zeit sind jedoch weitere Stücke zugewachsen, die
über den ursprünglichen Themenbereich hinausgreifen. Auf
Formulierungen im Anschluß an biblische Stellen (Ps 104, 24) und
einige andere Gebetsredewendungen folgt sogar ein kleines
Gedicht ('el baruk gedôl de'äh) mit alphabetischer Wortfolge und
Reim, wohl erst im 6. Jahrhundert zugewachsen35. Darauf
beginnt ein längerer, nach und nach weiter aufgefüllter Abschnitt36,
dessen Einfügung und Ausgestaltung auf den Einfluß
mystischesoterischer Strömungen zurückgeht. Den Grundsatz aus der

Tempeltheologie, daß irdische und himmlische Liturgie zueinander
im Verhältnis der Entsprechung beziehungsweise Identität stehen,
haben diese Kreise im Verlauf der talmudischen Zeit auch auf
die (nach 70 n. allein praktizierte) synagogale Liturgie angewendet.
So finden wir hier eine Art «himmlischer Liturgie», die im Trisha-
gion (Jes 6, 3) gipfelt. Solche Darstellungen der Engelliturgie sind
insbesondere in der esoterischen Literatur recht häufig37, und in
der synagogalen Poesie, im sogenannten Pijjut, spielt die poetische
Ausgestaltung dieses Teiles des Morgengebets eine große Rolle,
nämlich als eigene Kompositionsgattung (Jôser)38. Alle diese Aus-

35 Gerade die Verwendung des Reims macht einen früheren Ursprung
unwahrscheinlich.

36 Der Text im Siddur Saadjas (S. 36f.) ist straffer und zeigt auch noch
deutlicher die poetische Struktur.

37 Allein in Hekalot rabbati gibt es zahlreiche Beispiele, die zum Teil
sogar auf Vorlagen beruhen dürften, die noch aus der Zeit vor 70 n. stammen.

38 Vor die eigentliche Komposition trat ein Einleitungsgedicht («Resût»,
Bitte um Erlaubnis zum Gehet). Aus der eigentlichen Beschreibung der
Engelwelt entstand die Gattung des 'ôfân (von den 'ôfannîm in Ez. 1, 16

75



gestaltungen beruhen letztlich auf der schon beschriebenen kos-

mologischen Symbolik, die im Tempelkult wurzelte und nach
70 n. eben auf die synagogalen Formen des Gottesdienstes
übertragen worden ist, die so mit dem Gottesdienst der Engel vor
Gottes Thron «koordiniert» worden sind.

Ib, das entsprechende Stück im Abendgebet, heißt « Ma'arîb»
und knüpft ebenfalls an die Tageszeit an. Das Gebet ist nicht
so stark erweitert worden wie das Jôser, bleibt auch beim Thema
der Schöpfung.

IIa beginnt mit « 'ahabäh rabbah. .» (Mit großer Liebe...),
IIb mit «'ahabat 'olam. ..» (Mit ewiger Liebe. Hier wird Gott
als Vater angesprochen, der sich liebevoll um die Seinen sorgt und
sie seinen Willen gelehrt hat. Daher die Bitte: «Unser Vater,
barmherziger Vater, erbarme dich unser und gib es uns ins Herz,
alle Worte der Lehre deines Gesetzes in Liebe einzusehen, zu
verstehen, zu hören, zu lernen und zu tun.» Den Schluß des Gebets
bildet die Erdogie «Gepriesen seist du, Herr, der sein Volk Israel
in Liebe erwählt». Die Erwählung des Volkes wird hier als

Beauftragung mit dem Gesetz verstanden und das Gesetz darum auch
nicht als Joch, sondern als Gnadengabe39. Auch dieses Gebet hat
viele Erweiterungen aufzuweisen40. In der Hauptsache handelt es

sich um das Stück, das 'aseh 'immänü (Handle an uns. beginnt
und um Gottes eschatologisch-erlösendes Eingreifen bittet, ein

heilsgeschichtliches Thema, das eigentlich besser nach III paßt41.
Für die synagogale Poesie bildete übrigens der Schluß der zitierten
Eulogie das Stichwort für die Einschaltung einer Pijjutgattung,
der «'Ahaboh)>. Diese Gedichte beschreiben das Verhältnis zwischen
Gott und Volk meist in der Bildersprache des (allegorisch gedeuteten)

Hoheliedes (s. unten).

u. ö., den merkwürdig selbständigen Rädern beim Gottesthron, die später
als Engelwesen gedeutet wurden), und eine andere Gedichtart, die Me'ôrah,
schloß sich an das Stichwort jôser ham-me'ôrôt (Bildner der Himmelsleuchten)

an.
39 Daher wird hier auch von huqqê hajjim, «Gesetzen des Lebens»,

gesprochen.
40 Das 'Ahabat 'öläm des Abendgebets ist kürzer und bleibt beim eigentlichen

Thema.
41 Vgl. unten Anm. 44.

76



III, morgens '"mal vfjassîb (Wahrhaftig und beständig...),
abends 'ämätwä-amünah, behandelt den heilsgeschichtlichen Aspekt
der Erwählung, betont die großen Taten Gottes in der Vergangenheit,

insbesondere die Errettung aus Ägypten, die ja überhaupt
zum Typus der Erlösung geworden ist42. Auch hier bildet sie die
Veranlassung zum Ausdruck unbedingten Vertrauens in Gottes
Hilfe. Der alte Kern dieses ebenfalls stark erweiterten Gebets ist
wohl in dem Stück zu suchen, das mit 'äzrat bôtênû (Hilfe unsrer
Väter. einsetzt. Wie in I ist auch hier ein starker liturgischer
Einfluß zu bemerken. Das Ganze schließt mit der Eulogie des «gô'el
Jisrä'el» («der Israel erlöst»), Stichwort für die pijjutische
Gattung «Ge'ulläh», die wie das sogenannte «Zûlati3» ebenfalls eine

wichtige Quelle für die Kenntnis des mittelalterlichen Gottesvolk-
gedankens darstellt.

Betrachtet man nun den Inhalt der drei S'orna'-Benediktionen
insgesamt, so ergibt sich ein betonter Bezug zwischen der Gottes-
volkvorstellung und den drei Einzelthemen Schöpfung,
Torah und (Heils-)Geschichte, ein Bezug, der auch sonst im
Bereich der Gebetsliteratur häufig begegnet44. Selten freilich in
einer so klaren Verklammerung der «universalistischen» und «par-
tikularistischen » Aspekte (wenn man überhaupt diese Begriffe
verwenden will). Wie stark die drei Einzelthemen im Bewußtsein der
Frommen ineinanderflössen, beweisen die vielen Zusätze mit
überschneidenden Inhalten, durch die die ursprüngliche Themeneinteilung

beinahe verwischt worden ist.
42 Vgl. die Passah-Haggadah!
43 Im Anschluß an die Worte «... und wir haben keinen weiteren Gott

außer dir (zülätäkä) » vor dem Abschnitt 'äzrat '"bôtênû.
44 Unter anderem auch im Achtzehngebet, das nach dem Jahre 70 n.

als zweites Hauptstück das Gebetsgottesdienstes neben die Sema'-Rezitation
trat, nur sind hier die einzelnen Bezüge mehr zerstreut. Auf den Schöpfer
bezieht sich vor allem die Berakah I, auf die Torah Nr. IV, auf die
Heilsgeschichte (Erlösung) spielen mehrere an, vor allem V (Bitte um Wiederherstellung

«wie einst»), VII und IX, besonders X («Stoße ins große Horn zu
unserer Befreiung und erhebe das Panier zur Sammlung unserer Verbannten.

Gepriesen seist du, Herr, der die Zerstreuten Israels sammelt»). Ferner
XI und XIVf. (Wiederaufbau Jerusalems und Restauration des
Davidreiches). Viel Material für diese Zusammenhänge enthalten natürlich auch
die zahlreichen Gebete für die Festtage.

77



Die synagogale Poesie

Bereits im vorigen Abschnitt zeigte sich die Verflechtung der
synagogalen Dichtung mit der Überlieferung der Gebetstexte und
mit esoterisch-mystischen Traditionen. Die Poesie war in der Tat
zu einem guten Teil aus der freien Variation der Gebetstexte
durch den Vorbeter erwachsen, daneben wirkte aber auch das
reiche poetische Erbe der biblischen und nachbiblischen Literatur
weiter, und gewisse liturgisch-hymnische Traditionen wurden
gerade in den Kreisen der Esoteriker gepflegt45, weil sie damit ihre
«himmlische Liturgie» gestalteten, der sie dann den synagogalen
Gottesdienst anzugleichen suchten. Diese Verknüpfungen und
Wechselbeziehungen würden sich noch besser erklären lassen,

wenn die berechtigte Vermutung zu beweisen wäre, daß die
Vorbeterfamilien, häufig priesterlich-levitischer Abstammung, eben
auch zumeist die Träger liturgisch-poetischer und esoterischer
Traditionen waren46. Gegen Ende der talmudischen Zeit war der Einfluß

dieser Kreise auf die Gestaltung der Gebetstexte so groß
geworden, daß sich die Rabbinen entschlossen, entgegen dem bisher
üblichen Brauch den Wortlaut der Gebete schriftlich festzulegen.
Die Poesie konzentrierte sich nun darauf, selbständige poetische
Einheiten zu schaffen, die dann an bestimmten Stellen der Gebetsliturgie

eingeschoben wurden. Dabei prägten sich feste Gattungen
aus (s. vorigen Abschnitt). Im Verlauf des 6. Jahrhunderts,
besonders unter der Regierung des byzantinischen Kaisers Justinian
(627—665), litt das palästinensische Judentum unter schweren

Religionsbeschränkungen. Durch das Deuterosisverbot war es

untersagt worden, Lehrvorträge zu halten und die alten Stammgebete
zu rezitieren, eine Verordnung, die den Lebensnerv des Judentums
traf. Um die Kontinuität der Lehrüberlieferung im Volk
aufrechtzuerhalten, sprangen die synagogalen Dichter in die Bresche und
goßen den Lehrstoff in mehr oder weniger liturgisch-poetische Form,
denn gegen diese Art des Gottesdienstes hatten die Byzantiner

45 Vgl. das Beispiel in Judaica 21, 1965, S. 129.
46 Über die Anfänge der synagogalen Poesie siehe jetzt A. Mirski, Re'sît

hap-Pijjût, Jerusalem 1965.

78



nichts einzuwenden. Auf diese Weise eroberte sich der Pijjut eine
feste Stellung im gottesdienstlichen Leben und behielt sie auch
nach gewandelten Verhältnissen bei, denn mittlerweilen waren neben
den praktischen Gesichtspunkten auch die religiös-gefühlsmäßigen
und ästhetischen wirksam geworden.

In jener Zeit äußerer Bedrängnis, ein Zustand, der sich noch
oft wiederholte, wurde natürlich die heilsgeschichtlich-eschatologi-
sche Thematik wieder besonders aktuell47. Die Verfolgungssituation

zwang aber vielfach zu vorsichtiger Formulierung, und so
wimmelt die alte Poesie von Anspielungen an Stellen aus Bibel,
Talmud und Midraschim, was das Verständnis der Gedichte oft
sehr erschwert. Solche Anspielungen brachten eine Reihe symbolischer

Bezeichnungen hervor, die zum festen Bestand der
mittelalterlichen Poesie geworden sind. Das römisch-byzantinische Reich
zum Beispiel wurde, wie übrigens schon das heidnische Rom, meist
als «Esau» oder «Edom48» bezeichnet und erscheint daher bildlich
gesprochen auch als «Wildschwein49». Der eigentliche Sinn der
Rede ist, daß eben Jakob Israel der rechtmäßige Erbe in Gottes
Heilsgeschichte ist, auch wenn vorübergehend der ältere, rauhe
Bruder die Herrschaft ausübt. In ähnlicher Weise wird vom
arabischen Reich als «Ismael» gesprochen50, der als nichterbberechtigter

Sohn der «ägyptischen Magd» Hagar ebenfalls illegitim über
«Isaak», den «einzigen» Sohn Abrahams herrscht und im Bild des

«Wildesels» erscheint51. Mit dieser Symbolik wurde übrigens gern
die Theorie von den vier Weltreichen aus dem Buch Daniel
verbunden. Als Beispiel ein Gedicht von Jehudah Hallevi (gest. ca.

1141), eine «'Ahabah», die zugleich in der Tradition der allegorischen

Hohelieddeutung52 steht53:

47 S. dazu Judaica 20, 1964, S. 32ff., 50ff.
48 Esau gilt als Stammvater der Edomiter, s. Gen 36, 1 ff.
49 Ps 80, 14 wurde auf Edom gedeutet. Vgl. auch Judaica 20, 1964,

S. 56f., ein Gedicht von Ihn Gabirol.
50 Ismael ist Stammvater der Araber, s. Gen 25, 12ff. (und Gen 16; 21).
51 Nach Gen 16, 12. Vgl. das Anm. 49 genannte Gedicht in «Judaica».
62 Für ein Beispiel s. Judaica 20, 1964, S. 56 (Ibn Gabirol) und S. 99

(Jehudah Hallevi).
63 Ja'alat hen öriäh. nach dem Text in Brody-Wiener, An-

thalogia Hebraica, Leipzig 1922, S. 170; Ch. Schirmann, Has-sîrah ha-'ibrît

79



Anmutige Hindin54, fern ihrer Heimat,
der Geliebte zürnt ihr55 — wieso lächelt sie denn?

Sie lacht der Töchter Edoms und Arabiens56,
die begehren den Geliebten, den sie liebt.

Sie, diese Wildesel57, wie kämen sie gleich
der Hindin, die sich dem Hirsch58 zugesellt59?

Wo gibt es Projahetie60, wo den Leuchter, wo die La¬
de des Bundes und wo ruht die Schekinah61?

Nein, ihr Widersacher, löscht nur die Liebe nicht63,
denn löscht ihr sie — loht feurig sie empor!

Während der spanisch-maurischen Periode erhielt diese Gattung
unter dem Einfluß der arabischen Liebespoesie noch stärker
erotische Färbung, und bis zu einem gewissen Grad war diese Form
der religiösen Poesie in der Tat eine Vorschule für die damals
aufkommende profane Liebeslyrik. Sehr häufig wurden solche
Hoheliedmotive auch in der «Ge'ullah» verwendet63.

biSfärcid ûbeProvence I, Jerusalem/Tel Aviv 19593, S. 466; ders., Jehudah
Hallevi, Sîrîm nibhârîm, Jerusalem/Tel Aviv 19647, S. 54.

54 Vgl. Prov. 5, 19, hier auf Israel angewendet.
55 Der «Geliebte» ist Gott.
56 Wörtlich: «der Tochter Edom (vgl. Klagcl. 4, 21) und der Töchter

Arabiens»; gemeint sind Christentum und Islam, die dem «alten» Gottesvolk
die Liebe Gottes streitig machen wollen.

57 S. Anm. 51.
58 Der Hirsch, sebî (eine Gazelle), ist ein vielverwendetes Bild für den

Geliebten, vgl. Hohel. 2, 9. 17; 8, 14, daher auch die Verwendung als
Vorname.

59 hitrappeqah, «sich stützt auf», nach Hohel. 8, 5.
60 Für Jehudah Hallevi (s. den Beitrag im folgenden Heft) ist die

Prophétie nicht nur ganz an das Volk, sondern sogar an das Land Israel
gebunden.

61 Nach der oft bezeugten Meinung, daß die Schekinah, die göttliche
Gegenwart, dem Volk Israel überall hin in die Verbannung folgt. Vgl.
jTa'an. I, 1 (fol. 64a); bMegillah 29a; Sifre zu Num 35, 34.

62 Vgl. Hohel. 8, 7, wobei das Wort «Liebe» an die liturgische Bestimmung

des Gedichtes als «'Ahabäh» anspielt. Die Warnung vor dem vergeblichen

Bemühen, Israels Gottesliebe zu löschen, mag hier auch einen
zeitgeschichtlichen Hintergrund haben, weil zur Zeit Jehudah Hallevis auch
im islamischen Spanien und Nordafrika eine Roligionsverfolgung über das
Judentum hereinbrach.

63 Ein Beispiel (von Ihn Gabirol) in Judaica 20, 1964, S. 54 ff.

80



Die symbolischen Bezeichnungen für das Gottesvolk sind
Legion, zu ihnen gehören alle Bezeichnungen der Geliebten im
Hohenlied, wie «Sûlamît», «Tochter des Edlen» {bat nadîb, Hl 7, 2),
«Palme» (tamür, 7, 8), «Schlummernde» (fgenah, nach 5, 2),
(£eharhorät, 1, 6), «Rose» SäSannah) und «Lilie» (habasälät,
nach 2, 1) und viele andere mehr. Aber nicht nur das Hohelied

hat zu dieser Fülle von symbolischen Namen beigetragen.
Israel ist die «Aufrechte» (kannah), die von Gottes rechter Hand
gepflanzt worden ist (Ps 80, 16), die segullah, das «kostbare Eigentum»

(Deut 7, 6), die mûsah (bzw. ramusîm) von Jes 46, 1, 3,
die von Gott Getragene(n). Das Volk ist Gottes «Liebling(spflan-
zung)», nach Jes 5, 7 und Jer 31, 19 (Sa'aSu'îm), eine «gelehrige
Kalbin» ('äglah melu?nmed~äh), wie sie Hos 10, 11 geschildert wird,
willig ihren Nacken unter das Joch des Herrn beugend64. Aber
auch die «Gebeugte» fanijjah, Jes 54, 11), doch selbst als
übriggebliebenes «Zehntel» {'asirijjdh) nach Jes 6, 13 eben noch der
heilige Rest des Gottesvolkes, dem die Verheißung gilt. Zahlreich
sind auch die Benennungen, die aus der Exodus-Geschichte
genommen wurden. Die Israeliten sind die «das Wasser Durchschreitenden»

Çoberê bam-majim), das «Volk der Erlösten» ('am nig'Hîm)
nach Ex 6, 6 und 15, 13, wonach auch von (Cam zû» (dieses Volk)
oder einfach von «zû» geredet wird. Oder die Israeliten heißen
nach Ps 83, 4 «fjûnîm» (Geborgene, Schützlinge) und jehîdîm
(ba-cLräs), «Einzige (im Lande)» (Ps 68, 7). Sehr beliebt war auch
der schon im alttestamentlichen Sprachgebrauch etwas geheimnisvolle

Name «'an'eZ» für das Gottesvolk65. All dies ist jedoch nur
ein kleiner Teil aus der vorhandenen Vielfalt, und nicht solche
Namen verursachen die Schwierigkeiten beim Verständnis der
Gedichte. Diese liegen vielmehr in den vielen ganz leichten
Anspielungen an biblische Stellen, die man nur verstehen kann, wenn
man um die damalige Auslegung weiß. Gewöhnlich wird auf diese

64 Interessant zu vergleichen ist die Verwendung derselben Stelle in einer
frühjüdischen Schrift, der sogenannten «Damaskusschrift» (zu den Qum-
rantexten gerechnet) I, 19. Hier wird den Gegnern (den Pharisäern)
vorgeworfen, daß sie «den schönen Hals wählten», sich also nicht unter das Joch
(des Gesetzes) beugen wollen und allerlei erleichternde Klügeleien ausdenken.

65 Ein Beispiel in Judaica 20, 1964, S. 55.

81



Weise auf Bibelstellen verwiesen, die zu der Zeit als Verheißung
auf die Erlösung beziehungsweise auf den Untergang der
herrschenden Weltmacht gedeutet worden sind. So konnten biblische
Texte, die sich auf das Frühlingserwachen in der Natur beziehen,
auf die heraufkommende Heilszeit bezogen werden, und was auf
den ersten Blick als Naturgedicht erscheint, entpuppt sich bei
genauerem Zusehen als eschatologisch-revolutionäres Flugblatt in
poetischem Gewand66!

Zum Abschluß noch ein Gedicht Jehuda Hallevis67, in dem

gerade der Bezug zwischen erwähltem Volk und Welt, zwischen
Schöpfungs- und Heilsgeschichte, besonders deutlich zum Ausdruck
kommt :

Sonne und Mond dienen ewig
Tag und Nacht ohne Fehl —
als Zeichen, daß Jakobs Geschlecht,
ein ewiges Volk, nie vergeht.
Verstößt Er sie links — rechts nimmt Er sie auf,
nie sollen sie mutlos verzagen,
vielmehr vertrau'n, daß sie ewig bestehen
und erst mit Tag und Nacht einst vergehen68

NEW PERSPECTIVES ON BABYLONIAN
JEWRY IN THE TANNAITIC AGE

Von Professor Jacob Neusner, Dartmouth College, Hanover N. H., USA

To Professors Nahurn N. Glatzer and
Alexander Altmann in homage.

Babylonian Jewry has long held the interest of other ages.
From hoary antiquity, it made its mark on Judaism. Jeremiah

66 Dies gilt besonders für den Dichter Elazar ha-Qalir (s. Jud. 20, 1964,
S. 51), aber auch für später, siehe z. B. Judaica 20, 1964, S. 102.

67 Nach dem Text bei Ch. Schirmann, HaS-sîrah. (s. Anm. 53), S. 468;
ders., Sîrîm. (s. Anm. 53), S. 56 (Nr. 58).

68 Wörtlich: und daß sie nicht aufhören bis daß Tag und Nacht aufhören.

82


	Die Vorstellung vom Gottesvolk in der nachtalmudischen Zeit : I. Sprachgebrauch und liturgisch-poetische Symbolik

