
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Auf dem Weg nach Jerusalem : moderne Dichtung aus Israel

Autor: Heuer, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werden, weil man in Rom seit jeher — aus übrigens nicht direkt
ersichtlichen Gründen — der Meinung war, die koptische Kirche
sei eine der «unionsbereitesten» unter den orientalischen Kirchen.
Auch ist ihre Situation als autochthon-ägyptische Kirche
augenblicklich sicherlich eine der schwierigsten. Ähnliche Nachrichten
waren übrigens auch anläßlich der Reise des Papstes nach Indien
im Umlauf. Es hieß damals, Paul VI. habe bei seiner Zwischenlandung

in Beirut den syrischen und libanesischen Staatspräsidenten,
die sich zu seiner Begrüßung eingefunden hatten, ähnliche beruhigende

Versicherungen gegeben. Doch das alles gehört schon mit
hinein in den «Nervenkrieg» der letzten Monate vor der definitiven
Annahme der Deklaration in ihrer jetzigen Eorm.

(Wird fortgesetzt)

AUF DEM WEG NACH JERUSALEM

Moderne Dichtung aus Israel

Von Renate Heuer, Berlin

«Die ersten Schriftsteller waren für mich weder Mendele noch Achad
Haâm noch Bialik. Hebräisch habe ich nicht bei ihnen gelernt, sie waren
nicht die Klassiker meiner Kindheit und Jugend. Ich lernte
Literaturgeschichte bei Ranak1. Seine Schriften gerieten zufällig in meine Hände,
aber dann geriet eigentlich ich in ihre Hände und studierte sie, ausschauend,
stehend und nicht sitzend, in der Bibliothek eines aufgeklärten Rabbi (in

1 Rabbi Nachman Krochmal lebte von 1785—1840 in Galizien. Sein

geschichtsphilosophisches Hauptwerk, eigentlich sein einziges Werk, «moré
newuché ha-semân» — «Führer der Verirrten dieser Zeit» wurde, nach dem
Willen des Verfassers, zuerst von Leopold Zunz aus dem Nachlaß
herausgegeben (Lemberg 1851). Eine kritische Ausgabe mit ausführlicher Einleitung,

ergänzt durch Aufsätze, Briefe und überlieferte Gespräche Ranaks,
edierte S. Rawidowicz (Berlin 1924). Eine zweite, verbesserte und vermehrte
Ausgabe erschien 1961 (Waltham Mass.).

25



dessen Dachkammer es auch ein Regal mit verbotenen' Büchern gab).
Viel habe ich damals nicht verstanden, aber ich habe gelernt nach meinem
Begreifen, und was meinem Verstand verschlossen blieb, ergänzte ein
wunderbares Empfinden; eine Stimme flüsterte mir zu: «Diesen Ranak
mußt du lieben!» .Ranaks Stimme sprach vor allem aus seinen Briefen
zu mir, aber ich hörte sie auch aus den Gesprächen, die Rawidowicz im
Anhang zu seiner Ausgabe mitteilt. Dort fand ich auch das, was Ranak
seinem Schüler Letteris2 über Ramchal3 und dessen Werk ,la-jescharim
tehilla' zu sagen hatte. Und dieses Drama wurde dann die erste Dichtung,
die ich in meinem Leben verschlang. Dichtungsgeschmack hatte ich
allerdings auch früher schon in einem ganz anderen Buch gespürt. Das waren
die Predigten des Rabbi Jonathan Eibeschütz4 ,jaaröt dewasch' gewesen.
Eibeschütz war also der allererste Schriftsteller, den ich las, und keineswegs

ein leichter, denn dieser große Weise war auch ein erschreckend kluger
Mann. Angst befiel mich vor seiner schrecklichen Klugheit, als ich mich
mit ,Krethi und Plethi' und ,urim wetumim' abmühte, aber seine Predigten
versöhnten mich, versöhnten mich sogar mit seiner Schabtaüt6, die Eibe-

2 Meir Letteris von 1804 (?)—1871, der in Wien starb, war ein in seiner
Zeit berühmter hebräischer Dichter, der auch in deutscher Sprache
veröffentlichte. Von den Zeitgenossen angegriffen wurden seine freien
«Übersetzungen», die Nachdichtungen und Bearbeitungen waren; die berühmteste,
die einen literarischen Streit auslöste, die Bearbeitung von Goethes Faust I
unter dem Titel «ben Abuja».

3 Rabbi Mosche Chajim Luzzatto, 1707—1746, geboren in Padua,
gestorben in Akko. Einer der bedeutendsten Kabbalisten und hebräischen
Dichter von erstaunlicher Vielseitigkeit. Verfaßte eine Poetik, eine Logik,
eine Rhetorik, Dramen, Lyrik, auch Übersetzungen.

4 Jonathan Eibeschütz, um 1690—1764, Talmudist und Kabbaiist aus
Polen, Oberrabbiner der Dreigemeinden (Altona, Hamburg und Wandsbek).

6 Beides sind Kommentare zu zwei verschiedenen Teilen des « schul-
cliän arüch».

6 Eibeschütz war der heimlichen Anhängerschaft an Sabbatai Zwi
beschuldigt. Scholem sieht in ihm einen der «hervorragendsten Repräsentanten
einer sabbatianischen Kabbala von mehr oder weniger deutlich häretischem
Charakter». aber auch einen «der letzten ganz großen Koryphäen des
rabbinischen Judentums, dessen geheime Neigung zum sabbatianischen
Judentum deswegen auch bis heute oft mit besonderer Leidenschaft
bestritten worden ist. Eibeschütz hat zwar, als dreißig Jahre später in Hamburg

wegen seiner angeblichen Zugehörigkeit zu den Sabbatianern ein großer

Skandal ausbrach, deren Autorschaft verleugnet» (d. h. die Autorschaft
der «esoterischen Jugendschriften», aus denen sieh die Zugehörigkeit zur
sabbatianischen Bewegung ergeben sollte); «diese kann aber durch
philologische Analyse erwiesen werden». Vgl. Gershom Scholem: «Die jüdische

26



schütz vielleicht nicht sonderliche Ehre einbrachte, mir aber einen neuen
Klassiker — den Rabbi Jakob Emden7, den großen Gegner Eibeschütz',
den unerbittlichen Eiferer für das Gesetz, in dessen Schriften ich mich dann
versenkte und den ich nach meiner Art als modernen Schriftsteller betrachtete,

so daß ich ihn später mit Karl Kraus vergleichen konnte.. .8.»

Diese Sätze aus einer autobiographischen Skizze, die der
hebräische Schriftsteller Elazar Benyoetz vor kurzem in einer
israelischen Zeitschrift veröffentlicht hat, werden den deutschen Leser
vermutlich erst bei dem Namen Karl Kraus aufatmen lassen. Das
ist doch ein Anhaltspunkt, und man weiß wo und wie. Und mag
auch der, den man bei uns gern «den Gebildeten» nennt, über die
anderen Namen informiert sein oder sich Rat schaffen können, die
Welt, die sie bedeuten, ist nicht seine Welt, die Werke, die diese

Männer schufen, gehören nicht zu seinem Bildungsgut, obwohl
fast alle in Deutschland entstanden. Wer diese seine Meister nennt,
seine Klassiker, an denen er sich schulte, von denen er lernte, ist
eine Welt weit von uns entfernt. Wie sollen dessen eigene
Dichtungen, die ja in und aus dieser Welt entstanden sind, wie sollen
hebräische Dichtungen uns zugänglich gemacht werden können?

Wir finden tröstliche Antwort auf diese Frage. Es gibt eine
deutsche Sammlung «Poesie», die es sich zum Ziel gesetzt hat,
gerade Werke der modernen Dichtung aus jenen Sprachen
vorzustellen, die schwer zugänglich sind. Und auch wie dies bewerkstelligt

werden könne, wird uns verraten, nämlich in einigen
Sätzen des Klappentextes zum hebräisch-deutschen Bändchen der

Sammlung: «Die Poesie der Gegenwart ist universell und provinziell

zugleich — beides im vornehmsten Sinn; sie ist gebunden an

Mystik in. ihren Hauptströmungen. » Frankfurt a. M. 1957. S. 352 f. und
die dazugehörige Anmerkung 77.

7 Jakob Emden lebte von 1698—1776, war zuerst Rabbiner in Emden,
dann Privatgelehrter in Altona und fanatischer Kämpfer gegen erwiesene
und vermeintliche Anhänger des Sabbatai Zwi, besonders gegen Eibeschütz;
zugleich aber auch eine der ersten Autoritäten seiner Zeit, Verfasser von
48 teils gedruckten, teils nur handschriftlich überlieferten Werken, darunter
mehrere Streitschriften, und auch einer Autobiographie. Vgl. D. Hoffmann:
«Der Schulchan-Aruch und die Rabbinen über das Verhältniß der Juden
zu Andersgläubigen.» 2. Aufl., Berlin 1894, S. 23.

8 In: «ha-poël ha-zair», v. 4. 10. 1965.

27



ihre eigene Sprache, aber auch an ein gemeinsames Bewußtsein;
im Besonderen bringt sie das Allgemeine an den Tag. »

Nachdem es gelungen ist, uns das plausibel zu machen, was
hier gemeint zu sein scheint, aus diesen Sätzen den doch gern
darin vermuteten «tieferen» Sinn herauszulesen, mit dem sie das

Spezifische an der Poesie der Gegenwart treffen wollen, möchten
wir die Aussage zur Frage umdrehen. Wird hier nicht unser
Bewußtsein, das wir von moderner Poesie haben, das sich an den

uns bekannten poetischen Erscheinungen gebildet hat, als bindend
für die gesamte Poesie der Gegenwart vorausgesetzt? Poesie der
Gegenwart mit «moderner» Poesie in eingeschränkter Bedeutung
schlichtweg gleichgesetzt? Was dann, wenn im Besonderen einmal
etwas zutage treten sollte, was zum «gemeinsamen Bewußtsein»
nicht paßt? Tun wir das dann leichthin ab, erklären wir es als

überholt, hängen ihm ein passendes Mäntelchen aus der Garderobe

unserer Literaturgeschichte über, nennen es konventionell oder
noch einfacher: ganz einfach schlecht?

Wir möchten es uns so einfach nicht machen. Obwohl — das

müssen wir zugeben —, es sieht so aus, als ob dieses gemeinsame
Bewußtsein tatsächlich überall verbindlich wäre, als ob ein Weltgeist

wirkte, der es noch der fernsten Sprache aufzwänge, die es

aus sich selbst wohl nicht so ohne weiteres hervorgebracht haben
möchte. Hans Magnus Enzensberger kommentiert die Gedichte
des hebräischen Lyrikers Rokeah, die in der Sammlung «Poesie»

im Original und in deutscher Übersetzung vorgelegt werden. Und
dieser Kommentar, der sich mit einigen anzitierten Sätzen auch
auf das Selbstverständnis Rokeahs stützt, ist erstaunlich. Da
heißt es unter anderm: «In diesen Gedichten wird das Naturding
beim Wort genommen; und dieses Wort ist außerordentlich sparsam,

knapp und schmucklos. Auch spricht Rokeah, wenn er von
der Pinie spricht, nicht von deren Wesen, meint keine platonische
Idee, hat durchaus nicht die Pinie ,überhaupt' im Sinn; sondern
einen Baum, den er gesehen hat, ruft er herbei. Nicht eigentlich
Natur also ist hier gemeint (und am allerwenigsten als Ausrede

vor der Zivilisation), sondern Landschaft, bewohnt, beschritten,
erfahren. seine Gedichte vergewissern sich durch die Sprache
der Gebirge, der Seen, der Küsten eines sehr alten Landes, das

28



zu einem sehr neuen Gemeinwesen geworden ist. Sie sind eine

poetische Landnahme9.» Erstaunlich sind diese Sätze deshalb, weil
sie die These von der «universellen» Poesie der Gegenwart schlagend

bestätigen, wenn wir sie neben ein anderes Zitat halten: «Ich
schreibe Gedichte, um mich in der Wirklichkeit zu orientieren.
Ich betrachte sie als trigonometrische Punkte oder als Bojen, die
in einer unbekannten Fläche den Kurs markieren. Erst durch das
Schreiben erlangen für mich die Dinge Wirklichkeit. Sie ist nicht
meine Voraussetzung, sondern mein Ziel. Ich befinde mich in der
Lage eines Kindes, das Baum, Mond, Berge sagt und sich so
orientiert.» Diese Sätze schrieb Günther Eich. Die Übereinstimmung ist
frappierend, so frappierend, daß wir sie nur festzustellen brauchen.
Der eine orientiert sich durch das Schreiben in deutscher Sprache
in seiner Wirklichkeit, der andere vergewissert sich in hebräischer
Sprache seines Landes. «Poetische Landnahme» zweifellos in beiden

Fällen; die kleinen Unterschiede nimmt der in der Definition
ja zugestandene jeweilige «Provinzialismus» auf sich.

Noch erstaunlicher aber wirkt diese Übereinstimmung, wenn wir
bedenken, wie Karl Krolow diese Sätze von Eich kürzlich benutzte.
Er zitierte sie in einem Aufsatz, den er «Die wiedergewonnene
Wahrnehmung. Das Gedicht auf der Rückkehr aus dem Schweigen»
nannte — sozusagen eine Bestandesaufnahme der gegenwärtigen
Phase unserer Lyrik. «Die Schnelligkeit, mit der der Bedeutungsschwund,

der Sinnverfall im Gedicht-Experiment zutage tritt...,
das Tempo der Sinn-Abnutzung, dem verbale Abnutzung längst
folgte. .» ist da noch einmal konstatiert, und dann werden an
verschiedenen Beispielen die ersten Anzeichen «einer Widersetzlichkeit

des Autors gegen eine poetische Doktrin und ihre Folgen...,
ein Widerstandleisten gegen den Ruin einer mit soviel Scharfsinn,
soviel Logik durchgeführten Strukturveränderung zeitgenössischer

Lyrik» aufgespürt10.
Dieser Prozeß, die Entwicklung, auf die Krolow sich hier be-

9 Vgl. David Rokeah: «Poesie. Texte in zwei Sprachen.» Hg. v. Hans
Magnus Enzensberger. Frankfurt a. M. 1962, S. 109 ff. Sowie auch das

Enzensbergerzitat am Schluß des Klappentextes.
10 In: «Neue Deutsche Hefte», Nr. 104 (März/April 1965), S. 81 ff. Das

Zitat von Eich auf den Seiten 94 f.

29



zieht, hat, das müssen wir in aller Deutlichkeit sagen, in der
hebräischen Sprache kein Äquivalent. Diese poetische Doktrin
kann auf die hebräische Poesie nur übertragen sein, eingebracht
aus der Galuth, mitgebracht nach Israel.

In den wenigen Beispielen moderner hebräischer Lyrik, die uns
hier bisher bekannt geworden sind, scheint diese Doktrin tatsächlich

zu wirken. Aber auch diese Feststellung läßt sich zur Frage
umdrehen. Wurden uns diese Beispiele nicht vielleicht deshalb
bekannt, weil sie sich unserem «gemeinsamen Bewußtsein»
unterwerfen?

Daß der Einschmelzungsprozeß all der verschiedenartigen
Tendenzen, die sich in Israel auf allen Ebenen und in allen Gebieten
durchkreuzen, längst noch nicht abgeschlossen ist, ist auch hier
bekannt. Uns steht es gewiß nicht zu, irgendeine Übernahme
unserer eigensten Problematik kritisch abzuwerten. Wir halten da

vor einer Barriere, beladen mit einer Erfahrungslast, die uns den
Mund verschließt. Wir lassen uns diese Fähigkeit der Juden, zur
«restlose(n) Selbstidentifizierung mit einem Lande» heute nicht
gern so klar und präzis als «eigentümliche Wirklichkeitsblindheit»
beschreiben, wie Margarete Susman das tut. «Die deutschen Juden
waren recht eigentlich der Don Quichotte der deutschen Wirklichkeit:

sie sahen nicht, sondern sie liebten und träumten. Sie setzten
sich, bevor ihnen die deutsche Wirklichkeit auch nur um einen

Spalt breit geöffnet war, in die deutsche Geisteswelt rückhaltlos
mit Geist und Herz, mit Leistung und Tat ein11.» Wir möchten
dies nicht mehr gern kritisiert sehen, wir möchten die Fähigkeit
zur Assimilation heute gern nur noch eine der liebenswürdigsten
Eigenschaften der Juden nennen, die einst jede unserer Sachen so

zu ihrer eigenen machten, daß es ihre eigene Sache war — aus
Liebe zu einem Deutschland der Idee. Einer Idee, deren Leuchten
sie doch wohl in einigen Erscheinungen gesehen haben müssen,
und die nun mit ihnen zusammen untergegangen ist.

Wir begreifen aber ebensowohl, daß das Wort Assimilation von
jüdischer Seite aus immer einen völlig anderen Akzent hatte und
haben mußte. Dies alles ist ein weites Feld. Wir können es hier

u Vgl. Margarete Susman: «Gestalten und Kreise» (Eine Sammlung von
Aufsätzen). Stuttgart-Konstanz 1954, S. 260.

30



nicht abstecken. Wir können noch nicht einmal in aller Breite
entfalten, wie die Situation der gegenwärtigen Poesie in Israel
sich uns darstellt, sondern müssen uns mit einer Handvoll
eingestreuter Hinweise begnügen.

Es gibt in Israel Kritiker genug, die auf die Schwächen der
dort modernen Literatur hinweisen und sie, unter anderem, mit der
Traditionslosigkeit der heutigen Generation begründen, und das
soll dann ausdrücklich heißen: jüdische Traditionslosigkeit. Wir
zitieren einen der eigenwilligsten und einsichtigsten Kritiker, den
wir kennen, den kürzlich verstorbenen Paul Engelmann, der in
einem Aufsatz über die hebräische Sprache12 schreibt: «Diese
Herkunft des neuen Hebräisch aus der Bibel ist aber die Ursache, daß

zwar bisher die Wiederbelebung der Sprache in erstaunlichem
Maße gelungen, die Wiederbelebung der Literatur in einem echt
geistigen Sinn aber weit problematischer geblieben ist. Denn die
neue Literatur ist ganz und gar aus der ,Haskala', der jüdischen
Form, die die europäische Aufklärung des 18. Jahrhunderts im
19. in Osteuropa angenommen hatte, entstanden.»

Was Herder als «Idee» vorausschaute, als er schrieb, Israels
«noch unvollendete Führung ist das größte Poem aller Zeiten
und geht wahrscheinlich bis zur letzten Entwicklung des großen,
noch unberührten Knotens aller Erdnationen hinaus » — das sahen
und sehen immer wieder Mahner und Warner im jüdischen Volk
als noch zu leistende Aufgabe an. Das sagt Buber in den «Reden
über das Judentum» so: «Und jetzt, nach einer Verkündigung
ohne Erfüllung ist ein gewisses Maß von Erfüllung ohne Verkündigung

in die Erscheinung getreten; man gebärdet sich, als ob das
Reich anbräche — und weiß doch von keinem König und keinem
Königswillen mehr.» Oder so: «Von allen Arten der Assimilation,
die wir im Laufe unserer Geschichte geübt haben, ist diese, die
nationale Assimilation, die schlimmste und gefährlichste13.»

Dies ist das zentrale Problem, vor dem Israel heute steht, alle
anderen Probleme sind damit verkettet. Dies ist auch die Wirk-

12 Aus dem Nachlaß-Manuskript zitiert.
13 Vgl. Martin Buber: «An der Wende. Reden über das Judentum.»

Zitiert nach der Ausgabe Köln und Ölten MCMLII, S. 23f. (Die erste Rede:
Geist Israels.)

31



lichkeit, vor die die Dichter gestellt sind, die die hebräische Sprache
als ihre Sprache ergriffen haben.

Eine «Landnahme», wie sie Enzensberger am Beispiel Rokeah
beschreibt, kann uns verständlich werden, begreiflich sein, sie ist
sogar biographisch zu begründen bei einem Schriftsteller, der als

Siebzehnjähriger aus der ostjüdischen Umwelt nach Israel kam.
Sie ist gewiß aller Ehren wert — solche Poesie. Aber hüten wir uns,
sie als die moderne hebräische Poesie zu betrachten. Hüten wir
uns vor einer neuen, allzu leichtfertigen Konstituierung eines
gemeinsamen Bewußtseins. Die hebräische Poesie gehört in eine
andere Welt, von der wir wenig wissen. Jerusalem ist nicht nur,
wie Enzensberger schreibt, «die andere zweigeteilte Hauptstadt»
und kann es nicht sein, solange noch irgendwo in der Welt gebetet
wird: «Und im nächsten Jahr in Jerusalem.»

Die gegenwärtige Dichtung in Israel ist vor den Weg nach
Jerusalem gestellt, selbst wenn sie sich gewaltsam umdreht und zurück
will zu Baal und Astarte. Auch Rokeah sieht sich selbst auf dem
Weg nach Jerusalem —- und er ist am Anfang dieses Weges, das
sei uns erlaubt, in die erste der folgenden Strophen hineinzudeuten :

Das Lied beginnt / in der Nacht die strömt durch die Windmühle

/ auf dem Weg nach Jerusalem. / Im Licht auf den Kanten /
der Steine auf dem Fußpfad zum alten Brunnen. / In den Dornen,
in den Eeuerfiiegen zwischen den Dornen / in den Engpässen der
betenden Seele, / in dem Rücken zur Wand. / In der Erde die
wachsen läßt vererbte Trauer / für die wahren Liebenden. / Im
Mond der liest / was geschrieben steht in den Karten / in den
Händen der Dunkelmänner. / Im Schweigen das streng wird / in
den Zimmern hinter den Vorhängen. / Im Echo des Sommers /
hinter der Wand hinter dem Vorhang. / In den Wirklichkeiten
von Fleisch und Sehnsucht / und Traum der wie Gras wächst /
zwischen den Schindeln auf dem Dach14.

Was uns daran noch anders, «übersetzt» erscheinen könnte,
schrumpft auf ein gelegentlich in den poetischen Text gesetztes
Wort zusammen, das verfremdenden Reiz abgibt. Wir hören:
Jerusalem — aber der Weg dorthin ist ebenso ver-rückt und durch

i4 Vgl. David Rokeah: «Von Sommer zu Sommer.» Gedichte. Aus dem
Hebräischen übertragen von Erich Fried. Frankfurt a. M. 1965, S. 29.

32



bloße Assoziation zufällig miteinander in Verbindung tretender
Wirklichkeitselemente bezeichnet wie alle «Wege» im modernen
deutschen Gedicht auch. Dies ist ein Weg nach Jerusalem, der uns
nicht zu dornig erscheint, den wir leichtfüßig nachgehen können.
Andere hebräische Lyriker haben ihren Weg andernorts begonnen,
andere Strecken auf ihm durchmessen und andere Stadien erreicht.
Nicht zufällig scheint uns Saul eine der beliebten Gestalten der
gegenwärtigen hebräischen Dichtung zu sein. Dieser König, von
dem Karl Wolfskehl sagte: «Seit Saul, der aus dem Kriege Jahwes
seinen Helden- und seinen Volkskrieg machen wollte und des

Amalekiter Agag schonen wollte, weil auch er ein Held war und
ein Herr, seit diesen Tagen mit ihrer erschütternden, so wenig
begriffenen Sinnbildung hätte niemals jüdisches Geschehen
Geschichte werden dürfen in der Völker Art15.»

Das soll nicht heißen, daß wir hebräische Gedichte als Lösungsversuche

des Problems betrachten, das wir das zentrale israelische

genannt haben. Das soll aber heißen, daß wir hebräische Poesie
kennenlernen möchten, die ihre eigene Welt bildet und nicht solche,
die unsere Welt in leiser Verfremdung widerspiegelt. Deshalb
möchten wir versuchen, zur Dichtung eines anderen hebräischen

Lyrikers hinzuführen, der eine Welt weit von uns entfernt ist und
bleibt — auch in Israel ein Einzelgänger auf seinem Weg nach
Jerusalem.

Aber ehe wir das tun, sei uns erlaubt — nur für uns selbst,
denn sie ist nicht übertragbar — die Lehre zu ziehen: Für uns ist
unser Bewußtsein unsere Last, die wir nicht unbesehen anderen
aufbürden mögen. Für uns ist unsere Orientierung in unserer
Wirklichkeit unsere Aufgabe. Wir wissen vom Universellen nicht
viel. Wir überblicken nicht die Poesie der Gegenwart. Verbindungen

hin und her zu ziehen, wollen wir uns nicht gestatten, ehe

wir nicht eine ganz in sich verschlossene andere Wirklichkeit so
für uns geöffnet haben, daß sie uns ein wenig vertraut wurde.

15 Vgl. «Für Margarete Susman. Auf gespaltenem Pfad» (Festschrift
zum neunzigsten Geburtstag). Hg. v. Manfred Schlösser. Darmstadt 1964,
S. 346. (Ein Brief Wolfskehls an M. S., in dem er, auch mit den zitierten
Sätzen, zu ihrem Aufsatz «Moses Mendelssohn und seine Entscheidung»
Stellung nimmt.)

33



Den Hochmut, das gemeinsame Bewußtsein zu postulieren, wollen
wir uns verbieten. Auch dieser Hochmut ist nicht neu. Für seine

Anwendung auf die jüdische Wirklichkeit gibt es ein exzeptionelles
Beispiel. Er gab sich da gar nicht als Hochmut, dieser Hochmut,
er war ganz verdeckt hinter Hochachtung, Ehrfurcht, ja liebevoller
Zuneigung, die einem großen Juden galten. Um so krasser, um so
herablassender dann diese Beschwörung einer Gemeinsamkeit,
wenn man den Hochmut dahinter entlarvt. «.. .das eigentlich
Unritterliche im Benehmen Lavaters, das im Grund die Wurzel aller
Übel bis heute war, ist dies: er appellierte an die Vernunft und
forderte Mendelssohn auf, widerlegen Sie Bonnet oder tun Sie,

was Sokrates getan hätte, nämlich auf Grund Ihrer Erkenntnis
der anderen Wahrheit und aus Liebe zu derselben treten Sie zum
Christentum über. Hätte Lavater selbst die Wahrheit geliebt wie
Sokrates, hätte er dann nicht hinzufügen müssen: Wenn Sie aber
Bonnet widerlegen, dann tue ich, was Sokrates getan hätte, dann
werde ich Jude? »

Auch dieses Zitat stammt von Elazar Benyoetz, dem hebräischen
Schriftsteller, der bei Ranak die erste Lektion in Literaturgeschichte
nahm. Es steht in einem Aufsatz über Lavater und Mendelssohn16.

Die zitierten Sätze deuten an, daß auch die deutsche
Literaturgeschichte diesem Israeli heute vertraut ist — sie wurde jedoch
nachgeholt. Das, was er jetzt «mein Europa» nennt, sind
Erfahrungen und Kenntnisse, die ein Erwachsener erwarb, der sich
besinnen mußte: was war das, Wien? Denn in Wien wurde Elazar
Benyoetz 1937 geboren, aber alles, was wir denken können, wenn
wir den Namen dieser Stadt hören, verblaßte und versank für
ihn, noch ehe es Eindruck werden konnte. Der Zweijährige wurde
nach Israel gerettet, nach Tel-Aviv zuerst, aber dann waren es

Kfarim-Dörfer, karge Stätten im neuen Land, in fremder
Landschaft, in die das Kind versetzt war. Ein Kinderheim, eine dörfliche

Volksschule, Spiele mit jüdischen Bauernkindern; und Bilder,

16 Nach dem Manuskript zitiert. Der Aufsatz ist noch unveröffentlicht,
deutsch geschrieben, erscheint demnächst aber auch in hebräischer Sprache
in der von Elazar Benyoetz herausgegebenen Zeitschrift «sahadutha» (Zeugnis,

Bezeugung) — eine «unliterarische Zeitschrift, deren Intention es ist,
Sprachkritik als Zeitkritik zu üben».

34



die für uns den Orient bedeuten, dieses Kind aber in die biblische
Urheimat zurückführten: Kamele, die langsam auf sandigen Wegen
dahinschaukelten, Araberinnen, die gelassen riesige Fruchtkörbe
auf dem Kopf balancierten. Und dann die Jeschiwah: Ein
ausgedehnter Gebäudekomplex aus rötlichem Gestein, von einer
olivgrünen Kuppel gekrönt, am Zufahrtsweg Zypressen und Palmen,
eine Talmudschule, anders als die vielen der Galuth, nun auf
freiem Boden in Eretz Israel. Aber hier wird immer noch Talmud
gelernt — «gelernt», was das tatsächlich bedeutet, weiß man in
Europa kaum. Hier wird mit allen Sinnen gelernt, laut gelernt,
mit Augen und Ohren aufgenommen und mit «breitem Daumen
gedreht», hier wird die alte Weisheit in der genauesten Bedeutung
des Wortes «einverleibt». Hier «geht es zu wie in der Judenschule».
Und hier begriff der junge Elazar Benyoetz ganz für sich selbst
das, was Smolenskin einst allen Juden gesagt hatte: «Es ist keine
Schande für uns, die Hand der greisen Sprache zu halten, die uns
auf unseren Wanderungen durch die Völker begleitet hat, in der
unsere Dichter und Seher sangen, als sie noch ungestört und in
Frieden in ihrem Lande wohnten, in der unsere Väter zu Tausenden
ihr Herz ergossen, da ihr Blut wie Wasser bei hellem Tage vergossen
wurde. .17. » Neben seinem Raschi fand er seinen Ranak und
seinen Ramchal, fand sich seine Rabbiner heraus, die nicht nur
große Gelehrte waren, sondern auch großartige Schriftsteller und,
oft genug, bedeutende Dichter, durchschwamm für sich nicht nur
das «talmudische Meer», sondern auch das «rabbinische», das für
ihn von Anfang an zur hebräischen Literaturgeschichte ganz
dazugehörte, während es in der Literaturgeschichtsschreibung Israels
bis heute ein wenig beachtetes Sondergebiet geblieben ist. Und
hier fand er auch seine Vorbilder, hier nahm er seine Muster, hier
«guckte er ab».

Es konnte den Rabbinern in der Jeschiwah nicht verborgen
bleiben, daß einer der Zöglinge da etwas trieb, was nicht zum
Talmudlernen gehört, und es blieb ihnen auch nicht verborgen.
Das Leben in der Jeschiwah ist gelegentlich mit mönchischem
Leben verglichen worden, und es hat auch eine ähnliche Form,

17 Zitiert nach Pnina Navé: «Die neue hebräische Literatur.» Bern 1962.

(Dalp-Taschenbücher, Bd. 362.) S. 29.

35



obwohl es heute freier ist als früher, obwohl die Zöglinge jetzt
nicht mehr heimlich nachts fremde Sprachen lernen oder Bücher
in neueren Sprachen lesen müssen, wie sie das in der Galuth im
18. und 19. Jahrhundert oft taten. In vielen Talmudschulen, und
so auch in dieser, ist der Besuch eines Abendgymnasiums, das
«weltliche» Bildung vermittelt, heute Pflicht. Dennoch muß eine

zu gründliche Beschäftigung mit «eigener Literatur» in einer
solchen Schule natürlich auffallen. Sie fiel auf, und die Rabbiner
besahen sich, was dieser Junge da trieb. Aber wie die ganze orthodoxe
jüdische Erziehung darauf gerichtet ist, den jungen Menschen zum
Selbstdenken zu bringen und ihm keine Autorität, selbst die größte
nicht, ungeprüft und gegen die eigene Überzeugung aufzudringen,
so erlaubte es nun auch die Rechtlichkeit der Rabbiner nicht, diese

poetischen Versuche ihres Zöglings zu verwerfen, ehe sie sie geprüft
hatten. Und da sie befanden, daß sie selbst sie nicht beurteilen
konnten, machte einer sich sogar heimlich auf, um ein Päckchen
Manuskripte einer damals allgemein anerkannten Autorität vorzulegen,

David Schimoni nämlich, der, wie uns Pnina Navé bestätigt,
«so etwas wie eine nationale Institution» war18. Schimoni prüfte
diese Versuche und sagte: «Ja, er ist begabt, aber er muß viel
lesen.» Und das bedeutete nun nicht nur, daß der Talmudschüler
weiter schreiben durfte, auch seine Lektüre wurde unmerklich ein
wenig gelenkt. Wenn er kam, um sich ein Buch auszuleihen, sagte
der Rabbi etwa: «Nimm auch dies noch mit», und «dies» war dann
eine Anthologie neuhebräischer Gedichte. Dennoch bekam die
neuhebräische Literatur, die sich auf diese Weise neben der älteren langsam

erschloß, nicht die gleiche Bedeutung für das eigene Dichten.
Das blieb, mindestens in den Anfängen, stark im Bann der
althebräischen Tradition, benutzte die Mittel, die dort ausgebildet
waren, und löste sich erst langsam davon, als die eigene Sicherheit

zugenommen hatte und die eigene Ausdrucksform gefunden war.
Obwohl er, wenigstens sofort nach Erscheinen seines ersten
Gedichtbandes, in engere Beziehung zu vielen hebräischen Schriftstellern

kam, obwohl Jacob Kahan zum Beispiel ihm ein väterlicher
Freund wurde und bis zu seinem Tod blieb, hat Benyoetz nie im
Ton Kahans oder eines anderen Berühmten gedichtet. Wie ihn

18 Vgl. Pnina Navé: «Die neue hebräische Literatur», a. a. O., S. 91.

36



an Büchern von Anfang an die «Stimme» des Autors gefangennahm,

diese immer wieder einzige, unverwechselbare, so mag er
vielleicht auch gleich in seinen ersten Versuchen seiner eigenen
Stimme nachgehorchtund ihrenKlang rein zu erhalten gesucht haben.

Sehr viel später, in einer Aphorismensammlung, die 1964

zusammengestellt wurde, schreibt er: «Persönlichkeit ist Stil —
Haltung ist Leuchten», und er deutet auch damit noch einmal an, was
das war, das ihm aus der rabbinischen Literatur in seiner Kindheit
über den Abstand von Jahrhunderten hin entgegenstrahlte: die
Haltung, die jüdische Haltung dieser Weisen. Diese Haltung für
sich zu finden, eine moderne jüdische Haltung in dieser verwandelten

modernen israelischen Welt, darin mußte er seine eigene
Aufgabe sehen.

Die Jeschiwah hatte ihn gründlich vorbereitet, denn wer Talmud
gelernt hat, kann alles lernen, dessen Verstand ist ein geschultes
Werkzeug geworden, der verfügt über eine praktikable Methodik,
um sich in kurzer Zeit in jedes Wissensgebiet einzuarbeiten. (So
ist denn auch der Kenntnisreichtum auf verschiedensten Gebieten,
der uns in den Biographien berühmter Juden oft in Erstaunen
setzt, innerhalb der jüdischen Welt nicht ganz so erstaunlich, bei
einem Volk verständlicher, das durch Jahrtausende «lernte» und
dem die geistige Tätigkeit immer als höchstgeachtete und
achtenswerteste galt.) Wer Talmud gelernt hat, hat aber auch gelernt zu
prüfen und zu begründen und seine Überzeugungen nur aus diesen
beiden lebendig erhaltenen Verstandeskräften hervorwachsen zu
lassen. Wer aber auch die Grundsätze des überkommenen religiösen
Erbes in sich nachvollzogen hat, für den stellt sich wahrscheinlich
jede neue Kenntnis, jedes auf solche Art angeeignete Faktum
notwendigerweise in den Bezug zu der alles umgreifenden Grundüberzeugung,

für den wird wahrscheinlich alles auch Mittel zur Prüfung
und Begründung seiner Religion, solange diese noch nicht zur
selbstverständlichen Glaubenshaltung geworden ist, solange nach
der innersten Überzeugtheit noch gesucht wird. Denn so einfach
die Pflicht aus dieser jüdischen Überzeugung einst hervorging, so
einfach sie als Einhalten des Gesetzes, der Thora, einst beschrieben
werden konnte, so genau auch das Tun des Juden durch 613 zu
haltende Gebote geregelt war, so in sich sicher und unerschüttert

37



hat diese Welt des Judentums, die es die Galuth überdauern ließ,
sich bis heute nicht mehr erhalten. Martin Buber, der bekanntlich
die Mizwoth nicht hielt, konnte doch auf die Frage: Wer ist ein
Jude? mit Selbstverständlichkeit antworten: «Ich.» Und gerade
seine «Lehre», seine Versuche, das Judentum aus sich zu erneuern,
von dem zu befreien, was er als historischen Ballast begriff und
auf das zu reduzieren, was ihm als das Wesentliche erschien, mußte
jeden jungen Israeli, der sich um ein Selbstverständnis seines
Lebens als Jude bemühte, beschäftigen, mußte sich also auchBenyoetz,
als er die Jeschiwah verlassen hatte, zur Auseinandersetzung
geradezu anbieten. Hinzu kam, daß er nun zum Militär einberufen
wurde, daß er sich in eine völlig anders zusammengesetzte Gemeinschaft

eingliedern mußte, und zwar zu einer Zeit, in der der kaum
gegründete Staat sich wieder in Kriegshandlungen verwickelt sah,
noch einmal vor der Möglichkeit stand, einen «Helden- und Volkskrieg»

zu führen. Benyoetz nahm am Feldzug auf Nizana teil und
wurde verwundet. Ein Kriegsgedicht gibt es nicht von ihm,
überhaupt kein Gedicht, in dem sich eine politische Situation unverhüllt

ausdrückte; etwas wie eine politische Stellungnahme könnte
man bestenfalls aus seinem «Blauen Brief am Ersten Mai» herauslesen.

Aber dieser «Blaue Brief» ist nicht zufällig Martin Buber
gewidmet, auch nicht nur deshalb, weil Buber später, in Benyoetz'
Jerusalemer Jahren, einer seiner Lehrer und Förderer geworden
ist. Mit dieser Widmung wird die bekannte Überzeugung Bubers,
der sich gegen Kriegführung, ja sogar dagegen aussprach, daß
Israel eine Armee unter Waffen hielte, bejaht. Mit den Zeilen:
Eine große Idee ist eine Wunde / deck sie zu mit der blauweißen
Fahne / die rötet sich schnell / sagt Benyoetz auf seine Weise,
was die «menschheitliche Mission» seines Volkes bedeutet, die
Buber beschrieb: «Nur wenn wir wirklich nicht ihresgleichen (das
heißt wie andere Völker) werden, nur wenn wir mit dem Wort
Geist' nicht uns selber, sondern die lebendige Wahrheit meinen,

die nicht in unserem Besitz ist, aber uns in Besitz nehmen kann,
die nicht von uns abhängt, aber wir von ihr, und die dennoch
unser bedarf, um etwas hier unten, etwas Konkretes, etwas
Historisches' zu werden — dann, und nur dann haben wir Bestand19. »

19 Vgl. Martin Buber: «An der Wende. a. a. O., S. 17f.

38



Darin ist Benyoetz seinem Lehrer Buber gefolgt, «die große Idee»
ist nicht nur die Wunde, an der Israel immer wieder blutet und
leidet nach dem Willen der anderen Völker, sie ist zugleich auch
dauernder Reiz, schmerzender Stachel für diese Völker, die Idee
nicht zu vergessen, nicht zuzudecken, die sich im Judentum immer
wieder auch für alle anderen bezeugt hat. Aber die lebendige Wahrheit,

wie Buber sie verstand, ist nicht die Wahrheit von Elazar
Benyoetz geworden, Bubers «Lehre» nicht die Lehre, die er
übernahm. Er sieht heute «seine» Wahrheit in der ursprünglichen, reinen,
unveränderten Eorm, in der sie überliefert wurde, und sie bedarf
für ihn keiner Reform, keiner Modernisierung, keiner Anpassung
an heutige Verhältnisse. (Er ist, soweit wir wissen, der einzige junge
Schriftsteller in Israel, der die Mizwot hält und als orthodoxer
Jude gilt.) Doch zwischen diesem Heute und dem Damals liegt
ein Stück Weg, auf dem diese Haltung erst langsam erworben
wurde, die keineswegs immer unerschütterlicher Besitz war.

Dem Standpunkt von außen her, auf dem wir ja stehen und
stehenbleiben müssen, bietet sich in dem schriftlich fixierten
Material, das zur Verfügung ist, ein vorzügliches Beispiel, um das
Damals in seiner tastenden Unsicherheit vorzuführen. Das ist der
erste erschienene Gedichtband mit dem bezeichnenden Titel
«Beini lewén azmi» — «Zwischen mir und mir selbst». Er ist 1957

veröffentlicht worden, aber die meisten der darin enthaltenen
Gedichte sind von einem Fünfzehn- bis Achtzehnjährigen geschrieben.

Wir zitieren das Gedicht, das dem Band den Titel gegeben
hat, weil wir glauben, daß es sehr aufschlußreich für eine
Untersuchung dieser Poesie ist. Als Demonstrationsobjekt scheint uns
keins geeigneter als dies, um gerade dem deutschen Leser relativ
leicht die Besonderheiten dieses Dichtens vorzuführen. Denn bei
der Erläuterung seiner Form können wir uns fast ausschließlich
auf die Bibel stützen, also auf eine Quelle, die uns einigermaßen
vertraut oder doch mindestens zugänglich ist.

Allein, allein. Schildkröte unter der Schale —
zwischen mir und mir selbst versteckt, verscheucht
verstoßenes Waisenkind steckt sein Vermögen ins Lied
«Und der Satan steht ihm zur Rechten».

39



Verscharrt, verwahrt in den sieben Palästen
verschlossener Garten zwischen mir und mir selbst;
meine Mutter backt dort die Sabbat-Brote:
«Verwalte, halte des Vaters Thora, mein Sohn!»

Allein, allein. Zwischen mir und mir selbst
hab ich mir Flügel gemacht
fliege hinaus in die Gottesweite.
Ein dunkler Engel rechts von mir
spottet und würfelt um Glück.

Hebräisch traditionell — also auf Benyoetz' Muster
zurückweisend — ist in diesem Gedicht vor allem die Verwendung von
feststehenden Motiven, Redewendungen und Sätzen aus dem
biblischen Sprachschatz (das heißt in der Tradition nicht nur aus
der Bibel selbst, sondern auch aus der ganzen auf ihr gründenden
anderen Literatur.) Die hebräischen Dichter, die ein solches Zitieren

als Stilmittel der «weltlichen» Poesie ausgebildet haben, konnten

darauf vertrauen, daß nicht nur das Zitat sofort erkannt wurde,
sondern daß es auch in seiner Bedeutung im Kontext der Stelle,
aus der sie es herauslösten, verstanden wurde. «Die Bibel», so

sagt Paul Engelmann (in seinem schon früher zitierten Aufsatz
über die hebräische Sprache), «die noch vor wenigen Generationen
nicht gar so seltene ,bibelfeste' Juden von A bis Z auswendig
wußten», war «sozusagen ein einziges Sprichwort im Munde dieses

Volkes, das für alle Fälle des geistigen wie des täglichen Lebens
ein Rezept in Form eines Bibelverses zur Verfügung hatte. die

geistige Volksexistenz... war nicht auf eine überlieferte
Volkssprache, sondern auf deren überzeitliche Prägung in einer
gottgegebenen alten Literatur gegründet.» Sicher ist, daß auch heute
in Israel eine biblische Wendung noch sofort erkannt wird, selbst

wenn der mitgemeinte Bezug auf die zitierte Stelle, durch den sich
die Aussage des Gedichts dauernd erweitert und erhöht, vom
modernen Leser vielleicht nicht in allen Fällen mehr selbstverständlich
mitgedacht werden kann. Wir aber können uns das wortwörtliche
Verständnis der einzelnen Strophen, und damit ihre einfachste

Bedeutung, erst erschließen, wenn wir das Gedicht in Zusammenhang

mit den Zitaten gebracht haben, aus denen es in einer seiner
Schichten lebt.

40



Die Schlußzeile der ersten Strophe bezieht sich auf Sacharja
3, 1: «Und mir ward gezeigt der Hohepriester Josua, stehend vor
dem Engel des Herrn; und der Satan stand zu seiner Rechten, daß

er ihm widerstünde.» Das sieht auf den ersten Blick aus wie eine

Versuchung durch Satan; tatsächlich aber geht es um die Erwählung

Josuas durch Gott, um seine «Ergreifung» für einen göttlichen
Auftrag. Satan wird durch den «Herrn» sofort ausgeschaltet.
«Und der Herr sprach zu dem Satan: Der Herr schelte dich, du
Satan! ja, der Herr schelte dich, der Jerusalem erwählt hat! Ist
dieser nicht ein Brand, der aus dem Feuer errettet ist?» Und
Josua, der in «unreinen Kleidern» vor dem Engel steht, wird
umgekleidet. «Siehe, ich habe deine Sünde von dir genommen und
habe dich mit Eeierkleidern angezogen.» Und dann «bezeugt» der
Engel, daß Gott Josua erwählt hat: «So spricht der Herr Zebaoth:
Wirst du in meinen Wegen wandeln und meines Dienstes warten,
so sollst du regieren mein Haus und meine Höfe bewahren...»

Erst wenn wir dies wissen, ist der volle Sinngehalt der Stelle,
der durch das Zitat mit dem Gedicht verflochten wird, gegeben.

Die (sieben) Paläste — Hechaloth, ein Begriff, dessen Bedeutung
die jüdische Mystik ausgebildet hat, ist mit Gershom Scholems
Worten rasch zu erläutern: «.. .himmlische Hallen oder Paläste,
die der Schauende betritt und in deren letzten, siebenten, sich
der Thron der göttlichen Herrlichkeit erhebt20.»

Der «verschlossene Garten» — ein Motiv aus dem Hohelied,
zu seiner Erläuterung zitieren wir das Hohelied 4, 12: «Meine

Schwester, liebe Braut, du bist ein verschlossener Garten, eine
verschlossene Quelle, ein versiegelter Born.» (Es ist bekannt, daß
die talmudischen Köpfe sehr viel Verstandeskraft und sehr viel
Spitzfindigkeit darauf verwendet haben, die Liebespoesie des

Hohelieds allegorisch zu deuten. In einem späteren Gedicht nutzt
Benyoetz den «.nicht verschlossenen' Garten», gleichfalls unter
Bezugnahme auf das Hohelied, aber auch auf dessen allegorische
Ausdeutung, parodistisch. Hier wird jedoch zweifellos die allegori-
sierende Deutung des Gartens für das eigene Gedicht
mitübernommen.)

20 Vgl. G. Scholem: «Die jüdische Mystik. .», a. a. O., S. 48.

41



Das letzte Zitat im Gedicht, die vierte Zeile der zweiten Strophe,
ist keine anzitierte Stelle. Die Mutter spricht diese Worte, die die
mit der Thora gegebenen Verpflichtungen ins Gedächtnis rufen.
Wir aber müssen uns vielleicht daran erinnern, daß nach jüdischer
Überlieferung und jüdischem Recht nur das von einer jüdischen
Mutter geborene Kind ein Jude ist, um hier den Sinn nicht zu
verfehlen. Wir haben aber außerdem zu dieser Zeile noch einen
Zufallsfund anzubieten, eine Stelle aus jenem Rabbi Emden, den

Benyoetz in der Jeschiwah studierte. Wir wollen damit nicht
suggerieren, daß dieses Zitat doch dieser Zeile zugrunde liegt; die
Verpflichtungen der Thora sind jedem Juden viel zu geläufig, als
daß sie durch ein wörtliches Zitat stärker herausgehoben werden
müßten. Uns aber wird die Bedeutung dieser Verpflichtung klarer,
wenn wir den Rabbi Emden hören: «Ich habe bereits in meinem
Werke ,thorat ha-kenaoth' geschrieben, daß der Jude, der die
Thora hütet, sie aber nicht bestehen macht, verflucht ist21.» Es

geht also nicht nur darum, dieses ganze Gesetz zu üben, sondern
auch darum, seinen Bestand zu sichern.

Wir haben damit die Zitate in ihrer vollen Bedeutung um die
Aussage des Gedichts herum gruppiert. Nur einen Hinweis möchten
wir noch zu dem «Engel» geben. Er ist in der jüdischen Überlieferung

natürlich auch Bote Gottes; das geht aus dem Sacharja-Zitat
zum Beispiel schon klar hervor. Aber da die Juden das «Du sollst
dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis machen» sehr viel
wörtlicher genommen haben als wir, möchten wir doch unsere Erinnerung

an all das liebliche oder putzige geflügelte Wesen, das sich
auf unseren Heiligenbildern und in unserer ganzen sakralen Sphäre
herumtreibt, mit einem Wort des Maimonides verstellen: «Alle

Engel sind Kräfte.»
Und wenn wir nun das Gedicht noch einmal betrachten, das formal

sonst ganz anspruchslos ist, das außer dem kleinen Aufputz aus
je zwei assonierenden Synonyma in der ersten und letzten Zeile
der mittleren Strophe seine Aussage in schlichten, gereimten
Vierzeilern vorträgt, wenn wir uns fragen — mit einem gebräuchlichen,
wenn auch nicht eben schönen Terminus unserer Interpretations-

21 Vgl. D. Hoffmann: «Der Schulehan-Aruch. .», a. a. O., S. 27.

42



methodik —, was «leisten» diese Zitate für das Gedicht, so bemerken

wir sofort, daß dieser «Satan», der da für unsere Auffassung
recht plötzlich und unvermittelt an der Seite des Waisenkindes
steht, allerhand leisten soll und muß, was er nach unserem
Verständnis gar nicht leisten kann. Während — immer nach unserem
Verständnis, unseren interpretatorischen Voraussetzungen und von
der deutschen Übersetzung aus gesehen — in der mittleren Strophe
die Metaphern so eingesetzt sind, daß ihr Sinn sich zwar durch den
Nachweis des Zitats vertieft, aber doch auch ohne diesen Nachweis

in seiner Bedeutung nicht zu verfehlen ist, geht der
Sinn des ersten Zitats keineswegs ganz in die Metapher ein.
Der Satan kann im Zusammenhang des Gedichts nicht mehr sein
als die dunkle Kraft, die da wirkt, «daß er ihm widerstünde».
Aber er ist für die erste Strophe noch nicht einmal das, er ist nur
dahingestellt, für unser Verständnis nur ein «höllischer Schmuck».
Aber ehe wir nun eilfertig ein Werturteil fällen, müssen wir uns
den prinzipiellen Unterschied zwischen westlicher und orientalischer

Metaphorik in Erinnerung rufen. Das, was die westliche
Metaphorik immer will: ihren Sinn durch eine treffende Ähnlichkeit
des Vergleichsobjekts bilden und so die Metapher nicht nur
aufsetzen, sondern in ihr Gebilde einbeziehen, das will die östliche
Metaphorik gerade nicht. Sie wählt ihr Vergleichsobjekt nach
dessen eigener Schönheit. Sie bezieht nicht ein, sie schmückt aus.
Deshalb müssen schon bei einem so simplen Beispiel wie diesem

unsere Wertkategorien versagen.
Wir wollen deshalb nicht behaupten, daß in diesem Gedicht

die Metaphorik von besonderer Schönheit sei, wir wollen vielmehr
verraten, daß der Verfasser heute über dieses jugendliche Gedicht
lächelt und daß wir es gewiß nicht für eines seiner besten oder
schönsten halten. Was wichtig ist als Ergebnis dieser kleinen
Untersuchung des Gedichts ist dies: ein Deutungsversuch mit den
Mitteln unserer Methode geht an seinem Sinn völlig vorbei. Wir
können es nicht verstehen, ehe wir uns nicht in seine Fremdartigkeit
versetzt haben. Alle Metaphern sind hier nur Schmuck, für die
Sinnbildung werden sie nicht in einer zu vermutenden Weise
ausgenutzt. Die Anforderung, die in der jüdischen Allegorik steckt,
bleibt gebannt wie die dunkle Kraft dieser Welt; beide wirken

43



nicht. Mit den Requisiten dieser und jener Welt wird nur gespielt,
dann bleiben sie beziehungslos stehen. Die Forderung der Thora
wird so wenig als Anforderung an das Ich genommen wie die
Welt oder das Glück als Versuchung mächtig werden. Denn das
Ich hat sich im Gedicht gar nicht gebildet, es bleibt ebenfalls in
seine Vorstufe gebannt, in einen Schwebezustand, eine
unentschiedene Spannung zwischen dem «mir und mir selbst». Das
Waisenkind, in dessen Rolle das Ich verborgen bleibt, ohne sich
mit sich selbst zu identifizieren, drückt alles, was es kann oder hat,
im Lied aus. Zur Bewältigung der wahrgenommenen Umwelt und
der erinnerten «jüdischen» Welt bleibt keine Kraft übrig. Nur
ein traumhafter Schwung ist da, der in die Gottesweite hinausträgt,

aber nichts will oder weiß außer dieser Weite, weder hier
noch dort nach einer Bindung sucht. Stimmung wird geschaffen,
ein subjektives Einsamkeitsgefühl überwuchert die Weltbilder, die
starr und halbverdeckt am Rande dieses inneren Raumes
stehenbleiben. Der Schlüssel, der die Funktion des traditionell benutzten
Materials aufschließt, ist die — gewiß auch pubertäre —- Klage:
«Allein, allein.» Nichts wird in diese Klage einbezogen, nichts ist
an ihr objektiv geworden. Und dem kommt die herkömmliche
Verwendung der Metaphern glücklich entgegen, die nur Schmuck
sein sollen, hier aber auch nichts anderes sein können. In diesem
frühen Gedicht wird ein tradiertes Schema mit subjektivem Inhalt
ausgefüllt, und einzig darin liegt die Eigenart.

Unsere Verständnisschwierigkeiten, die schon bei einem einfachen

und durchschaubaren Gedicht so groß sind, daß wir die
Grenzen unseres Einfühlungsvermögens sehen, wachsen noch,
wenn wir die Gedichte zu verstehen suchen, die ganz in der
jüdischreligiösen Sphäre stehen und in allen Bezügen aus ihr leben. Es ist
da mit dem gern angebrachten Hinweis, daß jüdische Mystik
überall dahinterstecke, nicht getan. Eine notwendig schwächere
deutsche Fassung wird dadurch nicht besser oder überhöht, daß

man bemerkt, es gäbe da noch einen unbewältigten Rest22. Wir
wollen wenigstens den Versuch machen, auch in die uns verborgene
Schönheit eines solchen Gedichts ein wenig einzudringen.

22 Wie Enzensberger das tut. Vgl. David Rokeah: «Poesie. ..», a. a. O.,
S. 112.

44



Du, der Du Dich nicht tröstest in Deiner Ewigkeit Kränkung
In Deiner Mühsal, die tiefer ist als das Meer
Du, dem die Welt und ihre Taten gehören
Eden und seine Höhn und die sieben Tiefen der Hölle
und mein Herz mit all seinen Kammern:
Laß mich doch eine Rose sein
Rankend an Deiner Leiter die in mein Herz gestellt
Bis an Deine Krone rührt!
Denn Du bist mir bekannt im Geheimnis Deiner Trauer
Denn Dir offenharte ich mich im Geheimnis meiner Sehnsucht —
Und wie Abgrund trennt das Dunkel der Welt
Meine Seele von Deinem Licht.

Wer die jüdischen Stammgebete kennt, wird sich sofort an sie

erinnern müssen, aber auch entscheidende Veränderungen erkennen,
die hier an den tradierten Formeln der Benediktion vorgenommen
sind. Wir geben die Anfangsworte von drei Abschnitten des Tischdanks

(in der Übersetzung von Franz Rosenzweig), um das zu
verdeutlichen :

Lob nun, ja Lob dir o Gott / unser Gott und König des All du /
Der lädt seine Welt alltage / Zu Mahle / In Liebe, in Güte und
Milde /

So erbarme dich, Gott unser Gott, / Ob deines Volkes Israel /
Und ob deiner Stadt Jerusalem / Und ob Zions, Stätte deiner
Herrlichkeit /...

Lob nun, ja Lob dir o Gott, / unser Gott und König des All du /
Er uns Vater / und König / und Held / und Schöpfer / und Erlöser /
und Meister / unser Heil'ger /...

Der Gott, der im Gedicht angerufen wird, kann nicht mehr in
seiner Milde, Güte und Herrlichkeit gerühmt werden, er ist unge-
tröstet, gekränkt und mühselig, er ist noch absoluter Herrscher
über die Welt, das Paradies und die Hölle, aber die rühmenden
Umschreibungen «des Namens» sind von allem historischen Bezug
auf Israel abgelöst. Ein namenloses Ich ruft allein das Du — nicht
mehr in der Gemeinschaft des Gottesvolkes «unseren Gott» — nur
ein einzelner Mensch weiß sich noch mit Gott verbunden und
beschwört diese Beziehung.

Wir haben gewiß zunächst Mühe, uns mit dem Bild abzufinden:
Laß mich doch eine Rose sein... Die Worte «Rose» und «Herz»

45



sind in unserer Lyrik bis zu unerträglicher Sentimentalität und
Banalität abgenutzt und verblaßt; sie müssen erst wieder in den

Wertbezug gestellt werden, den sie in der hebräischen Sprache
noch haben und nie verloren hatten.

Das Herz bleibt vor diesem gekränkten und traurigen Gott,
dem die Welt und ihre Taten gehören, die nicht mehr Ehre seines

Namens sind, wie in den Zeiten ärgster Verfolgung des Gottesvolkes,

Inbegriff der Glaubensgewißheit und des Bundes mit Ihm.
Und so wird es als letzter, karger, aber sicherer Besitz Gott hier
auch dargeboten23.

Um die Rose in ihr Bedeutungsrecht wieder einzusetzen, kommen

wir mit einem so kurzen Hinweis nicht aus. Wir müssen uns
zunächst noch einmal daran erinnern, wie in der biblischen Literatur
die Rose als Metapher verwendet wird, dann aber auch wieder
daran, daß die biblische Metaphorik nicht die bezeichnende Analogie

sucht, sondern die schöne, die schmückendste. Daß chawazélet-
Rose die Auserwählte von allen Sorten meint, geht auch daraus
hervor, daß das hebräische Wort in seiner ursprünglichen (botanischen)

Bedeutung Lilie heißt, ebensogut aber mit Blume zu
übersetzen ist. Das Synonym zu chawazélet, schoschân (botanisch ebenfalls

Lilie, allegorisch genauso die schönste Blume) wird häuhg
auch mit Rose übersetzt, und das zeigt wiederum, daß mit diesen

Blumenmetaphern weder in der Bibel noch in unserem Gedicht
die Eigenart der Blume durch ihr Bild bezeichnet werden soll,
sondern immer nur ihre Schönheit. (Wir finden in der Lutherschen
Übersetzung für beide «Lilien» die Übersetzung Rose; bei der
Deutung des Gedichts ist die Unschuldsallegorik, die unserer Lilie
anhaftet, aber unbedingt auszuschalten; sie gäbe dem Original
einen falschen Sinn.')

Ein Hinweis, den Elazar Benyoetz gab, läßt die Rose in diesem
Gedicht noch ganz anders deuten. Nach unserer eigenen
Interpretationstradition müßten wir eine solche Deutung «emphatisch»
nennen ; in der hebräischen Überlieferung ist das Sinn-Assoziieren
jedoch weder einer bestimmten historischen Situation verpflichtet

23 Ygi dazu: Leo Baeck: «Aus drei Jahrtausenden. Wissenschaftliche
Untersuchungen und Abhandlungen zur Geschichte des jüdischen
Glaubens.» Tübingen 1958, S. 204ff. («Drei alte Lieder.»)

46



noch ungewöhnlich. Die Quelle, midrasch schir ha-schirim rabba,
die wir zitieren, ist selbst auch eines der schönsten Beispiele für
dieses Deuten.

Das Hohelied, allegorisch ein Liebesgespräch zwischen Gott und
kenesseth Jisrael («dem mystischen Urbild der Gemeinde Israels»
[Scholem]) gibt mit 2, 1 die Stelle, aus der der Midrasch durch
Klangassoziationen eine beziehungsreiche Auslegung der Rose
gewinnt: «Ich bin eine Blume (chawazélet) zu Saron und eine Rose

(schoschanâh) im Tal.» Zel Schatten steckt in chawazélet, der
Blume, die «in ihrem eigenen Schatten steht» (weil sie mit jedem
ihrer Blätter Schatten gibt), so wie Israel im Schatten der Ägypter
versteckt war. Mit einer neuen Assoziation wird eine Beziehung zu
Bezalel, dem Erbauer der Stiftshütte, hergestellt, der Gott Schatten
gab (bezal-el, zel Schatten, el Gott: im Schatten Gott),
indem er ihm seine Wohnung zubereitete, in der die Lade geborgen
war. Saron (scharôn) wird ausgelegt zu schirâh (Lied, Lobpreisung).

Und damit sind die Bedeutungen gewonnen, die nun variiert
werden, um die verschiedenen Stationen des Schicksals Israels zu
treffen. «Ich (kenesseth Jisrael) bin die, die im Schatten Sinais
versteckt war und trug für kurze Zeit Wohltaten wie eine Rose
in meinen Händen und in meinem Herzen.» — «Ich bin die im
Schatten der Völker versteckte und zertretene, und morgen, wenn
Gott mich erlöst, erblühe ich wie eine Rose.» — «Wenn Du Deine
Augen tief in mir versenkst, blühe ich Wohltaten wie eine Rose
und singe vor Dir und preise Dich.»

So erhält auch die Bitte des Gedichts, an der Jakobsleiter als
Rose ranken zu dürfen, ihre innigste Bedeutung. Durch die «Leiter»
wird aber nicht nur die Bibelstelle einbezogen, die berichtet, wie
Gott sich seinem Knecht Jakob offenbart; in mystischer Deutung
ist die Leiter auch das Gebet selbst, durch das die Verbindung
mit Gott unverbrüchlich festgestellt bleibt.

Der Augenblick des Gebets, der den Menschen in die dichteste
Nähe zu Gott bringt, in der das Geheimnis seiner Trauer erkannt
wird, gipfelt nun im Gedicht in einer kühnen, paradoxen Wendung:
der Mensch offenbart sich Gott. Aber das biblische «und», das über
diesen Augenblick hinweggeht, nicht verbindend, sondern das
Geschehen weiterführend, leitet zu dem einzigen «wie» — dem einzigen

47



wörtlichen Vergleich des Gedichts über. Alles hier Gesagte kann nur
den Sinn vergleichsweisen Sprechens haben, denn alle ersehnte
Verbindung mit Gott trennt der Abgrund der Welt. Jeder mystische
Versuch, die ersehnte Verbindung doch herzustellen, scheitert an diesem

Abgrund (t°hom der Genesis), dem schlechthin Unergründlichen und
Unüberwindlichen, das zwischen dem sterblichen Menschen und
Gott immer bestehen bleibt. Denn das Erlebnis oder der Glaube,
daß die Trennung zwischen Jenseits und Mensch in der mystischen
Schau ganz überwunden werden könne, findet sich in der jüdischen
Mystik nicht. Wir referieren, sehr abgekürzt und nur auf unseren
Zusammenhang bezogen, dazu einige Ausführungen von Leo Baeck:
Die Frömmigkeit, die im Judentum vom Menschen gefordert wird,
ist das sittliche Handeln; durch sein Leben, das er gestaltet, soll
die Religion zu seinem Besitz gemacht werden. Aller Glaube, alle
Ehrfurcht ist darauf gegründet, und auch alle Erkenntnis Gottes
ist daran geknüpft. Darin liegt die Stärke, die wirksame Kraft dieser

Frömmigkeit, damit ist aber auch gegeben, daß sie in den Menschenumkreis

gestellt bleibt, daß diese Erde ihr Besitz ist. Aber auch in
allen Perioden der jüdischen Mystik soll der Mensch der Erde über
seinen Bezirk hinausgeführt werden, er soll zum Menschen der
Welt gemacht werden, der Mensch des Gebots zum kosmischen
Wesen, das heißt jedoch nie, daß diese Erde übersprungen werden
soll; der Mensch wird nur in den Zugang zum Kosmos gestellt.
Das Eigentümliche der jüdischen Mystik ist gerade, daß sie nie
aufhört ethisch zu sein. Die verbindenden Wege ihres Kosmos sind
ethische, alle Kräfte der Welt sind Willenskräfte, Kräfte zur
Erfüllung der Gebote. Die jüdische Mystik sucht nie Erlösung vom
Willen, Erlösung vom Ich, sondern stärkste Aktivität, Schöpferkraft

des Menschen, der das Gebot mit ganzem Herzen erfüllt.
Die Wege zu Gott sind die der guten Tat24. Vor dem Hintergrund

24 Vgl. Leo Baeck: «Aus drei Jahrtausenden. .», a. a. O., S. 244ff.
(«Ursprung der jüdischen Mystik.»). — Man vergleiche dazu auch G. Scho-
lem: «Die jüdische Mystik. .» a. a. O., S. 30ff., wo ausgeführt wird, wie
es der jüdischen Mystik im Gegensatz zur jüdischen Philosophie gelang,
«die Halacha, die Welt des Religionsgesetzes, also diejenige Lebensmacht,
die im Grunde für das reale, eigentliche Leben des Juden in der Vergangenheit

weitaus am wichtigsten war...», mit neuer Lebenskraft zu erfüllen.

48



dieser Ausführungen wird deutlich, warum auch der mystische
Versuch im Gedicht, zu Gott vorzudringen, in sein Geheimnis
einzudringen, scheitern muß. Die beschwörende Bitte: Laß mich...
verhallt, der Aufschwung endet vor der Unerbittlichkeit des

Abgrunds, der den Menschen vom Jenseits für immer trennt. Auch
dieses Gedicht kann uns, nur von der deutschen Fassung aus,
kaum verständlich werden; es muß im Zusammenhang mit der
Sinnbildung bleiben, die es bekräftigt. Denn es steckt allerdings
« Mystisches » dahinter

Solche und ähnliche Gedichte des ersten Lyrikbandes
provozierten wohl das Urteil israelischer Kritiker, die 1957 in Benyoetz
einen neuen religiösen Dichter sahen. Man hat auch dort jetzt
handliche Zuordnungen schnell bereit. Wir können sie nicht ungeprüft

übernehmen, vor allem nicht, weil der Begriff der religiösen
Dichtung eine festgelegte Bedeutung hat. Abraham Schlonski,
einer der größten Wortkünstler und Sprachschöpfer der
neuhebräischen Literatur und deshalb ein Kritiker, dessen Urteil Geltung
hat, bescheinigte damals «dem jungen Dichter seine persönliche,
sehr ursprüngliche dichterische Form» und charakterisierte an den
Gedichten «die sehr starke Ausprägung durch jüdische Philosophie
und Kabbala25». Dies ist eine Bestimmung, die unserem eigenen
Verständnis mehr entgegenkommt. Wir möchten die besten dieser
ersten Gedichte lieber mit unserem Begriff «Gedankenlyrik» näher
bestimmen, als sie «religiös» nennen. Wenn auch ein Glaubensgehalt

sie motiviert, er ist in poetische Bilder umgesetzt, und
niemals drückt sich nur jüdische Frömmigkeit aus. Wir gingen
entschieden fehl, wenn wir in diesem hebräischen Lyriker einen ortho-

«Jede einzelne Handlung wurde hier als ein kosmischer Vollzug angesehen,
das heißt als eine Handlung, die unmittelbar mit dem inneren Weltgeschehen
zusammenhängt, in es eingreift und von Bedeutung dafür ist. Der jüdische
Fromme wurde solcherart zum Protagonisten im Weltdrama, er hält die
Fäden des geheimen Schauspiels in der Hand. Man kann es auch in einem
nüchterneren Bilde ausdrücken. Wenn das ganze Universum eine ungeheure
und komplizierte Maschine ist, so ist der Mensch der Maschinenmeister,
der durch ein paar Tropfen Ol an der richtigen Stelle die Maschine in Funktion

zu halten imstande ist. Die moralische Substanz der Handlungen des

Menschen liefert dieses ,01'.»
25 In: «ba-machanéh», 1957.

49



doxen Juden sehen wollten, der seine Glaubensüberzeugung in
Liedern feiert. Und auch alle Vorstellungen von engem, verhärtetem

Dogmatismus, die wir mit dem Begriff Orthodoxie leicht in
Verbindung bringen, müssen wir uns verbieten. Die Bilder aus
Mea Schearim: langbärtige Juden, scheinbar noch ein Stück
Mittelalter, bestaunte Touristenattraktion, mögen unsere Vorstellung
vom strenggläubigen Judentum mitbestimmt haben, aber gerade
die Abgeschlossenheit gehört nicht notwendig dazu. Wenn auch
das Einhalten der rituellen Gebote unserem säkularisierten
Verständnis bestenfalls noch als Mittel, sich selbst dauern in Zucht
zu halten, sich selbst immer wieder verantwortlich zu machen
begründet erscheint, wir im übrigen darin aber nur eine Schranke
sehen, die den Juden gegen den Andersgläubigen abtrennt, so mag
das für die Speisegesetze richtig sein. Im geistigen Bereich aber
schloß sich schon der Rabbi Jacob Emden nicht ab, der in seiner
Zeit als gesetzestreuer Glaubenseiferer bekannt war und doch für
die Christen eintrat und aus dem Neuen Testament zitierte, um
die Haltung der Juden «den Brüdern» gegenüber neu zu bestimmen.
Und er verriet, was ihm diese Freiheit gab: «Wenn man mir bietet
alle Schätze der Welt, werde ich mir auch nicht die geringste
Unwahrheit, selbst im gleichgiltigsten Gespräche erlauben, wie viel
weniger in wichtigen Dingen, die Glauben und Religion betreffen26. »

Die Wahrheit zu leben und zu verantworten, das setzt schon für
ihn uneingeschränkte Kenntnis voraus.

Und auch der Talmudschüler Benyoetz sah in seiner religiösen
Überzeugung nie eine Schranke, die ihm in irgendeiner Weise den

Zugang zur Welt verschlossen hätte. Er nahm zwar nach beendetem
Militärdienst das Talmudstudium wieder auf und legte ein Rabbiner-
Examen ab, aber ein Studium der Philosophie und Literatur ging
nebenher, er war dann als Lektor und Redaktor tätig, und alle
Studien und Berufserfahrungen waren Vorbereitung auf den eigentlichen

Beruf, den dichterischen.
Die Welt als Gegenstand und Erfahrungsbereich — und wir

haben uns zu fragen, wie diese Welt im poetischen Entwurf eines
modernen hebräischen Dichters aussieht, den wir noch nicht einen

«religiösen» Dichter nennen mögen.
26 Vgl. D. Hoffmann: «Der Schulchan-Aruch. .», a. a. O., S. 35f.

50



Himmel — Asche auf meinem Kopf.
Traum läuft auf bloßen Füßen.
Zum Leid seiner Welt
geht Gott:
kein Wort
rührt tröstend
an seinen alten Thron.
Kein Engel verirrt sich
zu unseren blinden Lippen.

Hier dient die gefühlsbetonte Aussage nur noch als Einstimmung.

Und dann gibt es Feststellungen, die mit der Sachlichkeit
eines Lageberichts getroffen werden. Gottes Thron, jener Thron,
der sich im siebten Palast erhebt und den der Fromme in seiner
Herrlichkeit erschauen will, bis über dessen Höhe hinaus die
Himmelsleiter reichen sollte, ist jetzt nur noch alt. Mit dieser objektiven
Bestimmung ist die persönlich hergestellte Beziehung des zweiten
Gedichtbeispiels ebenso ausgemerzt wie der subjektiv empfundene
Schmerz des ersten. Die menschliche Verlassenheit wird völlig
von der Verlassenheit der ganzen Welt aufgesogen, gerade darum
drückt sich diese Klage mit so unbarmherziger Wucht aus. Jede

Beziehung ist erloschen: diese und jene Welt stehen sich nicht
mehr in der Spannung von Licht und Dunkel gegenüber. Dies ist
ein Bild der modernen Welt, aber es wird ergänzt durch sein Gegenteil.

Die Negationen weisen auf ihre Position. Wer die moderne
Welt so bestimmt, weiß noch um die alte, um ihre spannungsreiche
Beziehung zwischen Gottes Herrlichkeit und seiner Schöpfung.
Auch hier stehen die Requisiten der Tradition beziehungslos
nebeneinander, von göttlicher Kraft nicht mehr durchstrahlt, durch
menschliche Kraft nicht mehr verbunden, aber nicht, weil die
Kraft eines einzelnen noch nicht ausreicht, sie in sein Bild einzu-
beziehen, sondern weil die verlebendigende Kraft überall erstarrt
ist und allen Wert verloren hat. Der Dichter, der diesen Weltzustand

im Gedicht widerspiegelt, hat sich in seine Umwelt
einbezogen, die geträumte Weite verlassen. Hier läuft der Traum auf
bloßen Füßen, der Realität ausgesetzt, die jetzt die Sicht
bestimmt. Der Schwebezustand «zwischen mir und mir selbst» ist
aufgegeben, mit dem sich einmal das Grundthema der Suche
andeutete. Nun sind die beiden Pole des Ich in eins gezwungen. Ein

51



Standpunkt ist erreicht, von dem aus Wahrnehmung und Wertung
untrennbar geworden sind, doch er ist einbezogen in die allgemeine
Situation, er überhebt sich nicht. Die Kritik eifert nicht tendenziös,
sie zeigt sich nur in der treuen, echten Nachzeichnung der Lage.
Aber diese Poesie ist — im Gegensatz zu unserer Dichtung —
noch unerschütterten Werten verpflichtet, die nur wieder aufgedeckt

werden müssen. Sie muß sich nicht von Grund auf neu
orientieren, ihre Werte nicht neu finden und bestimmen, sie hat
den Grund noch, in dem all ihre Werte verankert sind und aus
dem sie wieder wirksam werden könnten. Die Haltung, die in
diesem Gedicht das Negative als Negatives bestimmt, ist nicht eins
der Merkmale, sie ist das wesentliche Kennzeichen dieser Poesie.

Wie immer wir nun diese Haltung nennen wollen, ob religiös
(mit aller Vorsicht vor dem Sinn, den dieses Wort in unserer
Sprache hat) oder «jüdisch», es ist jedenfalls eine Haltung, die
sich nicht dem Leben überläßt, weil es schon das Leben ist,
sondern die es in jedem Augenblick erst zum Leben machen muß.
Auch die Urquelle dieser Poesie liegt (nach Kürnbergers Wort) «in
der Stärke und Reinheit des ethischen Charakters», wird also

dort wieder «entdeckt», wo auch schon «die Griechen» sie gefunden

haben und wo sie vielleicht immer wieder gefunden werden
muß, wenn das Produkt «sieghaften Reiz» haben soll. Aber wie bei

uns der Charakter im ethischen Sinn kein Ideal mehr ist, so ist
diese Haltung, die die jüdische Wahrheit durch ein Leben verantwortet,

in Israel keine Allgemeinverbindlichkeit mehr. Die Kraft,
die den Juden durch Jahrtausende jeden Augenblick seines Lebens

— auch den bittersten — heiligen ließ zur Ehre des Namens, ist
nicht mehr gegenwärtig. Deshalb kann sie für ein Bild der modernen

israelischen Welt nur noch Folie sein.
Die Dichtung von Benyoetz ist zwar an die jüdische Wahrheit

engagiert, aber sie wirbt nicht, sie will nicht bessern und ändern,
sie gestaltet nur und zeigt auf, bleibt mit ihren Mitteln und mit
ihrer Wirkung auf den ästhetischen Bereich beschränkt. Nur ein
einziges Gedicht, das mit seiner sich wiederholenden Anfangszeile
«Sagt es zu Gott» die feststehende Einleitungsformel eines Jom-
Kippur-Gebets aufnimmt (imrü lelohim) hat bisher auch —-

unbeabsichtigte —- «religiöse» Wirkung gehabt. Der bekannte Re-

52



ligionsphilosoph Hugo Bergmann sprach es am Neujahrstag in
seiner Synagoge und baute seine Predigt darauf auf. Dieses
Gedicht, das den israelischen Leser zwingt, unter seinem Text eine

alte, wohlbekannte Vorlage mitzulesen, ist durchaus als modern
und kühn empfunden worden, und es sprengt auch den Rahmen
orthodoxer Frömmigkeit, denn es drückt eine Gegenwartssituation
in krasser Klage vor Gott unverhüllt aus. Gerade damit aber trifft
es auf ein modernes religiöses Empfinden des heutigen Juden, dem
es korrespondiert. Doch der unmittelbare Kontakt, der im
Empfindungskreis dieses Gedichts noch einmal zwischen Autor und
Publikum geschlossen werden konnte, ist nicht bezeichnend für
diese Lyrik. Auch in dieser Bedeutung ist sie gewiß nicht «religiös»
zu nennen. Benyoetz sieht die moderne jüdische Lage in ihrer
Kompliziertheit viel zu klar, um sie ausschließlich zur Glaubenslage

verharmlosen zu können. Lieder, die die Feiern jüdischer
Feste ausschmücken könnten, gelingen aus solcher Perspektive
nicht. Denn die gott-lose Welt muß vor allem Thema dieser

Dichtung sein. Der gegebene Zustand, der wahrhaftig erlebt wird,
ruft Klage und Trauer auf. Er läßt weder harmonisierende Bilder
zu noch utopische Entwürfe, die die Wirklichkeit überspringen.
Und der Dichter, der so sieht, ist nicht weniger einsam in seiner
Welt, als es das «Waisenkind» in seiner «Gottesweite» war, aber
er findet jetzt prägnantere Bilder für diese Einsamkeit, muß sie

nicht mehr mit Worten bezeichnen, denen das Odium des Senti-
mentalisierten schon penetrant anhaftet.

Bin alt geworden zu schnell
spür Kälte und Wind im Gebein
und mir gibt man nicht Kleider als Decken
ich besetz mit der Kraft meiner Hand
den Mantelfetzen mit Flecken
aus Lügen und Phantasterein.

Die Wirkungslosigkeit der Poesie ist hier selbst Thema des
Gedichts geworden, das zeigt die Anspielung auf den großen Liederdichter

des jüdischen Volkes, auf den König David, den man «mit
Kleidern bedeckte, da er alt war und wohl betagt und nicht warm
werden konnte». Der moderne Dichter schafft für sein Volk kein
Lied mehr, er singt von verlorener, nicht mehr von geglaubter

53



Schönheit. Die zweite biblische Wendung «mit der Kraft meiner
Hand» bezeichnet selbstironisch den Abstand zwischen aufwendigem

Pathos und erzielter Wirkung. Diese Verse sind als Motto
einem 1964 erschienenen Lyrikband, «Daß es uns wie zu Hause
sei», vorangestellt. Sie geben dem Titel — dem Wunsch, der den
Vergleich als Maßstab in sich enthält — eine Betonung, die auf
seinen Sinn hinweist. Denn: «Die Erde ist des Herrn und was
darinnen ist, der Erdboden und was darauf wohnt», aber die Lehre
aus Davids Liedern zieht nur der «unbehauste» Dichter für sich;
die ihn nicht mehr hören, sind auf der Erde «zu Hause».

Der «alte Dichter», eine Rolle, die Benyoetz immer wieder
annimmt, ist für einen heute noch nicht Dreißigjährigen gewiß
erstaunlich, aber doch keine anempfundene Manier, keine vorgehaltene

Maske. Diese Rolle ist gedeckt mit einer Aussage, die das

Wesentliche treffen will. Und wer die alte Verpflichtung eines so

alten Volkes wieder auf sich genommen hat, kann wohl auch die
Aktualitäten seines Tages nie in jugendlicher Unbeschwertheit in
ihrem Selbstwert nehmen, für den stellen sie sich wahrscheinlich
notwendig in den Bezug, der das Zufällig abfallen läßt und das
Wesentliche befreit.

Laß ab von den Dingen
rühr nicht das Vergängliche an.
Bleib bei den Namen der Tiere, der Blumen
ein wenig stehn und geh leise Weiter
dahin.
Hier ist kein Stein der einmal dein Haus war
und einen grauen Fleck
am Mantel der Seele

den nanntest du Herz.

«Unsere Sache ist: Erziehung zum Dasein» heißt es in den

Aphorismen. «Denn es kann nichts geben als den Tod. Den Sinn
muß man nicht finden, auch nicht erfinden, er muß gegeben sein,
also muß er gelebt werden — und ist unnennbar wie die Liebe,
nach der man nicht forschen soll.» Diese vom Tod schmal
zugemessene Lebensspanne, die es zu erfüllen gilt, wird in einer Sphäre
der Dichtung immer wieder bis an ihr Ziel gebracht, das der
irdischen Schönheit ihr grausames Ende setzt.

54



Wind weht Dämmerung
und Abschied
sammelt deine Narden
aus allen vergangenen Nächten.
Tausend Ausflüchte weiß der Tag
um nicht auf dein Fenster
zu steigen.
Der Abend sperrt seinen Duft
in die Bäume
löscht alle Blumen aus
und geht von dir fort:
macht seinen Platz frei für Gott
und für seine fruchtbare Erde.

Von einem anderen Bezugspunkt aus wird dieses menschliche
Leben aber auch zu der Bedeutsamkeit aufgewertet, die das
Judentum ihm immer gegeben hat. Das geschieht vor allem in den
Aphorismen, die etwa von 1960 an die Lyrik ergänzen. Gedanken,
die in ein poetisches Bild nicht rein eingehen können, werden dann
aphoristisch formuliert. Und das jüdische Selbstverständnis ist
nun aus sicheren Bestimmungen abzulesen: «Der Gläubige bedarf
nicht des Glaubens, sondern des Lebens, um zu glauben. Der
Gläubige glaubt nicht an Gott, sondern an die Heiligkeit des

Lebens.» —- «Der Gläubige lebt nach seinem Weg, lebt jedoch
nicht sein Leben, denn er lebt die Existenz, das Sein, Gott.» Für
das Verständnis aller Schlüsselbegriffe dieses Dichtens und Denkens

geben die Aphorismen die klarsten Hinweise. Was in diesem

Denkzusammenhang «Existenz», «Glaube», «Gott», was «Monolog»,

«Dialog» bedeutet, decken sie ebenso auf wie das, was wir
vorsichtig den «jüdischen Gehalt» der Dichtung nennen möchten.
Für das Selbstverständnis des Juden Benyoetz sind sie genau so

wichtig wie für das Selbstverständnis seines Dichtens, aber auch
dessen Aneignung durch unsere Deutungsbemühung. Sehr oft steht
ein Aphorismus sogar in direktem Bezug zu einem Gedicht, das
den gleichen Gedanken aufnimmt oder ihn abwandelt und
ausführt. «Mensch sein, das ist heute schon: kiddusch ha-schem —
Heiligung des Gottesnamens», sagt der Aphoristiker und der Lyriker:
Mensch sein / ist Gottes Bruder sein. / Man darf toben den Himmel
entlang / Sterne in die Tasche stecken / sich einschleichen / durch

55



den Himmelsschornstein / in die Kammer der Träume / und die
Zeiger des Lebens bemalen mit der Farbe / Unsterblich. /

Eine ganz andere Seite der Lyrik zeigt sich da, eine heitere,
verspielte, übermütige, zu jeder Kinderei und jedem Scherz
aufgelegte. Und die erhabensten Gegenstände sind dieser Dichtung
als Thema gerade recht, sie «tobt» sich im Himmel aus und parodiert

und travestiert aus einer Freiheit, die nur dem sicheren
Glauben entspringen kann, die zwar mit dem Größten unbefangen
spielt, es aber nie hinfällig und lächerlich erscheinen läßt oder
ironisch vernichtet. In ihrem kurzen Aufsatz über Benyoetz hat
Margarete Susman genau den Grund bezeichnet, in dem dieser
Übermut verwurzelt ist. «Weil die großen Probleme von Leben
und Tod für den einzelnen tragisch, im ganzen notwendig und
sinnvoll sind, darum kann der einzelne sie nur bestehen, wenn er
sie innerhalb eines wahrhaft Ganzen sieht. Und daraus, daß

Benyoetz das Ganze in seiner echten Fülle und Tiefe erlebt, stammt
sicher das Berückende, daß er zugleich so wahrhaft fröhlich und
so wahrhaft traurig ist27.»

Das Gebet Jonas

Dem Leben wie der Schule entfliehn
auf den Straßen rennen und singen:
«Ese pele — welch ein Wunder!»
Versehentlich alle .Mädchen küssen
und noch ähnliche Sachen machen.
Ach, laß mich, Gott, nur noch einmal fliehn
behende wie ein Bräutigam
im Schoß einer rothaarigen Schönen ruhn
und nicht im Bauch des Leviathan!

Wenn wir neben diesem flehentlich-naiven «Ach, laß mich,
Gott» nur einen Augenblick wieder die Bitte hören, die die innigste
Hinwendung des Menschen zu Gott bedeutete, «Laß mich doch
eine Rose sein», dann ahnen wir, in welcher Breite allein die
Gebetsform in dieser Dichtung variiert werden kann.

27 In: «Das neue Israel», April 1963 (Zürich).

56



Gebet

Und gib mir doch nur in einem kleinen Dorf
neben dem Garten Eden
ein Melonenfeld und auch eine Wächterhütte
und Traumgras als Herzensweide
und einen Tropfen Mond
und Segenregen
und auch eine heilsame Sonne
und zwei, drei, vier Geliebte
und einen guten Nachbarn, der nicht viel fragt.

Hier wird nun das fromme «laß mich» ganz unverhüllt zum
egoistischen «gib mir», das sich mit einem «nur» zwar noch be-
scheidentlich herausputzen will, aber die kleine Anfangsbitte
summt sich dann beachtlich auf. Da wird nichts Notwendiges,
nichts Weltliches vergessen, bis die kleine Behaglichkeit rund ist,
abgeschirmt gegen die Umwelt durch den guten Nachbarn, «der
nicht viel fragt». Für dieses Gedicht kann es nur noch eine
interessante Anmerkung sein, daß zu den Bitten des jüdischen Morgengebets

auch die um einen guten Nachbarn gehört. Zum Sinnverständnis

trägt das nichts Entscheidendes bei. Dieses Gedicht wird
auch in der Übersetzung ganz aus sich selbst verständlich. Die
Skala der Verwandlungen nur einer Form aus dem Schatz der
hebräischen Tradition ist groß: von der allerengsten Bindung an
die Überlieferung und ihre Sinngehalte bis zur größten Freiheit
von ihr, dort Pathos, Eindringen auf den unzugänglichen Gott,
hier — Humor, der das Allzumenschliche ganz ausschöpft.

Die Antwort auf die Frage, von der wir ausgingen, wie sollen
hebräische Dichtungen uns zugänglich gemacht werden können, ist
mit diesen wenigen Gedichtbeispielen eigentlich schon gegeben.
Einen Zugang finden wir leicht zu den Gedichten, die sozusagen
am Rande der jüdischen Welt stehen und etwas aussagen, das uns
in unserer Welt gleichfalls vertraut ist. Fast hermetisch schließen
sich die Gedichte ab, deren Bilder und Gedanken, deren Form und
Gehalt ganz durch die jüdische Welt geprägt sind. «Ein Gedicht
ist nichts als das, was es in uns erregt», dieser Aphorismus von
Benyoetz bestimmt die Seinsweise eines «fertigen» Gedichts, das

als poetisches Gebilde einem Du ausgeliefert wird und damit allen

57



Zufällen ausgesetzt bleibt. Was kann ein übersetztes Gedicht in
uns noch erregen? Wir wollen nicht unbedingt mit Karl Kraus
sagen, daß man einen Leitartikel übersetzen könne, aber kein
Gedicht, doch einige Bemerkungen müssen wir wohl oder übel
auch noch zur Übersetzung machen, denn am Vermittlungsproblem
hängt hier der Problemkreis der literarisch-ästhetischen Wertung,
und daß das Beurteilen dieser Gedichte, wenn es sich auf andere
als Geschmacksgründe stützen will, nicht einfach ist, dürfte klar
geworden sein.

Elazar Benyoetz hat selbst deutsche Lyrik meisterlich ins
Hebräische übertragen; daß er die praktischen Schwierigkeiten
gründlich kennt, zeigt sein Satz, der Übersetzer müsse «schlau sein»,

um das Unmögliche zu schaffen — die Sprache zu überlisten.
Aber es geht nicht nur um die prinzipielle Schwierigkeit des

Übersetzens, sondern um unsere Schwierigkeit, aus dem Hebräischen
ins Deutsche zu übertragen, aus einer Sprache also, die sich
archaische Klänge bewahrt hat in unsere moderne. Wir wissen wohl,
daß wir mit dieser Behauptung, darin liege eine besondere Schwierigkeit,

zunächst nur die zahlreichen Vor- oder Nachbemerkungen
aller Übersetzer, in denen immer zu lesen ist, daß und warum
gerade diese Übersetzung so besonders schwierig sei, um eine
weitere vermehren, aber wir fühlen uns doch gerechtfertigt, wieder
durch Benyoetz selbst, der in einer Reihe von Aphorismen
verdeutlicht, was wir meinen:

«Nicht die Worte machen das Gedicht aus, sondern ihre
musikalische Zusammenfügung.» — «Nicht nur das Wort, auch der
Sinn hat einen Klang.» — «Der Klang ist der Spiegel eines Wortes,
in ihm wird Tiefe reflektiert, nicht in der Auslegung.»

Daß wir auf die Wiederherstellung der vollen Melodie des

Gedichts in unserer Sprache von vornherein verzichten müssen,
wird jedem verständlich sein, der ein hebräisches Gedicht im
Original gehört hat. Aber auch noch in anderer Weise muß unsere
Sprache die Originale verflachen, wir haben das schon bei unserer
Deutung des mystischen Gebet-Gedichtes bemerken können und
finden es nun auch durch Aphorismen des Verfassers bestätigt.
«Hebräisches Denken ohne Gott ist undenkbar.» — «Elohim hat
in der hebräischen Sprache einen weit tieferen Sinn als Gott in

58



der deutschen — vielleicht, weil Elohim länger in der Seele des
Hebräers existiert, als Gott in der Seele des Deutschen.»

Wenn wir «Elohim» mit «Gott» verdeutschen oder den hebräischen

«Malach» mit unserem «Engel», wenn wir die Bibelzitate
in den Gedichten möglichst in der wörtlichen Lutherschen
Übersetzung beifügen, um sie doch vielleicht auch im Deutschen noch
als Zitate kenntlich zu machen, selbst wenn sie dann ein wenig
«altfränkisch» aussehen, so ist damit das Problem, wie ein solches

«jüdisches» Gedicht in einem ganz anderen Sprach- und
Traditionsraum wirksam gemacht werden könnte, nicht gelöst, sondern

nur bezeichnet. Gerade in dieser Sphäre schleppen die deutschen
Wörter, die für die hebräischen eintreten müssen, ihren eigenen
Ballast mit, und unser Abnutzungsprozeß zeigt sich vielleicht an
Sinn und Wort hier am stärksten. Das übersetzte Gedicht kann
aber auch nicht mit einem angehängten Apparat belastet werden,
der diese Abnutzung rückgängig machen möchte. Es muß für sich
bestehen und aus sich selbst in unserer Sprache wirken. Wie es das
können soll, bleibt die Erage, denn noch ein Unterschied in der

Entwicklung beider Sprachen muß sich da bemerkbar machen.
Das Hebräische hat sich aus seiner erhabenen Starrheit langsam
gelöst, es ist auf dem Weg, eine moderne Sprache zu werden,
entdeckt immer noch neue Bereiche des Ausdrucks, erreicht erst jetzt
eine Eeinheit des Gefühls und des Stils, die als Errungenschaft der
Entwicklung gewertet werden muß. Unsere Sprache ist korrumpiert,

kann sich mancher Nuancierung nicht mehr anschmiegen,
ohne in ihrem Gefüge eine fatal falsche Sinnbildung in Kauf zu
nehmen, die der Ursprünglichkeit des Originals Gewalt antut.

Und doch sind wir mit diesen Hinweisen noch gar nicht bis
zum Kern unseres Übersetzungsproblems vorgedrungen. Er
enthüllt sich erst, wenn wir nicht nur wissen, wie Benyoetz das lyrische
Produkt bestimmt, das dem Leser überlassen werden muß, sondern
wie er die Seinsweise eines Gedichts (oder seiner Gedichte) aufgefaßt

wissen möchte. «Ein Gedicht ist nie fertig, auch wenn es

vollkommen ist. Das Werdende, nicht das Schon-Seiende bestimmt
seine wahrhaftige Wahrheit.» Diese scheinbar ver-kehrte Beziehung

zwischen Sein und Werden läßt sich in vielen anderen
Bestimmungen wieder finden. «Es ist dir gegeben, der zu werden,

59



der du bist.» — «Der Hebräer wird geboren, der Jude wird.» —
«Glaube nicht, werde Glaube.» «Gottes Gebot macht den
Menschen werdend. Das Werden kann nur monologisch, dem ewig
Seienden entgegenströmend, empfunden werden.» — «Sage mir
nicht, was Dein Wille sei, aber gib, daß ich Dein Wille werde
— und ich werde ihn kennen. »

Wie sehr die eine Grundüberzeugung, die wir wieder nur die
«jüdische» nennen können, sich an jeder Erscheinung zeigen läßt,
wie sie sich dem, der aus ihr lebt, überall neu offenbart, beweisen
die Zitate, die unter verschiedenen Aspekten das gleiche sagen.
Das Gedicht, das aus dieser Grundüberzeugung entsteht, muß sie

ganz in sich aufnehmen, muß «werden» wie das gelebte Leben
selbst. Wenn wir neben dieses aus den Aphorismen ablesbare
Selbstverständnis nun eine theoretische Erörterung des Übersetzens

stellen, die den charakteristischen Titel «Die Übersetzung als

Monolog28» hat, finden wir darin gleich wieder den Satz, der bruchlos

zu den angeführten Aphorismen paßt: «Das Gedicht hat keinen
dialogischen Charakter oder doch nur insoweit, als es einen Dialog
zwischen dem gelebten Leben und der Existenz an sich, dem
Dasein, gibt.»

Benyoetz verwirft in diesem Aufsatz die alte These vom
Gedicht als Gespräch, der dialogische Charakter ist nur im Gedicht
selbst bewahrt, und wenn wir dies nicht ganz formalistisch deuten,
kann damit nichts anderes gemeint sein als die Beziehung zwischen
Endlichkeit und Ursprung, die der Jude überall lebendig erhält.
Dann kann auch das Gedicht nichts anderes sein als ein genaues
Spiegelbild dieses jüdischen Lebens, weil es nichts gibt, was nicht
aus dem ewig Seienden kommt, und nichts, was nicht darauf
zugeht. Zwischen diesem Dichten und diesem Leben lassen sich
keine künstlichen unterscheidenden Schranken aufrichten. «Dichten

ist Existenzart, Daseinsart, Denkart. Dichter sein heißt nicht,
Gedichte schreiben, doch kann das nur jemand wissen, der auch
im Schreiben Dichter war. »

Wenn wir nun hören, wie Benyoetz die (seltene, echte,
geglückte) Übersetzung eine sprachliche Neugeburt nennt, deren

28 In deutscher Übersetzung erschienen in: «Die Tat». Zürich, 9. Oktober
1964.

60



Wert sich nicht mehr aus dem Vergleich mit ihrem Original ergibt,
sondern nur an der Frage zu prüfen ist: «Ist dies ein echtes
Gedicht?» dann sehen wir die letzte Grenze, die unserer Vermittlung
gesetzt ist. Denn mit dieser Forderung wird ja nicht etwa eine
«freie Nachdichtung» proklamiert; das in der fremden Sprache
neu entstehende Gedicht muß selbstverständlich aus Rhythmus,
Klang und Sinn des Originals hervorgehen — und es müßte auch
den Dialog führen, den das Original führt. Unser Dialog aber,
gesetzt, wir brächten ihn trotz aller Schwierigkeiten zustande, wäre
nicht gedeckt; den Halt, den die hebräischen Worte haben, können
wir durch alie Übersetzerfindigkeit nicht herbeizaubern.

Daß auch ein deutsches Gedicht unter Umständen seinen Wert
und seine Nochgültigkeit in einer längst über es hinweggegangenen
Lyrikentwicklung einzig aus einer Deckung erhält, erklärt uns für
unseren Sprachbereich Hermann Hesse in seinem Briefwechsel mit
Dr. Anni Carlson, die am 26. September 1953 an Hesse schrieb:
«.. .man kann daran (an Ihrem Gedicht) studieren, wie auch viel
mißbrauchte Worte wieder ihren vollen Wesensgehalt hergeben,
wenn sie genau an ihrem Platz stehen. Das ist ein Geheimnis, in
das man sich nicht genug versenken kann. Bei Ihnen gibt das

Wort ,süß' noch wirklich seine Süße her...» Hesse antwortete
darauf: «Ihre Worte über mein Gedicht treffen ins Zentrum des

Problems: warum scheint meinem altmodischen und etwas senilen
Gedicht erlaubt, was man dem Gedicht eines Jüngeren nicht
erlauben würde? Warum scheinen die Worte in diesem Gedicht der
Verbrauchtheit und Entwertung nicht oder weniger zu unterliegen,
die Dichterworte dieser Art seit zwei Generationen erlitten haben?

.Keiner von uns wäre imstande, meine Verse so zu lesen, als

wären sie nicht von mir, als stünde nicht hinter ihnen ein langes
Leben und ein umfangreiches Werk. Aber ich vermute und fürchte:
wenn einer von uns das dennoch könnte... so würde er eben doch
die Verse als gutgemeint, aber rückständig und unwirksam
empfinden. Denn sie entsprechen ja wirklich nicht den Forderungen,
die man heute an ein Gedicht stellt.. .29. »

29 Abgedruckt in: «Neue Zürcher Zeitung», Sonntag, 17. Januar 1954.
30 Zitiert nach dem deutschen Manuskript.

61



Das, was Hesse zur Deckung seiner Worte in Anspruch nimmt
und nehmen kann, ein langes Leben und ein umfangreiches Werk,
die jeder Aussage ihr eigenes Gewicht geben, zeigt uns an einem
bekannten Beispiel aus unserer Literatur zwei Dinge noch einmal
klar: Wir können den aus dem Hebräischen ins Deutsche
übertragenen Worten die Deckung nicht mitgeben, die sie im Original
haben, sie bleiben jeder Entwertung, jedem Mißverständnis
ausgesetzt. Denn wir können die Haltung nicht übertragen, aus der
sie gesprochen wurden und die ihnen den wahren Halt gibt. Wir
können sie zu beschreiben versuchen, aber wir können uns noch
nicht einmal anmaßen, sie zu verstehen, diese jüdische Haltung
war nie unsere Haltung; in unserer gegenwärtigen Bewußtseinslage
können wir sie nur zur Kenntnis nehmen.

Daß sie aus einer Deckung von Wort und Tat entsteht und
entstehen muß, ist uns zwar bei diesem jungen hebräischen Dichter
weder durch ein langes Leben noch durch ein umfangreiches Werk
bezeugt, aber das liegt im Judentum selbst begründet, und es läßt
sich sogar aus dem vorhandenen Werk schon belegen, vor allem
aus der kritischen Prosa. In einem Aufsatz über «Das Autoritative
in der Sprache30» finden wir die folgenden Sätze von Benyoetz:
«Die Tat ist (heute) weder durch Gottes Wort aktiviert noch ,rein
menschlich', sondern maschinell, perfektioniert geworden. Dieser
neue Umstand muß erst begriffen werden. Dem Menschen ist die
Verantwortlichkeit abhanden gekommen, er ist ihr nicht mehr
gewachsen, weil er seine Taten, die nicht mehr ganz seine sind, nicht
verantworten kann. Die Sprache, die aus diesem Umstand
entsteht, kann also ebenfalls nicht mehr verantwortet werden.
Man neigt dazu, zu glauben, daß die religiöse Sprache eher zur
Phrase würde, dennoch stellen die ,aufgeklärten' Leute an sie noch
Erwartungen, die nur deshalb berechtigt sein können, weil diese

Sprache sich zuvor in der Tat bezeugte, sich ganz mit ihr deckte.
Dieses völlige Gedecktwerden hat die Aufklärung nicht zuwege
gebracht, jedenfalls nicht bis zu völliger Gewißheit. Die Deckung
bleibt Sache des Verstandes, und der ist der Verteidiger aller
Parteien. So verwandeln sich im Nu Überzeugungen zu Meinungen und
umgekehrt. In der autoritativen Sprache gibt es eben keinen Grund
zu meinen, es gilt: Glauben! Man glaubt, die Freiheit in der Mei-

62



nung zu haben und zu behaupten; ich glaube, der Glaube ist die
Freiheit, die es gibt. Gott kann die Welt nicht ersetzen, er kann
sie aber sein. Der Mensch kann Gott nicht ersetzen, er kann jedoch
im gleichen Recht der Schöpfung mit ihm in der Welt sein,
gleichberechtigt mit ihm die Schöpfung verantworten, wie der Schöpfer
der Welt so als der für die Welt Geschaffene. Und mit diesem Bezug
könnte sich die wahre Sprache ergeben, die ja da war und auch
weiterhin wirksam ist in diesen Juden, die sich in die Schöpfung
verantwortlich einbegreifen. (Ich spreche hier nur von Juden und
nicht von Christen, aus einem einzigen Grund: ich fühle mich nur
berechtigt, über Juden zu sprechen, denn von ihnen weiß ich
mehr.). »

REZENSIONEN

Martin A. Klopfenstein: Die Lüge nach dem Alten Testament. Ihr Be¬

griff, ihre Bedeutung und ihre Beurteilung. Gotthelf-Verlag, Zürich
und Frankfurt a. M. 1964.

In dieser umfangreichen Berner Doktordissertation von XVI + 517 Seiten
(einschließlich 1638 Anmerkungen und verschiedener Register) werden in
sorgfältigen Exegesen die Belegstellen des Nomens und Verbums der Wurzeln

sqr, kzb, khs im Alten Testament und in Umweltsliteratur untersucht.
Auch auf die jeweiligen Septuagintaübersetzungen geht der Verfasser ein.
Anschließend findet sich eine Übersicht über den Gebrauch der Wortstämme
rmh und sw'. Am Schluß des bis Seite 324 reichenden ersten Kapitels
werden die Ergebnisse der Begriffsanalyse dargeboten: Es ist sehr
wahrscheinlich, daß sqr (Bund, Recht, Treue brechen) im Vertragsrecht, khs
(sagen bzw. machen, daß nicht oder nicht sagen bzw. nicht machen, daß)
im sakralen und profanen Strafrecht, saw' im Bereich der primitiven Magie
beheimatet sind, während kzb (Lügen reden) und rmh (betrügen, auch
mirmä und remijjä) dem Gebiet des täglichen Handels und Wandels
angehören.

Wenn es kein allgemeines Verbot der Lüge im Alten Testament gäbe,
so hänge das «mit der strengen Bezogenheit der vielgestaltigen Phänomene
der Lüge auf die differenzierten konkreten Formen des Gemeinschaftslebens
zusammen. .». Das Alte Testament weise «Lüge und Trug in ihren
verschiedenartigen Formen kompromißlos als Sünde wider Jahwe und darum
als untragbare Schädigung des Gemeinschaftslebens ab. .». Das apodiktische

Verbot «Du sollst nicht wider deinen Nächsten in der Funktion eines

63


	Auf dem Weg nach Jerusalem : moderne Dichtung aus Israel

