Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Die Konzilsdeklaration tber die Juden : endgultige Version und
Zukunftsaussichten

Autor: Hruby, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE KONZILSDEKLARATION UBER
DIE JUDEN

Endgiltige Version und Zukunftsaussichten

Von K. HrRuBY

«, Roma locuta, causa finita ?‘ Solange der vollstindige Wortlaut
der Deklaration iiber die Nichtchristen sowie deren feierliche An-
nahme aussteht, kann man natiirlich nicht sagen: Rom hat ge-
sprochen, die Sache ist zu Ende. Es wird sich auch noch zeigen
miissen, welchen Einwinden aus den Reihen der Bischofe die vierte
Fassung Rechnung trigt. An der eigentlichen Linie oder ,Kon-
zeption® des Schriftstiicks diirfte sich indessen, so sollte man mei-
nen, nichts Entscheidendes mehr dndern. Jedenfalls wiire es un-
richtig, sich diesbeziiglich auf neue Uberraschungen einzustellen.»

Wir wollen heute an diese Prognose aus der Feder von H. Raff!
ankniipfen und kurz zu analysieren versuchen, ob und in welcher
Weise sie durch die endgiiltige Annahme des Textes der Deklara-
tion durch die Konzilsviter, am 15. und 16. Oktober 1965, und
seine Promulgation durch Papst Paul VI., am 28. desselben Monats,
in Erfiillung gegangen ist.

Die Intersessionsperiode 1964—1965

Das Abstimmungsergebnis vom November 1964 stellte eine ein-
deutige, unmilverstindliche Willensdullerung der iiberragenden
Mehrheit der Konzilsviter dar. Rein technisch und formell gesehen
bestand jetzt die Aufgabe des Sekretariats fiir die christliche Ein-
heit, als dem mit der Ausarbeitung der Israelsdeklaration betrauten

1 Judaica, Heft 3, September 1965, S. 133 ff.



Organismus?, einzig und allein darin, den Text neuerdings im
Sinne der 242 «juxta modum» abgegebenen Ja-Stimmen zu iiber-
arbeiten. Nach dem Konzilsreglement konnten sich diese «Modi»
nur auf Fragen sekundidrer Art beziehen und demnach nicht an
der Substanz des Textes als solchem riihren. Nun birgt jedoch diese
etwas vage Formulierung die Gefahr in sich, daf} es auf einem Ge-
biet, wie dem der Israelsdeklaration, wo es sich grofiteils nicht um
Fragen rein doktrindrer Natur handelt und wo manche exegeti-
schen Erkenntnisse zum erstenmal offiziell zum Ausdruck kom-
men, tatsichlich nicht immer leicht ist, zwischen wesentlichen
und zweitrangigen Elementen zu unterscheiden, weil dafiir ganz
einfach die bindenden Kriterien fehlen. Daf} letzten Endes die
«Retuschen», welche der endgiiltige Text gegeniiber der Vorlage
vom November 1964 erlitten hat, weit iiber alle moglichen «Modi»
hinausgegangen sind und damit wenig oder gar nichts zu schaffen
haben, ist jedenfalls eine stehende Tatsache.

Die Opposition

Politische Vorstoéfle. Hatten schon die verschiedenen Ausarbei-
tungsetappen des Israelsdokuments heftige Oppositionen sowohl
politischer als auch religioser Art hervorgerufen, so konnte man
auf diesem Gebiet nach der Abstimmung vom November 1964 ein
wahres «Crescendo» verzeichnen.

Die ersten gezielten Oppositionen kamen auch diesmal wieder
aus dem arabischen Lager, ausgehend von dem «ne varietur» wie-
derholten Grundargument: «Jede Erklirung zugunsten der Juden
starkt der zionistischen Sache und damit dem Staat Israel das
Riickgrat.» Diesem Argument gegeniiber hatten sich bislang alle
kirchlichen Erklirungen, daB es sich um eine rein religiése Ange-
legenheit, ohne jeden politischen Hintergrund, handle, als nutz-
und zwecklos erwiesen. Ab Dezember 1964 liefen wieder fast pau-

2 Wir sprechen aus praktischen Griinden auch weiterhin von der «Israels-
deklaration», wiewohl der offizielle Name des Gesamtdokuments zu dieser
Zeit bereits « Erklirung iiber die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen » lautete.



senlos Nachrichten bei den Presseagenturen und in den Redaktio-
nen der Zeitungen ein, die von wachsender Unruhe in den arabi-
schen Léndern, hervorgerufen durch die Stellungnahme des Konzils
in der Judenfrage, berichteten, von der Gefahr administrativer
Zwangsmallnahmen gegen die Katholiken, von der sich immer
deutlicher am Horizont abzeichnenden Drohung einer allgemeinen
Christenverfolgung und so weiter. Alle diese Dinge waren bereits
so oft ins Treffen gefithrt worden, dal man in manchen, der Israels-
deklaration wohlgesinnten Kreisen auf die Karte des «Abniitzungs-
faktors» zu setzen begann. Jedermann weill, argumentierte man
dort, dafBl «Stimmungsmache» zu den beliebtesten Waffen aus dem
Arsenal der Arabischen Liga gehort und dafl man demgemil3 den aus
diesem Lager kommenden Drohungen keine iibertriebene Bedeu-
tung beimessen diirfe. Es habe sich bis zum UberdruB} gezeigt,
daf} der einzige gemeinsame Nenner der vielgerithmten «arabischen
Einheit» der mit grofler Lautstirke proklamierte Antagonismus
gegen den Staat Israel sei, ohne dal} sich die arabischen Linder je-
doch bislang selbst auf diesem Gebiet iiber eine gemeinsame Hal-
tung oder Aktion hétten einigen kénnen (siehe zum Beispiel die
Frage der Ableitung des Jordans). Auch miisse man im Verhéltnis
der arabischen Welt zum jiidischen Staatswesen in Paldstina rein-
lich zwischen «Verbalexplosionen» und realpolitischen Erwigungen
unterscheiden und dem Umstand Rechnung tragen, dal manche
Mitgliedstaaten der Arabischen Liga wohl mit groBlem Stimmauf-
wand im gemeinsamen HaBkonzert gegen Israel mitwirken, tat-
siichlich aber der israelischen Realitit aus Selbsterhaltungsgriinden
weitaus weniger ablehnend gegeniiberstehen, als es die offiziellen
Erklarungen glauben machen. Also kénne man zumindest auf poli-
tischem Gebiet diese groBangelegte Protestaktion als eine Art
iiberdimensionaler Seifenblase betrachten, und kein Kenner des
wahren Krifteverhiltnisses im arabischen Raum koénne ihr eine
Bedeutung beimessen, die sie ganz einfach nicht haben kann.
Hiezu muf} gesagt werden, dafl zumindest eine politisch im all-
gemeinen ausgezeichnet informierte Instanz, und zwar das vatika-
nische Staatssekretariat, die arabischen Drohungen ernstgenommen
zu haben scheint. Aber bei dieser Haltung spielen auch andere
Motive mit, die gewill im unverhohlenen Antagonismus der ultra-

4



konservativen Kurienkreise gegen die Israeldeklaration zu suchen
sind.

Dal} die arabische Protestaktion neuerlich die ungeteilte Unter-
stiitzung der in den arabischen Léndern beheimateten oder resi-
dierenden Patriarchen und Bischife fand, liegt in der Natur der
Sache und erklirt sich gewill zum Gutteil aus der Hirtensorge dieser
Prilaten um die ihnen anvertraute Herde. Und daB} trotz der von
Optimisten ins Treffen gefiihrten Gesamtsituation, derzufolge
Christenverfolgungen in den arabischen Lindern wegen der sich
notwendig daraus ergebenden aullenpolitischen Verwicklungen
nicht zu befiirchten seien, diese Gefahr auch in unseren Tagen nicht
einfach von der Hand zu weisen ist, zeigen schon die antichristlichen
Ausschreitungen, die vor einigen Jahren in der Tiirkei, als dem
«laizistischsten» — und einem noch dazu nichtarabischen — mos-
lemischen Land stattfanden. Aus diesem Grund wire es abwegig,
die negative Stellungnahme der Bischofe aus den arabischen Léin-
dern einzig und allein dem politischen Druck zuzuschreiben, dem
sie ausgesetzt waren, wenn diesem Umstand auch gewifl eine sehr
grol3e Bedeutung zukommt.

Auch den nichtkatholischen Pralaten aus arabischen Landern,
die in diesem Zusammenhang «theologische» Stellungnahmen be-
zogen, mull man als Motiv ihrer Haltung eine echte Sorge um ihr
Kirchenvolk zuerkennen, obwohl natiirlich in diesem Fall der po-
litische Druck eine noch groBere Rolle spielt als bei den katholi-
schen Kirchenfiirsten, da ja die Nichtkatholiken keinen Riickhalt
an einer kirchlichen Zentralinstanz haben, die irgendwie mit dem
Vatikan verglichen werden koénnte. Wenn man andererseits be-
denkt, wie sehr die christlichen Kirchen in den arabischen Lindern
jahrhundertelang oft heroisch um ihre nackte Existenz kiampfen
mullten, so daB fiir theologisches Denken und Arbeiten meist weder
die Vorbedingungen noch die Moglichkeiten vorhanden waren, mu-
ten «theologische» Erklirungen wie die am 7. Dezember in Damas-
kus abgegebene des syrisch-orthodoxen Patriarchen von Antio-
chien?, Ignatios, reichlich merkwiirdig an:

3 Infolge der monophysitischen Streitigkeiten war der alte Patriarchats-
sitz von Antiochien, im Widerspruch zur alten, auf dem Territorialprinzip
beruhenden kirchlichen Regel, nach der ein Bischofssitz nur einen Inhaber

5



«Der Glaube der Kirche hinsichtlich der Kreuzigung Jesu lehrt»,
fiithrt der Patriarch aus, «daB die Verantwortlichkeit dafiir bis ans
Ende der Welt auf dem jiidischen Volk lastet. Es geht dabei um

haben konnte, durch lidngere Zeit der Spielball zwischen «orthodoxen», das
heilt den Konzilsdefinitionen treuen, und «nichtorthodoxen», monophysi-
tisch gesinnten Prialaten geworden, so dafl es nach dem Konzil von Chalke-
don (451) oft zwei Bischofe gab, die den Patriarchentitel trugen. Dieser
Zustand wurde dann spéiter quasi offiziell.

Zur Kreuzfahrerzeit errichtete man dann, wie in Konstantinopel und
Jerusalem, auch ein lateinisches Patriarchat von Antiochien (1098—1266),
und auch dieser Titel blieb nach dem Zusammenbruch der Kreuzfahrer-
herrschaft’ bestehen, bis er, schon zur Konzilszeit (Vaticanum II) still-
schweigend abgeschafft wurde und aus dem pipstlichen Jahrbuch ver-
schwand. So gab es also bereits drei Priilaten, die den Titel eines Patriarchen
von Antiochien trugen.

Die Situation komplizierte sich noch weiterhin infolge verschiedener
Unionsbestrebungen mit Rom, die im Laufe des 18. Jahrhunderts zur Aner-
kennung eines griechisch-katholischen und dann (1783) zur Wiederherstel-
lung eines syrisch-katholischen Patriarchats fiithrten, beide ebenfalls mit
dem Titel von Antiochien. Damit erhéhte sich die Zahl der Patriarchen auf
fiinf. Dazu kommt noch, daB der maronitische (katholische) Patriarch vom
Libanon ebenfalls diesen Titel trigt, so daB es zeitweise sechs Patriarchen
von Antiochien gab, deren Zahl sich, wie erwihnt, durch die Abschaffung des
lateinischen Titels wieder auf funf reduzierte.

Msgr. Ignatios ist der augenblicklich regierende syrisch-jakobitische,
nichtunierte Patriarch. Da der Sprachgebrauch dahin geht, das Beiwort
«orthodox» als unterscheidendes Merkmal den mit Rom nicht in Union
stehenden Kirchen zu geben, ohne Riicksicht auf ihre «Orthodoxie» im
Sinne der alten Konzilien, spricht man vom syrisch-orthodoxen Patriarchen
und meint den syrisch-jakobitischen.

Msgr. Maximos Saigh, von dem spéter die Rede sein wird, ist der augen-
blickliche griechisch-katholische Inhaber des Patriarchatstitel von Antiochien
(den er mit den Patriarchaten von Alexandrien und Jerusalem kumuliert).
Wir werden auch dem Ausdruck «melchitisch» begegnen, der ebenfalls eine
lange Vorgeschichte hat. Er ist vom semitischen Wort melek abgeleitet, das
«Koénig» bedeutet und wurde nach Chalkedon von den Monophysiten den
Glaubigen der Patriarchate von Antiochien, Alexandrien und Jerusalem
beigelegt, die der vom Basileus, also vom byzantinischen Kaiser vertretenen
«orthodoxen» Sache treugeblieben waren. Im augenblicklichen Sprach-
gebrauch bezeichnet der Ausdruck «melchitisch» die arabischsprechenden
Gléaubigen der drei alten Patriarchate, seien sie nun griechisch-katholisch
oder griechisch-orthodox, um sie von den Anhiingern der monophysitischen
Kirchen zu unterscheiden.



einen im Geist des Christentums auf ewige Zeiten fest verankerten
Glaubenssatz, unabhingig davon, daBl die Welt und ihre Ideen
wandelbar sind. Die Bibel, in der dieser Glaube seinen Nieder-
schlag findet, wurde nicht fiir eine einzige, sondern fiir alle Gene-
rationen geschrieben... Wir, das heiBt der Patriarch und der hl.
Synod, verurteilen diese Neuerung (das heiflit den Versuch des
Konzils, die Juden an der Verantwortung fiir die Kreuzigung frei-
zusprechen), die weder im gottlichen Buch noch in den Lehren
der Kirche zu finden ist.»

Eine solche Erklirung kann natiirlich nur auf dem Boden der
tatsichlichen Verhiltnisse voll verstanden und gewiirdigt werden.
Einerseits &uBlert sich in ihr eine vollkommene Stagnation im
theologischen Denken, andererseits aber ist sie ein beredter Aus-
druck dafiir, wie sehr die christlichen Minderheiten und Splitter-
gruppen in den iiberwiegend moslemischen Léandern auch heute
noch, allen offiziellen Erklirungen iiber die «arabische Solidaritét»
zum Trotz, um ihre nackte Existenz bangen und sich fortlaufend
genitigt sehen, ihre hundertprozentig «panarabische» Gesinnung
auf allen Gebieten unter Beweis zu stellen.

Ein ganz anderer Unterton ist in der wirdigen und iiber der
Situation stehenden Erklirung erkennbar, die der — ebenfalls
arabischsprachige — griechisch-melchitische (katholische) Patriarch
von Antiochien, Maximos IV. Saigh, am 26. November 1964 in
Beirut einem Korrespondenten der libanesischen Zeitung «Al Safa»
gemacht hat. Patriarch Maximos ist vor allem durch seinen beton-
ten Nonkonformismus und durch seine mutige Haltung allen Be-
strebungen gegeniiber bekanntgeworden, die rémische Kirche mit
der Gesamtkirche zu identifizieren®. Nachfolgend die Ausfithrungen
des Patriarchen?®:

«Alles, was in der Presse iiber die den Juden erteilte ,Losspre-
chung® geschrieben wurde, ist entstellt wiedergegeben worden. Die

4 Nicht im Sinne des Katholizitdtsanspruchs, sondern hinsichtlich der
kirchlichen Tradition und Disziplin. Msgr. Maximos, der inzwischen zum
Kardinal ernannt wurde, hat es daher auch abgelehnt, sich am Konzil der
lateinischen Sprache zu bedienen und hat seine Interventionen franzoésisch
gehalten.

5 Nach «Documentation Catholique» vom 21. Februar 1965, Spalte 314.

7



Frage ist nicht, ob die Juden von der Schuld am Tode Christi
freigesprochen wurden oder nicht. Tatsache ist, dall Juden Jesus
getotet haben, aber man kann nicht sagen, dafl ihn alle Juden
getotet haben. Diejenigen, welche an seinem Tod mitgewirkt haben,
sind personlich daran schuldig geworden, aber nicht alle Juden
der Welt. Was an Christus veriibt wurde, kann man nicht allen
Angehorigen des jiidischen Volkes bis ans Ende der Zeiten zum
Vorwurf machen, und man kann auch die Schuld daran nicht auf
die heute lebenden Juden schieben. So wie es einst war, ist es auch
heute noch: Derjenige, welcher totet, ist verantwortlich fiir sein
Verbrechen, aber man kann niemals das Volk, dem er angehort,
dafiir verantwortlich machen. Ubrigens glauben ja doch unsere
mohammedanischen Briider nicht an die Kreuzigung Christi®.
Warum also diese ganze Aufregung? Andererseits ist die Frage als
solche (am Konzil) noch nicht endgiiltig geregelt worden, da das
ganze Deklarationsprojekt in letzter Instanz auf der vierten Kon-
zilssession zur Begutachtung vorgelegt werden wird. O Volk, ver-
suche doch verniinftig und etwas gerechter zu sein!»

Die Worte des Patriarchen fanden ein Echo nicht nur in der
libanesich-mohammedanischen Presse, sondern bis nach Agypten,
wo ebenfalls Stimmen laut wurden, die vor jeder Begriffsverwir-
rung und vor jeder Uberhitzung der Leidenschaften warnten. Es
seien hier nur die sehr bezeichnenden Ausfiihrungen von Achmed
Baha’a Eddin erwihnt, dem Direktor der dgyptischen Wochen-
schrift «Al Mussawah 7»:

«Unsere Reaktion darf nicht von Leidenschaften diktiert wer-
den», schreibt Baha’a Eddin. «Wir miissen angesichts der Welt-
offentlichkeit sorgfiltig darauf hinweisen, dafl es nicht unsere Ab-
sicht ist, uns in eine religiose Polemik einzumischen... Die mo-

6 Vgl. Koran, Sure 4, 156: «Und weil sie (die Juden) sprachen: «Siehe,
wir haben den Messias Jesus, den Sohn der Maria, den Gesandten Allahs
ermordert — doch ermordeten sie thn nicht und kreuzigten thn nicht, sondern
etnen thm dhnlichen. .. Und siehe, diejenigen, welche tiber ihn uneins sind,
sind wahrlich im Zweifel in betreff seiner. Sie wissen nichts von ihm, sondern
folgen nur Meinungen; und nicht toteten sie thn tn Wirklichkeit, sondern es
erhohte thn Allah zw sich.»

? Nach «Le Monde» vom 20./21. Dezember 1964, S. 15.



hammedanische Religion betrachtet die Juden nicht als am Tode
Christi schuldig. Jede Form von Religions- oder Rassenfanatismus
ist uns fremd, und wir stehen ihr ablehnend gegeniiber. Ubrigens
sind wir ja ebenso Semiten wie die Juden. Der Staat Israel ist
seinerseits der konkrete Ausdruck einer reaktionir-rassistischen
Bewegung, das Erbe der europiischen und nicht der arabischen
Verfolgungen.»

Als Gegengewicht zur neuerlichen Entfesselung der Leiden-
schaften im arabischen Raum muf} die Erklirung Kardinal Beas
gewertet werden, die bereits am 30. November 1964, also wenige
Tage nach der Abstimmung iiber die Israelsdeklaration, im «Osser-
vatore Romano» erschienen ist und demnach vorbauend wirken
wollte:

«Die Erklarung tiber die Haltung der Kirche zu den nichtchrist-
lichen Religionen wurde anldBlich der 127. Generalkongregation
von einer sehr groflen Mehrheit gebilligt... Der offizielle Bericht-
erstatter (das heillt Kardinal Bea selbst) hat in diesem Jahr, wie
bereits im Vorjahr auch, ausdriicklich erklart, daB3 der Deklaration
ein rein religioser Charakter zukommt und daB sie keinerlei poli-
tische Interpretation zulaf3t. Dieser ausschlieflich religiose Cha-
rakter wurde in dem den Konzilsvitern zur Abstimmung vorge-
legten Text noch dadurch ganz besonders hervorgehoben, dafl in-
zwischen entschieden wurde, das Dokument solle einen Anhang
zum Schema ,De Ecclesia® bilden und nicht ausschlieBlich die
Juden, sondern alle Nichtchristen einbeziehen. Es ist dabei voll-
kommen klar, daf} die Erklarungen iiber die Hindus, die Buddhisten
und die Mohammedaner nichts mit Politik zu tun haben, und es
ist ebenso klar, daf3 es sich mit der Erklarung iiber die Juden
genau so verhilt. Es ist dort tatsichlich ausschliellich die Rede
von den Beziehungen zwischen der Religion des Alten Testaments
und dem Christentum sowie von der Lehre des hl. Paulus iiber die
religiose Zukunft des Volkes Israel. Die Frage der Schuld derer, die
aktiv an der Verurteilung Jesu teilgenommen haben, wird nicht
einmal ausdriicklich behandelt. Man erkliart blof3, daB diese Ver-
urteilung nicht den vier und mehr Millionen Juden zur Last gelegt
werden kann, die damals aullerhalb Paliastinas in den Lindern der
Diaspora lebten, und noch weniger den Juden unserer Zeit. Auch

9



die pastoralen Auswirkungen der im Dokument auseinandergesetz-
ten Tatsachen betreffen die rein religiose Sphére.

Nach all diesen klugen und objektiven Mafinahmen und Er-
klarungen kann man mit Berechtigung hoffen, dall die Deklaration
im rechten Licht interpretiert und mit ruhiger Gelassenheit aufge-
nommen wird. Auf diese Weise werden dann auch die Anklagen
aufhoren, die in der Presse in den letzten Tagen aufgetaucht sind
und denen zufolge die Konzilserklarung politische Ziele und Inten-
tionen verfolgt. Jede andere Haltung wiirde bedeuten, dall man
die in der Deklaration enthaltenen Behauptungen willkiirlich und
falsch auslegen will, was dann darauf hinausliefe, die Absichten
des Konzils und eines Konzilsdokuments zu verdrehen, das von
Motiven der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der christlichen Liebe
geleitet wird und somit offensichtlich in vollem Einklang mit dem
Geist des Evangeliums steht. Es handelt sich um eine religiose
Frage, bei der das Konzil kein anderes Ziel verfolgt, als iiberall den
Frieden zu fordern. Die Kirchenversammlung wiinscht, man mdage
die Religion nicht dazu miflbrauchen, Diskriminierungen und po-
litische Vorurteile zu rechtfertigen.»

Die innerkirchliche Opposition. Ein anderer Frontalangriff gegen
die Israelsdeklaration wurde von seiten der konservativ-reaktioné-
ren Kreise im katholischen Lager selbst gestartet. Wahrend die
politischen Argumente auf der Hand liegen, erfordert es die ele-
mentarste Objektivitit, die Argumentation der «Traditionalisten®»,
von denen im Zusammenhang mit der Konzilsberichterstattung
immer wieder die Rede war, hinsichtlich der Israelsfrage etwas
zu analysieren und nicht einfach schematisch als Ganzes abzutun.

Es geht auch dabei im Grunde — wenn auch gewil} viele andere,
schwer analysierbare Momente mitspielen — um ein subtiles Pro-
blem des Kirchenbegriffs, des Wertes einer bestimmten Tradition
fiir die Interpretation von Schriftstellen, der Tragweite und der

8 Wir nehmen diesen Begriff im Sinne der landldufigen Konzilsbericht-
erstattung auf, wiewohl er nicht gerade sehr gliicklich gewihlt ist. Er be-
zeichnet die Kreise, die von allem Anfang an gegen das von Papst Johannes
XXIII. proklamierte «aggiornamento» der Kirche zu Felde gezogen sind, und
zwar gestitzt auf Argumente, die teils auf ihren Kirchenbegriff zuriick-
gehen, teils aber von theologischen Optionen herstammen.

10



theologischen Bedeutung péapstlicher Dokumente und Stellungnah-
men in der Vergangenheit und so weiter. Alle im Zusammenhang
mit der Israelsdeklaration in Umlauf gebrachten Traktate und
Abhandlungen — sie reichen von der einfachen Broschiire bis zu
umfangreichen «Wilzern» mit iiber 600 Seiten — wollen zeigen,
dal3 die antijiidische Haltung der Kirche von den ersten Zeiten
an iiber die Kirchenvéter bis zur Gegenwart ein einheitliches Ganzes
konsequenter Ablehnung und Verwerfung des Judentums bildet.
Diese Haltung, so argumentieren die Wortfiithrer dieser Richtung,
stellt die einzige legitime und authentische Tradition der Kirche in der
Judenfrage dar, und jedes Abweichen davon mul} als antikirchliche
Gesinnung in Acht und Bann getan werden. Es fiel auf diesem
Gebiet mehrmals das Wort vom «Verrat an der authentischen
Tradition der Kirche». Im Mittelpunkt aller Erwigungen dieser
Art steht das «ex traditione» zum Theologumenon erhobene Ar-
gument, das jiidische Volk habe sich kollektiv am Tode Christi
schuldig gemacht, und zwar fiir alle Zeiten und in allen seinen
Gliedern und trage so fiir immer die Verantwortung fiir eine Tat,
um derentwillen es auch von Gott verworfen worden sei.

Die theologische Unhaltbarkeit einer solchen These, ihr un-
biblischer Charakter und die allen Prinzipien christlicher Moral
hohnsprechende Idee einer Kollektivschuld wurde in den Inter-
ventionen der Bischéfe zur Israelsdeklaration immer wieder betont.
Nun haben die Traditionalisten, deren verhiltnismaflig geringe
Zahl?® in keinem Verhéaltnis zu ihrem EinfluB} in den Konzilsgremien
stand, ihrer Sache wahrlich dadurch nicht gedient, dal sich ihre
Argumentation meist durch Gehéssigkeit, ungliickliche Formulie-
rung und Borniertheit!?, ja durch offensichtlichen bosen Willen
auszeichnete, von den angewandten Methoden ganz zu schweigen.
Nicht nur in der Judenfrage, sondern auf allen Gebieten hat sich
ihr Vorgehen als typisch fiir die zutiefst unaufrichtige Haltung

9 Das gilt fiur die «erklidrten» Traditionalisten. Weitaus schwieriger ist
es naturlich, im Einzelfall die Zahl der «Sympathisierenden» abschétzen zu
wollen.

10 Wie zum Beispiel im Falle der Intervention von Kardinal Ruffini
vor der Abstimmung vom November 1964, auf die wir noch in einem #hn-
lichen Zusammenhang zurickkommen werden.

11



erwiesen, die man der romischen Kirche im Lager ihrer Gegner so
oft zum Vorwurf gemacht hat und die Kardinal Alfrink von Utrecht
vor einigen Monaten!! zu dem Ausspruch verleitete, antirémisch
sei nicht mit antikirchlich oder antipadpstlich gleichzusetzen. Es
ist gewill ebenfalls gegen das Wesen der Kirche, wie es sich das
Konzil neu zu formulieren bemiiht hat, sich systematisch und
prinzipiell allen neuen Erkenntnissen auf dem Gebiete der Exe-
gese, der geschichtlichen Forschung und des theologischen Denkens
zu widersetzen und zu verschlielen, selbst unter Beriicksichtigung
und in Anerkennung des romisch-katholischen Kirchenbegriffs, der
als solcher dabei nicht zur Diskussion steht.

Typisch fiir diese Haltung ist ein Artikel, der am 15. Februar
1965 in der romischen Pastoralzeitschrift «Il1 Palestra del Clero»
aus der Feder von Msgr. Carli, Bischof von Segni!?, veroffentlicht
wurde. Msgr. Carli war einer der dynamischsten Wortfiihrer der
riickschrittlich gesinnten Opposition und hat in diesem Sinn
haufig am Konzil das Wort ergriffen. Er war auch eine der Schliis-
selfiguren des «Coetus Internationalis Patrum», der «Interessen-
vereinigung» der reaktiondren Opposition am Konzil. Msgr. Carli
zieht in seinem Artikel im Namen der katholischen Orthodoxie
und der Reinheit der kirchlichen Lehre heftig gegen die vom Konzil
angenommene Israelserklirung zu Felde. Seiner These zufolge ist
das gesamte jiidische Volk kollektiv und objektiv verantwortlich
am «Gottesmord», und diese Verantwortung wird sowohl vom
geschichtlichen als auch vom gegenwirtigen Judentum geteilt,
insofern es eine freiwillig gewollte Fortsetzung des Judentums zur
Zeit Jesu darstellt. In diesem Sinn kann man das jiidische Volk
als «von Gott verworfen» und «vom goéttlichen Fluch getroffen»
bezeichnen.

Dieser Artikel hat verstédndlicherweise grofSe Aufmerksamkeit

11 AnléBlich des Streites um die Berechtigung, das Eucharistiegeheimnis
anders als in den Kategorien der aristotelisch-thomistischen Philosophie
ausdriicken zu wollen. Wir erinnern daran, daf3 der Papst selbst in einer
Enzyklika zu dieser Frage Stellung genommen hat.

12 Segni ist eine der zahllosen italienischen Zwergdiozesen, die zu redu-
zieren eine der Hauptaufgaben der neu konstituierten italienischen Bischofs-
konferenz ist.

12



hervorgerufen und hat durch Monat hindurch eine Flut von Ge-
riichten iiber das weitere Schicksal der Deklaration gendhrt. Man
fragte sich namlich nicht zu Unrecht, wie es zu erkldaren sei, daB
angesichts der eindeutigen Stellungnahme der immensen Mehrheit
der Konzilsviter in der Judenfrage eine angesehene Pastoralzeit-
schrift, noch dazu in Rom, derartigen Ausfiihrungen Raum geben
konne und kniipfte daran die Hypothese, dies wire mit der Zu-
stimmung und dem Wissen hoher und hochster kirchlicher Kreise
geschehen und lasse die Stiarke der Opposition ahnen, welche die
Israelsdeklaration auf den Plan gerufen hatte.

Die Papsthomalie. In dieses bereits von Spannungen aller Art
erfiillte « Gesamtklima» hinsichtlich der Israelsdeklaration féillt nun
auch der Zwischenfall mit der Homilie, die Papst Paul VI. am
Passionssonntag, den 4. April 1965, in der romischen Vorstadt-
kirche «U. L. F. von Guadelupe» hielt und die jiidischerseits grof3e
Unruhe hervorgerufen hat. Was war geschehen13?

«Eine vom Papst am Passionssonntag gehaltene Predigt hat
in manchen jiidischen Kreisen die Frage der Verantwortlichkeit
des jiidischen Volkes am Tode Christi neuerlich aktuell werden
lassen. An diesem Sonntag behandelte Papst Paul VI.... in einer
Predigt die im Evangelium (Joh. 8, 46-59) berichteten Tatsachen.
,Es ist das eine schwerwiegende und traurige Seite (des Evange-
liums)‘, fithrte er aus. ,Sie erzihlt vom Zusammenstof3 Christi mit
dem jiidischen Volk. Jenes Volk, das ausersehen war, den Messias
zu empfangen, das ihn seit Tausenden von Jahren erwartete und
das ganz in dieser Sicherheit aufging — im rechten Zeitpunkt, das
heillt, als Christus kommt, spricht und sich offenbart, erkennt ihn
dieses Volk nicht nur nicht an, sondern es bekdmpft, verleugnet
und verfolgt ihn, um ihn schlieBlich zu toten.‘»

Die Zeitung «Le Monde'*» geht auch auf den SchluBpassus der
Papsthomilie ein:

«Der Papst fithrte darauf das Thema des menschlichen Unver-
standes gegeniiber Christus im Laufe der Jahrhunderte weiter aus,
wies auch auf die Worte des Heilands am Kreuz hin und sagte

13 Wir zitieren die Tatsachen nach einem am 1. Mai 1965 in den «Infor-
mations Catholiques Internationales» erschienenen Artikel.
14 Ausgabe vom 10. April 1965, S. 11.

13



dann: ,Wollte Jesus diejenigen, die ihn ans Marterholz gebracht
hatten, verdammen? Wiinschte er ihren Untergang herbei? Jesus
sprach mit seinem himmlischen Vater und betete: ,Vater, vergib
ithnen, denn sie wissen nicht, was sie tun!“»

Wenn auch aus dem SchluBpassus der Predigt deutlich hervor-
geht, dal der Papst keine «Verurteilung» der Juden im Auge hatte,
so darf man sich doch nicht dariiber wundern, dal3 die Homilie
als solche in jiidischen — und auch christlichen — Kreisen mit
Befremden aufgenommen wurde und dal} sie, hineingestellt in den
Konzilszusammenhang und besonders angesichts der Polemik um
die Israelsdeklaration, die Frage nach dem «cui bonum» lautwerden
lie. Eines der Kernprobleme der Israelsdeklaration war doch
einerseits, theologisch und exegetisch gesehen, das der historischen
Verantwortlichkeit des jiidischen Volkes an der Kreuzigung Jesu
und andererseits die daraus resultierende jahrhundertealte Pseudo-
these von der Kollektivschuld und der Verwerfung der Juden so-
wie die fatalen Folgen einer solchen Darstellung in Predigt und
Religionsunterricht.

Nun hatte die Deklaration in ihrer damaligen, am 20.
November 1964 vom Konzil approbierten Form ausdriicklich ver-
langt, es solle «in Religionsunterricht und Predigt nichts gelehrt
werden, was in den Herzen der Gliubigen JudenhafB- oder Ver-
achtung entstehen lassen konnte. Nie sollte das jiidische Volk als
ein verworfenes, verfluchtes oder des Gottesmordes schuldiges
Volk hingestellt werden. Was Christus in seiner Passion widerfuhr,
kann in keiner Weise der Gesamtheit des damals lebenden Volkes
zugeschrieben werden. . . ».

Threm Wortlaut nach steht nun die Predigt des Papstes tatsich-
lich in Widerspruch zu dieser Erkliarung, denn es wird darin die
alte Verallgemeinerung wieder aufgenommen, «die Juden» hitten
Jesus nicht als den Messias anerkannt, hitten ihn bekdmpft, ver-
leumdet, verfolgt und letzten Endes getotet. Muite man aus dieser
Formulierung nicht den Schlufl ziehen, daB der Papst in der
Judenfrage den Standpunkt der «Traditionalisten» eingenommen
habe und dafl damit der Hauptpassus der Deklaration schwerstens
kompromittiert sei? In diesem Sinn miissen auch die jiidischen
Proteste gewertet werden, die von verschiedenen Seiten in Rom

14



einliefen und die vor allem auf eine Klarstellung des Sachverhalts
abzielten.

Die wvatikanischen Reaktionen waren konfus. Eine offizielle,
eindeutige Stellungnahme, die jedes Milverstéindnis zerstreut hitte,
blieb aus. Man erklirte offizios — das heil3t von seiten des Staats-
sekretariats, als Empfianger der Protesttelegramme —, man sei
iitber die judischen Reaktionen «erstaunt», «bestiirzt» und koénne
sie sich nicht erkliren, da der Papst doch ganz einfach eine Evan-
gelienstelle erliutert und sich dabei auf die «traditionelle Inter-
pretation» des geschichtlichen Ereignisses berufen habe5.

Um die aufgetauchten Bedenken zu zerstreuen, gab nun Kar-
dinal Bea seinerseits in einem der Turiner Tageszeitung « La Stampa »
gewihrten Interview eine Erkldrung zur Angelegenheit ab!6. «Es
besteht keine Ursache zur Beunruhigung», erklirte der Kardinal.
Er fithrte weiter aus, die Worte des Papstes seien «in der Sprache
der Evangelien formuliert gewesen, so wie man sie fiir gewShnlich
in der Predigt gebraucht, und nicht in der technischen Sprache
eines Dekrets, das sich an die ganze Welt und an Personen ver-
schiedenster Herkunft richtet». Kardinal Bea vergal} allerdings,
hinzuzufiigen, dal} gerade dieses Dekret den Gebrauch einer solchen
Terminologie ob der katastrophalen Folgen, die das in der Ge-
schichte gezeitigt hat, ausdriicklich verpont. . .

Alles in allem gesehen diirfte es sich tatséchlich eher um einen
«lapsus linguae» des Papstes gehandelt haben, dem keine besondere
«ferngezielte» Absicht zugrunde lag und der sich zur Génze aus
der Darstellungsweise erkliart, die den Ereignissen der Passions-
geschichte in den theologischen Akademien und Seminarien «tra-
ditionell» gegeben werden und die eben Tendenz haben, wenn sich
die Gelegenheit dazu bietet, ganz unbewullt an die Oberfliche zu
kommen.

Das «okumenischer Argument. Eine Gegnerschaft anderer Art,
die sich als besonders gefiahrlich erweisen sollte, erwuchs der
Israelsdeklaration aus dem Hinweis, sie stelle aus zwei Griinden
eine besondere Gefahr fiir die Beziehungen der katholischen
Kirche zu den in den arabischen Léndern vertretenen nichtkatho-

15 So die katholische Tageszeitung «L’Avvenire d’Italia» von Bologna.
16 Wir zitieren nach «Jewish Chronicle» vom 23. April 1965, S. 15.

15



lischen Kirchengemeinschaften dar: Erstens versetze sie alle
Christen ohne Ausnahme, wegen des MiBBverhiltnisses zwischen
dem Staat Israel und der arabischen Welt, in eine schwierige Si-
tuation, und zweitens stelle sie einen Bruch mit der Tradition dar,
die, wie allgemein bekannt ist, in den orientalischen Kirchen
ein ganz besonderes Ansehen geniet. Auf diese Weise vermengen
sich auch auf dieser Ebene wieder religiose und politische Ele-
mente in einer Weise, die es schwer macht, eine reinliche Scheidung
durchzufiihren.

Wir haben bereits auf die «theologische» Stellungnahme kirch-
licher Personlichkeiten in arabischen Liandern im Zusammenhang
mit der Israelsdeklaration verwiesen. Politischerseits wurden diese
Erklirungen nun so ausgewertet, als verlasse die katholische Kirche
mit der Tilgung des Begriffes vom sogenannten «Gottesmord!7»
den Boden des traditionellen, von den ersten, in fast allen Kirchen
anerkannten Konzilien festgelegten Dogmas von der Gottheit
Christi und ganz besonders die offizielle Formulierung des Konzils
von Ephesus (431 n. Chr.), das Maria, der Mutter Jesu, gegen die
Irrlehren des Nestorius, feierlich den Titel «Theotokos», «Gottes-
mutter», zuerkannt hat. Dies wiirde also bedeuten, einen weiteren
Keil in die trotz aller historischen Millverstindnisse noch sehr
breite theologische Basis zwischen Rom und den nichtunierten
orientalischen Kirchen treiben zu wollen.

Man hitte an sich nicht erwarten konnen, dal3 eine derartige,
wirklich an den Haaren herbeigezogene Argumentation irgendein
serioses Echo finde. Dem war aber nicht so. Wenn auch stets von
den zustindigen romischen Stellen mit Nachdruck betont wurde,
man sei vor allem bestrebt, die Israelsdeklaration aus dem politi-
schen Kreuzfeuer herauszuhalten, so war nun das Bestehen dieses
Kreuzfeuers ebenfalls eine gegebene Tatsache und stets dazu an-
getan, die besten Initiativen in eine Sackgasse zu bringen.

Die jadische Haltung. Dal} es den jiudischen Kreisen hauptsich-
lich um die Bereinigung des «Gottesmordkomplexes» ging, ist nur
zu verstindlich, ist er doch, um den Ausdruck Jules Isaacs zu
gebrauchen, die Grundlage des «Enseignement du mépris», der

17 Dabei geht es im Grunde gar nicht um den Begriff als solchen, sondern
um die menschliche Verantwortung und die theologischen Folgen.

16



systematischen Verdchtlichmachung der Juden und des Juden-
tums im christlichen Religionsunterricht, wodurch das Verhéltnis
der Kirche zu Israel so schwer belastet ist und was auch die un-
zidhligen falschen und schiefen Positionen hervorgerufen hat, die
von den reaktioniren Kreisen immer wieder als die Tradition der
Kirche in der Israelsfrage hingestellt wurden.

Die jiidischen Interventionen und Stellungnahmen zum Konzils-
geschehen waren iiberhaupt nicht immer sehr gliicklich. Das zeigte
sich zum Beispiel, als die Frage der eventuellen Entsendung jiidi-
scher Beobachter zum Konzil aufgeworfen wurde und man jiidi-
scherseits einen Funktiondr des israelischen Religionsministeriums
dafiir ins Auge fallte, was der ganzen Sache sogleich eine politische
Note verlieh und iibrigens dazu beitrug, das Projekt zum Scheitern
zu verurteilen. Nun darf man sich natiirlich auch diesbeziiglich
nicht ausschlieBlich an derartige Teilaspekte halten und mul} sagen,
dal} hinsichtlich der jiidischen Haltung hiiben und driiben, kirch-
licher- so gut wie jiidischerseits, fundamentale MiBverstindnisse
bestanden, die niemals grundsitzlich bereinigt wurden, weil sie
irgendwie gar nicht bis zur Sphéire des Bewul3ten vordrangen.

Kirchlicherseits mangelte es offensichtlich bis in die héchsten
Sphéaren an einer organischen Kenntnis des Judentums als ak-
tuelles religioses Phidnomen. Schon allein die Frage: «Wer ist fiir
das Judentum reprisentativ?» vermag praktisch nicht gelost zu
werden, weil die jiidischen Weltorganisationen, wie zum Beispiel
der Jiidische Weltkongre3, reine Interessenvertretungen darstellen
und keinerlei religioses Geprige tragen.

So ist auch kirchlicherseits immer wieder offiziell und offizios
vom «Dialog mit Israel» die Rede gewesen, und es ist schon rein
terminologisch unmdoglich, dafl dabei nicht eine Art «confusio in
radice» zum Zwiegesprich mit den von Rom getrennten Kirchen-
gemeinschaften eintritt. Die grundséitzlich falsche Einstellung zum
Judentum, die eben eine der Folgen der fatalen «Tradition» ist,
auf die wir in diesem Zusammenhang immer wieder gefiihrt werden,
hat bewirkt, daBl man kirchlicherseits tatsidchlich noch nicht so
weit ist, das moderne, zeitgendssische Judentum in seiner ganzen
Komplexitit als eine gegebene religiose GroBle anzusehen. Man
hat sich deshalb auch nicht geniigend Rechenschaft dariiber ab-

17



gelegt, daB}, rein religios gesehen — und wir befinden uns doch auf
einer rein religiosen Ebene — die Kirche wohl in allen ihren Ent-
wicklungsstufen den Dialog, das heiBt besser die Auseinander-
setzung mit Israel braucht und suchen mul}, weil es ihr letzten
Endes darum geht, den Platz und die Funktion Israels innerhalb
der christlichen Heilsordnung theologisch zu ergriinden, dafl aber,
vom selben Standpunkt aus gesehen, fiir das Judentum keinerlei
Veranlassung besteht, sich iiber Glaubensdinge mit dem Christen-
tum zu unterhalten, schon einfach deshalb nicht, weil der christ-
liche Faktor als solcher fiir das Judentum hochstens historische,
aber keinesfalls religiose Bedeutung besitzt. Es ist uns leider im
beschrinkten Rahmen dieses Artikels nicht moglich, im Detail auf
die religiose Haltung des Judentums zum Christentum einzugehen,
und es steht zu befiirchten, daf} eine unvollkommene Darstellung
nur zu neuerlichen Mildeutungen Anlafl gibt. Nur soviel sei gesagt,
dall das Judentum dem Christentum sehr wohl eine wahre religidse
Funktion an der Welt und fiir die Welt zuerkennt, daf es nun aber
diese Funktion in keiner Weise auf sich selbst beziehen kann!s.

18 Wir wollen in diesem Zusammenhang einige Beispiele dieser Haltung
anfiithren.

Die judischen Religionsphilosophen des Mittelalters gehen zu wieder-
holten Malen auf das Problem der Einschitzung des Christentums als reli-
gitses Phiinomen ein. So erkennt zum Beispiel Jehuda Halevi (1080?7—11457)
in seinem Kusari (4, 23) das Christentum und den Islam als zwei vorberei-
tende Etappen zur Erreichung des messianischen Ziels an, das in der Ein-
heit des menschlichen Geschlechts besteht.

Maimonides (1135—1204) sieht die Dinge éhnlich: Sowohl das Christen-
tum als auch der Islam bereiten unter den Volkern den Weg fiir den Mes-
sias (vgl. Mischneh Torah, Hilchot Melachim 11, 4). «Sie haben auf Erden
die Worte der Schrift und das Gesetz der Wahrheit verbreitet», schreibt
Maimonides. «Eines Tages werden auch sie sich von den Irrtiimern frei-
machen, die sie noch bekennen, und sich gleich zu Beginn der messianischen
Zeit der vollen Wahrheit zuwenden.» In seinen «Responsen» (Nr. 58) fihrt
er weiter aus: «Die Christen glauben und bekennen wie wir, da die Torah
gottlichen Ursprungs ist und durch unseren Lehrer Mose geoffenbart wurde.
Sie unterscheiden sich von uns nur in der Interpretation (der Schrift).»
Einerseits, und zwar wegen seines reineren Monotheismus — der grofle Vor-
wurf der jiidischen Theologen an die Christen war seit jeher der schittuf,
die Tatsache, da sie, in der judischen Perspektive, Gott andere gottliche

18



So erklart es sich auch, dafl das sogenannte orthodoxe Juden-

Krifte assoziiert haben —, sieht Maimonides im Islam eine héhere Stufe
der Gotteserkenntnis als im Christentum. Wenn es aber um das Scnrift-
verstindnis geht, dann zieht er das Christentum vor. Aus diesem Grund
darf man auch einen Christen in der Torah unterweisen, denn er bringt alle
Voraussetzungen mit, die zu ihrem Verstidndnis erforderlich sind, wéhrend
das angesichts der Verwirrung, welche die islamischen Traditionen geschaffen
haben, bei einem Moslem nicht statthaft ist.

Rein religionsgesetzlich gesehen sind sich die grofiten Autoritédten auf
diesem Gebiet einig dartiber — und das trotz aller gegenteiligen Anklagen
von christlicher Seite —, daB die Christen unter gar keinen Umsténden als
Gotzendiener zu betrachten sind. In diesem Sinne lehren Rabbenu Gerschom,
die «Leuchte des Exils» (10./11. Jh.), der berithmte Bibel- und Talmud-
kommentator Raschi (1040—1105), die Tossafisten, Rabbenu Tam, der
Enkel Raschis (1100?—1171), Salomo ibn Adret (1235—1310), Isaak b.
Scheschet (1326—1408), Josef Qaro, der Verfasser des Schulchan ‘aruch
(1488—1575) und R. Mose Isserles von Krakau (1510?—1572), dessen
Glossen zum Schulchan ‘aruch im aschkenasischen (deutsch-polnischen)
Bereich als Norm gelten. Der Schulchan ‘aruch unterscheidet tibrigens sorg-
faltig zwischen Gotzendienst und dem Bilderkult der Christen (Joreh de’ah,
141, 148; Choschen mischpat, 266). Diese Einschétzung des Christentums
hat die ganzen Jahrhunderte hindurch im Vordergrund gestanden.

Néaher zu unserer Zeit bemerkt der berithmte Talmudist R. Jakob Emden
(1679-—1776) in einem aus dem Jahre 1757 stammenden «Sendschreiben»:
«Der Stifter des Christentums hat der Welt eine doppelte Wohltat erwiesen;
einerseits hat er... mit aller Kraft die Lehre Moses befestigt und deren
ewige Verbindlichkeit nachdriicklichst betont ; andererseits hat er den Heiden
eine grofle Wohltat erwiesen, indem er die Abgotterei von ihnen entfernte,
sie zu den sieben (noachidischen) Geboten verpflichtete und ihnen noch dazu
eine Morallehre gab, in der er ihnen, wie bekannt, noch mehr Erschwerungen
auferlegte als das Gesetz Moses... Und nun, ihr christlichen Volker ins-
gesamt, wie schon und lieblich wire es, wenn ihr beobachtet, was euch von
euren ersten Lehrern vorgeschrieben wurde; wie schon wire euer Anteil,
wenn ihr den Juden in der Beobachtung ihrer Torah beistiindet !»

In seinem Kommentar zu den Spriichen der Viter (IV, 14) sagt derselbe
Autor weiter: «Die christliche Kirche unserer Zeit kann ebenfalls als eine
Gemeinschaft zur Ehre Gottes bezeichnet werden, ist es doch ihr Zweck, in
der ganzen Welt zu verkiinden, dafl es einen Gott gibt, der Herr ist tiber
Himmel und Erde, der belohnt und bestraft usw. Deshalb hat ihre Vereini-
gung Bestand, weil sie (die Christen) dem wahren Gott und seiner Torah
Ehre erweisen und seinen Ruhm verkiinden unter den Volkern, die ihn
nicht kennen und seinen Ruf nicht vernommen haben. Der Lohn fiir diese
edle Gesinnung kann nicht ausbleiben.»

19



tum?!® wéhrend der ganzen Konzilsperiode immer wieder erklart
hat, dal} ein Dialog mit der Kirche iiber religiose Probleme nicht
in Frage kommen kénne. Gewill kann man darauf einwenden, dal}
es sich dabei nur um eine zahlenméfBig ziemlich geringe Fraktion
im Gesamtjudentum handelt, aber religios gesehen bleibt sie immer-
hin, vom Standpunkt des Judentums aus, sehr reprisentativ. Es
sei ebenfalls darauf hingewiesen, dall das sogenannte «konservative»
Judentum, speziell in der Person von Rabbi A. J. Heschel, Pro-
fessor am Jewish Theological Seminary of America in New York,
eine weitaus «offenere» Haltung eingenommen hat, und zwar in
dem Sinn, dal} es erkannte, was das Judentum der Kirche geben
kann und soll, so daf} sich ein Dialog in dieser Richtung als absolut
moglich vom Horizont abzeichnet. Inwieweit das liberale oder
«Reformjudentum» als religios reprisentativer Gesprichspartner
angesehen werden kann, bleibe hier dahingestellt.

Dieser problematische Fragenkomplex erklart uns auch eine
Diskrepanz, die sich hinsichtlich der christlichen und jiidischen
Haltung durch die ganze Diskussion um die Israelsdeklaration
zieht: Wihrend es der Kirche darum ging, zu einem eminent reli-
giosen Anliegen Stellung zu nehmen, richtete sich naturgemil

Der moderne, liberale judische Theologe Dr. Kaufmann Kohler faft
seinerseits diese ganzen unmiflverstindlichen Aussagen zusammen, indem
er schreibt (Grundriff einer systematischen Theologie des Judentums. . ., Leip-
zig 1910, S. 313): «Die zwei groBen Weltreligionen, die einen groBlen Teil
der heidnischen Menschheit fur den Gott Abrahams gewonnen und die
Grundgedanken der jidischen Glaubenswahrheit und Sittlichkeitslehre,
wenn auch in getriibter Form, tiber die weite Erde hin verbreitet haben, das
Christentum im Abendlande und der Islam im Morgenlande, sind nicht
blof3 aus dem Judentum hervorgegangen und haben ihre Lebens- und Trieb-
krifte aus ithm geschopft; sie sind auch von den leitenden Geistern des
Judentums als Sendboten der gottlichen Vorsehung anerkannt worden,
deren geschichtlicher Beruf es ist, an dem Aufbau des messianischen Gottes-
reiches hervorragenden Anteil zu nehmen und den endlichen Triumph der
reinen Gottesverehrung aller Menschen und Vélker in Gerechtigkeits-,
Wahrheits- und Friedensliebe vorzubereiten. »

19 ITn Hinblick auf das Judentum ist dieser Terminus, der einer ganz

anderen religidosen Situation entstammt, eher ungliicklich gewihlt — das
erkannte bereits S. R. Hirsch, der Begriinder der deutsch-jiidischen «Neo-
Orthodoxie» —, aber auch er hat sich allgemein eingebiirgert.

20



das Augenmerk der jiidischen Welt in allererster Linie auf die Aus-
wirkungen dieser Stellungnahme im rein menschlichen Bereich, das
heiflt, was ihre Auswirkung auf die konkrete Haltung der Christen
zu den Juden anbetrifft. Um es mit anderen Worten zu sagen: Das
Judentum ist hauptséchlich daran interessiert, dal3 die Kirche mit
einer bestimmten «Tradition» bricht, die jahrhundertelang fiir die
Juden Quelle unendlichen Leids war. Das Fundament dieser «Tra-
dition» ist die Anschuldigung des «Gottesmordes». Also mul} es das
Bestreben des Judentums sein, dall dieses Fundament zu Fall
kommt, ohne daf} die fiir die Kirche dabei malgeblichen theologi-
schen Erwégungen fiir das Judentum wesentlich sind und im Mit-
telpunkt des Interesses stehen.

In diesem Lichte miissen auch die jiidischen Presseberichte zur
«Gottesmordfrage» gesehen werden. Wenn wir soeben gesagt ha-
ben, daB es in kirchlichen Kreisen groBteils an einem wahren Uber-
blick iiber die religiose Situation im Judentum fehlt, so ist diese
Feststellung ebenso richtig, was die landldufigen jiidischen Vor-
stellungen von der Kirche und ihren Lehren angeht. Das erklart
uns auch, warum manche Zeitungsmeldungen zu der am 20. No-
vember 1964 angenommenen Israelsdeklaration, vor allem von
seiten der israelischen Presse, zu weit gegangen sind und bei nicht
gerade gutwilligen und vor allem bei nicht geniigend informierten
Lesern den Eindruck hervorrufen konnten und auch tatsichlich
hervorgerufen haben, die Kirche habe die Absicht, durch ihre Er-
klairung vom Dogma der Gottheit Christi abzuriicken.

Dal} diese Darstellungweise sogleich von der arabischen Presse
aufgegriffen und im «Skumenischen» Sinn ausgewertet wurde —
— «Was fiir ein Skandal fiir die orthodoxen Kirchen, wenn Rom
vom traditionellen Dogma abriickt!» —, ist unter den gegebenen
Voraussetzungen fast eine Selbstverstandlichkeit. Weitaus besorgnis-
erregender ist jedoch die Tatsache, dal das alles nicht ohne Einfluf3
auf manche Konzilstheologen geblieben ist. Das erklart sich wieder-
um daraus, dall eben wirklich der ganze Fragenkomplex einer
neuen Israelstheologie der Kirche — denn darum geht es ja im
Grunde — theologisch und exegetisch gesehen noch nicht «reif»
war und weiterhin in den Kinderschuhen steckt, und dafl so
selbst die Besten und Aufgeschlossensten unter den Theologen —

21



wir haben auf diesen Umstand bereits im Zusammenhang mit der
Papsthomilie hingewiesen — irgendwie «anfilligr gegen Thesen
geblieben sind, die man ihnen diesbeziiglich in ihrer theologischen
Ausbildungszeit vorgetragen hat, und die noch durch nichts ersetzt
wurden. So konnte man wahrend der letzten Intersessionsperiode
immer wieder aus dem Munde von Konzilstheologen horen, man
diirfe bei aller Notwendigkeit fiir die Kirche, zur Israelsfrage Stel-
lung zu nehmen, nicht auller acht lassen, dal es den Juden, wie
aus manchen Pressedulerungen zu schliefen sei, im Grunde doch
eigentlich darum gehe, das Dogma von der Gottheit Christi zu
leugnen. Diese Art Argumentation, die von einer profunden Un-
kenntnis des Judentums zeugt, ist weit subtilerer Art als zum
Beispiel der Ausspruch eines reaktiondren Pralaten wie Kardinal
Ruffini von Palermo, der in seiner Intervention vor der Abstim-
mung vom November 1964 unter anderem auch sagte, es sei
widersinnig, vom «Gottesmord» zu sprechen, weil man ja doch
Gott nicht toten konne. . .

Der Widersinn, der darin liegt, den Juden unterstellen zu wollen,
sie griffen im Grunde die Gottheit Christi an, sollte doch diesen
Theologen daraus klar werden, dall man absolut keinen Grund
haben kann, etwas «anzugreifen», woran man ja doch nicht eine
Sekunde lang geglaubt hat. Und wenn die Juden die Gottheit
Christi in ihrer religiosen Perspektive ablehnen, so besagt das
nicht, dafl es ihnen irgend etwas ausmacht, wenn die Christen
daran glauben. Ganz im Gegenteil : Die groflen religionsgesetzlichen
Dezisoren des Judentums haben ausdriicklich darauf hingewiesen,
daB fiir die Nichtjuden der schittuf, das heillit die Tatsache, Gott
andere gottliche Krifte zu assoziieren, keine Siinde bedeute?2°.
Aber soweit erstreckt sich meist die Information der christlichen
Theologen nicht, und man begniigt sich zu oft damit, die Phéino-
mene im anderen Lager von seiner eigenen Warte aus zu beurteilen.

Uber die Funktion mancher Konzilsexperten in Sachen der
Israelsdeklaration lieBen sich Bénde schreiben. Vor allem das
letzte Stadium der Polemik liell Positionen ans Tageslicht kom-

20 So der oben erwiahnte R. Mose Isserles von Krakau in seinem Kom-
mentar zum Schulchan ’aruch (Or ha-chayim, 156): «Der Schittuf wurde den
Nichtjuden nicht untersagt.»

22



men, die man leichtfertigerweise als endgiiltig iiberlebt anzusehen
geneigt war. Schon in einer fritheren Phase hatte zum Beispiel
einer der namhaftesten katholischen Neutestamentler fiir die Bi-
schofskonferenz eines westeuropiischen Landes eine Darstellung
des jiidischen Problems in exegetischer Sicht ausgearbeitet, in der
er — natirlich mit allerlei Verklausulierungen, aber dennoch —
nach wie vor dafiir eintritt, die Verantwortlichkeit des gesamten
judischen Volkes an der Kreuzigung Jesu sei «mit einer Art Krb-
siinde» zu vergleichen. Wahrend der letzten Intersessionsperiode
gingen dann noch mehrere Gutachten dhnlicher Art ein, die irgend-
wie doch nicht ohne jeden Einflul auf den Elan geblieben sind,
den die Mehrzahl der Bischéfe in dieser Frage an den Tag gelegt
hatte. Auf die Euphorie vom November 1964 folgte die Erniichte-
rung, und allerlei Fragen tauchten auf: Was soll man wirklich mit
Stellen wie Mat. 27, 25 anfangen? Ist das Problem der Verantwor-
tung des jiidischen Volkes ausschlieBlich historisch-exegetischer
Natur? Wie steht es mit den theologischen Implikationen? Noch
ganz kurze Zeit vor der endgiiltigen Abstimmung trat ein sehr be-
kannter franzosischer Theologe, dessen Name immer wieder bei
allen Okumenischen Veranstaltungen usw. an erster Stelle auf-
scheint und der in der Vergangenheit mehrmals sehr positiv zur
Judenfrage Stellung genommen hat, als Konzilstheologe, gestiitzt
auf Zitate aus den Kirchenvitern, fiir den «traditionellen Charak-
ter» der Anschuldigung des Gottesmordes ein. Das alles zeigt wie-
der — und einzig aus diesem Grund weisen wir darauf hin, denn
jeder Theologe ist natiirlich berechtigt, seine eigene Meinung zu
haben und zu vertreten —, dall die theologische Situation im
Grunde fiur die Israelsdeklaration nicht reif war. Und diesem Um-
stand mul} bei der Beurteilung des Endresultats gebiithrend Rech-
nung getragen werden.

Doch kehren wir nun zum eigentlichen «6kumenischen» Problem
zuriick. Es ist allseits bekannt, daBl eines der Hauptanliegen Papst
Johannes’ XXIII. bei der Einberufung des Konzils die Wieder-
aufnahme der Verbindungen und des Gesprichs mit den von Rom
getrennten christlichen Kirchengemeinschaften war, und dafl daher
jede Behinderung auf diesem Gebiet als direkt gegen den Geist
des Konzils gerichtet interpretiert werden mufite. Und da nun

23



einmal die Israelsdeklaration in den arabischen Lindern Unruhe
hervorrief, stellte sie, so argumentierten manche Kreise, eine Be-
hinderung auf diesem Gebiet dar, weil sie dazu angetan war, das
freundschaftliche Verhiltnis Roms zu den dort etablierten Kirchen
empfindlich zu triiben. Man ahnt irgendwie die Tragweite dieser
Argumentation und die grofle Gefahr, die sie in sich birgt. Konnte
sie doch selbst die der Israelsdeklaration an sich giinstig gesinnten
Bischofe in einen Gewissenskonflikt bringen und sie letzten Endes
vor die Entscheidung stellen, ob es nicht notwendig wire, die
Deklaration zu opfern, um dem 6kumenischen Anliegen des Konzils
kein Hindernis in den Weg zu legen.

Im Mai 1965 tauchte nun in der Presse die Nachricht auf, Msgr.
Willebrands vom Einheitssekretariat, der sich nach Addis-Abeba
begeben hatte, um mit den Hauptern der dort versammelten nicht-
chalkedonischen Kirchen®' zu konferieren, habe dem koptisch-
orthodoxen Patriarchen Kyrillos von Alexandrien eine personliche
Botschaft des Papstes iiberbracht, in der ihm dieser die Versiche-
rung gibt, die Israelsdeklaration wiirde abgedndert werden, ganz
besonders der Paragraph von der Verantwortlichkeit des jiidischen
Volkes am Tode Jesu. Kine so seriose Zeitung wie die Wiener
katholische Wochenschrift « Die Furche??» brachte diese Nachricht
in Form einer Tatsache. Dieser Umstand verdient, festgehalten zu

21 Man bezeichnet als «nicht-chalkedonisch» die Kirchengemeinschaften,
welche historisch gesehen diejenigen fortsetzen, welche die Definition des
Konzils von Chalkedon (451) uber das Verhiltnis zwischen der gottlichen
und der menschlichen Natur in Christus nicht angenommen haben (zwei
Naturen, eine gottliche und eine menschliche, in einer gittlichen Person).
Diese Definition richtete sich einerseits gegen Nestorius, der die Einheit
der Person in Christus geleugnet hatte, andererseits gegen Eutyches, der
nur eine einzige (gottliche) Natur anerkennen wollte. Es handelt sich also
also definitionsgemill sowohl um monophysitische, wie die koptisch-abessini-
sche, die syrisch-jakobitische und die armenische, als auch um nestorianische
Kirchen, wie die syrisch-chaldéische als Rest der einst michtigen und ein-
fluBreichen Kirche im persischen Reich.

Die theologischen Positionen dieser Kirchen sind heute grofiteils nur
mehr eine geschichtliche Reminiszenz, und so haben sich ithre Héiupter in
Addis-Abeba getroffen, um ihre Haltung zu den anderen groBlen Kirchen,
sowohl der griechisch-orthodoxen als der rémisch-katholischen, festzulegen.

22 Nr. 26 vom 26. Juni 1965, S. 8.

24



werden, weil man in Rom seit jeher — aus iibrigens nicht direkt
ersichtlichen Grinden — der Meinung war, die koptische Kirche
sel eine der «unionsbereitesten» unter den orientalischen Kirchen.
Auch ist ihre Situation als autochthon-dgyptische Kirche augen-
blicklich sicherlich eine der schwierigsten. Ahnliche Nachrichten
waren iibrigens auch anliafllich der Reise des Papstes nach Indien
im Umlauf. Es hie3 damals, Paul VI. habe bei seiner Zwischenlan-
dung in Beirut den syrischen und libanesischen Staatsprisidenten,
die sich zu seiner Begriilung eingefunden hatten, dhnliche beruhi-
gende Versicherungen gegeben. Doch das alles gehort schon mit
hinein in den «Nervenkrieg» der letzten Monate vor der definitiven
Annahme der Deklaration in ihrer jetzigen Form.
(Wird fortgesetzt)

AUF DEM WEG NACH JERUSALEM

Moderne Dichtung aus Israel

Von RExaTE HEUER, Berlin

«Die ersten Schriftsteller waren fiir mich weder Mendele noch Achad
Hadam noch Bialik. Hebriisch habe ich nicht bei ihnen gelernt, sie waren
nicht die Klassiker meiner Kindheit und Jugend. Ich lernte Literatur-
geschichte bei Ranak?!. Seine Schriften gerieten zufillig in meine Hinde,
aber dann geriet eigentlich ich in ihre Hinde und studierte sie, ausschauend,
stehend und nicht sitzend, in der Bibliothek eines aufgeklirten Rabbi (in

1 Rabbi Nachman Krochmal lebte von 1785—1840 in Galizien. Sein
geschichtsphilosophisches Hauptwerk, eigentlich sein einziges Werk, «moré
newuché ha-seman» — «Fuhrer der Verirrten dieser Zeit» wurde, nach dem
Willen des Verfassers, zuerst von Leopold Zunz aus dem Nachlal heraus-
gegeben (Lemberg 1851). Eine kritische Ausgabe mit ausfiithrlicher Kinlei-
tung, ergianzt durch Aufsidtze, Briefe und {iiberlieferte Gespriche Ranaks,
edierte S. Rawidowicz (Berlin 1924). Eine zweite, verbesserte und vermehrte
Ausgabe erschien 1961 (Waltham Mass.).

25



	Die Konzilsdeklaration über die Juden : endgültige Version und Zukunftsaussichten

