
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 22 (1966)

Artikel: Die Konzilsdeklaration über die Juden : endgültige Version und
Zukunftsaussichten

Autor: Hruby, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE KONZILSDEKLARATION ÜBER
DIE JUDEN

Endgültige Version und Zukunftsaussichten

Von K. Heuby

«,ßoma locuta, causa finita?' Solange der vollständige Wortlaut
der Deklaration über die Nichtchristen sowie deren feierliche
Annahme aussteht, kann man natürlich nicht sagen: Rom hat
gesprochen, die Sache ist zu Ende. Es wird sich auch noch zeigen
müssen, welchen Einwänden aus den Reihen der Bischöfe die vierte
Fassung Rechnung trägt. An der eigentlichen Linie oder
Konzeption' des Schriftstücks dürfte sich indessen, so sollte man meinen,

nichts Entscheidendes mehr ändern. Jedenfalls wäre es

unrichtig, sich diesbezüglich auf neue Überraschungen einzustellen.»
Wir wollen heute an diese Prognose aus der Feder von H. Raff1

anknüpfen und kurz zu analysieren versuchen, ob und in welcher
Weise sie durch die endgültige Annahme des Textes der Deklaration

durch die Konzilsväter, am 15. und 16. Oktober 1965, und
seine Promulgation durch Papst Paul VI., am 28. desselben Monats,
in Erfüllung gegangen ist.

Die Intersessionsperiode 1964—1965

Das Abstimmungsergebnis vom November 1964 stellte eine
eindeutige, unmißverständliche Willensäußerung der überragenden
Mehrheit der Konzilsväter dar. Rein technisch und formell gesehen
bestand jetzt die Aufgabe des Sekretariats für die christliche
Einheit, als dem mit der Ausarbeitung der Israelsdeklaration betrauten

1 Judaica, Heft 3, September 1965, S. 133ff.

2



Organismus2, einzig und allein darin, den Text neuerdings im
Sinne der 242 «juxta modum» abgegebenen Ja-Stimmen zu
überarbeiten. Nach dem Konzilsreglement konnten sich diese «Modi»
nur auf Fragen sekundärer Art beziehen und demnach nicht an
der Substanz des Textes als solchem rühren. Nun birgt jedoch diese

etwas vage Formulierung die Gefahr in sich, daß es auf einem
Gebiet, wie dem der Israelsdeklaration, wo es sich großteils nicht um
Fragen rein doktrinärer Natur handelt und wo manche exegetischen

Erkenntnisse zum erstenmal offiziell zum Ausdruck kommen,

tatsächlich nicht immer leicht ist, zwischen wesentlichen
und zweitrangigen Elementen zu unterscheiden, weil dafür ganz
einfach die bindenden Kriterien fehlen. Daß letzten Endes die
«Retuschen», welche der endgültige Text gegenüber der Vorlage
vom November 1964 erlitten hat, weit über alle möglichen «Modi»
hinausgegangen sind und damit wenig oder gar nichts zu schaffen
haben, ist jedenfalls eine stehende Tatsache.

Die Opposition

Politische Vorstöße. Hatten schon die verschiedenen
Ausarbeitungsetappen des Israelsdokuments heftige Oppositionen sowohl
politischer als auch religiöser Art hervorgerufen, so konnte man
auf diesem Gebiet nach der Abstimmung vom November 1964 ein
wahres «Crescendo» verzeichnen.

Die ersten gezielten Oppositionen kamen auch diesmal wieder
aus dem arabischen Lager, ausgehend von dem «ne varietur»
wiederholten Grundargument: «Jede Erklärung zugunsten der Juden
stärkt der zionistischen Sache und damit dem Staat Israel das

Rückgrat.» Diesem Argument gegenüber hatten sich bislang alle
kirchlichen Erklärungen, daß es sich um eine rein religiöse
Angelegenheit, ohne jeden politischen Hintergrund, handle, als nutz-
und zwecklos erwiesen. Ab Dezember 1964 liefen wieder fast pau-

2 Wir sprechen aus praktischen Gründen auch weiterhin von der
«Israelsdeklaration», wiewohl der offizielle Name des Gesamtdokuments zu dieser
Zeit bereits «Erklärung über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen» lautete.

3



senlos Nachrichten bei den Presseagenturen und in den Redaktionen

der Zeitungen ein, die von wachsender Unruhe in den arabischen

Ländern, hervorgerufen durch die Stellungnahme des Konzils
in der Judenfrage, berichteten, von der Gefahr administrativer
Zwangsmaßnahmen gegen die Katholiken, von der sich immer
deutlicher am Horizont abzeichnenden Drohung einer allgemeinen
Christenverfolgung und so weiter. Alle diese Dinge waren bereits
so oft ins Treffen geführt worden, daß man in manchen, der
Israelsdeklaration wohlgesinnten Kreisen auf die Karte des «Abnützungsfaktors»

zu setzen begann. Jedermann weiß, argumentierte man
dort, daß «Stimmungsmache» zu den beliebtesten Waffen aus dem
Arsenal der Arabischen Liga gehört und daß man demgemäß den aus
diesem Lager kommenden Drohungen keine übertriebene Bedeutung

beimessen dürfe. Es habe sich bis zum Überdruß gezeigt,
daß der einzige gemeinsame Nenner der vielgerühmten «arabischen
Einheit» der mit großer Lautstärke proklamierte Antagonismus
gegen den Staat Israel sei, ohne daß sich die arabischen Länder
jedoch bislang selbst auf diesem Gebiet über eine gemeinsame
Haltung oder Aktion hätten einigen können (siehe zum Beispiel die

Frage der Ableitung des Jordans). Auch müsse man im Verhältnis
der arabischen Welt zum jüdischen Staatswesen in Palästina reinlich

zwischen «Verbalexplosionen» und realpolitischen Erwägungen
unterscheiden und dem Umstand Rechnung tragen, daß manche

Mitgliedstaaten der Arabischen Liga wohl mit großem Stimmaufwand

im gemeinsamen Haßkonzert gegen Israel mitwirken,
tatsächlich aber der israelischen Realität aus Selbsterhaltungsgründen
weitaus weniger ablehnend gegenüberstehen, als es die offiziellen
Erklärungen glauben machen. Also könne man zumindest auf
politischem Gebiet diese großangelegte Protestaktion als eine Art
überdimensionaler Seifenblase betrachten, und kein Kenner des

wahren Kräfteverhältnisses im arabischen Raum könne ihr eine

Bedeutung beimessen, die sie ganz einfach nicht haben kann.
Hiezu muß gesagt werden, daß zumindest eine politisch im

allgemeinen ausgezeichnet informierte Instanz, und zwar das vatikanische

Staatssekretariat, die arabischen Drohungen ernstgenommen
zu haben scheint. Aber bei dieser Haltung spielen auch andere
Motive mit, die gewiß im unverhohlenen Antagonismus der ultra-

4



konservativen Kurienkreise gegen die Israeldeklaration zu suchen
sind.

Daß die arabische Protestaktion neuerlich die ungeteilte
Unterstützung der in den arabischen Ländern beheimateten oder
residierenden Patriarchen und Bischöfe fand, liegt in der Natur der
Sache und erklärt sich gewiß zum Gutteil aus der Hirtensorge dieser
Prälaten um die ihnen anvertraute Herde. Und daß trotz der von
Optimisten ins Treffen geführten Gesamtsituation, derzufolge
Christenverfolgungen in den arabischen Ländern wegen der sich

notwendig daraus ergebenden außenpolitischen Verwicklungen
nicht zu befürchten seien, diese Gefahr auch in unseren Tagen nicht
einfach von der Hand zu weisen ist, zeigen schon die antichristlichen
Ausschreitungen, die vor einigen Jahren in der Türkei, als dem
«laizistischsten» — und einem noch dazu nichtarabischen —
moslemischen Land stattfanden. Aus diesem Grund wäre es abwegig,
die negative Stellungnahme der Bischöfe aus den arabischen Ländern

einzig und allein dem politischen Druck zuzuschreiben, dem
sie ausgesetzt waren, wenn diesem Umstand auch gewiß eine sehr

große Bedeutung zukommt.
Auch den nichtkatholischen Prälaten aus arabischen Ländern,

die in diesem Zusammenhang «theologische» Stellungnahmen
bezogen, muß man als Motiv ihrer Haltung eine echte Sorge um ihr
Kirchenvolk zuerkennen, obwohl natürlich in diesem Fall der
politische Druck eine noch größere Rolle spielt als bei den katholischen

Kirchenfürsten, da ja die Nichtkatholiken keinen Rückhalt
an einer kirchlichen Zentralinstanz haben, die irgendwie mit dem
Vatikan verglichen werden könnte. Wenn man andererseits
bedenkt, wie sehr die christlichen Kirchen in den arabischen Ländern
jahrhundertelang oft heroisch um ihre nackte Existenz kämpfen
mußten, so daß für theologisches Denken und Arbeiten meist weder
die Vorbedingungen noch die Möglichkeiten vorhanden waren, muten

«theologische» Erklärungen wie die am 7. Dezember in Damaskus

abgegebene des syrisch-orthodoxen Patriarchen von
Antiochien3, Ignatios, reichlich merkwürdig an:

3 Infolge der monophysitisehen Streitigkeiten war der alte Patriarchats-
sitz von Antiochien, im Widerspruch zur alten, auf dem Tcrritorialprinzip
beruhenden kirchlichen Regel, nach der ein Bischofssitz nur einen Inhaber

5



«Der Glaube der Kirche hinsichtlich der Kreuzigung Jesu lehrt»,
führt der Patriarch aus, «daß die Verantwortlichkeit dafür bis ans
Ende der Welt auf dem jüdischen Volk lastet. Es geht dabei um

haben konnte, durch längere Zeit der Spielball zwischen «orthodoxen», das
heißt den Konzilsdefinitionen treuen, und «nichtorthodoxen», monophysi-
tisch gesinnten Prälaten geworden, so daß es nach dem Konzil von Chalke-
don (451) oft zwei Bischöfe gab, die den Patriarchentitel trugen. Dieser
Zustand wurde dann später quasi offiziell.

Zur Kreuzfahrerzeit errichtete man dann, wie in Konstantinopel und
Jerusalem, auch ein lateinisches Patriarchat von Antiochien (1098—1266),
und auch dieser Titel blieb nach dem Zusammenbruch der Kreuzfahrerherrschaft'

bestehen, bis er, schon zur Konzilszeit (Vaticanum II)
stillschweigend abgeschafft wurde und aus dem päpstlichen Jahrbuch
verschwand. So gab es also bereits drei Prälaten, die den Titel eines Patriarchen
von Antiochien trugen.

Die Situation komplizierte sich noch weiterhin infolge verschiedener
Unionsbestrebungen mit Rom, die im Laufe des 18. Jahrhunderts zur
Anerkennung eines griechisch-katholischen und dann (1783) zur Wiederherstellung

eines syrisch-katholischen Patriarchats führten, beide ebenfalls mit
dem Titel von Antiochien. Damit erhöhte sich die Zahl der Patriarchen auf
fünf. Dazu kommt noch, daß der maronitische (katholische) Patriarch vom
Libanon ebenfalls diesen Titel trägt, so daß es zeitweise sechs Patriarchen
von Antiochien gab, deren Zahl sich, wie erwähnt, durch die Abschaffung des
lateinischen Titels wieder auf fünf reduzierte.

Msgr. Ignatios ist der augenblicklich regierende syrisch-jakobitische,
nichtunierte Patriarch. Da der Sprachgebrauch dahin geht, das Beiwort
«orthodox» als unterscheidendes Merkmal den mit Rom nicht in Union
stehenden Kirchen zu geben, ohne Rücksicht auf ihre «Orthodoxie» im
Sinne der alten Konzilien, spricht man vom syrisch-orthodoxen Patriarchen
und meint den syrisch-jakobitischen.

Msgr. Maximos Saigh, von dem später die Rede sein wird, ist der
augenblickliche griechisch-katholische Inhaber des Patriarchatstitel von Antiochien
(den er mit den Patriarchaten von Alexandrien und Jerusalem kumuliert).
Wir werden auch dem Ausdruck «melchitisch» begegnen, der ebenfalls eine
lange Vorgeschichte hat. Er ist vom semitischen Wort melek abgeleitet, das

«König» bedeutet und wurde nach Chalkedon von den Monophysiten den
Gläubigen der Patriarchate von Antiochien, Alexandrien und Jerusalem
beigelegt, die der vom Basileus, also vom byzantinischen Kaiser vertretenen
«orthodoxen» Sache treugeblieben waren. Im augenblicklichen
Sprachgebrauch bezeichnet der Ausdruck «melchitisch» die arabischsprechenden
Gläubigen der drei alten Patriarchate, seien sie nun griechisch-katholisch
oder griechisch-orthodox, um sie von den Anhängern der monophysitischen
Kirchen zu unterscheiden.

6



einen im Geist des Christentums auf ewige Zeiten fest verankerten
Glaubenssatz, unabhängig davon, daß die Welt und ihre Ideen
wandelbar sind. Die Bibel, in der dieser Glaube seinen Niederschlag

findet, wurde nicht für eine einzige, sondern für alle
Generationen geschrieben. Wir, das heißt der Patriarch und der hl.
Synod, verurteilen diese Neuerung (das heißt den Versuch des

Konzils, die Juden an der Verantwortung für die Kreuzigung
freizusprechen), die weder im göttlichen Buch noch in den Lehren
der Kirche zu finden ist. »

Eine solche Erklärung kann natürlich nur auf dem Boden der
tatsächlichen Verhältnisse voll verstanden und gewürdigt werden.
Einerseits äußert sich in ihr eine vollkommene Stagnation im
theologischen Denken, andererseits aber ist sie ein beredter
Ausdruck dafür, wie sehr die christlichen Minderheiten und
Splittergruppen in den überwiegend moslemischen Ländern auch heute
noch, allen offiziellen Erklärungen über die «arabische Solidarität»
zum Trotz, um ihre nackte Existenz bangen und sich fortlaufend
genötigt sehen, ihre hundertprozentig «panarabische» Gesinnung
auf allen Gebieten unter Beweis zu stellen.

Ein ganz anderer Unterton ist in der würdigen und über der
Situation stehenden Erklärung erkennbar, die der — ebenfalls

arabischsprachige — griechisch-melchitische (katholische) Patriarch
von Antiochien, Maximos IV. Saigh, am 26. November 1964 in
Beirut einem Korrespondenten der libanesischen Zeitung «AI Safa»

gemacht hat. Patriarch Maximos ist vor allem durch seinen betonten

Nonkonformismus und durch seine mutige Haltung allen
Bestrebungen gegenüber bekanntgeworden, die römische Kirche mit
der Gesamtkirche zu identifizieren4. Nachfolgend die Ausführungen
des Patriarchen5:

«Alles, was in der Presse über die den Juden erteilte ,Lossprechung'

geschrieben wurde, ist entstellt wiedergegeben worden. Die

4 Nicht im Sinne des Katholizitätsanspruchs, sondern hinsichtlich der
kirchlichen Tradition und Disziplin. Msgr. Maximos, der inzwischen zum
Kardinal ernannt wurde, hat es daher auch abgelehnt, sich am Konzil der
lateinischen Sprache zu bedienen und hat seine Interventionen französisch
gehalten.

5 Nach «Documentation Catholique» vom 21. Februar 1965, Spalte 314.

7



Frage ist nicht, ob die Juden von der Schuld am Tode Christi
freigesprochen wurden oder nicht. Tatsache ist, daß Juden Jesus

getötet haben, aber man kann nicht sagen, daß ihn alle Juden
getötet haben. Diejenigen, welche an seinem Tod mitgewirkt haben,
sind persönlich daran schuldig geworden, aber nicht alle Juden
der Welt. Was an Christus verübt wurde, kann man nicht allen

Angehörigen des jüdischen Volkes bis ans Ende der Zeiten zum
Vorwurf machen, und man kann auch die Schuld daran nicht auf
die heute lebenden Juden schieben. So wie es einst war, ist es auch
heute noch: Derjenige, welcher tötet, ist verantwortlich für sein

Verbrechen, aber man kann niemals das Volk, dem er angehört,
dafür verantwortlich machen. Übrigens glauben ja doch unsere
mohammedanischen Brüder nicht an die Kreuzigung Christi6.
Warum also diese ganze Aufregung? Andererseits ist die Frage als
solche (am Konzil) noch nicht endgültig geregelt worden, da das

ganze Deklarationsprojekt in letzter Instanz auf der vierten
Konzilssession zur Begutachtung vorgelegt werden wird. 0 Volk,
versuche doch vernünftig und etwas gerechter zu sein »

Die Worte des Patriarchen fanden ein Echo nicht nur in der
libanesich-mohammedanischen Presse, sondern bis nach Ägypten,
wo ebenfalls Stimmen laut wurden, die vor jeder Begriffsverwirrung

und vor jeder Überhitzung der Leidenschaften warnten. Es
seien hier nur die sehr bezeichnenden Ausführungen von Achmed
Baha'a Eddin erwähnt, dem Direktor der ägyptischen Wochenschrift

«AI Mussawah7 » :

«Unsere Reaktion darf nicht von Leidenschaften diktiert
werden», schreibt Baha'a Eddin. «Wir müssen angesichts der
Weltöffentlichkeit sorgfältig darauf hinweisen, daß es nicht unsere
Absicht ist, uns in eine religiöse Polemik einzumischen. Die mo-

6 Vgl. Koran, Sure 4, 156: «Und weil sie (die Juden) sprachen: «Siehe,
wir haben den Messias Jesus, den Sohn der Maria, den Gesandten Allahs
ermordert — doch ermordeten sie ihn nicht und kreuzigten ihn nicht, sondern
einen ihm ähnlichen. Und siehe, diejenigen, welche über ihn uneins sind,
sind wahrlich im Zweifel in betreff seiner. Sie wissen nichts von ihm, sondern
folgen nur Meinungen; und nicht töteten sie ihn in Wirklichkeit, sondern es

erhöhte ihn Allah zu sich.»
7 Nach «Lo Monde» vom 20./21. Dezember 1964, S. 15.

8



hammedanische Religion betrachtet die Juden nicht als am Tode
Christi schuldig. Jede Form von Religions- oder Rassenfanatismus
ist uns fremd, und wir stehen ihr ablehnend gegenüber. Übrigens
sind wir ja ebenso Semiten wie die Juden. Der Staat Israel ist
seinerseits der konkrete Ausdruck einer reaktionär-rassistischen
Bewegung, das Erbe der europäischen und nicht der arabischen
Verfolgungen. »

Als Gegengewicht zur neuerlichen Entfesselung der
Leidenschaften im arabischen Raum muß die Erklärung Kardinal Beas

gewertet werden, die bereits am 30. November 1964, also wenige
Tage nach der Abstimmung über die Israelsdeklaration, im «Osser-

vatore Romano» erschienen ist und demnach vorbauend wirken
wollte :

«Die Erklärung über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen

Religionen wurde anläßlich der 127. Generalkongregation
von einer sehr großen Mehrheit gebilligt. Der offizielle
Berichterstatter (das heißt Kardinal Bea selbst) hat in diesem Jahr, wie
bereits im Vorjahr auch, ausdrücklich erklärt, daß der Deklaration
ein rein religiöser Charakter zukommt und daß sie keinerlei
politische Interpretation zuläßt. Dieser ausschließlich religiöse
Charakter wurde in dem den Konzilsvätern zur Abstimmung vorgelegten

Text noch dadurch ganz besonders hervorgehoben, daß
inzwischen entschieden wurde, das Dokument solle einen Anhang
zum Schema ,De Ecclesia' bilden und nicht ausschließlich die
Juden, sondern alle Nichtchristen einbeziehen. Es ist dabei
vollkommen klar, daß die Erklärungen über die Hindus, die Buddhisten
und die Mohammedaner nichts mit Politik zu tun haben, und es

ist ebenso klar, daß es sich mit der Erklärung über die Juden
genau so verhält. Es ist dort tatsächlich ausschließlich die Rede

von den Beziehungen zwischen der Religion des Alten Testaments
und dem Christentum sowie von der Lehre des hl. Paulus über die
religiöse Zukunft des Volkes Israel. Die Frage der Schuld derer, die
aktiv an der Verurteilung Jesu teilgenommen haben, wird nicht
einmal ausdrücklich behandelt. Man erklärt bloß, daß diese

Verurteilung nicht den vier und mehr Millionen Juden zur Last gelegt
werden kann, die damals außerhalb Palästinas in den Ländern der

Diaspora lebten, und noch weniger den Juden unserer Zeit. Auch

9



die pastoralen Auswirkungen der im Dokument auseinandergesetzten
Tatsachen betreffen die rein religiöse Sphäre.

Nach all diesen klugen und objektiven Maßnahmen und
Erklärungen kann man mit Berechtigung hoffen, daß die Deklaration
im rechten Licht interpretiert und mit ruhiger Gelassenheit
aufgenommen wird. Auf diese Weise werden dann auch die Anklagen
aufhören, die in der Presse in den letzten Tagen aufgetaucht sind
und denen zufolge die Konzilserklärung politische Ziele und
Intentionen verfolgt. Jede andere Haltung würde bedeuten, daß man
die in der Deklaration enthaltenen Behauptungen willkürlich und
falsch auslegen will, was dann darauf hinausliefe, die Absichten
des Konzils und eines Konzilsdokuments zu verdrehen, das von
Motiven der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der christlichen Liebe
geleitet wird und somit offensichtlich in vollem Einklang mit dem
Geist des Evangeliums steht. Es handelt sich um eine religiöse
Frage, bei der das Konzil kein anderes Ziel verfolgt, als überall den
Frieden zu fördern. Die Kirchenversammlung wünscht, man möge
die Religion nicht dazu mißbrauchen, Diskriminierungen und
politische Vorurteile zu rechtfertigen.»

Die innerkirchliche Opposition. Ein anderer Frontalangriff gegen
die Israelsdeklaration wurde von Seiten der konservativ-reaktionären

Kreise im katholischen Lager selbst gestartet. Während die
politischen Argumente auf der Hand liegen, erfordert es die
elementarste Objektivität, die Argumentation der «Traditionalisten8»,
von denen im Zusammenhang mit der Konzilsberichterstattung
immer wieder die Rede war, hinsichtlich der Israelsfrage etwas
zu analysieren und nicht einfach schematisch als Ganzes abzutun.

Es geht auch dabei im Grunde — wenn auch gewiß viele andere,
schwer analysierbare Momente mitspielen — um ein subtiles
Problem des Kirchenbegriffs, des Wertes einer bestimmten Tradition
für die Interpretation von Schriftstellen, der Tragweite und der

8 Wir nehmen diesen Begriff im Sinne der landläufigen Konzilsberichterstattung

auf, wiewohl er nicht gerade sehr glücklich gewählt ist. Er
bezeichnet die Kreise, die von allem Anfang an gegen das von Papst Johannes
XXIII. proklamierte «aggiornamento» der Kirche zu Felde gezogen sind, und
zwar gestützt auf Argumente, die teils auf ihren Kirchenbegriff zurückgehen,

teils aber von theologischen Optionen herstammen.

10



theologischen Bedeutung päpstlicher Dokumente und Stellungnahmen

in der Vergangenheit und so weiter. Alle im Zusammenhang
mit der Israelsdeklaration in Umlauf gebrachten Traktate und
Abhandlungen — sie reichen von der einfachen Broschüre bis zu
umfangreichen «Wälzern» mit über 600 Seiten — wollen zeigen,
daß die antijüdische Haltung der Kirche von den ersten Zeiten
an über die Kirchenväter bis zur Gegenwart ein einheitliches Ganzes

konsequenter Ablehnung und Verwerfung des Judentums bildet.
Diese Haltung, so argumentieren die Wortführer dieser Richtung,
stellt die einzige legitime und authentische Tradition der Kirche in der

Judenfrage dar, und jedes Abweichen davon muß als antikirchliche
Gesinnung in Acht und Bann getan werden. Es fiel auf diesem
Gebiet mehrmals das Wort vom «Verrat an der authentischen
Tradition der Kirche». Im Mittelpunkt aller Erwägungen dieser

Art steht das «ex traditione» zum Theologumenon erhobene

Argument, das jüdische Volk habe sich kollektiv am Tode Christi
schuldig gemacht, und zwar für alle Zeiten und in allen seinen
Gliedern und trage so für immer die Verantwortung für eine Tat,
um derentwillen es auch von Gott verworfen worden sei.

Die theologische Unhaltbarkeit einer solchen These, ihr
unbiblischer Charakter und die allen Prinzipien christlicher Moral
hohnsprechende Idee einer Kollektivschuld wurde in den
Interventionen der Bischöfe zur Israelsdeklaration immer wieder betont.
Nun haben die Traditionalisten, deren verhältnismäßig geringe
Zahl9 in keinem Verhältnis zu ihrem Einfluß in den Konzilsgremien
stand, ihrer Sache wahrlich dadurch nicht gedient, daß sich ihre
Argumentation meist durch Gehässigkeit, unglückliche Formulierung

und Borniertheit10, ja durch offensichtlichen bösen Willen
auszeichnete, von den angewandten Methoden ganz zu schweigen.
Nicht nur in der Judenfrage, sondern auf allen Gebieten hat sich
ihr Vorgehen als typisch für die zutiefst unaufrichtige Haltung

9 Das gilt für die «erklärten» Traditionalisten. Weitaus schwieriger ist
es natürlich, im Einzelfall die Zahl der «Sympathisierenden» abschätzen zu
wollen.

10 Wie zum Beispiel im Falle der Intervention von Kardinal Ruffini
vor der Abstimmung vom November 1964, auf die wir noch in einem
ähnlichen Zusammenhang zurückkommen werden.

11



erwiesen, die man der römischen Kirche im Lager ihrer Gegner so

oft zum Vorwurf gemacht hat und die Kardinal Alfrink von Utrecht
vor einigen Monaten11 zu dem Ausspruch verleitete, antirömisch
sei nicht mit antikirchlich oder antipäpstlich gleichzusetzen. Es
ist gewiß ebenfalls gegen das Wesen der Kirche, wie es sich das

Konzil neu zu formulieren bemüht hat, sich systematisch und
prinzipiell allen neuen Erkenntnissen auf dem Gebiete der Exegese,

der geschichtlichen Forschung und des theologischen Denkens

zu widersetzen und zu verschließen, selbst unter Berücksichtigung
und in Anerkennung des römisch-katholischen Kirchenbegriffs, der
als solcher dabei nicht zur Diskussion steht.

Typisch für diese Haltung ist ein Artikel, der am 15. Februar
1965 in der römischen Pastoralzeitschrift «II Palestra del Clero»

aus der Feder von Msgr. Carli, Bischof von Segni12, veröffentlicht
wurde. Msgr. Carli war einer der dynamischsten Wortführer der
rückschrittlich gesinnten Opposition und hat in diesem Sinn
häufig am Konzil das Wort ergriffen. Er war auch eine der
Schlüsselfiguren des «Coetus Internationalis Patrum», der
«Interessenvereinigung» der reaktionären Opposition am Konzil. Msgr. Carli
zieht in seinem Artikel im Namen der katholischen Orthodoxie
und der Reinheit der kirchlichen Lehre heftig gegen die vom Konzil
angenommene Israelserklärung zu Felde. Seiner These zufolge ist
das gesamte jüdische Volk kollektiv und objektiv verantwortlich
am «Gottesmord», und diese Verantwortung wird sowohl vom
geschichtlichen als auch vom gegenwärtigen Judentum geteilt,
insofern es eine freiwillig gewollte Fortsetzung des Judentums zur
Zeit Jesu darstellt. In diesem Sinn kann man das jüdische Volk
als «von Gott verworfen» und «vom göttlichen Fluch getroffen»
bezeichnen.

Dieser Artikel hat verständlicherweise große Aufmerksamkeit

11 Anläßlich des Streites um die Berechtigung, das Eucharistiegeheimnis
anders als in den Kategorien der aristotelisch-thomistischen Philosophie
ausdrücken zu wollen. Wir erinnern daran, daß der Papst selbst in einer
Enzyklika zu dieser Frage Stellung genommen hat.

12 Segni ist eine der zahllosen italienischen Zwergdiözesen, die zu
reduzieren eine der Hauptaufgaben der neu konstituierten italienischen
Bischofskonferenz ist.

12



hervorgerufen und hat durch Monat hindurch eine Flut von
Gerüchten über das weitere Schicksal der Deklaration genährt. Man
fragte sich nämlich nicht zu Unrecht, wie es zu erklären sei, daß

angesichts der eindeutigen Stellungnahme der immensen Mehrheit
der Konzilsväter in der Judenfrage eine angesehene Pastoralzeitschrift,

noch dazu in Rom, derartigen Ausführungen Raum geben
könne und knüpfte daran die Hypothese, dies wäre mit der
Zustimmung und dem Wissen hoher und höchster kirchlicher Kreise
geschehen und lasse die Stärke der Opposition ahnen, welche die
Israelsdeklaration auf den Plan gerufen hatte.

Die Pa-psthomilie. In dieses bereits von Spannungen aller Art
erfüllte «Gesamtklima» hinsichtlich der Israelsdeklaration fällt nun
auch der Zwischenfall mit der Homilie, die Papst Paul VI. am
Passionssonntag, den 4. April 1965, in der römischen Vorstadtkirche

«U. L. F. von Guadelupe» hielt und die jüdischerseits große
Unruhe hervorgerufen hat. Was war geschehen13?

«Eine vom Papst am Passionssonntag gehaltene Predigt hat
in manchen jüdischen Kreisen die Frage der Verantwortlichkeit
des jüdischen Volkes am Tode Christi neuerlich aktuell werden
lassen. An diesem Sonntag behandelte Papst Paul VI.. in einer
Predigt die im Evangelium (Joh. 8, 46-59) berichteten Tatsachen.
,Es ist das eine schwerwiegende und traurige Seite (des Evangeliums)',

führte er aus. ,Sie erzählt vom Zusammenstoß Christi mit
dem jüdischen Volk. Jenes Volk, das ausersehen war, den Messias

zu empfangen, das ihn seit Tausenden von Jahren erwartete und
das ganz in dieser Sicherheit aufging — im rechten Zeitpunkt, das

heißt, als Christus kommt, spricht und sich offenbart, erkennt ihn
dieses Volk nicht nur nicht an, sondern es bekämpft, verleugnet
und verfolgt ihn, um ihn schließlich zu töten.'»

Die Zeitung «Le Monde14» geht auch auf den Schlußpassus der
Papsthomilie ein :

«Der Papst führte darauf das Thema des menschlichen
Unverstandes gegenüber Christus im Laufe der Jahrhunderte weiter aus,
wies auch auf die Worte des Heilands am Kreuz hin und sagte

13 Wir zitieren die Tatsachen nach einem am 1. Mai 1965 in den
«Informations Catholiques Internationales» erschienenen Artikel.

14 Ausgabe vom 10. April 1965, S. 11.

13



dann: ,Wollte Jesus diejenigen, die ihn ans Marterholz gebracht
hatten, verdammen? Wünschte er ihren Untergang herbei? Jesus

sprach mit seinem himmlischen Vater und betete: ,Vater, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun!'»

Wenn auch aus dem Schlußpassus der Predigt deutlich hervorgeht,

daß der Papst keine «Verurteilung» der Juden im Auge hatte,
so darf man sich doch nicht darüber wundern, daß die Homilie
als solche in jüdischen — und auch christlichen — Kreisen mit
Befremden aufgenommen wurde und daß sie, hineingestellt in den

Konzilszusammenhang und besonders angesichts der Polemik um
die Israelsdeklaration, die Frage nach dem «cui bonum» lautwerden
ließ. Eines der Kernprobleme der Israelsdeklaration war doch
einerseits, theologisch und exegetisch gesehen, das der historischen
Verantwortlichkeit des jüdischen Volkes an der Kreuzigung Jesu
und andererseits die daraus resultierende jahrhundertealte Pseudo-
these von der Kollektivschuld und der Verwerfung der Juden
sowie die fatalen Folgen einer solchen Darstellung in Predigt und
Religionsunterricht.

Nun hatte die Deklaration in ihrer damaligen, am 20.
November 1964 vom Konzil approbierten Form ausdrücklich
verlangt, es solle «in Religionsunterricht und Predigt nichts gelehrt
werden, was in den Herzen der Gläubigen Judenhaß- oder
Verachtung entstehen lassen könnte. Nie sollte das jüdische Volk als
ein verworfenes, verfluchtes oder des Gottesmordes schuldiges
Volk hingestellt werden. Was Christus in seiner Passion widerfuhr,
kann in keiner Weise der Gesamtheit des damals lebenden Volkes
zugeschrieben werden... ».

Ihrem Wortlaut nach steht nun die Predigt des Papstes tatsächlich

in Widerspruch zu dieser Erklärung, denn es wird darin die
alte Verallgemeinerung wieder aufgenommen, «die Juden» hätten
Jesus nicht als den Messias anerkannt, hätten ihn bekämpft,
verleumdet, verfolgt und letzten Endes getötet. Mußte man aus dieser

Formulierung nicht den Schluß ziehen, daß der Papst in der

Judenfrage den Standpunkt der «Traditionalisten» eingenommen
habe und daß damit der Hauptpassus der Deklaration schwerstens

kompromittiert sei? In diesem Sinn müssen auch die jüdischen
Proteste gewertet werden, die von verschiedenen Seiten in Rom

14



einliefen und die vor allem auf eine Klarstellung des Sachverhalts
abzielten.

Die vatikanischen Reaktionen waren konfus. Eine offizielle,
eindeutige Stellungnahme, die jedes Mißverständnis zerstreut hätte,
blieb aus. Man erklärte offiziös — das heißt von Seiten des
Staatssekretariats, als Empfänger der Protesttelegramme —, man sei

über die jüdischen Reaktionen «erstaunt», «bestürzt» und könne
sie sich nicht erklären, da der Papst doch ganz einfach eine
Evangelienstelle erläutert und sich dabei auf die «traditionelle
Interpretation» des geschichtlichen Ereignisses berufen habe15.

Um die aufgetauchten Bedenken zu zerstreuen, gab nun
Kardinal Bea seinerseits in einem der Turiner Tageszeitung «La Stampa»
gewährten Interview eine Erklärung zur Angelegenheit ab16. «Es
besteht keine Ursache zur Beunruhigung», erklärte der Kardinal.
Er führte weiter aus, die Worte des Papstes seien «in der Sprache
der Evangelien formuliert gewesen, so wie man sie für gewöhnlich
in der Predigt gebraucht, und nicht in der technischen Sprache
eines Dekrets, das sich an die ganze Welt und an Personen
verschiedenster Herkunft richtet». Kardinal Bea vergaß allerdings,
hinzuzufügen, daß gerade dieses Dekret den Gebrauch einer solchen

Terminologie ob der katastrophalen Eolgen, die das in der
Geschichte gezeitigt hat, ausdrücklich verpönt..

Alles in allem gesehen dürfte es sich tatsächlich eher um einen
«lapsus linguae» des Papstes gehandelt haben, dem keine besondere

«ferngezielte» Absicht zugrunde lag und der sich zur Gänze aus
der Darstellungsweise erklärt, die den Ereignissen der
Passionsgeschichte in den theologischen Akademien und Seminarien
«traditionell» gegeben werden und die eben Tendenz haben, wenn sich
die Gelegenheit dazu bietet, ganz unbewußt an die Oberfläche zu
kommen.

Das «ökumenische» Argument. Eine Gegnerschaft anderer Art,
die sich als besonders gefährlich erweisen sollte, erwuchs der
Israelsdeklaration aus dem Hinweis, sie stelle aus zwei Gründen
eine besondere Gefahr für die Beziehungen der katholischen
Kirche zu den in den arabischen Ländern vertretenen nichtkatho-

15 So die katholische Tageszeitung «L'Avvenire d'Italia» von Bologna.
16 wjr zitieren nach «Jewish Chronicle» vom 23. April 1965, S. 15.

15



lischen Kirchengemeinschaften dar : Erstens versetze sie alle
Christen ohne Ausnahme, wegen des Mißverhältnisses zwischen
dem Staat Israel und der arabischen Welt, in eine schwierige
Situation, und zweitens stelle sie einen Bruch mit der Tradition dar,
die, wie allgemein bekannt ist, in den orientalischen Kirchen
ein ganz besonderes Ansehen genießt. Auf diese Weise vermengen
sich auch auf dieser Ebene wieder religiöse und politische
Elemente in einer Weise, die es schwer macht, eine reinliche Scheidung
durchzuführen.

Wir haben bereits auf die «theologische» Stellungnahme kirchlicher

Persönlichkeiten in arabischen Ländern im Zusammenhang
mit der Israelsdeklaration verwiesen. Politischerseits wurden diese

Erklärungen nun so ausgewertet, als verlasse die katholische Kirche
mit der Tilgung des Begriffes vom sogenannten «Gottesmord17»
den Boden des traditionellen, von den ersten, in fast allen Kirchen
anerkannten Konzilien festgelegten Dogmas von der Gottheit
Christi und ganz besonders die offizielle Formulierung des Konzils
von Ephesus (431 n. Chr.), das Maria, der Mutter Jesu, gegen die
Irrlehren des Nestorius, feierlich den Titel «Theotokos»,
«Gottesmutter», zuerkannt hat. Dies würde also bedeuten, einen weiteren
Keil in die trotz aller historischen Mißverständnisse noch sehr
breite theologische Basis zwischen Rom und den nichtunierten
orientalischen Kirchen treiben zu wollen.

Man hätte an sich nicht erwarten können, daß eine derartige,
wirklich an den Haaren herbeigezogene Argumentation irgendein
seriöses Echo fände. Dem war aber nicht so. Wenn auch stets von
den zuständigen römischen Stellen mit Nachdruck betont wurde,
man sei vor allem bestrebt, die Israelsdeklaration aus dem politischen

Kreuzfeuer herauszuhalten, so war nun das Bestehen dieses
Kreuzfeuers ebenfalls eine gegebene Tatsache und stets dazu
angetan, die besten Initiativen in eine Sackgasse zu bringen.

Die jüdische Haltung. Daß es den jüdischen Kreisen hauptsächlich

um die Bereinigung des «Gottesmordkomplexes» ging, ist nur
zu verständlich, ist er doch, um den Ausdruck Jules Isaacs zu
gebrauchen, die Grundlage des «Enseignement du mépris», der

17 Dabei geht es im Grunde gar nicht um den Begriff als solchen, sondern
um die menschliche Verantwortung und die theologischen Folgen.

16



systematischen Verächtlichmachung der Juden und des Judentums

im christlichen Religionsunterricht, wodurch das Verhältnis
der Kirche zu Israel so schwer belastet ist und was auch die
unzähligen falschen und schiefen Positionen hervorgerufen hat, die

von den reaktionären Kreisen immer wieder als die Tradition der
Kirche in der Israelsfrage hingestellt wurden.

Die jüdischen Interventionen und Stellungnahmen zum
Konzilsgeschehen waren überhaupt nicht immer sehr glücklich. Das zeigte
sich zum Beispiel, als die Frage der eventuellen Entsendung
jüdischer Beobachter zum Konzil aufgeworfen wurde und man jüdi-
scherseits einen Funktionär des israelischen Religionsministeriums
dafür ins Auge faßte, was der ganzen Sache sogleich eine politische
Note verlieh und übrigens dazu beitrug, das Projekt zum Scheitern
zu verurteilen. Nun darf man sich natürlich auch diesbezüglich
nicht ausschließlich an derartige Teilaspekte halten und muß sagen,
daß hinsichtlich der jüdischen Haltung hüben und drüben,
kirchlicher- so gut wie jüdischerseits, fundamentale Mißverständnisse
bestanden, die niemals grundsätzlich bereinigt wurden, weil sie

irgendwie gar nicht bis zur Sphäre des Bewußten vordrangen.
Kirchlicherseits mangelte es offensichtlich bis in die höchsten

Sphären an einer organischen Kenntnis des Judentums als
aktuelles religiöses Phänomen. Schon allein die Frage: «Wer ist für
das Judentum repräsentativ?» vermag praktisch nicht gelöst zu
werden, weil die jüdischen Weltorganisationen, wie zum Beispiel
der Jüdische Weltkongreß, reine Interessenvertretungen darstellen
und keinerlei religiöses Gepräge tragen.

So ist auch kirchlicherseits immer wieder offiziell und offiziös
vom «Dialog mit Israel» die Rede gewesen, und es ist schon rein
terminologisch unmöglich, daß dabei nicht eine Art «confusio in
radice» zum Zwiegespräch mit den von Rom getrennten
Kirchengemeinschaften eintritt. Die grundsätzlich falsche Einstellung zum
Judentum, die eben eine der Folgen der fatalen «Tradition» ist,
auf die wir in diesem Zusammenhang immer wieder geführt werden,
hat bewirkt, daß man kirchlicherseits tatsächlich noch nicht so

weit ist, das moderne, zeitgenössische Judentum in seiner ganzen
Komplexität als eine gegebene religiöse Größe anzusehen. Man
hat sich deshalb auch nicht genügend Rechenschaft darüber ab-

17



gelegt, daß, rein religiös gesehen — und wir befinden uns doch auf
einer rein religiösen Ebene — die Kirche wohl in allen ihren
Entwicklungsstufen den Dialog, das heißt besser die Auseinandersetzung

mit Israel braucht und suchen muß, weil es ihr letzten
Endes darum geht, den Platz und die Funktion Israels innerhalb
der christlichen Heilsordnung theologisch zu ergründen, daß aber,
vom selben Standpunkt aus gesehen, für das Judentum keinerlei
Veranlassung besteht, sich über Glaubensdinge mit dem Christentum

zu unterhalten, schon einfach deshalb nicht, weil der christliche

Faktor als solcher für das Judentum höchstens historische,
aber keinesfalls religiöse Bedeutung besitzt. Es ist uns leider im
beschränkten Rahmen dieses Artikels nicht möglich, im Detail auf
die religiöse Haltung des Judentums zum Christentum einzugehen,
und es steht zu befürchten, daß eine unvollkommene Darstellung
nur zu neuerlichen Mißdeutungen Anlaß gibt. Nur soviel sei gesagt,
daß das Judentum dem Christentum sehr wohl eine wahre religiöse
Funktion an der Welt und für die Welt zuerkennt, daß es nun aber
diese Funktion in keiner Weise auf sich selbst beziehen kann18.

18 wir wollen in diesem Zusammenhang einige Beispiele dieser Haltung
anführen.

Die jüdischen Religionsphilosophen des Mittelalters gehen zu wiederholten

Malen auf das Problem der Einschätzung des Christentums als
religiöses Phänomen ein. So erkennt zum Beispiel Jehuda Halevi (1080?—1145?)
in seinem Kusari (4, 23) das Christentum und den Islam als zwei vorbereitende

Etappen zur Erreichung des messianischen Ziels an, das in der Einheit

des menschlichen Geschlechts besteht.
Maimonides (1135—1204) sieht die Dinge ähnlich: Sowohl das Christentum

als auch der Islam bereiten unter den Völkern den Weg für den Messias

(vgl. Mischneh Torah, Hilchot Melachim 11, 4). «Sie haben auf Erden
die Worte der Schrift und das Gesetz der Wahrheit verbreitet», schreibt
Maimonides. «Eines Tages werden auch sie sich von den Irrtümern
freimachen, die sie noch bekennen, und sich gleich zu Beginn der messianischen
Zeit der vollen Wahrheit zuwenden.» In seinen «Responsen» (Nr. 58) führt
er weiter aus: «Die Christen glauben und bekennen wie wir, daß die Torah
göttlichen Ursprungs ist und durch unseren Lehrer Mose geoffenbart wurde.
Sie unterscheiden sich von uns nur in der Interpretation (der Schrift).»
Einerseits, und zwar wegen seines reineren Monotheismus — der große
Vorwurf der jüdischen Theologen an die Christen war seit jeher der schittuf,
die Tatsache, daß sie, in der jüdischen Perspektive, Gott andere göttliche

18



So erklärt es sich auch, daß das sogenannte orthodoxe Juden-

Kräfte assoziiert haben —, sieht Maimonides im Islam eine höhere Stufe
der Gotteserkenntnis als im Christentum. Wenn es aber um das Scnrift-
verständnis geht, dann zieht er das Christentum vor. Aus diesem Grund
darf man auch einen Christen in der Torah unterweisen, denn er bringt alle
Voraussetzungen mit, die zu ihrem Verständnis erforderlich sind, während
das angesichts der Verwirrung, welche die islamischen Traditionen geschaffen
haben, bei einem Moslem nicht statthaft ist.

Rein religionsgesetzlich gesehen sind sich die größten Autoritäten auf
diesem Gebiet einig darüber — und das trotz aller gegenteiligen Anklagen
von christlicher Seite —, daß die Christen unter gar keinen Umständen als
Götzendiener zu betrachten sind. In diesem Sinne lehren Rabbenu Gerschom,
die «Leuchte des Exils» (10./II. Jh.), der berühmte Bibel- und
Talmudkommentator Raschi (1040—1105), die Tossafisten, Rabbenu Tarn, der
Enkel Raschis (1100?—1171), Salomo ibn Adret (1235—1310), Isaak b.
Seheschet (1326—1408), Josef Qaro, der Verfasser des Schulchan 'aruch
(1488—1575) und R. Mose Isseries von Krakau (1510?—1572), dessen
Glossen zum Schulchan 'aruch im asehkenasischen (deutsch-polnischen)
Bereich als Norm gelten. Der Schulchan 'aruch unterscheidet übrigens
sorgfältig zwischen Götzendienst und dem Bilderkult der Christen Joreh de'ah,
141, 148; Choschen mischpat, 266). Diese Einschätzung des Christentums
hat die ganzen Jahrhunderte hindurch im Vordergrund gestanden.

Näher zu unserer Zeit bemerkt der berühmte Talmudist R. Jakob Emden
(1679—1776) in einem aus dem Jahre 1757 stammenden «Sendsehreiben»:
«Der Stifter des Christentruns hat der Welt eine doppelte Wohltat erwiesen;
einerseits hat er. mit aller Kraft die Lehre Moses befestigt und deren
ewige Verbindlichkeit nachdrücklichst betont; andererseits hat er den Heiden
eine große Wohltat erwiesen, indem er die Abgötterei von ihnen entfernte,
sie zu den sieben (noachidischen) Geboten verpflichtete und ihnen noch dazu
eine Morallehre gab, in der er ihnen, wie bekannt, noch mehr Erschwerungen
auferlegte als das Gesetz Moses... Und nun, ihr christlichen Völker
insgesamt, wie schön und lieblich wäre es, wenn ihr beobachtet, was euch von
euren ersten Lehrern vorgeschrieben wurde; wie schön wäre euer Anteil,
wenn ihr den Juden in der Beobachtung ihrer Torah beistündet!»

In seinem Kommentar zu den Sprüchen der Väter (IV, 14) sagt derselbe
Autor weiter: «Die christliche Kirche unserer Zeit kann ebenfalls als eine
Gemeinschaft zur Ehre Gottes bezeichnet werden, ist es doch ihr Zweck, in
der ganzen Welt zu verkünden, daß es einen Gott gibt, der Herr ist über
Himmel und Erde, der belohnt und bestraft usw. Deshalb hat ihre Vereinigung

Bestand, weil sie (die Christen) dem wahren Gott und seiner Torah
Ehre erweisen und seinen Ruhm verkünden unter den Völkern, die ihn
nicht kennen und seinen Ruf nicht vernommen haben. Der Lohn für diese
edle Gesinnung kann nicht ausbleiben. »

19



tum19 während der ganzen Konzilsperiode immer wieder erklärt
hat, daß ein Dialog mit der Kirche über religiöse Probleme nicht
in Frage kommen könne. Gewiß kann man darauf einwenden, daß

es sich dabei nur um eine zahlenmäßig ziemlich geringe Fraktion
im Gesamtjudentum handelt, aber religiös gesehen bleibt sie immerhin,

vom Standpunkt des Judentums aus, sehr repräsentativ. Es
sei ebenfalls daraufhingewiesen, daß das sogenannte «konservative»
Judentum, speziell in der Person von Rabbi A. J. Heschel,
Professor am Jewish Theological Seminary of America in New York,
eine weitaus «offenere» Haltung eingenommen hat, und zwar in
dem Sinn, daß es erkannte, was das Judentum der Kirche geben
kann und soll, so daß sich ein Dialog in dieser Richtung als absolut
möglich vom Horizont abzeichnet. Inwieweit das liberale oder
« Reformjudentum» als religiös repräsentativer Gesprächspartner
angesehen werden kann, bleibe hier dahingestellt.

Dieser problematische Fragenkomplex erklärt uns auch eine

Diskrepanz, die sich hinsichtlich der christlichen und jüdischen
Haltung durch die ganze Diskussion um die Israelsdeklaration
zieht: Während es der Kirche darum ging, zu einem eminent
religiösen Anliegen Stellung zu nehmen, richtete sich naturgemäß

Der moderne, liberale jüdische Theologe Dr. Kaufmann Kohler faßt
seinerseits diese ganzen unmißverständlichen Aussagen zusammen, indem
er schreibt (Grundriß einer systematischen Theologie des Judentums. Leipzig

1910, S. 313): «Die zwei großen Weltreligionen, die einen großen Teil
der heidnischen Menschheit für den Gott Abrahams gewonnen und die
Grundgedanken der jüdischen Glaubenswahrheit und Sittlichkeitslehre,
wenn auch in getrübter Form, über die weite Erde hin verbreitet haben, das
Christentum im Abendlande und der Islam im Morgenlande, sind nicht
bloß aus dem Judentum hervorgegangen und haben ihre Lebens- und Triebkräfte

aus ihm geschöpft; sie sind auch von den leitenden Geistern des
Judentums als Sendboten der göttlichen Vorsehung anerkannt worden,
deren geschichtlicher Beruf es ist, an dem Aufbau des messianischen Gottesreiches

hervorragenden Anteil zu nehmen und den endlichen Triumph der
reinen Gottesverehrung aller Menschen und Völker in Gerechtigkeits-,
Wahrheits- und Friedensliebe vorzubereiten.»

19 In Hinblick auf das Judentum ist dieser Terminus, der einer ganz
anderen religiösen Situation entstammt, eher unglücklich gewählt — das
erkannte bereits S. R. Hirsch, der Begründer der deutsch-jüdischen
«NeoOrthodoxie» —, aber auch er hat sich allgemein eingebürgert.

20



das Augenmerk der jüdischen Welt in allererster Linie auf die
Auswirkungen dieser Stellungnahme im rein menschlichen Bereich, das

heißt, was ihre Auswirkung auf die konkrete Haltung der Christen
zu den Juden anbetrifft. Um es mit anderen Worten zu sagen: Das
Judentum ist hauptsächlich daran interessiert, daß die Kirche mit
einer bestimmten «Tradition» bricht, die jahrhundertelang für die
Juden Quelle unendlichen Leids war. Das Fundament dieser
«Tradition» ist die Anschuldigung des «Gottesmordes». Also muß es das
Bestreben des Judentums sein, daß dieses Fundament zu Fall
kommt, ohne daß die für die Kirche dabei maßgeblichen theologischen

Erwägungen für das Judentum wesentlich sind und im
Mittelpunkt des Interesses stehen.

In diesem Lichte müssen auch die jüdischen Presseberichte zur
«Gottesmordfrage» gesehen werden. Wenn wir soeben gesagt
haben, daß es in kirchlichen Kreisen großteils an einem wahren Uberblick

über die religiöse Situation im Judentum fehlt, so ist diese

Feststellung ebenso richtig, was die landläufigen jüdischen
Vorstellungen von der Kirche und ihren Lehren angeht. Das erklärt
uns auch, warum manche Zeitungsmeldungen zu der am 20.
November 1964 angenommenen Israelsdeklaration, vor allem von
Seiten der israelischen Presse, zu weit gegangen sind und bei nicht
gerade gutwilligen und vor allem bei nicht genügend informierten
Lesern den Eindruck hervorrufen konnten und auch tatsächlich
hervorgerufen haben, die Kirche habe die Absicht, durch ihre
Erklärung vom Dogma der Gottheit Christi abzurücken.

Daß diese Darstellungweise sogleich von der arabischen Presse

aufgegriffen und im «ökumenischen» Sinn ausgewertet wurde —
— «Was für ein Skandal für die orthodoxen Kirchen, wenn Rom
vom traditionellen Dogma abrückt!» —, ist unter den gegebenen
Voraussetzungen fast eine Selbstverständlichkeit. Weitaus
besorgniserregender ist jedoch die Tatsache, daß das alles nicht ohne Einfluß
auf manche Konzilstheologen geblieben ist. Das erklärt sich wiederum

daraus, daß eben wirklich der ganze Fragenkomplex einer
neuen Israelstheologie der Kirche — denn darum geht es ja im
Grunde — theologisch und exegetisch gesehen noch nicht «reif»

war und weiterhin in den Kinderschuhen steckt, und daß so
selbst die Besten und Aufgeschlossensten unter den Theologen —

21



wir haben auf diesen Umstand bereits im Zusammenhang mit der
Papsthomilie hingewiesen — irgendwie «anfällig» gegen Thesen

geblieben sind, die man ihnen diesbezüglich in ihrer theologischen
Ausbildungszeit vorgetragen hat, und die noch durch nichts ersetzt
wurden. So konnte man während der letzten Intersessionsperiode
immer wieder aus dem Munde von Konzilstheologen hören, man
dürfe bei aller Notwendigkeit für die Kirche, zur Israelsfrage Stellung

zu nehmen, nicht außer acht lassen, daß es den Juden, wie
aus manchen Presseäußerungen zu schließen sei, im Grunde doch

eigentlich darum gehe, das Dogma von der Gottheit Christi zu
leugnen. Diese Art Argumentation, die von einer profunden
Unkenntnis des Judentums zeugt, ist weit subtilerer Art als zum
Beispiel der Ausspruch eines reaktionären Prälaten wie Kardinal
Buffini von Palermo, der in seiner Intervention vor der Abstimmung

vom November 1964 unter anderem auch sagte, es sei

widersinnig, vom «Gottesmord» zu sprechen, weil man ja doch
Gott nicht töten könne...

Der Widersinn, der darin liegt, den Juden unterstellen zu wollen,
sie griffen im Grunde die Gottheit Christi an, sollte doch diesen

Theologen daraus klar werden, daß man absolut keinen Grund
haben kann, etwas «anzugreifen», woran man ja doch nicht eine
Sekunde lang geglaubt hat. Und wenn die Juden die Gottheit
Christi in ihrer religiösen Perspektive ablehnen, so besagt das

nicht, daß es ihnen irgend etwas ausmacht, wenn die Christen
daran glauben. Ganz im Gegenteil : Die großen religionsgesetzlichen
Dezisoren des Judentums haben ausdrücklich darauf hingewiesen,
daß für die Nichtjuden der schittuf, das heißt die Tatsache, Gott
andere göttliche Kräfte zu assoziieren, keine Sünde bedeute20.
Aber soweit erstreckt sich meist die Information der christlichen
Theologen nicht, und man begnügt sich zu oft damit, die Phänomene

im anderen Lager von seiner eigenen Warte aus zu beurteilen.
Über die Punktion mancher Konzilsexperten in Sachen der

Israelsdeklaration ließen sich Bände schreiben. Vor allem das
letzte Stadium der Polemik ließ Positionen ans Tageslicht kom-

20 So der oben erwähnte R. Mose Isseries von Krakau in seinem
Kommentar zum Schulchan 'aruch (Or ha-chayim, 156): «Der Schittuf wurde den

Nichtjuden nicht untersagt. »

22



men, die man leichtfertigerweise als endgültig überlebt anzusehen

geneigt war. Schon in einer früheren Phase hatte zum Beispiel
einer der namhaftesten katholischen Neutestamentier für die
Bischofskonferenz eines westeuropäischen Landes eine Darstellung
des jüdischen Problems in exegetischer Sicht ausgearbeitet, in der
er — natürlich mit allerlei Verklausulierungen, aber dennoch —
nach wie vor dafür eintritt, die Verantwortlichkeit des gesamten
jüdischen Volkes an der Kreuzigung Jesu sei «mit einer Art
Erbsünde» zu vergleichen. Während der letzten Intersessionsperiode
gingen dann noch mehrere Gutachten ähnlicher Art ein, die irgendwie

doch nicht ohne jeden Einfluß auf den Elan geblieben sind,
den die Mehrzahl der Bischöfe in dieser Frage an den Tag gelegt
hatte. Auf die Euphorie vom November 1964 folgte die Ernüchterung,

und allerlei Fragen tauchten auf: Was soll man wirklich mit
Stellen wie Mat. 27, 25 anfangen? Ist das Problem der Verantwortung

des jüdischen Volkes ausschließlich historisch-exegetischer
Natur? Wie steht es mit den theologischen Implikationen? Noch

ganz kurze Zeit vor der endgültigen Abstimmung trat ein sehr
bekannter französischer Theologe, dessen Name immer wieder bei
allen ökumenischen Veranstaltungen usw. an erster Stelle
aufscheint und der in der Vergangenheit mehrmals sehr positiv zur
Judenfrage Stellung genommen hat, als Konzilstheologe, gestützt
auf Zitate aus den Kirchenvätern, für den «traditionellen Charakter»

der Anschuldigung des Gottesmordes ein. Das alles zeigt wieder

— und einzig aus diesem Grund weisen wir darauf hin, denn

jeder Theologe ist natürlich berechtigt, seine eigene Meinung zu
haben und zu vertreten —, daß die theologische Situation im
Grunde für die Israelsdeklaration nicht reif war. Und diesem
Umstand muß bei der Beurteilung des Endresultats gebührend Rechnung

getragen werden.
Doch kehren wir nun zum eigentlichen «ökumenischen» Problem

zurück. Es ist allseits bekannt, daß eines der Hauptanliegen Papst
Johannes' XXIII. bei der Einberufung des Konzils die
Wiederaufnahme der Verbindungen und des Gesprächs mit den von Rom
getrennten christlichen Kirchengemeinschaften war, und daß daher
jede Behinderung auf diesem Gebiet als direkt gegen den Geist
des Konzils gerichtet interpretiert werden mußte. Und da nun

23



einmal die Israelsdeklaration in den arabischen Ländern Unruhe
hervorrief, stellte sie, so argumentierten manche Kreise, eine
Behinderung auf diesem Gebiet dar, weil sie dazu angetan war, das
freundschaftliche Verhältnis Roms zu den dort etablierten Kirchen
empfindlich zu trüben. Man ahnt irgendwie die Tragweite dieser

Argumentation und die große Gefahr, die sie in sich birgt. Könnte
sie doch selbst die der Israelsdeklaration an sich günstig gesinnten
Bischöfe in einen Gewissenskonflikt bringen und sie letzten Endes

vor die Entscheidung stellen, ob es nicht notwendig wäre, die
Deklaration zu opfern, um dem ökumenischen Anliegen des Konzils
kein Hindernis in den Weg zu legen.

Im Mai 1965 tauchte nun in der Presse die Nachricht auf, Msgr.
Willebrands vom Einheitssekretariat, der sich nach Addis-Abeba
begeben hatte, um mit den Häuptern der dort versammelten nicht-
chalkedonischen Kirchen21 zu konferieren, habe dem
koptischorthodoxen Patriarchen Kyrillos von Alexandrien eine persönliche
Botschaft des Papstes überbracht, in der ihm dieser die Versicherung

gibt, die Israelsdeklaration würde abgeändert werden, ganz
besonders der Paragraph von der Verantwortlichkeit des jüdischen
Volkes am Tode Jesu. Eine so seriöse Zeitung wie die Wiener
katholische Wochenschrift «Die Furche22» brachte diese Nachricht
in Form einer Tatsache. Dieser Umstand verdient, festgehalten zu

21 Man bezeichnet als «nicht-chalkedonisch» die Kirchengemeinschaften,
welche historisch gesehen diejenigen fortsetzen, welche die Definition des

Konzils von Chalkedon (451) über das Verhältnis zwischen der göttlichen
und der menschlichen Natur in Christus nicht angenommen haben (zwei
Naturen, eine göttliche und eine menschliche, in einer göttlichen Person).
Diese Definition richtete sich einerseits gegen Nostorius, der die Einheit
der Person in Christus geleugnet hatte, andererseits gegen Eutyches, der
nur eine einzige (göttliche) Natur anerkennen wollte. Es handelt sich also
also definitionsgemäß sowohl um monophysitische, wie die koptisch-abessini-
sche, die syrisch-jakobitische und die armenische, als auch um nestorianische
Kirchen, wie die syrisch-chaldäische als Rest der einst mächtigen und
einflußreichen Kirche im persischen Reich.

Die theologischen Positionen dieser Kirchen sind heute großteils nur
mehr eine geschichtliche Reminiszenz, und so haben sich ihre Häupter in
Addis-Abeba getroffen, um ihre Haltung zu den anderen großen Kirchen,
sowohl der griechisch-orthodoxen als der römisch-katholischen, festzulegen.

22 Nr. 26 vom 26. Juni 1965, S. 8.

24



werden, weil man in Rom seit jeher — aus übrigens nicht direkt
ersichtlichen Gründen — der Meinung war, die koptische Kirche
sei eine der «unionsbereitesten» unter den orientalischen Kirchen.
Auch ist ihre Situation als autochthon-ägyptische Kirche
augenblicklich sicherlich eine der schwierigsten. Ähnliche Nachrichten
waren übrigens auch anläßlich der Reise des Papstes nach Indien
im Umlauf. Es hieß damals, Paul VI. habe bei seiner Zwischenlandung

in Beirut den syrischen und libanesischen Staatspräsidenten,
die sich zu seiner Begrüßung eingefunden hatten, ähnliche beruhigende

Versicherungen gegeben. Doch das alles gehört schon mit
hinein in den «Nervenkrieg» der letzten Monate vor der definitiven
Annahme der Deklaration in ihrer jetzigen Eorm.

(Wird fortgesetzt)

AUF DEM WEG NACH JERUSALEM

Moderne Dichtung aus Israel

Von Renate Heuer, Berlin

«Die ersten Schriftsteller waren für mich weder Mendele noch Achad
Haâm noch Bialik. Hebräisch habe ich nicht bei ihnen gelernt, sie waren
nicht die Klassiker meiner Kindheit und Jugend. Ich lernte
Literaturgeschichte bei Ranak1. Seine Schriften gerieten zufällig in meine Hände,
aber dann geriet eigentlich ich in ihre Hände und studierte sie, ausschauend,
stehend und nicht sitzend, in der Bibliothek eines aufgeklärten Rabbi (in

1 Rabbi Nachman Krochmal lebte von 1785—1840 in Galizien. Sein

geschichtsphilosophisches Hauptwerk, eigentlich sein einziges Werk, «moré
newuché ha-semân» — «Führer der Verirrten dieser Zeit» wurde, nach dem
Willen des Verfassers, zuerst von Leopold Zunz aus dem Nachlaß
herausgegeben (Lemberg 1851). Eine kritische Ausgabe mit ausführlicher Einleitung,

ergänzt durch Aufsätze, Briefe und überlieferte Gespräche Ranaks,
edierte S. Rawidowicz (Berlin 1924). Eine zweite, verbesserte und vermehrte
Ausgabe erschien 1961 (Waltham Mass.).

25


	Die Konzilsdeklaration über die Juden : endgültige Version und Zukunftsaussichten

