Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Probleme, die das Leben dieser Kommandanten in ihrer Wirksam-
keit in Auschwitz erfiillten. Da ist nicht nur kein Ende. Da stehen
wir immer noch am ersten Anfang. Wird es gelingen, sie etwas
ihrer Losung, einer menschlich tragbaren und verantwortbaren
Losung, entgegenzufithren? Wie ernst ist diese Frage, wenn man
bedenkt, wieviel haBerfiillte Judenfeindlichkeit sich iiberall, nicht
bloB in Agypten, Paraguay und Argentinien und den arabischen
Léndern regt. '

BEGRIFF UND FUNKTION DES
GOTTESVOLKES IN DER RABBINISCHEN
TRADITION*

Von Kurt HrUBY, Paris

Die Idee von der Auserwahlung Israels als Gottesvolk ist nicht
nur einer der zentralen Gedanken des biblischen Schrifttums,
sondern steht auch im Mittelpunkt des jiidischen Selbstverstind-
nisses. Sie ist durch die Jahrhunderte jiidischer Existenz hindurch
der Schliissel zum Verstdndnis der Funktion Israels im gottlichen
Heilsplan, ein Schliissel zum Verstindnis der spirituellen Héhen,
die dieses Volk in der Person einzelner seiner Angehorigen er-
klommen hat, aber auch des unermeflichen Leides, das es erdul-
den mufBite. Deshalb ist auch die Geschichte der Auserwihlung
Israels identisch mit der Gesamtgeschichte des jiidischen Volkes
— einschlieBlich des aktuellen Aspekts, denn auch die Gegenwart
wird fortlaufend zur Geschichte —, und diese wieder durch Jahr-
hunderte mit der Heilsgeschichte.

Einzelne Aspekte dieser Gesamtproblematik wurden im Rah-
men der Studienwoche Kirche-Israel 1965 in Reuti-Hasliberg ge-
sondert untersucht, und es kann demnach nicht unsere Aufgabe

* Vorlesung, gehalten an der Kirche-Israel-Studienwoche in Reuti-Hasli-
berg 1965. (Fortsetzung folgt).

230



sein, hier darauf zuriickzukommen. Wir wollen deshalb versuchen,
das Thema abzugrenzen und werden uns darauf beschrinken, die
Weiterentwicklung des biblischen Gedankens vom Gottesvolk in
der dlteren rabbinischen Literatur kurz zu untersuchen. Da die
Zeitverhaltnisse dabei eine nicht zu unterschiatzende Rolle spielen,
werden wir bestrebt sein, sie soweit als moglich zu berticksichtigen.
Unser Thema wird demnach in zwei Teile zerfallen:

1. Israel und die Torah.

2. Der Gedanke von der Auserwidhlung Israels bei den alteren
Gesetzeslehrern und das Verhéltnis Israels zu den anderen Viélkern.

1. Israel und die Torah

«Die biblische Geschichte», schreibt Simon Bernfeld, «beruht
auf einer zentralen Idee, die sie vom Anfang bis zum Ende durch-
dringt: ,Des Herrn Teil ist sein Volk, Jakob ist das Los seines
Erbteils®.’» Die Gegenwart, die Vergangenheit und die Zukunft
Israels, ihre Interpretation und ihr Versténdnis hingen vom be-
sonderen Verhiltnis des Volkes zu seinem Gott ab. Der Glaubens-
satz, nach dem Gott Israel in ganz besonderer, einmaliger Weise
als sein Volk auserwéhlt hat, ist nach Ansicht von Dr. Kaufmann
Kohler «der Schwerpunkt der jiidischen Glaubenslehre und der
eigentliche Schliissel zum Verstindnis des Wesens des Juden-
tums?2». Die Erwahlung Israels ist in keiner Weise mit der Funktion
auf eine Ebene zu stellen, die anderen Voélkern in der Geschichte
zugedacht war. Israel war sich stets dessen bewuBt, daB seine
Erwéhlung «nicht etwa als eine einmalige oder einstmalige Gottes-
tat anzusehen ist, die etwa mit der Offenbarung oder der biblischen
Zeit, abgeschlossen wire, sondern vielmehr als eine durch alle
Zeiten und Lénder fortdauernde gottliche Berufung, als eine fort-

gesetzte Wirksamkeit des Geistes, der sich stets vom neuen seine
Herolde und Helden erkor, die dem Wahren, Rechten und Hohen

- 15 Mos. 32,9; vgl. S. BernrrLp, 0TI *2n0% K1an, Tel-Aviv, 1929,
S. 133.

2 Grundrif} einer systematischen Theologie des Judentums, Leipzig 1910,
S. 244.

231



mit einer Todesverachtung ohnegleichen das Wort liehen und das
Leben weihten3».

Der bekannte zeitgenossische jiidische Historiker Prof. Salo
Baron untersucht den geschichtlich-ethischen Hintergrund des
Monotheismus in seinem Verhéiltnis zur Erwdhlung und schreibt:
«Wir konnen jetzt die tiefe Bedeutung des Konzepts vom «auser-
wihlten Volk» in der Religion Israels verstehen. Die Nation ist
nicht nur der hauptsichliche Triager der Geschichte selbst. Beim
Sieg der Geschichte iiber die Natur ist eine auserwihlte Menschen-
gruppe ein unbedingtes Erfordernis. Der Widerstand, den die
Natur der Geschichte entgegensetzt, ist ungeheuer grof. Nur einige
ganz besonders auserwahlte und hiefiir qualifizierte Individuen
vermogen damit fertig zu werden, selbst in dem begrenzten Sinn,
den das fiir die jiidische Religion vor dem Kommen des Messias
hat. Wenn nun diese wenigen Auserwéhlten ihr individuelles Leben
unabhéngig von den andern fiithren, so bleibt die Religion ein
individuelles Phédnomen, ohne Gruppencharakter. Eine solche
Haltung wird sie fiir immer davor bewahren, zur Menschheits-
religion zu werden, zur Religion der gréfiten aller Gruppen. Das
Ziel der Geschichte, das darin besteht, die Natur durch die Mensch-
heit zu iiberwinden, wird so niemals erreicht werden. Eine Gruppen-
religion hingegen braucht eine auserwihlte Zahl von Menschen. Diese
Idee steht im Mittelpunkt des Begriffes vom «auserwahlten Volk ».

In seiner groB3 angelegten Studie iiber das Judentum in den
ersten Jahrhunderten der christlichen Ara sagt George F. Moore,
man miisse sich im Interesse des Verstindnisses der Stellung des
Judentums zu Beginn der christlichen Zeit vor Augen halten, daf3
«...wie grofl auch die Macht Jehovas iiber die Vélker der Welt
gewesen sein mag, er doch keine andere Nation sein eigen nennt
als Israel allein und daB, wie grofl auch die Macht ist, die man den
Gottern der anderen Volker zuerkennt, die israelitische Religion
keinen anderen Gott hat als Jehova?®».

3 Eb., S. 245/46.

4 A Social and Religious History of the Jews, 2. Ausg., Philadelphia
1952, 1. Band, S. 11ff.

5 Judaisme in the First Centuries of the Christian Era, Cambridge 1927,
I. Band, S. 219.

232



Diese Uberzeugung wird auch in der #lteren rabbinischen Lite-
ratur aus der Zeit der Tannaiten mit Nachdruck in den Vorder-
grund gestellt. Die Gesetzeslehrer erkennen stets den universellen
Herrschaftsanspruch Gottes an, doch vermag das in keiner Weise
seiner Liebe und seinem ganz besonderen Verhdltnis zu seinem
auserwahlten Volk Abbruch zu tun. So interpretieren sie Ps. 50, 7:
«Hore, mein Volk, so will ich reden; Israel, ich lege gegen dich
Zeugnis ab: Ich, Gott, bin dein Gott» in folgendem Sinn: «Ich
bin der Gott aller Geschopfe, doch habe ich meinen Namen mit
keinem anderen Volk verbunden als mit meinem Volk Israel
allein®.»

Der juidische Theologe Max Kadushin sagt: «Obwohl sich die
Rabbinen der Anomalie bewuB3t sind, die darin besteht, dafB3 sich
der Gott des Universums ein besonderes Volk als sein eigen aus-
erwihlt, ist diese Anomalie fiir sie doch andererseits ein schlagender
Beweis fiir die Liebe Gottes zu Israel. Der hohe Platz Israels liegt
in der wahren Natur des Universums?.»

Wie einst die Ereignisse des Jahres 587/86 v. Chr. und das sich
daran anschliefende babylonische Exil dem Glauben an die Auser-
wihlung erneuten Auftrieb gegeben haben — Jeremia, Hesekiel
und der Deutero-Jesaja sind beredte Zeugen hiefiir —, so hat auch
die Katastrophe des Jahres 70 n. Chr. zur Folge gehabt, da} die
Rabbinen mit verstirktem Eifer das ewige, besondere und einzig-
artige Verhaltnis Gottes zu seinem Volk in den Vordergrund geriickt
haben. Solomon Schechter driickt den rabbinischen Glauben an
das enge und einmalige Verhiltnis zwischen Gott und seinem
Volk mit folgenden Worten aus:

«Er ist ihr Gott, ihr Vater, ihre Starke, ihr Hort, ihre Hoffnung,
ihr Heil, ihr Schutz, ihr Herz. Sie sind sein Volk, seine Kinder,
sein erstgeborener Sohn, sein Schatz, seinem Namen geweiht, des-
sen Profanation ein Sakrileg darstellt. Mit einem Wort: es gibt
nicht ein einziges, eine Liebesbeziehung ausdriickendes Epitheton

6 Zur Mechilta vgl. Note 36. Der hier angefithrte Ausspruch findet sich
im Wochenabschnitt mischpatim, zu 2 Mos. 23, 7; vgl. Ausgabe LAUTERBACH,
Band III, S. 185.

7 Aspects of the Rabbinic Concept of Israel; A Study in the Mekilta;
HUCA, XIX (1945—1946), S. 73.

233



in der Sprache, wie Bruder, Schwester, Braut, Mutter, Lamm oder
Auge, das nach den Rabbinen nicht dazu dient, das innige Verhalt-
nis zwischen Gott und seinem Volk zum Ausdruck zu bringen®.»

Man kann und mul} sich natiirlich fragen, welche Rolle das
Auftreten des Christentums bei diesem Erstarken der Erwahlungs-
doktrin im rabbinischen Schrifttum gespielt hat. Es ist sehr schwer,
sich von der Wichtigkeit dieses Klements ein klares Bild zu ma-
chen, wurde es doch nach beiden Seiten hin stark iibertrieben.
Rein objektiv gesehen 146t sich jedenfalls kein direkter, urséchlicher
Zusammenhang nachweisen, jedenfalls nicht fiir die frithtannaitische
Periode. Die Angriffe gegen die Sonderstellung der Juden und die
dadurch auf den Plan gerufene Selbstverteidigung waren damals
eine absolut landldufige Erscheinung.

So stellt schon um das Jahr 300 v. Chr. Hekateus von Abdera,
ein in. Agypten lebender Grieche, die Juden als Abkémmlinge
der untersten dgyptischen Volksschichten dar®. Josephus Flavius
erzahlt seinerseits!0, ein &dgyptischer Priester namens Manetho
habe ungefiahr um dieselbe Zeit eine «dgyptische Version» des
Exodus verbreitet. Manetho spricht in diesem Zusammenhang von
der Austreibung einer verbrecherischen Rebellengruppe, die von
den &dgyptischen Soldaten bis an die syrische Grenze verfolgt
wurde!!, Im Jahre 59 v. Chr. spricht Cicero in seiner Verteidigungs-
rede fiir Valerius Flaccus, den fritheren, wegen schlechter Verwal-
tung und Unterdriickungsmafnahmen angeklagten Gouverneur der
romischen Provinz Asien, von der Eroberung Jerusalems durch
Pompejus und sieht darin ein Zeichen der unsterblichen Gotter
fiir die Verwerfung des Judenvolks!?. Romische Schriftsteller und
Satiriker lassen iiberhaupt nicht gerne eine Gelegenheit voriiber-
gehen, um iiber die jiidische Exklusivitdt, den Sabbat, die Be-
schneidung und dergleichen zu spotten.

Dags Judentum des hellenistischen Kulturkreises mulite dem-

8 Some Aspects of Rabbinic Theology, J.Q.R., VI (1893/94), S. 634).

% Vgl. Max RapiN, The Jews among the Greeks and Romans, Phila-
delphia 1915, S. 94ff.

10 Contra Apionem, I, 26—27.

11 Vgl. RADIN, op. cit., S. 100.

12 Vgl. BArON, op. cit., I, S. 192.

234



nach in steter intellektueller Abwehrstellung gegen diese Angriffe
verharren und so auch die biblische Lehre von der Erwihlung
und der Aufgabe Israels verteidigen und méglichst in den Vorder-
grund stellen. Das Christentum leugnet nun seinerseits keineswegs
die Auserwahlung Israels. Es unterstreicht nur, dall innerhalb der
neuen Ordnung, die es vertritt, nunmehr die Kirche das wahre
Israel im Sinne der goéttlichen VerheiBungen ist. Dall allerdings
das Christentum bis heute keine theologisch befriedigende Erkla-
rung fiir den Fortbestand Israels auch innerhalb der neuen Heils-
ordnung und somit fiir die heilsgeschichtliche Funktion des jiidi-
schen Volkes innerhalb dieser Ordnung gefunden hat, ging in aller-
letzter Zeit nochmals sehr deutlich aus den Fluktuationen hervor,
welche die Israelsdeklaration am zweiten vatikanischen Konzil ge-
kannt hat. Professor Baron driickt in geschichtlicher Sicht dieses
Verhiltnis und diese Stimmung treffend aus, indem er sagt: «Jetzt
haben sie (die Juden) es mit einem inneren Feind zu tun, der sich
selbst nach der Trennung die Gesamtheit der jiidischen Geschichte
zueigen und sie progressiv dem Judentum selbst streitig macht!3.»

Der rabbinische Begriff von der Erwéhlung Israels beruht, wie
wir zu zeigen versuchten, auf dem besonderen, einmaligen Ver-
héaltnis zwischen Gott und seinem Volk, das sich darin duBert, daf3
Gott Israel seinen kostbarsten Schatz, die Torah, anvertraut und
zueigen gibt. Israel steht und fallt darum mit der Torah, deren
Studium und Beobachtung seine Aufgabe und seinen Lebensinhalt
ausmachen. Von diesem Standpunkt her miissen auch die rabbini-
schen Aussagen iiber das Verhiltnis Gottes zu seinem Volk und
tiber die Aufgabe des Gottesvolkes im Heilsplan des Schopfers ge-
wertet werden. Die Rabbinen verlieren dabei keineswegs den uni-
versellen Charakter des gottlichen Heilsplans aus den Augen,
dessen Endziel in der theologischen Konzeption, die sich in der
nachexilischen Zeit mehr und mehr durchsetzt, in der Anerkennung
des o e mobn, der universellen, uneingeschrankten Souverinitit
Gottes iiber die gesamte Schopfung besteht, ohne dafli wir hier
naher darauf eingehen konnen und wollen, welche Formen die
konkrete Realisation dieses o' “» in der Vorstellungswelt der Rab-

13 Eb,, I, S. 136.

235



binen entsprechend ihrer Mentalitit annimmt. In diesem Sinn
wird natiirlich stets die gesamte Existenz Israels funktionell auf-
gefallt, was andererseits wieder nicht ausschlieBt, dal Israel und
der Torah auch in der Endphase des gottlichen Heilsplanes ein
iiberragender Platz eingerdumt wird.

Wenn die Rabbinen iiber die Stellung Israels nachdenken, so
suchen sie nach einer aktuellen, existenziellen Erklirung dieses
einmaligen Phanomens, was dann zu Akzenten fiihrt, die uns oft
exklusiv partikularistisch anmuten, die es, in sich selbst genommen,
auch wirklich sind, die aber dennoch stets in einen groBlen, weit-
gesteckten Rahmen hineingestellt werden miissen, der die univer-
selle Tragweite nicht nur nicht ausschlieBt, sondern geradezu vor-
aussetzt.

Die Erklarungsversuche der Rabbinen bleiben stets Versuche,
und um jede Fehlinterpretation zu vermeiden, mufl man sich dieser
Tatsache auch stets bewul3t bleiben. Wiewohl es sich dabei um das
zentrale Anliegen der jiidischen Existenz handelt, um die Frage
nach der «raison d’étre» Israels, verlassen wir doch niemals den
Boden der Aggada, der allegorischen Schrifterklarung auf Grund
der in den offiziellen Schulen geltenden exegetischen Regeln, wie
sie vor allem in der Homiletik zur Anwendung kommen. Deshalb
wire es auch grundfalsch — wir haben diese Bemerkung vor zwei
Jahren hinsichtlich der messianischen Vorstellungen gemacht und
konnen sie heute nur wiederholen —, von einer rabbinischen Doktrin
vom Gottesvolk zu sprechen, wenn wir dabei, was notwendiger-
weise geschieht, dem Begriff «Doktrin» seinen aktuellen, sowohl
christlichen als nichtchristlichen Inhalt geben. Es handelt sich
bei den Rabbinen stets um individuelle Ansichten und um Schul-
meinungen, die andere Ansichten keineswegs ausschlieBen und
deren Probabilitdtscharakter einzig und allein von der Autoritit
des Lehrers abhingt, in dessen Namen sie vorgetragen werden.
In diesem Sinn kann man sagen, dal dem Judentum der Begriff
des Dogmas abgeht. Nicht als ob ihm Glaubenswahrheiten als
solche fremd wiren. Eine solche Annahme wire ein Nonsense und
stiinde in flagrantem Widerspruch zu seiner Eigendefinition. Aber
die Kraft der geoffenbarten Glaubenswahrheiten ist so iiberragend
grof}, daBl man nie einen ernsthaften Versuch gemacht hat — wir

236



sprechen hier natiirlich ausschlieflich von der alten rabbinischen
Tradition und nicht von der jiidischen Religionsphilosophie des
Mittelalters —, sie zu definieren, das heil3t, sie in gedankliche
Konzepte pressen zu wollen. Gott, Israel und die Torah sind solche
Fundamentalwahrheiten. Wir kennen sie durch die Offenbarung,
und die Rabbinen suchen nach gleichnishaften Erklirungen, aber
nach keiner erschopfenden und ausschlieBlichen Definition. Alles
bleibt stets irgendwie im Flul}, denn ein derartiger Definitionsver-
such stiinde ja geradezu im Widerspruch zur ganzen inneren Logik
des Gottesgesetzes, das der konkrete Ausdruck des gottlichen Wil-
lens ist. Deshalb betrifft die definitorische Tétigkeit der Rabbinen,
die Halacha, auch nur die konkreten Anwendungsbestimmungen
des Gesetzes in allen Sparten des tédglichen Lebens.

Der vorweltliche Zusammenhang

Im Mittelpunkt des rabbinischen Denkens steht die Tatsache,
dal} die Torah Israel gegeben wurde und daBl demgemé&ll eine
fundamentale Wechselbeziehung besteht zwischen der Existenz
und der Funktion Israels und dem 7170 1nn, der gottlichen Offen-
barung. Israel ist ohne die Torah nicht denkbar, wire jeder Eigen-
standigkeit und jeder Bedeutung innerhalb des gottlichen Heils-
planes beraubt, da es sich ja dann in nichts von den anderen Voilkern
unterschiede. Im spateren Midrasch kommt sehr stark der Gedanke
zum Ausdruck, dall Gottes Schopfungsplan in ganz besonderer
Weise die Torah und Israel im Auge hatte, was sich darin ausdriickt,
daBl man beiden eine — zumindest konzeptuelle — Priexistenz
vor der Weltschopfung zuschreibt. So lesen wir in den Pirge Abot
(VI, 10)14:

Finf « Erwerbungen» (@27p) hat sich der Allheilige!® in seiner

14 ,I‘P"‘?R"".'l TOM DRI ...P57:l58 Ta0 TP DWTMBR LD 970 aww
S. 387f. ,NMAR N2DR PN T 1952—1959 i /2l

15 Wir geben mit diesem Ausdruck die rabbinische Gottesbezeichnung
R 7192 w17, «Der Heilige, er sel gepriesen», wieder. Zur Geschichte dieser
Bezeichnung vgl. SHAUL EsH, (13) P, «Der Heilige, er sei gepriesen», zur
Geschichte einer nachbiblischen Gottesbezeichnung, Brill, Leiden 1957.

237



Welt angeschafft, und zwar: Die Torah. .., Himmel und Erde.. .,
Abraham. .., Israel... und den Tempel. Woher (wissen wir) es?
Es heil3t (Spr. 8, 22): «Der Herr hat mich erworben (u1p) als den
Anfang seiner Wege, als erstes seiner Werke, vorlédngst.» ...Abra-
ham ist eine (solche, Erwerbung. Woher dies? Es heil3t (1 Mos.
14, 19): «Und er segnete ihn und sprach: Gesegnet werde Abraham
vom hochsten Gott, dem Schopfer (inp) Himmels und der Erde.»
Israel ist eine (solche) Erwerbung. Woher dies? Es heil3t (2 Mos.
15, 16): «Bis voriiber ist dein Volk, o Herr, bis voriiber ist das
Volk, das du erworben hast (n1p)16.»

Der Midrasch Gen. R. (I, 4)'7 unterscheidet zwischen den tat-
sachlich vor der Schopfung existierenden Dingen und denen, die
nur in Gottes Plan vorgesehen waren18:

«Im Anfang schuf Gott...» (1 Mos. 1, 1). Sechs Dinge gingen
der Weltschépfung voran; teils waren sie wirklich (vorher) er-
schaffen worden, teils existierten sie nur als Idee vor dem Schop-
fer1®. Die Torah und der Thron der Gottesherrlichkeit wurden

16 Die ganze Exegese beruht auf dem Gebrauch des Verbalstammes 7
in verschiedenen Bibeltexten.

17 Wir zitieren den Midrasch Rabba zum Pentateuch nach dem hebrii-
schen Text; vgl. *7°2 TpuN 27 X LR TP wIDN L1730 YR, 1956—1963
2°aR B0 ,N1MDoY Mann DREIT LPP02IMIDI .0 Es sei auch auf eine ausge-
zeichnete englische Ubersetzung des Midrasch Rabba hingewiesen: Midrash
Rabbah, Translated into English with Notes... under the Editorship of
Rabbi Dr. H. FREDMAN and MAURICE SIMON, Soncino Press, London and
Bournemouth, 2. Ausgabe, 1951, 10 Bénde. Die Einteilung des Textes in
Kapitel und Paragraphen ist dieselbe wie im hebrédischen Text.

Die deutsche Ubertragung: Der Midrasch Bereschit usw. Rabba. ..,
zum ersten Male ins Deutsche tibertragen von Lic. Dr. Avaust WUNSCHE. . .,
Leipzig 1881—1885, folgt einer anderen Kinteilung des Textes. Ihre Be-
niitzung ist dadurch erschwert, dall der Text oft sehr fehlerhaft iibersetzt
ist und man jeweils die am Ende jedes Bandes hinzugefiigten «Nachtréige
und Verbesserungen» von Dr. J. FOURsT und D. O. STRASCHUN konsultieren
mul.

18 Es handelt sich tibrigens hier um sechs Dinge, und sie sind auch nicht
durchwegs identisch mit den in Abot VI, 10 aufgezdhlten, doch geht es hier
nur um den Begriff der Torah und Israels, der in beiden Quellen wieder-
kehrt.

19 Da bei Gott Gedanke und Ausfithrung eine Einheit bilden, ist die
Unterscheidung rein formell.

238



(vor der Weltschopfung) erschaffen. Die Torah, denn es heilit
(Spr. 8, 22): ...Der Thron der Gottesherrlichkeit, denn es heil3t
(Ps. 93: 2): «Dein Thron steht von jeher fest; du bist von Ewig-
keit her.» Die Erschaffung der Erzviter existierte nur als Idee,
wie es heiflit (Hos. 9, 10): «Wie eine friihreife Frucht am Feigen-
baume erblicke ich eure Viter20.» (Die Erschaffung) Israels exi-
stierte als Idee, wie es heillt (Jer. 17, 12): «O Thron der Herrlich-
keit, erhaben von Anbeginn, Ort unseres Heiligtums, Herr, du
Hoffnung Israels!» ...R. Ahabah b. Se’ira sagte...: Ich weil}
nicht, was zuerst da war, (das heifit) ob (nun) die Torah (zeitlich)
dem Thron der Gottesherrlichkeit voranging oder umgekehrt.
R. Abba bar Kahana sagte: Die Torah ging dem Thron der Gottes-
herrlichkeit voran, wie es heil3t: « Der Herr hat mich erworben als
den Anfang seiner Wege, als erstes seiner Werke», das heillt bevor
ausgesagt wird: «Dein Thron steht von jeher fest.»

R. Huna lehrte im Namen von R. Jirmejah und dieser im Na-
men von R. Schemuel b. Jizchaq: Die Absicht, Israel zu schaffen,
ging (bei Gott) allem anderen voran. Es gleicht dies einem Konig,
der mit einer vornechmen Dame verheiratet war, von ihr aber keinen
Sohn hatte. Einst ging der Konig iiber den Marktplatz und befahl
(seinen Dienern): «Nehmt diese Tinte, dieses Tintenfall und diese
Feder fir meinen Sohn!» Wozu denn Tinte und Feder (fiir einen
Sohn, den es gar nicht gibt, fragten sich die Leute)? Das ist eine
merkwiirdige Sache! Und (das Volk) zog (folgenden) SchluB3:
Der Konig ist ein Sterndeuter und hat schon jetzt vorausgesehen,
dafl er einen Sohn bekommen wird. So verhilt es sich auch mit
dem Allerheiligen: Hétte er nicht vorausgesehen, dafl Israel nach
sechsundzwanzig Generationen?' die Torah erhalten wiirde, so
hatte er dort (4 Mos. 28, 2) nicht geschrieben: «Befiehl den Kindern
Israels...»

R. Benajah sagte: Die Welt und alles, was sie erfillt, wurde nur
Israels wegen erschaffen, wie es heillt (Spr. 3, 19): «Der Herr hat

20 «Erblicken» wird als «fiir gut finden» interpretiert, im Sinn von' «die
Erschaffung beschlieBen».

21 Zehn Generationen von Adam bis Noah, zehn von Noah bis Abraham
(vgl. Abot V, 2; Ausg. ALBECK, S. 374), dann Isaak, Jakob, Levi, Kahat,
Amram und Mose, das sind im ganzen sechsundzwanzig Generationen.

239



die Erde mit Weisheit gegriindet?2. R. Berachjah sagte: (Die Welt
wurde) um Moses willen (geschaffen), wie es heifit (5 Mos 33, 21):
«Und er ersah sich das erste Stiick (d. h. die Schopfung); daselbst
lag das Teil eines Anfiihrers (= Mose) bereit. . . »

In Gen. R. I, 8 heil}t es:

R. Menachem und R. Jehoschu’a b. Levi sagten im Namen von
R. Levi: Ein Baumeister braucht sechs Dinge (um ein Haus zu
bauen): Wasser, Erde, Balken, Steine, Rohr und Eisen. Und wenn
du sagst, er ist reich und beniitzt kein Rohr2??, so gebraucht er
gewil} eine Meflrute, wie es heillt (Hes. 40, 30): «Und eine MeBrute
in der Hand.» So wissen wir auch auf Grund von sechs Dingen
(d. h. von sechs in der Schrift gebrauchten Ausdriicken), daf3 die
Torah der Schopfung voranging. . .24,

Die Torah und die Vorgeschichte Israels

Da die Erwéahlung Israels dergestalt in allen ihren Phasen und
sogar schon vorweltlich von der Offenbarung der Torah her be-
stimmt wird, kann es uns auch nicht wundernehmen, wenn der
Midrasch nicht umhinkann, in dieser Hinsicht ebenfalls vorzugrei-
fen und die Torah bereits mit der Vorgeschichte des Volkes in
Zusammenhang zu bringen. So ist zum Beispiel die Erwéahlung
der Patriarchen, und vornehmlich Abrahams, in dieser Betrach-
tungsweise nichts anderes als eine notwendige Vorstufe fiir die
Volkswerdung und damit fiir die Erwédhlung Israels. Auf diese
Weise verstehen wir dann auch besser, was der Midrasch meint,
wenn er erzihlt, Abraham habe die Torah im Lehrhaus von Schem-
Melchizedek studiert, ja der Erzvater sei dann auch selbst an der
Spitze eines Lehrhauses gestanden, wie es dann auch von Jakob,

22 mnon, «Weisheit», wird mit «Torah» identifiziert.

23 Rohr fand hauptsédchlich beim Bau der H#éuser von Armen Verwen-
dung, weil es als billiges Material galt.

24 Vgl. Spr. 8, 22-23: XM (1HYDN) 7P (1297 DWRA WP 1
(YPIR) MTPR WRIN ("N20I) 0511 «Der Herr besaB mich am Anfang seiner
Wege, ehe er etwas machte, vor aller Zeit. Ich war eingesetzt von Ewigkeit
her, vom Anfang, vor dem Ursprung der Erde.» ]"?J'IP")D, die araméische
Form fiir das hebréische "27Tpn, zihlt fiir zwei Ausdriicke, weil es grammaiti-
kalisch gesehen eine Pluralform ist.

240



Ephraim usw. ausgesagt wird. Ebenso nimmt der Midrasch stets
an, die Erzviter hitten bereits alle oder zumindest die wichtigsten
Gebote der Torah gekannt und beobachtet, wenn er uns auch die
Antwort darauf schuldig bleibt, auf welche Weise sie ihnen ge-
offenbart wurden.

Israel wird zum Volk Gottes durch die Offenbarung der Torah,
aber das schlieBt nicht aus, daB verschiedene Gebote der Torah
fur die ganze Menschheit Geltung haben und als solche bereits
Adam und Noah geoffenbart wurden. So lesen wir in Sanh. 56b:

Die Rabbanan lehren (in einer Baraita): Sieben Gesetze wurden
den Schnen Noahs auferlegt: Die Rechtspflege, (das Verbot der)
Gotteslasterung, des Gotzendienstes, der Unzucht, des Blutver-
gieflens, des Raubes und (des Genusses) eines Gliedes von einem
lebenden Tier. R. Chananjah b. Gamla sagte: Auch das Blut von
einem lebenden Tier. R. Chidqa sagte: Auch die Zauberei. ..

In Gen. R. XXIV, 5 finden wir iibrigens eine Schulmeinung,
derzufolge Gott urspriinglich die Absicht gehabt hitte, die Torah
bereits dem Adam zu offenbaren:

R. Jehudah (b.Simon) sagte: Eigentlich hitte die Torah durch
den ersten Menschen geoffenbart werden sollen. Woraus folgt das?
Es heifit (1 Mos. 5, 1): «Das ist das Buch der Geschlechterfolge
Adams.» Der Allheilige sprach: Er ist das Gebilde meiner Hand,
und ich soll ihm nicht die Torah geben? Spéter aber sprach (Gott):
Wie soll ich ihm 613 Gebote geben, ndmlich 248 positive Gebote
und 365 Verbote??, (wo er doch ein einziges Gebot nicht zu halten
imstande war)? Deshalb steht geschrieben (1 Mos. 3, 17): «Und er

25 Nach einer anscheinend ziemlich alten, in zwei tannaitischen Midra-
schim (Mechilta zu Exodus und Sifre zu Deuteronomium) belegten und im
Talmud (Makk. 23b) wieder aufgenommenen Uberlieferung betriigt, die
Zahl der in der Torah enthaltenen Gebote und Verbote 613, und zwar
(eb.) «365 Verbote, gleich der Anzahl der Tage des Sonnenjahres, und 248
Gebote, gleich der Anzahl der Glieder des menschlichen Korpers».

Die erste Zusammenfassung der 613 Ge- und Verbote findet sich in den
Halachot Gedolot, einem Kompendium religionsgesetzlicher Entscheidungen
aus dem 8. Jahrhundert. Maimonides gab dann in seinem Sefer ha-Mizwot
oder «Buch der Gebote» ein auf seine eigene Methode aufgebautes System,
das in der Folge maflgebend geblieben ist.

241



sagte zu Adam.» (Das bedeutet): Ich will die Torah Adam nicht
geben26. Doch wem will ich sie (ja) geben? Seinen Nachkommen.
Deshalb steht geschrieben: « Das ist das Buch der Geschlechterfolge
Adams?7.»

Auf dieser Ebene bewegen sich auch die verschiedenen Bundes-
schliisse Gottes mit einzelnen Personen der heiligen Geschichte,
die als Vorstufen der Besiegelung der Erwihlung Israels durch den
Sinaibund zu werten sind. Wahrend der Bund Gottes mit Noah, nach
der Sintflut (1 Mos. 8, 201f.; 9,8 ff.), noch rein allgemeinen Charakter
hat, gipfelt der sogenannte Jahwebund mit Abraham (1 Mos. 15, 71f.)
bereits in der VerheiBung des Besitzes des Landes Kanaan fiir die
Nachkommenschaft des Patriarchen. Beim Elohimbund mit Abra-
ham (1 Mos. 17) handelt es sich um drei sich progressiv steigernde
Bundesphasen. Die beiden ersten Phasen sind der Bund mit Abra-
ham schlechthin. Dem Erzvater wird darin ein Sohn als kiinftiger
Bundestriager verheilen. Die dritte Phase, der eigentliche Abra-
hamsbund, zeigt den Patriarchen deutlich als Prototyp seiner
Nachkommenschaft und somit des kiinftigen Bundesvolkes. Als
dulleres Zeichen fiir diesen Bund, durch den Gott die Verpflichtung
eingeht, stets in ganz besonderer Weise der Gott der Nachkommen
Abrahams zu sein und ihnen das Land Kanaan zum Erbteil zu
geben, unterwirft sich Abraham der Beschneidung, zu der in Hin-
kunft alle seine Nachkommen bei Strafe der Ausrottung aus der
Volksgemeinschaft als dem ax on9ax Hw 103, dem « Bund unseres
Vaters Abraham», verpflichtet sind. Das Gesetz der Beschneidung
gehort als ein fiir das Gottesvolk konstitutives Gesetz mit hinein
in die Reihe der vorbereitenden, prisinaitischen Gebote. Auch die
Erzahlung von der Opferung Isaaks (1 Mos. 22) — wiewohl dabei
das Wort « Bund» nicht gebraucht wird — tragt deutlich Bundes-
charakter und fithrt die Verheillungen des Jahwebundes weiter.
An Isaak ergeht spiter eine Wiederholung der Verheilung, die
sich ebenfalls an den Abrahamsbund anschlieBt (1 Mos. 26, 3ff.;
der Text spricht hier vom «KEid»). Der Bundesgott offenbart sich

26 Der Midrasch liest 87R XY anstelle von OTRY.

27 R. Jehudah liest diesen Satz folgendermaflen: Dieses Buch (das heillt
die Torah) ist fiir die Geschlechterfolge Adams bestimmt. Ich will es seinen
Nachkommen geben, aber nicht ihm selbst.

242



dann noch Jakob in Beth-El ausdriicklich als der Gott Abrahams
und Isaaks, und der Erzvater errichtet als Zeichen dieser Offen-
barung einen Denkstein oder, nach der biblischen Parallelerzih-
lung, einen Altar (1 Mos. 28, 13ff.; eb. 35, 1{f.). Auch der Auszug
aus Agypten geht iibrigens unter Opfern und Blutzeichen vor sich,
die man ebenfalls als einen Hinweis auf den Bund Gottes mit sei-
nem Volk ansehen mulf.

Der Midrasch mifit nicht nur dem progressiven Charakter der
Erwahlung Israels und damit der gottlichen Padagogik, die sich
in den verschiedenen Vorstufen offenbart, die grofite Bedeutung
zu, sondern interpretiert auch die meisten Ereignisse aus der Ge-
schichte der Patriarchen in Hinblick auf die Zukunft Israels als
Gottesvolk und Triger der gottlichen Offenbarung. KEinige Bei-
spiele mégen diese Tendenz erldutern. So heillt es in Gen. R. XLI, 9:

«Und ich will deinen Samen machen wie den Staub auf Erden»
(1 Mos. 13, 16). So wie der Staub der Erde von einem Ende der
Welt zum andern verbreitet ist, so werden auch deine Nachkom-
men von einem Ende der Welt zum andern zerstreut sein. Und
wie der Staub nur durch Wasser gesegnet (das heillt befruchtet)
wird, so werden auch deine Kinder nur um der Torah willen ge-
segnet werden, die mit dem Wasser verglichen wird?28. So wie der
Staub der Erde alle Gefdl3e vernichtet, selbst aber immer vorhanden
ist2?, so wird auch Israel (fiir immer) bestehen, wihrend die an-
deren Volker untergehen. Und wie der Staub der Erde (dazu da
ist), dall man darauftritt, so werden auch deine Kinder von den
(fremden) Reichen mit Fiilen getreten werden, wie es heil3t (Jes.
51, 23): «Ich will (den Kelch meines Grimms) deinen Bedriickern
in die Hand geben.» Was bedeutet «deine Bedriicker» (7)? Die-
jenigen, welche deine Wunden zum FlieBen bringen. ..

Gen. R. XLVI, 9 lesen wir:

«Und ich will dir und deinem Samen nach dir das Land geben,
das Land deines Aufenthalts...» (1 Mos. 17, 8). R. Judan inter-
pretierte diesen Satz auf fiinf verschiedene Arten. Er sagte: Gott
sprach:

28 Vgl. Jes. 55, 1: «Wohlan, ihr Durstigen alle, kommt her zum Wasser. . . »
29 Letzten Endes wird alles Geschaffene zu Staub.

243



1. Wenn deine Kinder meine Gottheit anerkennen, so will ich
ithr Gott und Schutzherr sein; wenn nicht, so werde ich nicht ihr
Gott und Schutzherr sein.

2. Wenn deine Kinder in das Land der Verheilung kommen,
so werden sie meine Gottheit anerkennen; wenn nicht, so werden
sie meine Gottheit nicht anerkennen.

3. Wenn deine Kinder die Beschneidung vollziehen, so werden
sie meine Gottheit anerkennen; wenn nicht, so werden sie meine
Gottheit nicht anerkennen.

4. Wenn deine Kinder die Beschneidung vollziehen, so werden
sie in das Land der Verheilung kommen; wenn nicht, so werden
sie nicht in das Land der Verheiung kommen30.

R. Berachjah und R. Chelbo sagten im Namen von R. Abin b.
Josse: Hs steht geschrieben (Jos. 5, 4): «Und das ist die Ursache
(9271) warum Josua sie beschnitt.» (Das bedeutet): Josua sprach
zu ihnen (ein Wort: 927) und beschnitt sie. Denkt ihr, sprach er
vorwurfsvoll zu ihnen, dafl ihr unbeschnitten in das Land kommen
werdet? Der Allheilige hat unserem Vater Abraham gesagt: «Und
ich will dir und deinem Samen nach dir das Land geben. . .» Unter
welcher Bedingung? «So bewahre nun meinen Bund!» (1 Mos. 17,
19).

Die Bedeutung des Exodus

Die gottliche Padagogik in Hinblick auf den Sinaibund und da-
mit auf die endgiiltige Auserwahlung Israels als Gottesvolk ver-
dichtet sich mit der Erzihlung des Auszugs aus Agypten, wie ja
auch die Bedriickung Israels in diesem Lande nach den aggadi-
schen Quellen letzten Endes nur im Interesse der Volkswerdung
zu verstehen ist. Das tiefe Bewulltsein dieser weit iiber die ge-
schichtlichen Tatsachen hinausgehenden Zusammenhinge geht
auch aus der Bedeutung hervor, welche dem Exodus in der Liturgie
beigemessen wird, die in dieser — und vieler anderer — Beziehung

30 Manche Ausgaben geben nur vier Interpretationen. In anderen wird
als flinfter Ausspruch folgender Satz angefiihrt: «Wenn deine Kinder den
Sabbat annehmen, so werden sie in das Land der VerheiBung kommen;
wenn nicht, so werden sie nicht in das Land der Verheilung kommen.»

244



als authentischer Ausdruck des Popularverstindnisses der Heils-
tatsachen gewertet werden mulf3.

Schon in alter Zeit war es Sitte, zweimal tidglich, morgens und
abends, die drei biblischen Abschnitt: 5 Mos. 6, 4-9; 11, 13—21 und
4 Mos. 15, 37-41 zu rezitieren. Im letzten dieser Abschnitte wird
des Auszugs aus Agypten Erwihnung getan. Diese liturgische Ge-
wohnheit beruht auf 5 Mos. 16, 3: «Damit du gedenkst des Aus-
zugs aus Agypten alle Tage deines Lebens3!.» Diesen Usus erwihnt
bereits Aristeas in seinem Brief an Philokrates, und dann Josephus
(Ant. IV, 212). Seit den Makkabéerkriegen wurde der Auszug aus
Agypten zum Symbol der Befreiung schlechtweg und fand so auch
Kingang in die wichtigsten Gebete. So wird seiner gedacht in den
Segensspriichen, die im Morgen- und Abendgebet das Pxw» ymw
umrahmen und die als der &lteste Teil des synagogalen Gottes-
dienstes anzusehen sind, ferner im Tischgebet und vor allem im
v11p, dem Heiligungssegen fiir die Sabbate und Festtage.

Wenn der Auszug aus Agypten auch nur eine Etappe auf dem
Wege Israels als Gottesvolk ist, so ist seine Bedeutung doch grof3
genug, dal man seiner auch nach der endgiiltigen, messianischen
Befreiung weiter gedenken wird. Eine diesbeziigliche Diskussion
hat sich im Traktat Berachot des Talmuds erhalten32:

Man gedenkt des Auszugs aus Agypten (auch) nachts3. R.
Ele’asar b. ’Asarjah sprach: Wiewohl ich fast siebzig Jahre alt
bin, konnte ich (doch) nicht erreichen, dafl man (den Abschnitt
iiber) den Auszug aus Agypten auch des nachts rezitiert3?, bis
daBl Ben Soma eine (diesbeziigliche) Auslegung gab. (Er lehrte:
Es steht geschrieben — 5 Mos. 16, 3 —): «Damit du gedenkst des
Auszugs aus Agypten alle Tage deines Lebens.» (Stiinde nur): «Die
Tage deines Lebens», (so wiren damit wirklich nur) die Tage (ge-
meint). (So aber heillt es): «Alle Tage deines Lebens.» (Das schlief3t

31 Vgl. Ber. I, 2 und 1I, 2.

32 12b/13a; vgl. auch Mechilta, bo, 16. Abschnitt; FRIEDMANN, 19a.
Wir zitieren nach dem Talmud.

33 Da man 4 Mos. 15, 37-41, den Abschnitt iiber die Schaufiaden, auch
bei der Lesung des ¥n¥W im Abendgebet rezitiert, wiewohl das Schaufdaden-
gebot als solches nur bei Tageslicht gilt.

34 Das heil3t, da3 diese Rezitation als religionsgesetzliche Verpflichtung
angesehen wird.

245



auch) die Néchte (ein). Die Weisen (hingegen) sagen: «Die Tage
deines Lebens» (bezieht sich nur auf) diese Welt, (wiahrend) «alle
Tage deines Lebens» (auch) die zukiinftige messianische Zeit ein-
schlief3t.

(In einer Baraita) wird gelehrt: Ben Soma sprach zu den Weisen:
Wird man etwa (auch) in der messianischen Zeit des Auszugs aus
Agypten gedenken? Es heiBlt doch (Jer. 23, 7ff.): Siehe, Tage kom-
men, spricht der Herr, und man wird nicht mehr sagen: So wahr
der Herr lebt, der die Kinder Israels aus Agypten gefiihrt hat,
sondern: So wahr der Herr lebt, der die Kinder Israels aus dem
Nordland und aus allen Landen, wohin er sie verstoflen hat, heraus-
geholt und hergebracht hat.» Sie antworteten ihm: (Das beweist)
nicht, daB die Erwihnung des Auszugs aus Agypten ganz ahge-
schafft werden wird, sondern besagt nur, dal} die (Erlosung aus
der) Knechtschaft der (heidnischen) Gewalthaber die Hauptsache
und der Auszug aus Agypten die Nebensache sein wird.

In diesem Sinn sagt auch der Midrasch vom Auszug aus Agypten
im AnschluBl an 2 Mos. 16, 635: «Am Abend sollt ihr erfahren, daf
euch der Herr aus Agypten gefiihrt hat»: Von hier lernst du, daB
der Auszug aus Agypten alle Wunderzeichen und Machttaten auf-
wiegt, welche der Allheilige fiir die Israeliten getan hat.»

Gottesvolk und Torah

Die Fundamentalbeziehung zwischen der Erwadhlung Israels als
Volk Gottes und der Offenbarung der Torah kommt in den rabbi-
nischen Quellen vor allem darin zum Ausdruck, dal} die ganze
Exoduserzahlung mit dem Ubergang iiber das Schilfmeer und der
Wanderung in der Wiiste bis zur Gesetzgebung am Sinai rein
funktionell in Hinblick auf eben diese Gesetzgebung gedeutet wird.
Der Midrasch nimmt dabei viele Elemente vorweg, die sich auf
die spitere Geschichte Israels und damit auf das weitere Verhéltnis
des Gottesvolkes zum Bundesgott beziehen. Diese Moglichkeit steht
ihm auf Grund eines aggadischen Prinzips offen: «Es gibt kein

35 Mechilta ad loc., be-schallach (wa-jassa), 2. Abschnitt; WEIss, 47b.

246



Vorher und kein Nachher in der Torah», das heilit, da3 bei der
Auslegung der Torah der chronologische Ablauf der Ereignisse
nicht beriicksichtigt werden mul. '

Die von uns zur Erlauterung dieses exegetischen Vorgangs ge-
wihlten Beispiele stammen zum GroBteil aus der Mechilta, einem
alten tannaitischen Midrasch zum 2. Buch Mose, der in dieser
Hinsicht als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen und Er-
klarungen angesehen werden kann, die dann spiter mit diversen
Ausschmiickungen auch in anderen rabbinischen Quellenschriften
wiederkehren 36.

3 Die ®N?°2N, eines der Hauptwerke des halachisch-tannaitischen Mi-
drasch, ist ein Kommentar zum Buche Exodus. Sie beginnt mit 2 Mos. 12
und reicht bis eb. 23, 19, mit Nachtriagen zu eb. 31, 12-17 und 34, 1-4.
Der Name Mechilta de-Rabbi Jischmael erklirt sich daraus, daf3 die meisten
in der Mechilta angefithrten Auslegungen im Namen von R. Jischmael,
eines berithmten Tannaiten aus dem Anfang des 2. Jahrhunderts, iiber-
liefert werden und im Rahmen der von ihm gelehrten — oder ihm zuge-
schriebenen — exegetischen Methoden gehalten sind.

Die Mechilta ist nach dem behandelten Stoff in neun Massechtot oder
Traktate gegliedert, sie sich ihrerseits micht mit der parallel dazu existie-
renden Einteilung in Perikopen (Wochenabschnitte) decken. Die Massechtot
wiederum sind in Abschnitte oder Kapitel untergeteilt. Um das Auffinden
der zitierten Stellen zu erleichtern, geben wir jeweils die Perikope, in Klam-
mer dazu die Massechta, dann den betreffenden Abschnitt (Kapitel), dazu
die Seite der Ausgabe von FRIEDMANN.

Die verbreitetsten Ausgaben der Mechilta sind die von J. H. Wriss
(Wien 1865), von M. FriepMANN (Wien 1870) und die neueste von Horo-
viTZ-RABIN in Corpus Tannaiticum IIT, Bd. 1, Frankfurt am Main 1929.
Die in dieser Studie zitierten Mechiltatexte stiitzen sich zum GrofBteil auf
die Friedmannsche Ausgabe: Mechilta de-Rabbi Ismael, der élteste hala-
hische und hagadische Midrasch zu Exodus... mit kritischen Noten, Er-
klarungen, Indizes und einer ausfithrlichen Einleitung versehen von M.
FriepmMaANN, Wien 1870.

An Ubersetzungen ist an erster Stelle zu nennen die Mekilta de-Rabbi
Ishmael, A Critical Edition... by JAcoB Z. LAUTERBACH, 3 Binde, Phila-
delphia 1949 (hebriischer Text mit englischer Ubersetzung).

Eine deutsche Ausgabe (ohne hebréiischen Text) ist Mechiltha, Ein tan-
naitischer Midrasch zum Exodus. Erstmalig ins Deutsche iibersetzt und er-
lautert von J. WiNTER und A. WUNscHE, Leipzig 1909. Diese Ausgabe
enthélt eine gute Einleitung, aus der weitere Einzelheiten iiber den Auf-
bau der Mechilta usw. entnommen werden kdénnen.

247



In einer Interpretation zu 2 Mos. 12, 1 fiihrt uns der Midrasch
den progressiven Charakter der Auserwahlung Israels vor Augen?3:

«Und es sprach der Herr zu Mose und Aaron im Lande Agypten
also...» — Solange das Land Israel nicht auserwéhlt war, waren
alle Lander fiir die (gottlichen) Anreden tauglich; nachdem aber
das Land Israel auserwidhlt war, waren die anderen Léinder (da-
von) ausgeschlossen. Als Jerusalem noch nicht auserwiahlt war,
war das ganze Land Israel fiir Altdre tauglich; nachdem aber
Jerusalem auserwihlt war, war das (iibrige) Land Israel ausge-
schlossen, wie es heillt (5 Mos. 12, 13, 14): «Hiite dich, dafl du
deine Ganzopfer nicht an jedem Orte, den du siehst, darbringst,
sondern an dem Orte, den der Herr auserwihlen wird.» Als das
Haus der Ewigkeit (der Tempel) noch nicht auserwéhlt war, war
ganz Jerusalem fiir die Schechina tauglich, als aber das Haus der
Ewigkeit auserwahlt war, blieb (das iibrige) Jerusalem ausgeschlos-
sen, wie es heil3t (Ps. 132, 13, 14): «Denn der Herr erwihlte Zion.»
Ferner heillt es (eb.): «Dies ist meine Ruhestitte in Ewigkeit.»
Als Aaron noch nicht auserwihlt war, waren alle Israeliten fiir
das Priestertum tauglich; nachdem aber Aaron auserwahlt war,
blieben die (iibrigen) Israeliten davon ausgeschlossen, wie es heil3t
(4 Mos. 18, 19): «Ein ewiger Salzbund ist es vor dem Herrn fiir
dich und deine Nachkommen mit dir.» Ferner heillt es (eb. 25, 13):
«Und es sei fiir ihn und fiir seine Nachkommen nach ihm ein Bund
ewigen Priestertums.» Als David noch nicht auserwéihlt war, waren
alle Israeliten tauglich fiir das Konigtum; nachdem aber David
auserwahlt war, blieben die (iibrigen) Israeliten (davon) ausge-
schlossen, wie es heiflt (2 Chron. 13, 5): «Ihr sollt doch wissen,
daf3 der Herr, der Gott Israels, die Regierung iiber Israel auf ewig
dem David gegeben hat, ihm und seinen Sohnen als einen Salz-
bund.»

Der tiefe Sinn der Auserwéhlung und der mit den Ereignissen
des KExodus naheriickenden Erfilllung der den Patriarchen ge-
machten VerheiBungen ist die Zeugenschaft Israels, angesichts der
Heidenvolker, fiir den einig-einzigen Gott, und damit die radikale
Absage an allen Gotzendienst38:

87 Mechilta, bo (pischa), Einleitung, 1a.
38 Mechilta, bo (pischa), 5. Abschnitt, 5a.

248



«Von den Lammern und Ziegen sollt ihr es nehmen (das fiir
das Passahopfer bestimmte Opfertier) und sollt es behalten bis
auf den vierzehnten Tag dieses Monats» (2 Mos. 12, 6). Warum
hat (die Schrift) das Absondern des Passah(lammes) um vier Tage
frither angeordnet als die Schichtung? R. Mathjah b. Charasch
sagt: (Es heifit: Hes. 16, 8): «Und ich zog an dir voriiber und ich
sah dich, und siehe, deine Zeit war die Zeit der Liebe.» Gekommen
war (die Zeit) des Schwures, den der Allheilige dem Abraham ge-
schworen hatte, seine Kinder zu erlosen, und es waren in ihren
Hinden keine Gebote, mit denen sie sich befassen konnten, auf
daB sie erlost wiirden. .. Da gab (ihnen) der Allheilige zwei Gebote,
das Blut des Passah und das Blut der Beschneidung, mit denen
sie sich beschiftigen sollten, damit sie erlost wiirden. .. Deshalb
hat (auch) die Schrift das Absondern des Passah vier Tage friiher
angeordnet als seine Schlachtung, denn man empfiangt Lohn nur
wegen einer Tat (d. h. wegen der Erfiillung eines goéttlichen Ge-
botes). (Eine andere Erklarung): Warum hat (die Schrift) das Ab-
sondern des Passah(lammes) vier Tage vor seiner Schlachtung an-
geordnet? Weil die Israeliten in Agypten im Gotzendienst ver-
sunken waren, und Gotzendienst wiegt alle Gebote auf, wie es
heil3t (4 Mos. 15, 24): «<Wenn es vor den Augen der Gemeinde ver-
borgen aus Versehen geschehen ist 3%, »

Du sagst Gotzendienst, aber vielleicht ist es nicht so, sondern
(man miillte vielmehr sagen) wegen (irgendeines) von den Geboten,
die in der Torah enthalten sind, (ganz) allgemein gesehen? Da es
aber heillt (eb. 22): «Und so ihr es versteht und nicht tut alle diese
Geboten: «alle Gebote» kommen hinsichtlich des einen Gebotes zu
belehren: Wie derjenige, welcher alle Gebote iibertritt, das Joch
zerbricht und den Bund zerstért und das Angesicht der Torah be-
schimt, so zerbricht auch derjenige, welcher das eine Gebot iiber-
tritt, das Joch, zerstort den Bund und beschimt das Antlitz der
Torah. Und was (fiir ein Gebot) ist es? Der Gotzendienst. Denn
(der Gotzendiener) zerbricht das Joch. .., wie es heillt (5 Mos. 17,
2, 3): «Seinen Bund zu iibertreten. Und er geht und dient fremden

39 nwyl ist die Einzahl und bezieht sich demnach nur auf ein einziges
Gebot, withrend es im vorhergehenden Vers heilt: F19R7 NN 95 NX:
«Alle diese Gebote».

249



Gottern.» ...Unter Bund (n*93) ist nichts anderes zu verstehen
als die Torah, wie es heilit (5 Mos. 28, 69): «Diese sind die Worte
des Bundes.» (Gott) sprach zu ihnen: Ziehet eure Hénde vom
Gotzendienst zuriick und hanget den Geboten an... Allein es war
in ihren Augen hart, sich vom Gotzendienst abzusondern... Des-
halb heifit es (2 Mos. 6, 13): «Und der Herr redete zu Mose und
Aaron und gebot ihnen fiir die Kinder Isreals»: das heilit, er
gebot ihnen, sich vom Gétzendienst abzusondern.

Gott 1aBt Israel in der Wiiste einen Umweg machen, um dem
Volk durch Wundertaten seine Gréfie zu offenbaren und es auf den
Empfang der Torah vorzubereiten4?:

«Und Gott fiihrte umher das Volk den Weg der Wiiste des
Schilfmeers»: damit er fiir sie Zeichen und Machttaten wirke durch
das Manna, die Wachteln und den Brunnen. R. Eli’eser sagte:
177, «Weg»: um sie miide zu machen, wie es heiBt (Ps. 102, 24):
«Gebeugt hat er auf dem Wege meine Kraft, gekiirzt meine Tage»;
«der Wiiste»: um sie zu lautern, wie es heillit (5 Mos. 8, 15): «Der
dich gehen liel durch die groe und furchtbare Wiiste...»; «des
Schilfmeers»: um sie zu priifen, wie es heil3t (Ps. 106, 7): «Unsere
Viter in Agypten haben deine Wunder nicht beachtet und ge-
dachten nicht der Fiille deiner Huld und waren widerspenstig am
Meere, am Schilfmeer.» R. Jehoschu’a sagt: 797, «Weg»: um ihnen
die Torah zu geben, wie es heillt (5 Mos. 5, 30): «Auf dem ganzen
Wege, den der Herr, unser Gott, euch befohlen hat, sollt ihr ge-
hen»; ferner (Spr. 6, 23): «Denn eine Leuchte ist das Gebot, und
die Torah ein Licht, und der Weg des Lebens die Unterweisung
der Zucht.»

Alle Wunder, die Gott wihrend der Wiistenwanderung fiir
Israel tut, sind nur ein einziger groBer Beweis fiir die iibergrofle
Liebe zu seinem Volk, das er dadurch vor allen Voélkern ehren und
auszeichnen will4!:

«Und der Herr geht vor ihnen her am Tag...» (2 Mos. 13, 21).
Ist es moglich, so zu sagen? Heillt es nicht bereits (Jer. 23, 24):
«Fiille ich nicht die Himmel und die Erde, spricht der Herr?» Was

40 Mechilta, be-schallach, Einleitung, 24a.
41 Eh., 25a.

250



wollen also die Worte sagen: «Und der Herr ging vor ihnen her am
Tage» (wo er doch allgegenwértig ist)? R. Antigonos sagte: Hs
gleicht dies einem Konig, der auf seinem Richterstuhl Recht
spricht, bis es finster wird, und seine S6hne sind im Finstern bei
ihm. Nachher, wenn er den Richterstuhl verlifit, nimmt er die
Lampe und leuchtet seinen Schnen. Da treten die GroBen des
Reiches zu ihm heran und sprechen: Wir wollen die Lampe neh-
men und deinen S6hnen leuchten. Er aber sagt: Es geschieht
nicht deshalb, weil ich keinen héitte, der die Lampe néhme und
meinen Sohnen leuchtete, sondern siehe, ich will euch meine Liebe
zu meinen Sohnen kundtun, damit (auch) ihr ihnen Ehre erweiset.
So hat (auch) der Allheilige seine Liebe zu Israel den Volkern der
Welt kundgetan, indem er selbst vor ihnen einherging, damit
(auch) sie ihnen Ehre erweisen sollen.

Gott 148t Israel auf dem Weg des Auszugs aus Agypten in Not,
und Bedringnis kommen, damit sie sich erinnern, dafl ihr Heil
im vertrauensvollen Gebet zu Gott liegt42:

«Und sie fiirchteten sich sehr, und es schrien die Kinder Israels
zum Herrn» (2 Mos. 14, 10, 11). Sofort griffen sie zu dem Hand-
werk ihrer Viater, zu dem Handwerk Abrahams, Isaaks und Ja-
kobs. .. Es heillt (Jes. 41, 14): «Fiirchte dich nicht, Wurm Jakobs,
Héauflein Israels»: Wie der Wurm die Zeder nur mit dem Munde
schligt, so haben die Israeliten nur das Gebet. Ferner (heiit es:
1 Mos. 48, 22): «Und ich gebe dir einen Anteil tiber den deines
Bruders, den ich von der Hand des Emoriters nahm, mit meinem
Schwerte und meinem Bogen.» Hatte er ihn denn mit seinem
Schwerte und seinem Bogen genommen? (Das steht geschrieben)
um dir zu sagen: «Mit meinem Schwerte»: das ist das Gebet; «mit
meinem Bogen (*nwp1)»: das ist das Bitten (mwpa). Und ebenso
heifit es (eb. 49, 9): «Ein junger Leu ist Juda...» und ferner
(5 Mos. 33, 7): «Und dies fiir Juda. Und er sprach: Hére, Herr, die
Stimme Judas.» Und so sagte Jeremia (17, 5): «Verflucht der Mann,
der auf den Menschen vertraut.» Beim Gebete aber, wie sagt er
da? (Vgl. eb. 7): «Gesegnet der Mann, der auf den Herrn vertraut,
und der Herr wird seine Zuversicht sein.» Das heil3t die Zuversicht

42 Mechilta, be-schallach, 2. Abschnitt, 25a.

251



der Israeliten in der Stunde, wo sie zu ihm beten und er ihnen
nahe ist, wie es heillt (Ps. 45, 18): «Nahe ist der Herr allen, die
ihn anrufen.»

Gott ist es auch, der in der Bedrangnis fiir Israel streitet, und
zwar nicht nur am Schilfmeer, also in einer bestimmten histori-
schen Situation, sondern zu allen Zeiten und in allen Geschlech-
tern43:

«Da sprachen die Agypter: Lasset uns vor Israel fliehen, denn
der Herr streitet fiir sie in Agypten» (2 Mos. 14, 25). Die Frevler
und Narren unter ihnen sprachen: Vor diesen Betriibten und Ge-
plagten sollen wir flichen? Die Klugen unter ihnen aber sprachen:
«Lasset uns vor Israel fliechen, denn der Herr kimpft fiir sie...»
Sie sprachen: Wer fiir sie Wunder getan hat in Agypten, tut fiir
sie Wunder am Meere. R. Josse sagt: Woher entnimmst du, daB
mit denselben Plagen, mit welchen diese (die Israel verfolgenden
Agypter) am Meere geschlagen wurden, auch die (Agypter) in
Agypten (selbst) geschlagen wurden und daB die einen die anderen
sahen? Weil es heiBt «Da sprachen die Agypter: Lasset uns vor
Israel fliehen, denn der Herr streitet fiir sie in Agypten.» Und nicht
gegen Agypten allein (2™3n), sondern gegen alle, welche die Israe-
liten in den kiinftigen Geschlechtern bedringen werden (p-3n)
(streitet der Herr), denn es heillt (Ps. 78, 66): «Und er schlug seine
Bedrianger (™9%) riickwirts, ewige Schmach gab er ihnen.» Und
ferner (eb. 81, 15): «Um ein weniges beuge ich ihre Feinde und
gegen ihre Bedringer on™%) wende ich meine Hénde zuriick»;
ferner (Jes. 14: 25): «Aschur zu zerbrechen in meinem Lande. . .»;
ferner (eb. 11, 13): «Und weichen wird die Eifersucht Ephraims
und die Bedringer (*191%1) Judas werden ausgerottet werden...»
So ist das Mall, das hingeht iiber alle Geschlechter, wie es heil}t
(Jes. 14: 26): «Dies ist der Ratschlul}, der beschlossen ist iiber die
ganze Erde, und dies die Hand, die ausgestreckt ist iiber alle
Volker.» Warum? (Eb. 27): «Denn der Herr der Heerscharen hat
beschlossen, wer kann es vereiteln, und seine Hand ist ausge-
streckt, wer kann sie zuriickwenden?» Siehe, nicht gegen Agypten
allein, sondern gegen alle, die (Israel) bedringen werden in den

43 Eb., 5. Abschnitt, 32a/b.

252



kiinftigen Geschlechtern. Darum heilt es: « Der Herr kimpfte fiir
sie in Agypten.»

In den Worten des Mose-Liedes am Schilfmeer kommt nach
Ansicht des Midrasch die ganze Einmaligkeit des Verhaltnisses zwi-
schen Gott und seinem Volk zum Ausdruck#4:

«Meine Macht und mein Sang ist Jah» (2 Mos. 15, 2). Unter
1y «meine Macht», ist nichts anderes als die Torah zu verstehen,
wie es heiBt (Ps. 29, 11): «Der Herr gibt seinem Volke Macht
(1v), der Herr segnet sein Volk mit Frieden»; ferner (Ps. 99, 4):
«Die Macht des Konigs ist Rechtsvorschrift, die er liebt.» — Eine
andere Erklarung: ...«Meine Macht», das heilt: Beistand und
Stiitze bist du allen Weltbewohnern, aber mir (Israel) bist du
mehr. Er hat mich zum Herrscher gemacht, denn es heilit (5. Mos.
26, 18): «Und der Herr hat dich heute zum Herrscher gemachty;
so habe auch ich ihn zum Herrscher gemacht, wie es heillt (eb.
17): «Den Herrn hast du heute zum Herrscher gemacht.» Und
siehe, alle Volker der Welt verkiinden den Ruhm des Allheiligen,
aber der meinige ist vor ihm lieblicher und schoner als der ihrige,
wie es heiBt (2 Sam. 23, 1): «Und dieses sind die letzten Worte
Davids. Spruch Davids, Sohnes Isais, und Spruch des Mannes, der
hochgestellt war, des Gesalbten des Gottes Jakobs und dessen,
der lieblich anstimmte die Gesinge Israels.»

Die Israeliten sprachen (5 Mos. 6: 4): «Hore Israel, der Herr,
unser Gott, der Herr ist einzig! und der Heilige Geist schreit und
spricht (1 Chron. 17, 21): «Und wer ist wie dein Volk Israel, ein
einzig Volk auf Erden!» Die Israeliten sprachen (2 Mos. 15, 11):
«Wer ist wie du unter den Gottern, Herr?» und der Heilige Geist
schreit und spricht (5 Mos. 33, 29): «Heil dir, Israel, wer ist wie
du?» Die Israeliten sprachen (5 Mos. 4, 7): «(Wer ist) wie der Herr,
unser Gott, so oft wir ihn anrufen?», und der Heilige Geist schreit
und spricht (eb.): «Denn wer ist ein groBes Volk, dem Gott nahe
ist?» Die Israeliten sprachen (Ps. 89, 18): «Denn die Verherrli-
chung ihrer Macht bist du!», und der Heilige Geist schreit und
spricht (Jes. 49, 3): «Israel, mit dem ich mich verherrliche.»

«Und er ward mir zur Hilfe» (2 Mos. 15, 2). Hilfe bist du allen

44 Mechilta, be-schallach (ha-schirah), Abschnitt 3, 36b/37a.

253



Weltbewohnern, besonders aber mir (Israel). — Eine andere Er-
klarung: « Er ward mir zur Hilfe»: Iir war es mir in der Vergangen-
heit, und er wird es mir auch in der zukiinftigen Zeit sein.

«Und ich will ihn schon machen» (eb.). R. Jischmael sagte: Ist
es denn moglich, seinen Schopfer schon zu machen? Allein ich
will mich vor ihm schon machen mit Geboten: ich will einen schonen
Lulab® machen, eine schone Laubhiitte, schone Tefillin4¢, — Abba
Schaul sagte: Wir wollen ihm (Gott) dhnlich sein: Wie er barm-
herzig und gnidig ist, so sei auch du barmherzig und gnidig.
R. Josse der Galilier sagte: Machet ihn schén und rithmet den
Allheiligen vor allen Vilkern der Welt... R. ’Aqiba sagte: Reden
will ich von den Vorziigen und Schonheiten des Allheiligen vor
allen Volkern der Welt. Denn siehe, die Vilker der Welt fragen die
Israeliten (Hoh. 5, 9): «Was ist dein Freund vor einem (andern)
Freunde, dal3 du uns so beschworen hast», daf} ihr immerfort fiir
ihn sterbet und fiir ihn erschlagen werdet, wie es heifit (eb. 1, 3):
«Deshalb (mmby) lieben sie dich», das heiBlt, sie lieben dich bis
zum Tode (Mn 9¥). Ferner (Ps. 44, 23): «Denn fiir dich werden
wir erschlagen jeden Tag.» Siehe, ihr seid schén, siehe, ihr seid
Helden, kommt und laft euch mit uns ein! Aber die Israeliten
sprechen zu ihnen: Kennt ihr ihn? Wir wollen euch einen Teil
seiner Vorziige sagen (Hoh. 5, 10): «Mein Freund ist weill und rot.»
Wenn sie horen, dafl sie ihn rithmen, sprechen sie zu den Israeliten:
Wir wollen mit euch gehen, wie es heilit (eb.): «Wohin ging dein
Freund, o Schone unter den Frauen? Wohin wandte sich dein
Freund; wir wollen ihn mit dir suchen!» Aber die Israeliten sagen

45 Palmzweig als Bestandteil des FeststrauBles fiir das Laubhiittenfest
(vgl. 3 Mos. 23, 40). Als «pars pro toto» bezeichnet der Lulab auch den
ganzen Feststraul3.

46 Die auch im Neuen Testament (Matth. 23, 5, 23) erwidhnten Tefillin,
auch Phylakterien oder Gebetriemen genannt, sind Lederriemen mit Kap-
seln aus demselben Material., Letztere enthalten verschiedene, nach der
traditionellen Auslegung auf diesen Brauch beziigliche Pentateuchstellen.
Die Tefillin werden hauptséchlich beim wochentéglichen Morgengebet am
Kopf und am linken Arm angelegt. Nach der Uberlieferung ist der Aus-
gangspunkt fiir diese Sitte 5 Mos. 6, 8: «Und du sollst sie kniipfen (die
Gebote Gottes) zum Zeichen an deine Hand, und sie sollen zur Stirnbinde
sein zwischen deinen Augen» (vgl. auch eb. 11, 18; 2 Mos. 13, 9, 16).

254



zu ihnen: IThr habt keinen Teil an ihm, sondern (eb. 2, 16): «Mein
Freund gehort mir und ich ihm»; ferner (eb. 6, 3): «Ich meinem
Freunde und mein Freund mir, der unter Lilien weidet.» Und die
Weisen sagen: Ich will ihm angeschlossen sein, bis ich mit ihm
komme zu seinem heiligen Hause. . .

«Der Gott meines Vaters, und ich will ihn erheben» (eb.). Ich
bin eine Konigin, die Tochter von Konigen, geliebt, die Tochter
von Geliebten, heilig, die Tochter von Heiligen, rein, die Tochter
von Reinen. . .

R. Schim’on b. Ele’asar sagte: Wenn die Israeliten den Willen
Gottes tun, wird sein (Gottes) Name grol gemacht in der Welt,
wie es heiBt (Jos. 5, 1): «Und es war, als alle Konige der Emoriter
horten...» Und so sprach Rahab zu den Abgesandten Josuas
(eb. 2, 10, 11): «Denn wir haben gehort, dall der Herr austrocknen
lieB...»; und ferner (eb.): «Und wir horten es, und es schmolz
unser Herz, und nicht mehr stand aufrecht der Geist in einem
Manne vor euch, denn der Herr, euer Gott, er ist der Gott im
Himmel oben...» Zur Zeit aber, wo sie seinen Willen nicht tun,
wird, wenn man 8o sagen konnte, sein Name in der Welt entweiht,
wie es heillt (Hes. 36, 20): «Und sie kamen zu den Voélkern; wohin
sie auch kamen, entweihten sie meinen heiligen Namen. . .»; und
ferner (eb. 23): «Und ich werde heiligen meinen groBen Namen,
der unter den Volkern entweiht ist.»

«Der Gott meines Vaters, und ich will ihn erheben» (2 Mos.
15, 2). Die Gemeinde Israels sprach vor dem Allheiligen: Herr der
Welt! Nicht wegen der Wunder, die du an mir getan hast, stimme
ich vor dir Lied und Gesang an, sondern wegen der Wunder, die
du an meinen Vitern und mir getan hast, und die du an mir tust
in jedem Geschlecht.

Die zuletzt zitierte Schriftstelle ist typisch fiir ein bestimmtes
GeschichtsbewuBtsein des Midrasch, nach dem der innere Zusam-
menhang der einzelnen Phasen in der Geschichte des Volkes so
stark ist, dal zum Beispiel Israel Gott am Schilfmeer nicht nur
fiir die damals getanen Wunder preist, sondern in diesen Lobpreis
auch alle kiinftigen Wunder, die als virtuelle gegenwirtig angese-

265



hen werden, einschlieBt. Nach der rabbinischen Interpretation
ist das iibrigens im Schrifttext selbst angedeutet4?:

«(Wer ist wie du unter den Goéttern, Herr, wer ist in der Heilig-
keit so herrlich, mit Lobgesingen so hoch zu verehren) und so
wundertatig?» (2 Mos. 15, 11). Es heillt hier nicht nwy, «er tat
Wunder», sondern mww, «er tufi Wunder», das will heiflen in der
kiinftigen Zeit, wie geschrieben steht (Jer. 16, 14): « Darum siehe,
Tage kommen, ist der Spruch des Herrn, und man wird nicht
mehr sprechen: Beim Leben des Herrn, der die Kinder Israels
aus dem Lande Agypten gefiihrt hat...» — Eine andere Erkli-
rung: «Er tut Wunder»: er hat an uns Wunder getan, und er tut
an uns (Wunder) in jedem Geschlecht, wie es heilit (Ps. 139, 14):
«Ich danke dir dafiir, dal mir Wunder geschehen in fruchtbaren
Taten»; ferner (eb. 40, 6): «Grofles hast du getan, o Herr...» —
Eine andere Erklarung: «Er tut Wunder»: mit den Vétern; und
du wirst auch in Zukunft (Wunder) tun an den Kindern, wie es
heiBt (Mich. 7, 15): «Wie in den Tagen, da du auszogst aus Agyp-
ten werde ich (das Volk) Wunder schauen lassen»; ich werde es
schauen lassen, was ich nicht schauen liefl die Viter, denn siehe,
die Zeichen und Machterweise, welche ich in Zukunft an den
Kindern iiben werde, sind groBer als das, was ich an den Vitern
getan habe. Und ebenso heilit es (Ps. 136, 4): «Ihm, der grofle
Wunder tat allein»; ferner (eb. 72, 18, 19): «Gelobt sei der Herr
Gott, der Gott Israels, der Wunder tut, er allein, und gepriesen
sei der Name seiner Herrlichkeit auf ewig, und voll sei von seiner
Herrlichkeit die ganze Erde. Amen und Amen.

47 Mechilta, be-schallach (ha schirah), 8. Abschnitt, 42a.

256



	Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition

