
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Probleme, die das Leben dieser Kommandanten in ihrer Wirksamkeit

in Auschwitz erfüllten. Da ist nicht nur kein Ende. Da stehen
wir immer noch am ersten Anfang. Wird es gelingen, sie etwas
ihrer Lösung, einer menschlich tragbaren und verantwortbaren
Lösung, entgegenzuführen? Wie ernst ist diese Frage, wenn man
bedenkt, wieviel haßerfüllte Judenfeindlichkeit sich überall, nicht
bloß in Ägypten, Paraguay und Argentinien und den arabischen
Ländern regt.

BEGRIFF UND FUNKTION DES
GOTTESVOLKES IN DER RABBINISCHEN

TRADITION*

Von Kurt Hruby, Paris

Die Idee von der Auserwählung Israels als Gottesvolk ist nicht
nur einer der zentralen Gedanken des biblischen Schrifttums,
sondern steht auch im Mittelpunkt des jüdischen Selbstverständnisses.

Sie ist durch die Jahrhunderte jüdischer Existenz hindurch
der Schlüssel zum Verständnis der Funktion Israels im göttlichen
Heilsplan, ein Schlüssel zum Verständnis der spirituellen Höhen,
die dieses Volk in der Person einzelner seiner Angehörigen
erklommen hat, aber auch des unermeßlichen Leides, das es erdulden

mußte. Deshalb ist auch die Geschichte der Auserwählung
Israels identisch mit der Gesamtgeschichte des jüdischen Volkes
— einschließlich des aktuellen Aspekts, denn auch die Gegenwart
wird fortlaufend zur Geschichte —, und diese wieder durch
Jahrhunderte mit der Heilsgeschichte.

Einzelne Aspekte dieser Gesamtproblematik wurden im Rahmen

der Studienwoche Kirche-Israel 1965 in Reuti-Hasliberg
gesondert untersucht, und es kann demnach nicht unsere Aufgabe

* Vorlesung, gehalten an der Kirche-Israel-Studienwoche in Reuti-Hasliberg

1965. (Fortsetzung folgt).

230



sein, hier darauf zurückzukommen. Wir wollen deshalb versuchen,
das Thema abzugrenzen und werden uns darauf beschränken, die

Weiterentwicklung des biblischen Gedankens vom Gottesvolk in
der älteren rabbinischen Literatur kurz zu untersuchen. Da die
Zeitverhältnisse dabei eine nicht zu unterschätzende Rolle spielen,
werden wir bestrebt sein, sie soweit als möglich zu berücksichtigen.
Unser Thema wird demnach in zwei Teile zerfallen:

1. Israel und die Torah.
2. Der Gedanke von der Auserwählung Israels bei den älteren

Gesetzeslehrern und das Verhältnis Israels zu den anderen Völkern.

I. Israel und die Torali

«Die biblische Geschichte», schreibt Simon Bernfeld, «beruht
auf einer zentralen Idee, die sie vom Anfang bis zum Ende
durchdringt: ,Des Herrn Teil ist sein Volk, Jakob ist das Los seines

Erbteils1.'» Die Gegenwart, die Vergangenheit und die Zukunft
Israels, ihre Interpretation und ihr Verständnis hängen vom
besonderen Verhältnis des Volkes zu seinem Gott ab. Der Glaubenssatz,

nach dem Gott Israel in ganz besonderer, einmaliger Weise
als sein Volk auserwählt hat, ist nach Ansicht von Dr. Kaufmann
Kohler «der Schwerpunkt der jüdischen Glaubenslehre und der
eigentliche Schlüssel zum Verständnis des Wesens des
Judentums2». Die Erwählung Israels ist in keiner Weise mit der Funktion
auf eine Ebene zu stellen, die anderen Völkern in der Geschichte

zugedacht war. Israel war sich stets dessen bewußt, daß seine

Erwählung «nicht etwa als eine einmalige oder einstmalige Gottestat

anzusehen ist, die etwa mit der Offenbarung oder der biblischen
Zeit abgeschlossen wäre, sondern vielmehr als eine durch alle
Zeiten und Länder fortdauernde göttliche Berufung, als eine

fortgesetzte Wirksamkeit des Geistes, der sich stets vom neuen seine

Herolde und Helden erkor, die dem Wahren, Rechten und Hohen

1 5 Mos. 32, 9; vgl. S. Bebnfeld, ïïmpH "OrO1? K13D, Tel-Aviv, 1929,
S. 133.

2 Grundriß einer systematischen Theologie des Judentums, Leipzig 1910,
S. 244.

231



mit einer Todesverachtung ohnegleichen das Wort liehen und das

Leben weihten3».
Der bekannte zeitgenössische jüdische Historiker Prof. Salo

Baron untersucht den geschichtlich-ethischen Hintergrund des

Monotheismus in seinem Verhältnis zur Erwählung und schreibt:
«Wir können jetzt die tiefe Bedeutung des Konzepts vom
«auserwählten Volk» in der Religion Israels verstehen. Die Nation ist
nicht nur der hauptsächliche Träger der Geschichte selbst. Beim
Sieg der Geschichte über die Natur ist eine auserwählte Menschengruppe

ein unbedingtes Erfordernis. Der Widerstand, den die
Natur der Geschichte entgegensetzt, ist ungeheuer groß. Nur einige

ganz besonders auserwählte und hiefür qualifizierte Individuen
vermögen damit fertig zu werden, selbst in dem begrenzten Sinn,
den das für die jüdische Religion vor dem Kommen des Messias
hat. Wenn nun diese wenigen Auserwählten ihr individuelles Leben
unabhängig von den andern führen, so bleibt die Religion ein
individuelles Phänomen, ohne Gruppencharakter. Eine solche

Haltung wird sie für immer davor bewahren, zur Menschheitsreligion

zu werden, zur Religion der größten aller Gruppen. Das
Ziel der Geschichte, das darin besteht, die Natur durch die Menschheit

zu überwinden, wird so niemals erreicht werden. Eine Gruppenreligion

hingegen braucht eine auserwählte Zahl von Menschen. Diese
Idee steht im Mittelpunkt des Begriffes vom «auserwählten Volk4».

In seiner groß angelegten Studie über das Judentum in den
ersten Jahrhunderten der christlichen Ära sagt George F. Moore,
man müsse sich im Interesse des Verständnisses der Stellung des

Judentums zu Beginn der christlichen Zeit vor Augen halten, daß

«.. .wie groß auch die Macht Jehovas über die Völker der Welt
gewesen sein mag, er doch keine andere Nation sein eigen nennt
als Israel allein und daß, wie groß auch die Macht ist, die man den
Göttern der anderen Völker zuerkennt, die israelitische Religion
keinen anderen Gott hat als Jehova5».

3 Eb., S. 245/46.
4 A Social and Religious History of the Jews, 2. Ausg., Philadelphia

1952, I. Band, S. llff.
5 Judaisme in the First Centuries of the Christian Era, Cambridge 1927,

I. Band, S. 219.

232



Diese Überzeugung wird auch in der älteren rabbinischen
Literatur aus der Zeit der Tannaiten mit Nachdruck in den Vordergrund

gestellt. Die Gesetzeslehrer erkennen stets den universellen
Herrschaftsanspruch Gottes an, doch vermag das in keiner Weise
seiner Liebe und seinem ganz besonderen Verhältnis zu seinem
auserwählten Volk Abbruch zu tun. So interpretieren sie Ps. 50, 7 :

«Höre, mein Volk, so will ich reden; Israel, ich lege gegen dich
Zeugnis ab: Ich, Gott, bin dein Gott» in folgendem Sinn: «Ich
bin der Gott aller Geschöpfe, doch habe ich meinen Namen mit
keinem anderen Volk verbunden als mit meinem Volk Israel
allein6.»

Der jüdische Theologe Max Kadushin sagt: «Obwohl sich die
Rabbinen der Anomalie bewußt sind, die darin besteht, daß sich
der Gott des Universums ein besonderes Volk als sein eigen
auserwählt, ist diese Anomalie für sie doch andererseits ein schlagender
Beweis für die Liebe Gottes zu Israel. Der hohe Platz Israels liegt
in der wahren Natur des Universums7.»

Wie einst die Ereignisse des Jahres 587/86 v. Chr. und das sich
daran anschließende babylonische Exil dem Glauben an die Auser-

wählung erneuten Auftrieb gegeben haben — Jeremia, Hesekiel
und der Deutero-Jesaja sind beredte Zeugen hiefür —, so hat auch
die Katastrophe des Jahres 70 n. Chr. zur Folge gehabt, daß die
Rabbinen mit verstärktem Eifer das ewige, besondere und einzigartige

Verhältnis Gottes zu seinem Volk in den Vordergrund gerückt
haben. Solomon Schechter drückt den rabbinischen Glauben an
das enge und einmalige Verhältnis zwischen Gott und seinem
Volk mit folgenden Worten aus:

«Er ist ihr Gott, ihr Vater, ihre Stärke, ihr Hort, ihre Hoffnung,
ihr Heil, ihr Schutz, ihr Herz. Sie sind sein Volk, seine Kinder,
sein erstgeborener Sohn, sein Schatz, seinem Namen geweiht, dessen

Profanation ein Sakrileg darstellt. Mit einem Wort: es gibt
nicht ein einziges, eine Liebesbeziehung ausdrückendes Epitheton

6 Zur Mechilta vgl. Note 36. Der hier angeführte Ausspruch findet sich
im Wochenabschnitt mischpatim, zu 2 Mos. 23, 7 ; vgl. Ausgabe Lautebbach,
Band III, S. 185.

7 Aspects of the Rabbinic Concept of Israel; A Study in the Mekilta;
HUCA, XIX (1945—1946), S. 73.

233



in der Sprache, wie Bruder, Schwester, Braut, Mutter, Lamm oder
Auge, das nach den Rabbinen nicht dazu dient, das innige Verhältnis

zwischen Gott und seinem Volk zum Ausdruck zu bringen8.»
Man kann und muß sich natürlich fragen, welche Rolle das

Auftreten des Christentums bei diesem Erstarken der Erwählungs-
doktrin im rabbinischen Schrifttum gespielt hat. Es ist sehr schwer,
sich von der Wichtigkeit dieses Elements ein klares Bild zu
machen, wurde es doch nach beiden Seiten hin stark übertrieben.
Rein objektiv gesehen läßt sich jedenfalls kein direkter, ursächlicher
Zusammenhang nachweisen, jedenfalls nicht für die frühtannaitische
Periode. Die Angriffe gegen die Sonderstellung der Juden und die
dadurch auf den Plan gerufene Selbstverteidigung waren damals
eine absolut landläufige Erscheinung.

So stellt schon um das Jahr 300 v. Chr. Hekateus von Abdera,
ein in Ägypten lebender Grieche, die Juden als Abkömmlinge
der untersten ägyptischen Volksschichten dar9. Josephus Flavius
erzählt seinerseits10, ein ägyptischer Priester namens Manetho
habe ungefähr um dieselbe Zeit eine «ägyptische Version» des

Exodus verbreitet. Manetho spricht in diesem Zusammenhang von
der Austreibung einer verbrecherischen Rebellengruppe, die von
den ägyptischen Soldaten bis an die syrische Grenze verfolgt
wurde11. Im Jahre 59 v. Chr. spricht Cicero in seiner Verteidigungsrede

für Valerius Flaccus, den früheren, wegen schlechter Verwaltung

und Unterdrückungsmaßnahmen angeklagten Gouverneur der
römischen Provinz Asien, von der Eroberung Jerusalems durch
Pompejus und sieht darin ein Zeichen der unsterblichen Götter
für die Verwerfung des Judenvolks12. Römische Schriftsteller und
Satiriker lassen überhaupt nicht gerne eine Gelegenheit vorübergehen,

um über die jüdische Exklusivität, den Sabbat, die
Beschneidung und dergleichen zu spotten.

Das Judentum des hellenistischen Kulturkreises mußte dem-

8 Some Aspects of Rabbinic Theology, J.Q.R., VI (1893/94), S. 634).
9 Vgl. Max Radin, The Jews among the Greeks and Romans,

Philadelphia 1915, S. 94ff.
10 Contra Apionem, I, 26—27.
11 Vgl. Radin, op. cit., S. 100.
12 Vgl. Baron, op. cit., I, S. 192.

234



nach in steter intellektueller Abwehrstellung gegen diese Angriffe
verharren und so auch die biblische Lehre von der Erwählung
und der Aufgabe Israels verteidigen und möglichst in den Vordergrund

stellen. Das Christentum leugnet nun seinerseits keineswegs
die Auserwählung Israels. Es unterstreicht nur, daß innerhalb der

neuen Ordnung, die es vertritt, nunmehr die Kirche das wahre
Israel im Sinne der göttlichen Verheißungen ist. Daß allerdings
das Christentum bis heute keine theologisch befriedigende Erklärung

für den Fortbestand Israels auch innerhalb der neuen
Heilsordnung und somit für die heilsgeschichtliche Funktion des
jüdischen Volkes innerhalb dieser Ordnung gefunden hat, ging in
allerletzter Zeit nochmals sehr deutlich aus den Fluktuationen hervor,
welche die Israelsdeklaration am zweiten vatikanischen Konzil
gekannt hat. Professor Baron drückt in geschichtlicher Sicht dieses

Verhältnis und diese Stimmung treffend aus, indem er sagt: «Jetzt
haben sie (die Juden) es mit einem inneren Feind zu tun, der sich
selbst nach der Trennung die Gesamtheit der jüdischen Geschichte
zueigen und sie progressiv dem Judentum selbst streitig macht13.»

Der rahbinische Begriff von der Erwählung Israels beruht, wie
wir zu zeigen versuchten, auf dem besonderen, einmaligen
Verhältnis zwischen Gott und seinem Volk, das sich darin äußert, daß
Gott Israel seinen kostbarsten Schatz, die Torah, anvertraut und
zueigen gibt. Israel steht und fällt darum mit der Torah, deren
Studium und Beobachtung seine Aufgabe und seinen Lehensinhalt
ausmachen. Von diesem Standpunkt her müssen auch die rabbini-
schen Aussagen über das Verhältnis Gottes zu seinem Volk und
über die Aufgabe des Gottesvolkes im Heilsplan des Schöpfers
gewertet werden. Die Rabbinen verlieren dabei keineswegs den
universellen Charakter des göttlichen Heilsplans aus den Augen,
dessen Endziel in der theologischen Konzeption, die sich in der
nachexilischen Zeit mehr und mehr durchsetzt, in der Anerkennung
des traü msVa, der universellen, uneingeschränkten Souveränität
Gottes über die gesamte Schöpfung besteht, ohne daß wir hier
näher darauf eingehen können und wollen, welche Formen die
konkrete Realisation dieses D"W ra in der Vorstellungswelt der Rab-

13 Eb., II, S. 136.

235



binen entsprechend ihrer Mentalität annimmt. In diesem Sinn
wird natürlich stets die gesamte Existenz Israels funktionell
aufgefaßt, was andererseits wieder nicht ausschließt, daß Israel und
der Torah auch in der Endphase des göttlichen Heilsplanes ein
überragender Platz eingeräumt wird.

Wenn die Rabbinen über die Stellung Israels nachdenken, so
suchen sie nach einer aktuellen, existenziellen Erklärung dieses

einmaligen Phänomens, was dann zu Akzenten führt, die uns oft
exklusiv partikularistisch anmuten, die es, in sich selbst genommen,
auch wirklich sind, die aber dennoch stets in einen großen,
weitgesteckten Rahmen hineingestellt werden müssen, der die universelle

Tragweite nicht nur nicht ausschließt, sondern geradezu
voraussetzt.

Die Erklärungsversuche der Rabbinen bleiben stets Versuche,
und um jede Fehlinterpretation zu vermeiden, muß man sich dieser
Tatsache auch stets bewußt bleiben. Wiewohl es sich dabei um das
zentrale Anliegen der jüdischen Existenz handelt, um die Frage
nach der «raison d'être» Israels, verlassen wir doch niemals den
Boden der Aggada, der allegorischen Schrifterklärung auf Grund
der in den offiziellen Schulen geltenden exegetischen Regeln, wie
sie' vor allem in der Homiletik zur Anwendung kommen. Deshalb
wäre es auch grundfalsch — wir haben diese Bemerkung vor zwei
Jahren hinsichtlich der messianischen Vorstellungen gemacht und
können sie heute nur wiederholen —, von einer rabbinischen Doktrin
vom Gottesvolk zu sprechen, wenn wir dabei, was notwendigerweise

geschieht, dem Begriff «Doktrin» seinen aktuellen, sowohl
christlichen als nichtchristlichen Inhalt geben. Es handelt sich
bei den Rabbinen stets um individuelle Ansichten und um
Schulmeinungen, die andere Ansichten keineswegs ausschließen und
deren Probabilitätscharakter einzig und allein von der Autorität
des Lehrers abhängt, in dessen Namen sie vorgetragen werden.
In diesem Sinn kann man sagen, daß dem Judentum der Begriff
des Dogmas abgeht. Nicht als ob ihm Glaubenswahrheiten als
solche fremd wären. Eine solche Annahme wäre ein Nonsense und
stünde in flagrantem Widerspruch zu seiner Eigendefinition. Aber
die Kraft der geoffenbarten Glaubenswahrheiten ist so überragend
groß, daß man nie einen ernsthaften Versuch gemacht hat — wir

236



sprechen hier natürlich ausschließlich von der alten rabbinischen
Tradition und nicht von der jüdischen Religionsphilosophie des

Mittelalters —, sie zu definieren, das heißt, sie in gedankliche
Konzepte pressen zu wollen. Gott, Israel und die Torah sind solche
¥undamentalWahrheiten. Wir kennen sie durch die Offenbarung,
und die Rabbinen suchen nach gleichnishaften Erklärungen, aber
nach keiner erschöpfenden und ausschließlichen Definition. Alles
bleibt stets irgendwie im Fluß, denn ein derartiger Definitionsver-
such stünde ja geradezu im Widerspruch zur ganzen inneren Logik
des Gottesgesetzes, das der konkrete Ausdruck des göttlichen Willens

ist. Deshalb betrifft die definitorische Tätigkeit der Rabbinen,
die Halacha, auch nur die konkreten Anwendungsbestimmungen
des Gesetzes in allen Sparten des täglichen Lebens.

Der vorweltliche Zusammenhang

Im Mittelpunkt des rabbinischen Denkens steht die Tatsache,
daß die Torah Israel gegeben wurde und daß demgemäß eine
fundamentale Wechselbeziehung besteht zwischen der Existenz
und der Funktion Israels und dem min |na, der göttlichen
Offenbarung. Israel ist ohne die Torah nicht denkbar, wäre jeder
Eigenständigkeit und jeder Bedeutung innerhalb des göttlichen
Heilsplanes beraubt, da es sich ja dann in nichts von den anderen Völkern
unterschiede. Im späteren Midrasch kommt sehr stark der Gedanke

zum Ausdruck, daß Gottes Schöpfungsplan in ganz besonderer
Weise die Torah und Israel im Auge hatte, was sich darin ausdrückt,
daß man beiden eine — zumindest konzeptuelle — Präexistenz
vor der Weltschöpfung zuschreibt. So lesen wir in den Pirqe Abot
(VI, 10)14 :

Fünf «Erwerbungen» (DTlp) hat sich der Allheilige15 in seiner

".p^ica loin nxsin ...psnVx -pn Ta d'whbö ,ni&» mo nw
s. 387f. ,ni3N roo» .ppm mo 1952—1959 d^pit

15 wir geben mit diesem Ausdruck die rabbinische Gottesbezeiehnung
Nin "]V13 mpn, «Der Heilige, er sei gepriesen», wieder. Zur Geschichte dieser
Bezeichnung vgl. SirAim Esh, (H3) pH, «Der Heilige, er sei gepriesen», zur
Geschichte einer nachbiblischen Gottesbezeichnung, Brill, Leiden 1957.

237



Welt angeschafft, und zwar: Die Torah. Himmel und Erde...,
Abraham. Israel. und den Tempel. Woher (wissen wir) es?

Es heißt (Spr. 8, 22): «Der Herr hat mich erworben (üüp) als den

Anfang seiner Wege, als erstes seiner Werke, vorlängst.» .Abra¬
ham ist eine (solche, Erwerbung. Woher dies? Es heißt (1 Mos.
14, 19) : «Und er segnete ihn und sprach: Gesegnet werde Ahraham
vom höchsten Gott, dem Schöpfer (Http) Himmels und der Erde.»
Israel ist eine (solche) Erwerbung. Woher dies? Es heißt (2 Mos.

15, 16): «Bis vorüber ist dein Volk, o Herr, bis vorüber ist das

Volk, das du erworben hast (mp)16. »

Der Midrasch Gen. R. (I, 4)17 unterscheidet zwischen den
tatsächlich vor der Schöpfung existierenden Dingen und denen, die
nur in Gottes Plan vorgesehen waren18:

«Im Anfang schuf Gott. » (1 Mos. 1,1). Sechs Dinge gingen
der Weltschöpfung voran; teils waren sie wirklich (vorher)
erschaffen worden, teils existierten sie nur als Idee vor dem Schöpfer19.

Die Torah und der Thron der Gottesherrlichkeit wurden

16 Die ganze Exegese beruht auf dem Gebrauch des Verbalstammes H3p
in verschiedenen Bibeltexten.

17 Wir zitieren den Midrasch Rabba zum Pentateuch nach dem hebräischen

Text; vgl. T2 IpTM ,ubn .X .N TO ,m"l tSTTla, 1956—1963
aos bn ,nnBOV rvnan» rixsin .'pDaimaiÖ .•> Es sei auch auf eine
ausgezeichnete englische Übersetzung des Midrasch Rabba hingewiesen: Midrash
Rabbah, Translated into English with Notes. under the Editorship of
Rabbi Dr. H. Fredman and Maurice Simon, Soncino Press, London and
Bournemouth, 2. Ausgabe, 1951, 10 Bände. Die Einteilung des Textes in
Kapitel und Paragraphen ist dieselbe wie im hebräischen Text.

Die deutsche Übertragung : Der Midrasch Bereschit usw. Rabba.
zum ersten Male ins Deutsche übertragen von Lie. Dr. August Wünsche
Leipzig 1881—1885, folgt einer anderen Einteilung des Textes. Ihre
Benützung ist dadurch erschwert, daß der Text oft sehr fehlerhaft übersetzt
ist und man jeweils die am Ende jedes Bandes hinzugefügten «Nachträge
und Verbesserungen» von Dr. J. Fürst und D. O. Straschun konsultieren
muß.

18 Es handelt sich übrigens hier um sechs Dinge, und sie sind auch nicht
durchwegs identisch mit den in Abot VI, 10 aufgezählten, doch geht es hier
nur um den Begriff der Torah und Israels, der in beiden Quellen wiederkehrt.

19 Da bei Gott Gedanke und Ausführung eine Einheit bilden, ist die
Unterscheidung rein formell.

238



(vor der Weltschöpfung) erschaffen. Die Torah, denn es heißt
(Spr. 8,22): Der Thron der Gottesherrlichkeit, denn es heißt
(Ps. 93: 2): «Dein Thron steht von jeher fest; du bist von Ewigkeit

her.» Die Erschaffung der Erzväter existierte nur als Idee,
wie es heißt (Hos. 9, 10) : «Wie eine frühreife Frucht am Feigenbaume

erblicke ich eure Väter20.» (Die Erschaffung) Israels
existierte als Idee, wie es heißt (Jer. 17, 12): «0 Thron der Herrlichkeit,

erhaben von Anbeginn, Ort unseres Heiligtums, Herr, du

Hoffnung Israels!» ...R. Ahabah b. Se'ira sagte...: Ich weiß

nicht, was zuerst da war, (das heißt) ob (nun) die Torah (zeitlich)
dem Thron der Gottesherrlichkeit voranging oder umgekehrt.
R. Abba bar Kahana sagte : Die Torah ging dem Thron der
Gottesherrlichkeit voran, wie es heißt: «Der Herr hat mich erworben als
den Anfang seiner Wege, als erstes seiner Werke», das heißt bevor
ausgesagt wird: «Dein Thron steht von jeher fest.»

R. Huna lehrte im Namen von R. Jirmejah und dieser im
Namen von R. Schemuel b. Jizchaq: Die Absicht, Israel zu schaffen,
ging (bei Gott) allem anderen voran. Es gleicht dies einem König,
der mit einer vornehmen Dame verheiratet war, von ihr aber keinen
Sohn hatte. Einst ging der König über den Marktplatz und befahl
(seinen Dienern): «Nehmt diese Tinte, dieses Tintenfaß und diese

Feder für meinen Sohn!» Wozu denn Tinte und Feder (für einen
Sohn, den es gar nicht gibt, fragten sich die Leute)? Das ist eine

merkwürdige Sache! Und (das Volk) zog (folgenden) Schluß:
Der König ist ein Sterndeuter und hat schon jetzt vorausgesehen,
daß er einen Sohn bekommen wird. So verhält es sich auch mit
dem Allerheiligen: Hätte er nicht vorausgesehen, daß Israel nach
sechsundzwanzig Generationen21 die Torah erhalten würde, so

hätte er dort (4 Mos. 28, 2) nicht geschrieben: «Befiehl den Kindern
Israels...»

R. Benajah sagte: Die Welt und alles, was sie erfüllt, wurde nur
Israels wegen erschaffen, wie es heißt (Spr. 3, 19): «Der Herr hat

20 «Erblicken» wird als «für gut finden» interpretiert, im Sinn von «die

Erschaffung beschließen».
21 Zehn Generationen von Adam bis Noah, zehn von Noah bis Abraham

(vgl. Abot V, 2; Ausg. Albeck, S. 374), dann Isaak, Jakob, Levi, Kahat,
Amram und Mose, das sind im ganzen sechsundzwanzig Generationen.

239



die Erde mit Weisheit gegründet22. R. Berachjah sagte: (Die Welt
wurde) um Moses willen (geschaffen), wie es heißt (5 Mos 33, 21):
«Und er ersah sich das erste Stück (d. h. die Schöpfung); daselbst
lag das Teil eines Anführers Mose) bereit...»

In Gen. R. I, 8 heißt es:
R. Menachem und R. Jehoschu'a b. Levi sagten im Namen von

R. Levi: Ein Baumeister braucht sechs Dinge (um ein Haus zu
bauen) : Wasser, Erde, Balken, Steine, Rohr und Eisen. Und wenn
du sagst, er ist reich und benützt kein Rohr23, so gebraucht er
gewiß eine Meßrute, wie es heißt (Hes. 40, 30): «Und eine Meßrute
in der Hand.» So wissen wir auch auf Grund von sechs Dingen
(d. h. von sechs in der Schrift gebrauchten Ausdrücken), daß die
Torah der Schöpfung voranging...24.

Die Torah und die Vorgeschichte Israels

Da die Erwählung Israels dergestalt in allen ihren Phasen und
sogar schon vorweltlich von der Offenbarung der Torah her
bestimmt wird, kann es uns auch nicht wundernehmen, wenn der
Midrasch nicht umhinkann, in dieser Hinsicht ebenfalls vorzugreifen

und die Torah bereits mit der Vorgeschichte des Volkes in
Zusammenhang zu bringen. So ist zum Beispiel die Erwählung
der Patriarchen, und vornehmlich Abrahams, in dieser
Betrachtungsweise nichts anderes als eine notwendige Vorstufe für die

Volkswerdung und damit für die Erwählung Israels. Auf diese
Weise verstehen wir dann auch besser, was der Midrasch meint,
wenn er erzählt, Abraham habe die Torah im Lehrhaus von Schem-
Melchizedek studiert, ja der Erzvater sei dann auch selbst an der
Spitze eines Lehrhauses gestanden, wie es dann auch von Jakob,

22 riMDH, «Weisheit», wird mit «Torah» identifiziert.
23 Rohr fand hauptsächlich beim Bau der Häuser von Armen Verwendung,

weil es als billiges Material galt.
2* Vgl. Spr. 8, 22-23 : :ÎN!3 (vVsiDÖ) Dip ("Dm rWX") nip 'H

îCpIN) ,ÖTpD UW1Ü prDOÏ) obniü «Der Herr besaß mich am Anfang seiner
Wege, ehe er etwas machte, vor aller Zeit. Ich war eingesetzt von Ewigkeit
her, vom Anfang, vor dem Ursprung der Erde.» pmpbö, die aramäische
Form für das hebräische ,ÖTpD, zählt für zwei Ausdrücke, weil es grammatikalisch

gesehen eine Pluralform ist.

240



Ephraim usw. ausgesagt wird. Ebenso nimmt der Midrasch stets

an, die Erzväter hätten bereits alle oder zumindest die wichtigsten
Gebote der Torah gekannt und beobachtet, wenn er uns auch die
Antwort darauf schuldig bleibt, auf welche Weise sie ihnen
geoffenbart wurden.

Israel wird zum Volk Gottes durch die Offenbarung der Torah,
aber das schließt nicht aus, daß verschiedene Gebote der Torah
für die ganze Menschheit Geltung haben und als solche bereits
Adam und Noah geoffenbart wurden. So lesen wir in Sanh. 56b:

Die Rabbanan lehren (in einer Baraita) : Sieben Gesetze wurden
den Söhnen Noahs auferlegt: Die Rechtspflege, (das Verbot der)
Gotteslästerung, des Götzendienstes, der Unzucht, des Blutvergießens,

des Raubes und (des Genusses) eines Gliedes von einem
lebenden Tier. R. Chananjah b. Gamla sagte: Auch das Blut von
einem lebenden Tier. R. Chidqa sagte : Auch die Zauberei...

In Gen. R. XXIV, 5 finden wir übrigens eine Schulmeinung,
derzufolge Gott ursprünglich die Absicht gehabt hätte, die Torah
bereits dem Adam zu offenbaren:

R. Jehudah (b.Simon) sagte: Eigentlich hätte die Torah durch
den ersten Menschen geoffenbart werden sollen. Woraus folgt das?

Es heißt (1 Mos. 5, 1): «Das ist das Buch der Geschlechterfolge
Adams.» Der Allheilige sprach: Er ist das Gebilde meiner Hand,
und ich soll ihm nicht die Torah geben Später aber sprach (Gott) :

Wie soll ich ihm 613 Gebote geben, nämlich 248 positive Gebote
und 365 Verbote25, (wo er doch ein einziges Gebot nicht zu halten
imstande war)? Deshalb steht geschrieben (1 Mos. 3, 17): «Und er

25 Nach einer anscheinend ziemlich alten, in zwei tannaitischen Midra-
schim (Mechilta zu Exodus und Sifre zu Deuteronomium) belegten und im
Talmud (Makk. 23b) wieder aufgenommenen Überlieferung beträgt, die
Zahl der in der Torah enthaltenen Gebote und Verbote 613, und zwar
(eb.) «365 Verbote, gleich der Anzahl der Tage des Sonnenjahres, und 248
Gebote, gleich der Anzahl der Glieder des menschlichen Körpers».

Die erste Zusammenfassung der 613 Ge- und Verbote findet sich in den
Halachot Gedolot, einem Kompendium religionsgesetzlicher Entscheidungen
aus dem 8. Jahrhundert. Maimonides gab dann in seinem Sefer ha-Mizwot
oder «Buch der Gebote» ein auf seine eigene Methode aufgebautes System,
das in der Folge maßgebend geblieben ist.

241



sagte zu Adam.» (Das bedeutet): Ich will die Torah Adam nicht
geben26. Doch wem will ich sie (ja) geben? Seinen Nachkommen.
Deshalb steht geschrieben: «Das ist das Buch der Geschlechterfolge
Adams27.»

Auf dieser Ebene bewegen sich auch die verschiedenen Bundesschlüsse

Gottes mit einzelnen Personen der heiligen Geschichte,
die als Vorstufen der Besiegelung der Erwählung Israels durch den
Sinaibund zu werten sind. Während der Bund Gottes mit Noah, nach
der Sintflut (1 Mos. 8, 20ff. ; 9,8 ff.), noch rein allgemeinen Charakter
hat, gipfelt der sogenannte Jahwebund mit Abraham (1 Mos. 15, 7 ff.)
bereits in der Verheißung des Besitzes des Landes Kanaan für die
Nachkommenschaft des Patriarchen. Beim Elohimbund mit Abraham

(1 Mos. 17) handelt es sich um drei sich progressiv steigernde
Bundesphasen. Die beiden ersten Phasen sind der Bund mit Abraham

schlechthin. Dem Erzvater wird darin ein Sohn als künftiger
Bundesträger verheißen. Die dritte Phase, der eigentliche
Abrahamsbund, zeigt den Patriarchen deutlich als Prototyp seiner
Nachkommenschaft und somit des künftigen Bundesvolkes. Als
äußeres Zeichen für diesen Bund, durch den Gott die Verpflichtung
eingeht, stets in ganz besonderer Weise der Gott der Nachkommen
Abrahams zu sein und ihnen das Land Kanaan zum Erbteil zu
geben, unterwirft sich Abraham der Beschneidung, zu der in
Hinkunft alle seine Nachkommen bei Strafe der Ausrottung aus der
Volksgemeinschaft als dem Vax amax Irina, dem «Bund unseres
Vaters Abraham», verpflichtet sind. Das Gesetz der Beschneidung
gehört als ein für das Gottesvolk konstitutives Gesetz mit hinein
in die Reihe der vorbereitenden, präsinaitischen Gebote. Auch die
Erzählung von der Opferung Isaaks (1 Mos. 22) — wiewohl dabei
das Wort «Bund» nicht gebraucht wird — trägt deutlich
Bundescharakter und führt die Verheißungen des Jahwebundes weiter.
An Isaak ergeht später eine Wiederholung der Verheißung, die
sich ebenfalls an den Abrahamsbund anschließt (1 Mos. 26, 3ff. ;

der Text spricht hier vom «Eid»). Der Bundesgott offenbart sich

26 Der Midrasch liest DIX X*7 anstelle von D7X1?.
27 R. Jehudah liest diesen Satz folgendermaßen: Dieses Buch (das heißt

die Torah) ist für die Geschlechterfolge Adams bestimmt. Ich will es seinen
Nachkommen geben, aber nicht ihm selbst.

242



dann noch Jakob in Beth-El ausdrücklich als der Gott Ahrahams
und Isaaks, und der Erzvater errichtet als Zeichen dieser
Offenbarung einen Denkstein oder, nach der biblischen Parallelerzählung,

einen Altar (1 Mos. 28, 13ff.; eb. 35, Iff.). Auch der Auszug
aus Ägypten geht übrigens unter Opfern und Blutzeichen vor sich,
die man ebenfalls als einen Hinweis auf den Bund Gottes mit
seinem Volk ansehen muß.

Der Midrasch mißt nicht nur dem progressiven Charakter der
Erwählung Israels und damit der göttlichen Pädagogik, die sich
in den verschiedenen Vorstufen offenbart, die größte Bedeutung
zu, sondern interpretiert auch die meisten Ereignisse aus der
Geschichte der Patriarchen in Hinblick auf die Zukunft Israels als
Gottesvolk und Träger der göttlichen Offenbarung. Einige
Beispiele mögen diese Tendenz erläutern. So heißt es in Gen. R. XLI, 9 :

«Und ich will deinen Samen machen wie den Staub auf Erden»
(1 Mos. 13, 16). So wie der Staub der Erde von einem Ende der
Welt zum andern verbreitet ist, so werden auch deine Nachkommen

von einem Ende der Welt zum andern zerstreut sein. Und
wie der Staub nur durch Wasser gesegnet (das heißt befruchtet)
wird, so werden auch deine Kinder nur um der Torah willen
gesegnet werden, die mit dem Wasser verglichen wird28. So wie der
Staub der Erde alle Gefäße vernichtet, selbst aber immer vorhanden
ist20, so wird auch Israel (für immer) bestehen, während die
anderen Völker untergehen. Und wie der Staub der Erde (dazu da

ist), daß man darauftritt, so werden auch deine Kinder von den
(fremden) Reichen mit Füßen getreten werden, wie es heißt (Jes.
51, 23): «Ich will (den Kelch meines Grimms) deinen Bedrückern
in die Hand geben.» Was bedeutet «deine Bedrücker» ("pJIB)?
Diejenigen, welche deine Wunden zum Fließen bringen.

Gen. R. XLVI, 9 lesen wir:
«Und ich will dir und deinem Samen nach dir das Land geben,

das Land deines Aufenthalts. ..» (1 Mos. 17, 8). R. Judan
interpretierte diesen Satz auf fünf verschiedene Arten. Er sagte: Gott
sprach :

28 Vgl. Jes. 55, 1 : «Wohlan, ihr Durstigen alle, kommt her zum Wasser.
29 Letzten Endes wird alles Geschaffene zu Staub.

243



1. Wenn deine Kinder meine Gottheit anerkennen, so will ich
ihr Gott und Schutzherr sein; wenn nicht, so werde ich nicht ihr
Gott und Schutzherr sein.

2. Wenn deine Kinder in das Land der Verheißung kommen,
so werden sie meine Gottheit anerkennen; wenn nicht, so werden
sie meine Gottheit nicht anerkennen.

3. Wenn deine Kinder die Beschneidung vollziehen, so werden
sie meine Gottheit anerkennen; wenn nicht, so werden sie meine
Gottheit nicht anerkennen.

4. Wenn deine Kinder die Beschneidung vollziehen, so werden
sie in das Land der Verheißung kommen; wenn nicht, so werden
sie nicht in das Land der Verheißung kommen30.

R. Berachjah und R. Chelbo sagten im Namen von R. Abin b.
Josse: Es steht geschrieben (Jos. 5, 4): «Und das ist die Ursache

("imn) warum Josua sie beschnitt.» (Das bedeutet): Josua sprach
zu ihnen (ein Wort: "131) und beschnitt sie. Denkt ihr, sprach er
vorwurfsvoll zu ihnen, daß ihr unbeschnitten in das Land kommen
werdet? Der Allheilige hat unserem Vater Abraham gesagt: «Und
ich will dir und deinem Samen nach dir das Land geben...» Unter
welcher Bedingung? «So bewahre nun meinen Bund!» (1 Mos. 17,

19).

Die Bedeutung des Exodus

Die göttliche Pädagogik in Hinblick auf den Sinaibund und
damit auf die endgültige Auserwählung Israels als Gottesvolk
verdichtet sich mit der Erzählung des Auszugs aus Ägypten, wie ja
auch die Bedrückung Israels in diesem Lande nach den aggadi-
schen Quellen letzten Endes nur im Interesse der Volkswerdung
zu verstehen ist. Das tiefe Bewußtsein dieser weit über die
geschichtlichen Tatsachen hinausgehenden Zusammenhänge geht
auch aus der Bedeutung hervor, welche dem Exodus in der Liturgie
beigemessen wird, die in dieser — und vieler anderer — Beziehung

30 Manche Ausgaben geben nur vier Interpretationen. In anderen wird
als fünfter Ausspruch folgender Satz angeführt: «Wenn deine Kinder den
Sabbat annehmen, so werden sie in das Land der Verheißung kommen;
wenn nicht, so werden sie nicht in das Land der Verheißung kommen.»

244



als authentischer Ausdruck des Popularverständnisses der
Heilstatsachen gewertet werden muß.

Schon in alter Zeit war es Sitte, zweimal täglich, morgens und
abends, die drei biblischen Abschnitt: 5 Mos. 6, 4-9; 11, 13-21 und
4 Mos. 15, 37-41 zu rezitieren. Im letzten dieser Abschnitte wird
des Auszugs aus Ägypten Erwähnung getan. Diese liturgische
Gewohnheit beruht auf 5 Mos. 16, 3: «Damit du gedenkst des Auszugs

aus Ägypten alle Tage deines Lebens31.» Diesen Usus erwähnt
bereits Aristeas in seinem Brief an Philokrates, und dann Josephus
(Ant. IV, 212). Seit den Makkabäerkriegen wurde der Auszug aus
Ägypten zum Symbol der Befreiung schlechtweg und fand so auch

Eingang in die wichtigsten Gebete. So wird seiner gedacht in den

Segenssprüchen, die im Morgen- und Abendgebet das
umrahmen und die als der älteste Teil des synagogalen
Gottesdienstes anzusehen sind, ferner im Tischgebet und vor allem im
»np, dem Heiligungssegen für die Sabbate und Festtage.

Wenn der Auszug aus Ägypten auch nur eine Etappe auf dem

Wege Israels als Gottesvolk ist, so ist seine Bedeutung doch groß

genug, daß man seiner auch nach der endgültigen, messianischen

Befreiung weiter gedenken wird. Eine diesbezügliche Diskussion
hat sich im Traktat Berachot des Talmuds erhalten32:

Man gedenkt des Auszugs aus Ägypten (auch) nachts33. R.
Ele'asar b. 'Asarjah sprach: Wiewohl ich fast siebzig Jahre alt
bin, konnte ich (doch) nicht erreichen, daß man (den Abschnitt
über) den Auszug aus Ägypten auch des nachts rezitiert34, bis
daß Ben Sorna eine (diesbezügliche) Auslegung gab. (Er lehrte:
Es steht geschrieben — 5 Mos. 16, 3 —): «Damit du gedenkst des

Auszugs aus Ägypten alle Tage deines Lebens.» (Stünde nur): «Die

Tage deines Lebens», (so wären damit wirklich nur) die Tage
(gemeint). (So aber heißt es): «Alle Tage deines Lebens.» (Das schließt

si Vgl. Ber. I, 2 und II, 2.
32 12b/13a; vgl. auch Mechilta, bo, 16. Abschnitt; Friedmann, 19a.

Wir zitieren nach dem Talmud.
33 Da man 4 Mos. 15, 37-41, den Abschnitt über die Schaufäden, auch

bei der Lesung des S7Ü1Z? im Abendgebet rezitiert, wiewohl das Schaufädengebot

als solches nur bei Tageslicht gilt.
34 Das heißt, daß diese Rezitation als religionsgesetzliche Verpflichtung

angesehen wird.

245



auch) die Nächte (ein). Die Weisen (hingegen) sagen: «Die Tage
deines Lebens» (bezieht sich nur auf) diese Welt, (während) «alle

Tage deines Lebens» (auch) die zukünftige messianische Zeit
einschließt.

(In einer Baraita) wird gelehrt : Ben Soma sprach zu den Weisen :

Wird man etwa (auch) in der messianischen Zeit des Auszugs aus
Ägypten gedenken? Es heißt doch (Jer. 23, 7ff.) : Siehe, Tage kommen,

spricht der Herr, und man wird nicht mehr sagen: So wahr
der Herr lebt, der die Kinder Israels aus Ägypten geführt hat,
sondern: So wahr der Herr lebt, der die Kinder Israels aus dem
Nordland und aus allen Landen, wohin er sie verstoßen hat, herausgeholt

und hergebracht hat.» Sie antworteten ihm: (Das beweist)
nicht, daß die Erwähnung des Auszugs aus Ägypten ganz
abgeschafft werden wird, sondern besagt nur, daß die (Erlösung aus
der) Knechtschaft der (heidnischen) Gewalthaber die Hauptsache
und der Auszug aus Ägypten die Nebensache sein wird.

In diesem Sinn sagt auch der Midrasch vom Auszug aus Ägypten
im Anschluß an 2 Mos. 16, 635: «Am Abend sollt ihr erfahren, daß
euch der Herr aus Ägypten geführt hat»: Von hier lernst du, daß
der Auszug aus Ägypten alle Wunderzeichen und Machttaten
aufwiegt, welche der Allheilige für die Israeliten getan hat.»

Gottesvolk und Torah

Die Fundamentalbeziehung zwischen der Erwählung Israels als
Volk Gottes und der Offenbarung der Torah kommt in den rabbi-
nischen Quellen vor allem darin zum Ausdruck, daß die ganze
Exoduserzählung mit dem Übergang über das Schilfmeer und der
Wanderung in der Wüste bis zur Gesetzgebung am Sinai rein
funktionell in Hinblick auf eben diese Gesetzgebung gedeutet wird.
Der Midrasch nimmt dabei viele Elemente vorweg, die sich auf
die spätere Geschichte Israels und damit auf das weitere Verhältnis
des Gottesvolkes zum Bundesgott beziehen. Diese Möglichkeit steht
ihm auf Grund eines aggadischen Prinzips offen: «Es gibt kein

35 Mechilta ad loc., be-schallach (wa-jassa), 2. Abschnitt; Weiss, 47b.

246



Vorher und kein Nachher in der Torah», das heißt, daß bei der

Auslegung der Torah der chronologische Ablauf der Ereignisse
nicht berücksichtigt werden muß.

Die von uns zur Erläuterung dieses exegetischen Vorgangs
gewählten Beispiele stammen zum Großteil aus der Mechilta, einem
alten tannaitischen Midrasch zum 2. Buch Mose, der in dieser
Hinsicht als Ausgangspunkt verschiedener Traditionen und
Erklärungen angesehen werden kann, die dann später mit diversen
Ausschmückungen auch in anderen rabbinischen Quellenschriften
wiederkehren 36.

36 Die Nnb'O», eines der Hauptwerke des halachisch - tannait,ischen
Midrasch, ist ein Kommentar zum Buche Exodus. Sie beginnt mit 2 Mos. 12

und reicht bis eb. 23, 19, mit Nachträgen zu eb. 31, 12-17 und 34, 1-4.
Der Name Mechilta de-Rabbi Jischmael erklärt sich daraus, daß die meisten
in der Mechilta angeführten Auslegungen im Namen von R. Jischmael,
eines berühmten Tannaiten aus dem Anfang des 2. Jahrhunderts,
überliefert werden und im Rahmen der von ihm gelehrten — oder ihm
zugeschriebenen — exegetischen Methoden gehalten sind.

Die Mechilta ist nach dem behandelten Stoff in neun Masscchtot oder
Traktate gegliedert, sie sich ihrerseits nicht mit der parallel dazu existierenden

Einteilung in Perikopen (Wochenabschnitte) decken. Die Massechtot
wiederum sind in Abschnitte oder Kapitel untergeteilt. Um das Auffinden
der zitierten Stellen zu erleichtern, geben wir jeweils die Perikope, in Klammer

dazu die Massechta, dann den betreffenden Abschnitt (Kapitel), dazu
die Seite der Ausgabe von Friedmann.

Die verbreitetsten Ausgaben der Mechilta sind die von J. H. Weiss
(Wien 1865), von M. Friedmann (Wien 1870) und die neueste von Horo-
vitz-Rabin in Corpus Tannaiticum III, Bd. 1, Frankfurt am Main 1929.
Die in dieser Studie zitierten Mechiltatexte stützen sich zum Großteil auf
die Friedmannsche Ausgabe: Mechilta de-Rabbi Ismael, der älteste hala-
hische und hagadische Midrasch zu Exodus. mit kritischen Noten,
Erklärungen, Indizes und einer ausführlichen Einleitung versehen von M.
Friedmann, Wien 1870.

An Übersetzungen ist an erster Stelle zu nennen die Mekilta de-Rabbi
Ishmael, A Critical Edition. by Jacob Z. Lauterbach, 3 Bände,
Philadelphia 1949 (hebräischer Text mit englischer Übersetzung).

Eine deutsche Ausgabe (ohne hebräischen Text) ist Mechiltha, Ein tan-
naitischer Midrasch zum Exodus. Erstmalig ins Deutsche übersetzt und
erläutert von J. Winter und A. Wünsche, Leipzig 1909. Diese Ausgabe
enthält eine gute Einleitung, aus der weitere Einzelheiten über den Aufbau

der Mechilta usw. entnommen werden können.

247



In einer Interpretation zu 2 Mos. 12, 1 führt uns der Midrasch
den progressiven Charakter der Auserwählung Israels vor Augen37:

«Und es sprach der Herr zu Mose und Aaron im Lande Ägypten
also...» — Solange das Land Israel nicht auserwählt war, waren
alle Länder für die (göttlichen) Anreden tauglich; nachdem aber
das Land Israel auserwählt war, waren die anderen Länder
(davon) ausgeschlossen. Als Jerusalem noch nicht auserwählt war,
war das ganze Land Israel für Altäre tauglich; nachdem aber
Jerusalem auserwählt war, war das (übrige) Land Israel
ausgeschlossen, wie es heißt (5 Mos. 12, 13, 14): «Hüte dich, daß du
deine Ganzopfer nicht an jedem Orte, den du siehst, darbringst,
sondern an dem Orte, den der Herr auserwählen wird.» Als das
Haus der Ewigkeit (der Tempel) noch nicht auserwählt war, war
ganz Jerusalem für die Schechina tauglich, als aber das Haus der
Ewigkeit auserwählt war, blieb (das übrige) Jerusalem ausgeschlossen,

wie es heißt (Ps. 132, 13, 14): «Denn der Herr erwählte Zion. »

Ferner heißt es (eh.): «Dies ist meine Ruhestätte in Ewigkeit.»
Als Aaron noch nicht auserwählt war, waren alle Israeliten für
das Priestertum tauglich; nachdem aber Aaron auserwählt war,
blieben die (übrigen) Israeliten davon ausgeschlossen, wie es heißt
(4 Mos. 18, 19): «Ein ewiger Salzbund ist es vor dem Herrn für
dich und deine Nachkommen mit dir.» Ferner heißt es (eb. 25, 13):
«Und es sei für ihn und für seine Nachkommen nach ihm ein Bund
ewigen Priestertums. » Als David noch nicht auserwählt war, waren
alle Israeliten tauglich für das Königtum; nachdem aber David
auserwählt war, blieben die (übrigen) Israeliten (davon)
ausgeschlossen, wie es heißt (2 Chron. 13, 5): «Ihr sollt doch wissen,
daß der Herr, der Gott Israels, die Regierung über Israel auf ewig
dem David gegeben hat, ihm und seinen Söhnen als einen
Salzbund. »

Der tiefe Sinn der Auserwählung und der mit den Ereignissen
des Exodus naherückenden Erfüllung der den Patriarchen
gemachten Verheißungen ist die Zeugenschaft Israels, angesichts der
Heidenvölker, für den einig-einzigen Gott, und damit die radikale
Absage an allen Götzendienst38:

37 Mechilta, bo (pischa), Einleitung, la.
38 Mechilta, bo (pischa), 5. Abschnitt, 5a.

248



«Von den Lämmern und Ziegen sollt ihr es nehmen (das für
das Passahopfer bestimmte Opfertier) und sollt es behalten bis
auf den vierzehnten Tag dieses Monats» (2 Mos. 12, 6). Warum
hat (die Schrift) das Absondern des Passah(lammes) um vier Tage
früher angeordnet als die Schächtung? 11. Mathjah b. Charasch

sagt: (Es heißt: Hes. 16, 8): «Und ich zog an dir vorüber und ich
sah dich, und siehe, deine Zeit war die Zeit der Liebe. » Gekommen

war (die Zeit) des Schwures, den der Allheilige dem Abraham
geschworen hatte, seine Kinder zu erlösen, und es waren in ihren
Händen keine Gebote, mit denen sie sich befassen konnten, auf
daß sie erlöst würden... Da gab (ihnen) der Allheilige zwei Gebote,
das Blut des Passah und das Blut der Beschneidung, mit denen
sie sich beschäftigen sollten, damit sie erlöst würden... Deshalb
hat (auch) die Schrift das Absondern des Passah vier Tage früher
angeordnet als seine Schlachtung, denn man empfängt Lohn nur
wegen einer Tat (d. h. wegen der Erfüllung eines göttlichen
Gebotes). (Eine andere Erklärung): Warum hat (die Schrift) das
Absondern des Passah(lammes) vier Tage vor seiner Schlachtung
angeordnet? Weil die Israeliten in Ägypten im Götzendienst
versunken waren, und Götzendienst wiegt alle Gebote auf, wie es

heißt (4 Mos. 15, 24): «Wenn es vor den Augen der Gemeinde
verborgen aus Versehen geschehen ist39.»

Du sagst Götzendienst, aber vielleicht ist es nicht so, sondern
(man müßte vielmehr sagen) wegen (irgendeines) von den Geboten,
die in der Torah enthalten sind, (ganz) allgemein gesehen? Da es

aber heißt (eb. 22) : «Und so ihr es versteht und nicht tut alle diese
Gebote»: «alle Gebote» kommen hinsichtlich des einen Gebotes zu
belehren: Wie derjenige, welcher alle Gebote übertritt, das Joch
zerbricht und den Bund zerstört und das Angesicht der Torah
beschämt, so zerbricht auch derjenige, welcher das eine Gebot übertritt,

das Joch, zerstört den Bund und beschämt das Antlitz der
Torah. Und was (für ein Gebot) ist es? Der Götzendienst. Denn
(der Götzendiener) zerbricht das Joch. wie es heißt (5 Mos. 17,

2, 3): «Seinen Bund zu übertreten. Und er geht und dient fremden

39 nna>S?3 ist die Einzahl und bezieht sich demnach nur auf ein einziges
Gebot, während es im vorhergehenden Vers heißt: n*?Nn niSDH *?D DN:
«Alle diese Gebote».

249



Göttern.» ...Unter Bund (JVn) ist nichts anderes zu verstehen
als die Torah, wie es heißt (5 Mos. 28, 69): «Diese sind die Worte
des Bundes.» (Gott) sprach zu ihnen: Ziehet eure Hände vom
Götzendienst zurück und hanget den Geboten an. Allein es war
in ihren Augen hart, sich vom Götzendienst abzusondern. Deshalb

heißt es (2 Mos. 6, 13): «Und der Herr redete zu Mose und
Aaron und gebot ihnen für die Kinder Isreals»: das heißt, er
gebot ihnen, sich vom Götzendienst abzusondern.

Gott läßt Israel in der Wüste einen Umweg machen, um dem
Volk durch Wundertaten seine Größe zu offenbaren und es auf den

Empfang der Torah vorzubereiten40:
«Und Gott führte umher das Volk den Weg der Wüste des

Schilfmeers»: damit er für sie Zeichen und Machttaten wirke durch
das Manna, die Wachteln und den Brunnen. R. Eli'eser sagte:
1*11, «Weg»: um sie müde zu machen, wie es heißt (Ps. 102, 24):
«Gebeugt hat er auf dem Wege meine Kraft, gekürzt meine Tage»;
«der Wüste»: um sie zu läutern, wie es heißt (5 Mos. 8, 15): «Der
dich gehen ließ durch die große und furchtbare Wüste. »; «des

Schilfmeers»: um sie zu prüfen, wie es heißt (Ps. 106, 7): «Unsere
Väter in Ägypten haben deine Wunder nicht beachtet und
gedachten nicht der Fülle deiner Huld und waren widerspenstig am
Meere, am Schilfmeer.» R. Jehoschu'a sagt: "[TT, «Weg»: um ihnen
die Torah zu geben, wie es heißt (5 Mos. 5, 30) : «Auf dem ganzen
Wege, den der Herr, unser Gott, euch befohlen hat, sollt ihr
gehen»; ferner (Spr. 6, 23): «Denn eine Leuchte ist das Gebot, und
die Torah ein Licht, und der Weg des Lebens die Unterweisung
der Zucht. »

Alle Wunder, die Gott während der Wüstenwanderung für
Israel tut, sind nur ein einziger großer Beweis für die übergroße
Liebe zu seinem Volk, das er dadurch vor allen Völkern ehren und
auszeichnen will41:

«Und der Herr geht vor ihnen her am Tag. » (2 Mos. 13, 21).
Ist es möglich, so zu sagen? Heißt es nicht bereits (Jer. 23, 24):
«Fülle ich nicht die Himmel und die Erde, spricht der Herr?» Was

40 Mechilta, be-schallach, Einleitung, 24a.
« Eb., 25a.

250



wollen also die Worte sagen: «Und der Herr ging vor ihnen her am
Tage» (wo er doch allgegenwärtig ist)? R. Antigonos sagte: Es

gleicht dies einem König, der auf seinem Richterstuhl Recht
spricht, bis es finster wird, und seine Söhne sind im Finstern bei
ihm. Nachher, wenn er den Richterstuhl verläßt, nimmt er die

Lampe und leuchtet seinen Söhnen. Da treten die Großen des

Reiches zu ihm heran und sprechen: Wir wollen die Lampe nehmen

und deinen Söhnen leuchten. Er aber sagt: Es geschieht
nicht deshalb, weil ich keinen hätte, der die Lampe nähme und
meinen Söhnen leuchtete, sondern siehe, ich will euch meine Liebe
zu meinen Söhnen kundtun, damit (auch) ihr ihnen Ehre erweiset.
So hat (auch) der Allheilige seine Liebe zu Israel den Völkern der
Welt kundgetan, indem er selbst vor ihnen einherging, damit
(auch) sie ihnen Ehre erweisen sollen.

Gott läßt Israel auf dem Weg des Auszugs aus Ägypten in Not
und Bedrängnis kommen, damit sie sich erinnern, daß ihr Heil
im vertrauensvollen Gebet zu Gott liegt42:

«Und sie fürchteten sich sehr, und es schrien die Kinder Israels
zum Herrn» (2 Mos. 14, 10, 11). Sofort griffen sie zu dem Handwerk

ihrer Väter, zu dem Handwerk Abrahams, Isaaks und
Jakobs. Es heißt (Jes. 41, 14): «Fürchte dich nicht, Wurm Jakobs,
Häuflein Israels»: Wie der Wurm die Zeder nur mit dem Munde
schlägt, so haben die Israeliten nur das Gebet. Ferner (heißt es:
1 Mos. 48, 22): «Und ich gebe dir einen Anteil über den deines
Bruders, den ich von der Hand des Emoriters nahm, mit meinem
Schwerte und meinem Bogen.» Hatte er ihn denn mit seinem
Schwerte und seinem Bogen genommen? (Das steht geschrieben)
um dir zu sagen: «Mit meinem Schwerte»; das ist das Gebet; «mit
meinem Bogen (TitPpS)»: das ist das Bitten (TOpa). Und ebenso
heißt es (eb. 49,9): «Ein junger Leu ist Juda...», und ferner
(5 Mos. 33, 7): «Und dies für Juda. Und er sprach: Höre, Herr, die
Stimme Judas.» Und so sagte Jeremia (17, 5) : «Verflucht der Mann,
der auf den Menschen vertraut.» Beim Gebete aber, wie sagt er
da? (Vgl. eb. 7): «Gesegnet der Mann, der auf den Herrn vertraut,
und der Herr wird seine Zuversicht sein. » Das heißt die Zuversicht

42 Meehilta, be-schallach, 2. Abschnitt, 25a.

251



der Israeliten in der Stunde, wo sie zu ihm beten und er ihnen
nahe ist, wie es heißt (Ps. 45, 18): «Nahe ist der Herr allen, die
ihn anrufen. »

Gott ist es auch, der in der Bedrängnis für Israel streitet, und
zwar nicht nur am Schilfmeer, also in einer bestimmten historischen

Situation, sondern zu allen Zeiten und in allen Geschlechtern43:

«Da sprachen die Ägypter: Lasset uns vor Israel fliehen, denn
der Herr streitet für sie in Ägypten» (2 Mos. 14, 25). Die Frevler
und Narren unter ihnen sprachen: Vor diesen Betrübten und
Geplagten sollen wir fliehen? Die Klugen unter ihnen aber sprachen:
«Lasset uns vor Israel fliehen, denn der Herr kämpft für sie. »

Sie sprachen: Wer für sie Wunder getan hat in Ägypten, tut für
sie Wunder am Meere. R. Josse sagt: Woher entnimmst du, daß
mit denselben Plagen, mit welchen diese (die Israel verfolgenden
Ägypter) am Meere geschlagen wurden, auch die (Ägypter) in
Ägypten (selbst) geschlagen wurden und daß die einen die anderen
sahen? Weil es heißt «Da sprachen die Ägypter: Lasset uns vor
Israel fliehen, denn der Herr streitet für sie in Ägypten. » Und nicht
gegen Ägypten allein (D"HX?3), sondern gegen alle, welche die Israeliten

in den künftigen Geschlechtern bedrängen werden ()"HXE)

(streitet der Herr), denn es heißt (Ps. 78, 66): «Und er schlug seine

Bedränger (VIS) rückwärts, ewige Schmach gab er ihnen.» Und
ferner (eb. 81, 15): «Um ein weniges beuge ich ihre Feinde und
gegen ihre Bedränger nms) wende ich meine Hände zurück»;
ferner (Jes. 14: 25): «Aschur zu zerbrechen in meinem Lande. »;

ferner (eb. 11, 13): «Und weichen wird die Eifersucht Ephraims
und die Bedränger (miXl) Judas werden ausgerottet werden... »

So ist das Maß, das hingeht über alle Geschlechter, wie es heißt
(Jes. 14: 26): «Dies ist der Ratschluß, der beschlossen ist über die

ganze Erde, und dies die Hand, die ausgestreckt ist über alle
Völker.» Warum? (Eb. 27): «Denn der Herr der Heerscharen hat
beschlossen, wer kann es vereiteln, und seine Hand ist
ausgestreckt, wer kann sie zurückwenden » Siehe, nicht gegen Ägypten
allein, sondern gegen alle, die (Israel) bedrängen werden in den

43 Eb., 5. Abschnitt, 32a/b.

252



künftigen Geschlechtern. Darum heißt es: «Der Herr kämpfte für
sie in Ägypten. »

In den Worten des Mose-Liedes am Schilfmeer kommt nach
Ansicht des Midrasch die ganze Einmaligkeit des Verhältnisses
zwischen Gott und seinem Volk zum Ausdruck44:

«Meine Macht und mein Sang ist Jah» (2 Mos. 15, 2). Unter
ÜS? «meine Macht», ist nichts anderes als die Torah zu verstehen,
wie es heißt (Ps. 29, 11): «Der Herr gibt seinem Volke Macht
(TS), der Herr segnet sein Volk mit Frieden»; ferner (Ps. 99,4):
«Die Macht des Königs ist Rechtsvorschrift, die er liebt.» — Eine
andere Erklärung: .«Meine Macht», das heißt: Beistand und
Stütze bist du allen Weltbewohnern, aber mir (Israel) bist du
mehr. Er hat mich zum Herrscher gemacht, denn es heißt (5. Mos.
26, 18): «Und der Herr hat dich heute zum Herrscher gemacht»;
so habe auch ich ihn zum Herrscher gemacht, wie es heißt (eb.

17): «Den Herrn hast du heute zum Herrscher gemacht.» Und
siehe, alle Völker der Welt verkünden den Ruhm des Allheiligen,
aber der meinige ist vor ihm lieblicher und schöner als der ihrige,
wie es heißt (2 Sam. 23, 1): «Und dieses sind die letzten Worte
Davids. Spruch Davids, Sohnes Isais, und Spruch des Mannes, der
hochgestellt war, des Gesalbten des Gottes Jakobs und dessen,
der lieblich anstimmte die Gesänge Israels. »

Die Israeliten sprachen (5 Mos. 6:4): «Höre Israel, der Herr,
unser Gott, der Herr ist einzig! und der Heilige Geist schreit und
spricht (1 Chron. 17, 21): «Und wer ist wie dein Volk Israel, ein
einzig Volk auf Erden!» Die Israeliten sprachen (2 Mos. 15, 11):
«Wer ist wie du unter den Göttern, Herr?» und der Heilige Geist
schreit und spricht (5 Mos. 33, 29): «Heil dir, Israel, wer ist wie
du?» Die Israeliten sprachen (5 Mos. 4, 7): «(Wer ist) wie der Herr,
unser Gott, so oft wir ihn anrufen », und der Heilige Geist schreit
und spricht (eh.): «Denn wer ist ein großes Volk, dem Gott nahe
ist?» Die Israeliten sprachen (Ps. 89,18): «Denn die Verherrlichung

ihrer Macht bist du!», und der Heilige Geist schreit und
spricht (Jes. 49, 3): «Israel, mit dem ich mich verherrliche.»

«Und er ward mir zur Hilfe» (2 Mos. 15, 2). Hilfe bist du allen

44 Mechilta, be-schallach (ha-schirah), Abschnitt 3, 36b/37a.

253



Weltbewohnern, besonders aber mir (Israel). — Eine andere
Erklärung: «Er ward mir zur Hilfe»: Er war es mir in der Vergangenheit,

und er wird es mir auch in der zukünftigen Zeit sein.
«Und ich will ihn schön machen» (eb.). R. Jischmael sagte: Ist

es denn möglich, seinen Schöpfer schön zu machen? Allein ich
will mich vor ihm schön machen mit Geboten : ich will einen schönen
Lulab45 machen, eine schöne Laubhütte, schöne Tefillin46. — Abba
Schaul sagte: Wir wollen ihm (Gott) ähnlich sein: Wie er
barmherzig und gnädig ist, so sei auch du barmherzig und gnädig.
R. Josse der Galiläer sagte: Machet ihn schön und rühmet den

Allheiligen vor allen Völkern der Welt.. R. 'Aqiba sagte: Reden
will ich von den Vorzügen und Schönheiten des Allheiligen vor
allen Völkern der Welt. Denn siehe, die Völker der Welt fragen die
Israeliten (Höh. 5, 9) : «Was ist dein Freund vor einem (andern)
Freunde, daß du uns so beschworen hast», daß ihr immerfort für
ihn sterbet und für ihn erschlagen werdet, wie es heißt (eb. 1, 3):
«Deshalb (m»Vs?) lieben sie dich», das heißt, sie lieben dich bis
zum Tode (ma IS?). Ferner (Ps. 44,23): «Denn für dich werden
wir erschlagen jeden Tag.» Siehe, ihr seid schön, siehe, ihr seid

Helden, kommt und laßt euch mit uns ein! Aber die Israeliten
sprechen zu ihnen: Kennt ihr ihn? Wir wollen euch einen Teil
seiner Vorzüge sagen (Höh. 5, 10): «Mein Freund ist weiß und rot.»
Wenn sie hören, daß sie ihn rühmen, sprechen sie zu den Israeliten :

Wir wollen mit euch gehen, wie es heißt (eb.): «Wohin ging dein
Freund, o Schöne unter den Frauen? Wohin wandte sich dein
Freund ; wir wollen ihn mit dir suchen » Aber die Israeliten sagen

45 Palmzweig als Bestandteil des Feststraußes für das Laubhüttenfest
(vgl. 3 Mos. 23, 40). Als «pars pro toto» bezeichnet der Lulab auch den

ganzen Peststrauß.
46 Die auch im Neuen Testament (Matth. 23, 5, 23) erwähnten Tefillin,

auch Phylakterien oder Gebetriemen genannt, sind Lederriemen mit Kapseln

aus demselben Material. Letztere enthalten verschiedene, nach der
traditionellen Auslegung auf diesen Brauch bezügliche Pentateuchstellen.
Die Tefillin werden hauptsächlich beim wochentäglichen Morgengebet am
Kopf und am linken Arm angelegt. Nach der Überlieferung ist der
Ausgangspunkt für diese Sitte 5 Mos. 6, 8: «Und du sollst sie knüpfen (die
Gebote Gottes) zum Zeichen an deine Hand, und sie sollen zur Stirnbinde
sein zwischen deinen Augen» (vgl. auch eb. 11, 18; 2 Mos. 13, 9, 16).

254



zu ihnen: Ihr habt keinen Teil an ihm, sondern (eb. 2, 16): «Mein
Freund gehört mir und ich ihm»; ferner (eb. 6, 3): «Ich meinem
Freunde und mein Freund mir, der unter Lilien weidet.» Und die
Weisen sagen: Ich will ihm angeschlossen sein, bis ich mit ihm
komme zu seinem heiligen Hause...

«Der Gott meines Vaters, und ich will ihn erheben» (eb.). Ich
bin eine Königin, die Tochter von Königen, geliebt, die Tochter
von Geliebten, heilig, die Tochter von Heiligen, rein, die Tochter
von Reinen..

R. Schim'on b. Ele'asar sagte: Wenn die Israeliten den Willen
Gottes tun, wird sein (Gottes) Name groß gemacht in der Welt,
wie es heißt (Jos. 5, 1): «Und es war, als alle Könige der Emoriter
hörten...» Und so sprach Rahab zu den Abgesandten Josuas

(eb. 2, 10, 11): «Denn wir haben gehört, daß der Herr austrocknen
ließ...»; und ferner (eb.): «Und wir hörten es, und es schmolz

unser Herz, und nicht mehr stand aufrecht der Geist in einem
Manne vor euch, denn der Herr, euer Gott, er ist der Gott im
Himmel oben...» Zur Zeit aber, wo sie seinen Willen nicht tun,
wird, wenn man so sagen könnte, sein Name in der Welt entweiht,
wie es heißt (Hes. 36, 20): «Und sie kamen zu den Völkern; wohin
sie auch kamen, entweihten sie meinen heiligen Namen. »; und
ferner (eb. 23): «Und ich werde heiligen meinen großen Namen,
der unter den Völkern entweiht ist.»

«Der Gott meines Vaters, und ich will ihn erheben» (2 Mos.

15, 2). Die Gemeinde Israels sprach vor dem Allheiligen: Herr der
Welt! Nicht wegen der Wunder, die du an mir getan hast, stimme
ich vor dir Lied und Gesang an, sondern wegen der Wunder, die
du an meinen Vätern und mir getan hast, und die du an mir tust
in jedem Geschlecht.

Die zuletzt zitierte Schriftstelle ist typisch für ein bestimmtes
Geschichtsbewußtsein des Midrasch, nach dem der innere
Zusammenhang der einzelnen Phasen in der Geschichte des Volkes so

stark ist, daß zum Beispiel Israel Gott am Schilfmeer nicht nur
für die damals getanen Wunder preist, sondern in diesen Lobpreis
auch alle künftigen Wunder, die als virtuelle gegenwärtig angese-

255



hen werden, einschließt. Nach der rabbinischen Interpretation
ist das übrigens im Schrifttext selbst angedeutet47:

« (Wer ist wie dn unter den Göttern, Herr, wer ist in der Heiligkeit

so herrlich, mit Lobgesängen so hoch zu verehren) und so

wundertätig?» (2 Mos. 15, 11). Es heißt hier nicht ntP57, «er tat
Wunder», sondern ntPIV, «er tut Wunder», das will heißen in der
künftigen Zeit, wie geschrieben steht (Jer. 16, 14): «Darum siehe,

Tage kommen, ist der Spruch des Herrn, und man wird nicht
mehr sprechen: Beim Leben des Herrn, der die Kinder Israels
aus dem Lande Ägypten geführt hat...» —• Eine andere Erklärung:

«Er tut Wunder»: er hat an uns Wunder getan, und er tut
an uns (Wunder) in jedem Geschlecht, wie es heißt (Ps. 139, 14):
«Ich danke dir dafür, daß mir Wunder geschehen in fruchtbaren
Taten»; ferner (eb. 40, 6): «Großes hast du getan, o Herr... » —
Eine andere Erklärung: «Er tut Wunder»: mit den Vätern; und
du wirst auch in Zukunft (Wunder) tun an den Kindern, wie es

heißt (Mich. 7, 15): «Wie in den Tagen, da du auszogst aus Ägypten

werde ich (das Volk) Wunder schauen lassen»; ich werde es

schauen lassen, was ich nicht schauen ließ die Väter, denn siehe,
die Zeichen und Machterweise, welche ich in Zukunft an den
Kindern üben werde, sind größer als das, was ich an den Vätern
getan habe. Und ebenso heißt es (Ps. 136, 4): «Ihm, der große
Wunder tat allein»; ferner (eb. 72, 18, 19): «Gelobt sei der Herr
Gott, der Gott Israels, der Wunder tut, er allein, und gepriesen
sei der Name seiner Herrlichkeit auf ewig, und voll sei von seiner
Herrlichkeit die ganze Erde. Amen und Amen.

47 Mechilta, be-schallach (ha schirah), 8. Abschnitt, 42a.

256


	Begriff und Funktion des Gottesvolkes in der rabbinischen Tradition

