Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Der Stand der Moseforschung
Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schmid3, Kaiserslautern, referierte zudem noch iiber den gegenwiir-
tigen Stand der wissenschaftlichen Moseforschung. Die Teilnehmer des
Kurses waren von der Israelfrage bewegt. Man fand sich zu einem eigent-
lichen theologischen Seminar zusammen, und die ganze Studienwoche gab
wertvolle Anregungen und DenkanstoBe. Die Schweiz. Evang. Judenmission
gedenkt, gelegentlich eine dritte Kurswoche durchzufiihren und hofft, da@
sie dann noch im vermehrten Mafle die Beachtung unserer schweizerischen
Pfarrerschaft und unserer Kirchgemeinden finden wird. R. Sch.

DER STAND DER MOSEFORSCHUNG*

Von HErBERT ScHMID, Kaiserslautern

Damit dieses Referat nicht zu umfangreich und kompliziert
wird, soll nur iiber die Moseforschung der letzten drei oder vier
Jahre berichtet werden, soweit sie mir bekannt und zugéinglich
war. Diese Beschriankung ist — von einigen notwendigen Riick-
griffen abgesehen — insofern gerechtfertigt, als zwei umfassende
Monographien aus den Jahren 1959 und 1962 vorliegen:

1. RupoLr SMEND, Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin
Noth, Beitrige zur Geschichte der biblischen Exegese 3, Tii-
bingen 1959.

2. Eva OsswaLp, Das Bild des Mose, Theologische Arbeiten 18,
Berlin o. J. (1962).

Diese beiden Arbeiten erginzen sich, weil die Methode der ersten
systematisch, die der zweiten chronologisch ist. R. SMEND sagt
im Vorwort selbst, daBl nach dem Bekanntwerden der Habilita-
tionsschrift von E. OsswarLp (1956, die dann iiberarbeitet und er-
ginzt wurde) seine Untersuchung eigentlich den Titel tragen

3 Siehe Seite 194.

* Vortrag, gehalten an der Kirche-Israel-Studienwoche in Reuti-Hasliberg
1965.

194



miifite: «Die Methoden der Moseforschung seit 1800.» Einen spé-
teren kritischen Uberblick auch iiber die Erforschung von Mose-
tiberlieferungen bietet der Aufsatz von SIEGFRIED HERRMANN,
Neuere Arbeiten zur Geschichte Israels, ThLZ 89, 1964, Sp. 813 bis
824. Im Unterschied zu diesem bedenkenswerten Aufsatz soll im
folgenden {iiber die neueste Literatur, soweit sie die Mosegestalt
betrifft, unkritisch referiert werden. In den abschlieBenden Er-
wigungen {iiber einen Ansatz zur FErarbeitung der Mosegestalt
kommt dann die unterdriickte Kritik zum Vorschein.

Um die neueren Arbeiten forschungsgeschichtlich verstehen zu
konnen, ist ein kurzer, vereinfachender Riickblick notwendig. Das
traditionelle Mosebild, wie es auch heute noch durch die «Biblische
Geschichte» im Unterricht der Unterstufe an Volksschulen und
Gymnasien vermittelt wird, wurde im wesentlichen zuerst von
JuLius WELLHAUSEN! umgestaltet. Kr stiitzte sich auf die élteste
Quellenschrift J2 und sah in Mose den Befreier aus Agypten und
den Gesetzgeber in Kadesch; die Sinaiperikope Ex 19—Num 10
wurde beiseitegelassen. Die Religion des Mose mufite auf Grund
des Entwicklungsschemas auf einer niederen Stufe stehen. In der
«Wellhausen-Schule» galt Jahwe als ein midianitisch-kenitischer
Wetter- und Naturgott, dem Mose sittliche Ziige beigelegt und
ihn mit geschichtlichem Geschehen verbunden habe. In der reli-
gionsgeschichtlichen Schule, die sich auller literarkritischer vor
allem in verschiedenem Mal stoff- und motivgeschichtlicher und
damit form- und iiberlieferungsgeschichtlicher Methoden bediente,
ist Mose unter anderm der Priester von Kadesch. Von hier aus
sei er in andere Uberlieferungen eingedrungen, so EpuarRD MEYER?
und Gustav HOLscHER? In der sagen- und gattungsgeschichtli-
chen Forschung HERMANN GUNKELS und Huco GRESSMANNS, der
die vielbeachtete Monographie «Mose und seine Zeit», Gottingen

1 Geschichte Israels I, Berlin 1878; ders., Prolegomena zur Geschichte
Israels, Berlin 61905; Neudruck 1927.

2 Die Composition des Hexateuchs, Berlin 31899, 41963.

3 Geschichte des Altertums I 1, Stuttgart und Berlin 21907.

4 Die Profeten, Leipzig 1914; ders., Geschichte der israelitischen und
judischen Religion, Gieflen 1922, und — von E. OsswALD nicht beriicksich-
tigt — Geschichtsschreibung in Israel, SVSL 50, 1952.

195



1913, verfalit hat, geht es um den historischen Kern der Mosesagen.
Auch GRESSMANN betont stark die Kadesch-Tradition; dort hitte
der midianitische Priester Jethro seinen Schwiegersohn Mose auf-
gesucht. Jahwe war urspriinglich eine midianitische Gottheit. Die
miteinander konkurrierenden Kadesch- und Sinaiiiberlieferungen
— meines Erachtens das Hauptproblem der Moseforschung —
mochte GRESSMANN iiberlieferungsgeschichtlich 16sen. In élterer
Zeit sei Kadesch, in jiingerer der Sinai im Mittelpunkt der Tradi-
tionsbildung gestanden. GrESSMANNS Methode wird deutlich in
dem Vorldufer des heute noch nicht ganz abgeschlossenen «Das
Alte Testament Deutsch» (Hg. ArTur WEISER, (G6ttingen), nim-
lich in seiner Erklirung «Von 2. Mose bis Richter und Ruthy
(Untertitel) mit dem Titel « Die Anfédnge Israelsy, in: Die Schriften
des Alten Testaments I, 2, Gottingen 21922,

Ein Vergleich der GressmManNschen Ausfithrungen mit denen
von GERHARD VON Rap, Das fiinfte Buch Mose. Deuteronomium,
ATD 8, Gottingen 1964, und MarTiN NoTH, Das zweite Buch Mose.
Exodus, ATD 5, Gottingen 1960° ist interessant. Die iiberliefe-
rungsgeschichtliche Methode wird von beiden Forschern aufge-
nommen, die religionsgeschichtliche durch kultgeschichtliche er-
setzt. Da die credoartigen Formulierungen in Dtn 26,5b-9; 6, 20-25
und Jos 24, 2b-13 die Sinaitiberlieferung nicht erwiahnen, hat diese
eine eigene, von den anderen Mosetraditionen getrennte (Gieschichte
und einen eigenen kultischen Sitz im Leben, ndmlich im Bundeskult
zu Sichem®. Um G. voN Raps Methode und Ergebnisse verstehen
und wiirdigen zu koénnen, miilite vor allem seine Monographie
«Das formgeschichtliche Problem des Hexateuchs», BWANT IV,
13, Stuttgart und Berlin 1938, beachtet werden. Zum Verstind-
nis von M. NotHS Arbeiten miilten Abhandlungen ALBRECHT
Arts und dann NotHS «Das System der zwolf Stdamme Israelsy,
Stuttgart 1930, seine «Uberlieferungsgeschichtliche Studien Iy,
Halle 1943, und seine « Uberlieferungsgeschichte des Pentateuchy,
Stuttgart 1948 (*1960) herangezogen werden. Wenn auch M. NoTH

5 Siehe auch MArTIN NoTH, Das dritte Buch Mose. Leviticus, ATD 5,
1962.

6 Dazu kritisch Gorz ScuMiTT, Der Landtag zu Sichem, Arbeiten zur
Theologie I, 15, Stuttgart 1964.

196



in bezug auf die Historizitat der Mosegestalt in seinem HExodus-
kommentar (ATD 5) zuriickhaltend ist, so hat doch Aufsehen —
und wenig Zustimmung — seine Verbannung Moses in die Grab-
tradition Dtn 34, 5f. erregt. Dementsprechend knapp kommt Mose
in Notus «Geschichte Israels», Gottingen 1950, S. 36ff. (51961),
S. 45ff.) weg. R. SMEND? bemerkt dazu: «Hier nun stot Noth
,auf das Urgestein eines nicht mehr ableitbaren geschichtlichen
Sachverhaltes’. Aus diesem Grab (das bekanntlich kein Mensch
gekannt hat) ist Mose dann in der Uberlieferung zu neuem Leben
erwacht, um allméahlich zur tiiberragenden Figur in der frithen Ge-
schichte Israels zu werden. ..» Es sei noch hinzugefiigt, dafl nach
NorH Mose zunichst in das «Thema» «Hineinfithrung in das pa-
lastinensische Kulturland» und von da aus die «Themen» « Heraus-
fithrung aus Agypten», «Offenbarung am Sinai» und «Fithrung
in der Wiiste» — eine Kadeschiiberlieferung gibe es nicht — ein-
gedrungen sei. K. OsswaLp?® kommentiert Norn wie folgt: «Weil
Moses Grabstitte am Wege der landnehmenden Israeliten lag,
ging er in dieses Thema ein. Den Angaben iiber das Grab des
Mose scheint also ein geschichtlicher Sachverhalt zugrunde zu
liegen. Aufler dafl Mose an der bezeichneten Stelle wirklich gestor-
ben sei, 146t sich freilich nach NotuHS Ansicht nichts iiber seine
geschichtliche Bedeutung ermitteln. Es ist lediglich zu vermuten,
dal} er in die Vorgeschichte der Staimme Mittelpalistinas hinein-
gehort und dal er vielleicht eine fithrende Rolle bei dem allméh-
lichen Ubergang ins Kulturland spielte.» Es gehort bereits zur
weiteren Forschungsgeschichte, wenn OsswaLp in ihrer oft schar-
fen Kritik an Nota die Richtigkeit der Grabtradition anzweifelt
(Dtn 34, 6b: «¢und kein Mensch kannte sein Grab bis auf diesen
Tag»). «So kénnte die auffillige Angabe in Dtn 34, 6b... darauf
hinweisen, dafl keine lebendige Tradition iiber das Grab des Mose
mehr vorlag. .., doch ist diese Frage kaum mit Sicherheit zu ent-
scheiden» (S. 283). Auf der vorhergehenden Seite kritisiert Oss-
waALD: «Um so befremdlicher ist es, daB er (= Notn) die Uber-
lieferung vom Grab der Mirjam (Num 20, 1b) ohne ausreichende

7 Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin Noth, Tibingen 1959,
S. 21.
8 Das Bild des Mose, Berlin 1962, S. 269.

197



Begriindung fiir unzuverlidssig erkliart, doch hat das wohl darin
seinen Grund, daB ihm diese nach Kadesch weisende Tradition
ungelegen kommt.» Zu welchen Ergebnissen kam die weitere For-
schung?

Trifft M. Notms iiberlieferungsgeschichtliche Forschung das
Richtige, dann kann Mose unter keinen Umsténden Religions-
stifter gewesen sein. Die Religion Israels ist damit auch keine
Stifterreligion. Obgleich Kraus Kocu es fiir moglich halt, «dal
Mose aus der Isolierung in die Grabtradition zuriickkehrt» und
vielleicht mit irgendwelchen Ereignissen in und um Kadesch und
sogar mit dem Auszugsgeschehen und dem Widerfahrnis proto-
israelitischer Gruppen am Sinai in Verbindung steht, veroffentlichte
er einen Aufsatz mit dem Titel «Der Tod des Religionsstifters»
(Untertitel: «Erwéagungen iiber das Verhiltnis Israels zur Ge-
schichte der altorientalischen Religionen Gerhard Gloege zum
24. 12. 1961 gewidmet»), in: Kerygma und Dogma 8, 1962, S. 100
bis 123. KocH trifft die lapidare, auch alle Zukunft umfassende
Feststellung: «Die Vorstellung von Mose dem Religionsstifter ist
tot und bleibt tot.» Auch Abraham kommt als Stifter nicht in
Frage: «Mogen auch der Gott Abrahams und Abraham selbst einen
wichtigen Baustein zum spéteren Israel geliefert haben, der allei-
nige Ursprung Israels liegt hier nicht.» Kocu vertritt die von
S. HErrMANN? fiir die vordavidische Zeit fragliche und von Jo-
HANN MA1ER!® abgelehnte Amphiktyoniethese. «Die Eigenart Is-
raels wird in Umrissen bei dem Jos 24 zugrunde liegenden Ge-
schehen, dem Landtag zu Sichem, greifbar.» Dem Zwdolferbund
gingen vielverzweigte und weit zuriickreichende Vorgidnge voraus.
Dazu gehore, dal Protoisraeliten am Sinai den schon von den
midianitischen Kenitern verehrten «eifersiichtigen» Berggott Jahwe
erfahren haben, der keine Verehrung anderer Gottheiten duldete
und wahrscheinlich einen bildlosen Kult forderte. Diese Proto-
israeliten hitten dann aus der siidlichen Wiiste kommend unter
den bereits seBhaft gewordenen Verbanden eine erfolgreiche Jahwe-

9 Das Werden Israels, ThLZ 87, 1962, Sp. 561—574.
10 Das altisraelitische Ladeheiligtum, BZAW 93, Berlin 1965, S. 20ff.,
57f.

198



Mission getrieben, was die Midianiter unterliefen. Kultisch ge-
feiert wurde von der Amphiktyonie daneben die Tradition vom
Auszug aus Agypten. Die Erzvitertradition ginge auf Verbiande
aus der oOstlichen Wiiste zuriick, die mit der in Mari um die
Mitte des zweiten Jahrtausends ansédssigen Schicht zusammen-
gehoren, «die Noth zutreffend als Protoaramier bezeichnet haty,
eine Bezeichnung iibrigens, die D. O. Epzarp! ablehnt. Die
Viatergotter wiren in Kanaan mit bestimmten Kultorten und
mit dem Hochgott El in Verbindung gebracht worden. In dieser
Form sei die Viteriiberlieferung in die Kulttraditionen der Am-
phiktyonie eingegangen (S. 108). Kocn fragt dann noch, ob diese
Dreizahl von Traditionsballungen, also Viter-, Auszugs- (Ein-
zugs-?) und Sinai-Tradition, ausreichen, um den Glauben des
sakralen Zwolfstaimmebundes Israel zu begriinden. Er weist noch
auf die religionsgeschichtliche und geschichtliche Konstellation hin,
die zur Entstehung der einzigartigen Religion Israels beigetragen
hatte. Zu dieser Einzigartigkeit gehort «Die Angewiesenheit auf
den einen eifersiichtigen Gott und sein allein méichtiges Wort, die
Entdeckung abgriindiger menschlicher Siindhaftigkeit und der
realistische Blick auf die Geschichte als Feld gottlichen Handelns,
auf dem sich zugleich Abfall und Umkehr Israels spielen...»
(S. 112). Dann geht der Verfasser auf systematisch-theologische
Fragen der Offenbarung ein (Offenbarung als Geschichte), die in
der Zeitschrift «Kerygma und Dogma» am Platze sind, hier aber
vom Thema abfiihren wiirden.

Interessant ist FRIEDRICH BAUMGARTELS Entgegnung «Der Tod
des Religionsstifters» in Kerygma und Dogma 9, 1963, S. 223—233.
BaumGARTEL fithrt detailliert aus, daB die Einzigartigkeit des
personhaften Jahwe, die andere «Grundidee vom Géttlichen» nicht
als Antithese aus der Umwelt ableitbar sei, sondern die Erleuch-
tung und Entscheidung einer Stifterperson erfordere. In bezug auf
Mose wird bemerkt: «Historisch liegen die Person und das Ge-
schehen fiir unser KErkennen im Nebel». BAuMGARTEL billigt
NATHAN SODERBLOMS Satz «Mose miilite erfunden werden, wenn

11 Mari und Araméer? Zeitschrift fur Assyriologie N. F. 22, 1964, S. 142
bis 149.

199



die Tradition nicht von ihm meldete». BAUMGARTEL selbst wiirde
formulieren: «so mufite erst jene einzigartige, dem alten Orient
total kontrire Grundidee von ,Gott® von einer Person konzipiert
worden sein, theologisch gesprochen: so mulite Gott sich erst in
einem und durch einen Propheten als der kundgemacht haben, der
er wirklich ist»... «Weil Offenbarungsreligion, deswegen Stifter-
religion.»

Wenn ich diese «dogmatischen» Argumente referierte, so des-
wegen, weil keine Moseforschung ohne bestimmte vorgefalite Mei-
nungen moglich ist. ANToNtUs H. J. GunNEWEG!2, der sich auf der
Nora-Kocuschen Linie bewegt, versteht das Offenbarungsgesche-
hen als «das Passieren von Fakten... das Erleben, das Deuten,
das Uberliefern von Fakten» (S. 48). Das «Deuten» erinnert an
BaumeARTELS Argumentation. Es fragt sich nur, ob Mose ein
kleiner oder groBler Hermeneut oder iiberhaupt mehr als ein
Deuter war. Fir Georc FoHRER'? ist Mose auf Grund der alt-
testamentlichen Uberlieferung und aus religionsgeschichtlichen Er-
wigungen gegen KocH und mit BauMcARTEL Religionsstifter.
Die Frage ist, ob «dogmatische» Voraussetzungen, die durch die
Untersuchung der Texte korrigiert werden koénnen, den Uberlie-
ferungen entsprechend sind und als Hypothesen zur Klirung von
Problemen beitragen. Hypothesen sind notwendig, weil die Uber-
lieferung selbst sozusagen mehr als blof3 eine Unbekannte enthélt.
Oft gehen die Hypothesen auf eine gewisse Intuition zuriick.

In den Jahren 1961 und 1962 erschienen zwei Monographien,
in denen hauptsichlich die Sinaiperikope untersucht wird:

1. WaLteEr BrYERLIN, Herkunft und Geschichte der iltesten
Sinaitradition, Tiibingen 1961; '

2. Horst SmmBASs, Mose und Aaron, Sinai und Gottesberg, Ab-
handlungen zur evangelischen Theologie Band 2, Bonn 1962.

Zu 1. Beyerrin steht auf dem Boden der Noruschen These
von dem sakralen Zwolfstimmebund. Er will priifen, wo der Sitz

12 Mose — Religionsstifter oder Symbol? Der ev. Erzieher 17, 1963,
S. 41—48.

13 Uberlieferung und Geschichte des Exodus, BZAW 91, Berlin 1964,
S. 53; auch FulBlnote 75.

200



im Leben der jahwistischen und elohistischen — P wird tibergan-
gen — Sinaitiberlieferung ist. Auf eine literarkritische Analyse
(S. 4—32) folgt als Hauptkorpus eine traditionsgeschichtliche Un-
tersuchung (S. 33—164), an die sich eine Zusammenfassung der
Krgebnisse anschlieft. Wenn BrYErRLIN auch der Ansicht ist,
dal} die Vorstellung von dem Angesicht Jahwes in einer Epi-
phanie mit dem Ladekult gekoppelt ist, wogegen J. MATER!* hin-
sichtlich der Quellen J, L' und E radikalen Einspruch erhebt, so
ist der amphiktyonische Kult keineswegs der Produzent der Sinai-
iiberlieferung (S. 127ff.). Diese Tradition hat vielmehr geschicht-
lichen Ursprung, wurde aber dann im Kult vor allem Jerusalems
mit Hilfe der Lade (Ex 24, 1f. 9-11) — die in der Sinaiperikope
in den alten Quellenschriften J (L) und E nicht vorkommt —,
durch Schopharblasen (IKx 19, 13b. 16.19; 20, 18), durch Réu-
chern und dergleichen vergegenwéartigt (S. 33ff.; 119ff.; 177ff.;
181ff.). Der Ursprung der Sinaitradition ist nicht der Kult; ihr
Sitz im Leben ist die Geschichte des sakralen Stimmebundes
Israel (S. 188ff.). In der Geschichte unterscheidet BEYERLIN drei
Stadien: a) Die Traditionsbildung in der Wiistenzeit, b) in der
Zeit zwischen Landnahme und Staatenbildung und schlieBlich
¢) in der Konigszeit. In diesem Zusammenhang interessiert be-
sonders die Entstehung der Tradition der Wiistenzeit (S. 165—171).
BeYErRLIN vertritt die Historizitit der midianitischen Tradition.
Die Ereignisse von Ex 18 (Vers 12: Opfer Jethros; Verse 13ff.;
Rechtsprechung auf Jethros Empfehlungen hin) lokalisiert er bei
Kadesch. Dort seien Exodus- und Sinaitradition — er rechnet mit
einer Wallfahrt von Kadesch zum Sinai — durch Mose im Kult
kombiniert worden. Die schriftliche Urform des Dekalogs, der im
Aufbau an die hethitischen Staatsvertrige anklingt, sei in der
Lade deponiert worden. Stéatte der kultischen Gotteserscheinung
ist das Zelt der Begegnung (Ex 33, 7-11). Bei grolerer Entfernung
vom Sinai sei die Zelttheophanie auf die Lade iibergegangen.
Mittler des Bundes ist Mose. «Da all diese Uberlegungen die An-
nahme eines Bundesmittlers erfordern und die jahwistisch-elohisti-

14 Siehe die in FuBlnote 10 genannte Monographie.
15 I, ist OrTro E1ssreELDTS «Laienquelle»; siehe ders., Hexateuch-Synopse,
Neudruck, Darmstadt 1962.

201



sche Sinaitradition nicht nur in Ex 34, 27, sondern allenthalben
diese Rolle dem Mose zuschreibt, wird an der Richtigkeit dieser
Darstellung nicht zu zweifeln sein, zumal in keinem Fall der Be-
weis zu erbringen ist, daB der alte Uberlieferungsbestand noch
nicht von Mose gesprochen habe» (S. 170). Damit wendet sich
BEYERLIN gegen NoTH. Er bemerkt in der Fullnote 1: «...Die
Grundvoraussetzung, von der aus Noth zu dem Urteil kommt, die
Mosegestalt sei erst nachtraglich mit der Sinaitradition in Ver-
bindung gebracht worden, die Annahme urspriinglich voneinander
gesonderter ,Pentateuchthemen® namlich. .., erscheint, wenigstens
was die Sinai-, Exodus- und Wiistenwanderungstradition anlangt,
nach der oben begriindeten Sicht der Dinge unhaltbar. ...» Unaus-
gesprochen scheint BEYERLIN die Mosegestalt in der Landnahme-
tradition fraglich zu sein (?).

Da BEYERLEIN der Ansicht ist, dal} eine Urform des Dekalogs
durch Mose in Kadesch verfalit wurde, sei an dieser Stelle etwas
zum Entstehungsproblem gesagt. Eine Forschungsgeschichte und
Exegese des Dekalogs bietet JoHANN JAkK0B STAMMIS. Ausgehend
von der These ALts, dall die Gesamtreihe des Dekalogs zwar alt,
aber im Vergleich zu den Sonderreihen des apodiktischen Rechts
jinger als diese sei, fragt StaMmM S. 31, ob es nicht denkbar sei,
«dall also die Gesamtreihen den Anfang gebildet und sich die
Sonderreihen aus ihnen erst abgespalten hiatten ?». Er fahrt dann fort:
«Wiirde man eine aus vielen Fallen das Wesentliche herausgrei-
fende Gesamtreihe, wie der Dekalog sie doch ist, nicht lieber und
besser der iiberragenden Personlichkeit des Mose selber zuschreiben
als erst einem spateren, unbekannten Verfasser? Ich selber zogere
nicht, das erstere zu tun. Wer sich jedoch dazu nicht bereit findet,
wird zum mindesten anerkennen miissen, was voN RaDp, Theologie
des Alten Testaments I (1957), S. 27, Anm. 7, zur Sache bemerkt,
dafBl ndmlich die Mosaizitit des von sekundéaren Zutaten befreiten
Urdekalogs sich mit den Mitteln der Wissenschaft weder bestreiten

16 Der Dekalog im Lichte der neueren Forschung, Bern und Stuttgart
21962; ders., Drei8ig Jahre Dekalogforschung, ThR 27, 1961, S. 189—239
und S. 281—305. G. FoHRER sieht in den Dekalogen Ex 20 und 34 sekundére
Reihenbildungen («Das sogenannte apodiktisch formulierte Recht und der
Dekalog», Kerygma und Dogma 11, 1965, S. 49—74).

202



noch beweisen lasse.» Demnach scheinen, wie oben angedeutet,
Intuition oder «dogmatische» Vorstellungen im weitesten Sinn,
ausschlaggebend bei der Datierung des Dekalogs zu sein. RovF
K~1erivm geht aber in seiner Antrittsvorlesung mit dem Thema
«Das erste Gebot» vom 17. Juli 196317 iiberlieferungsgeschichtlich
noch einige Schritte weiter. Er halt BEYERLINS Versuch, die Sinai-
traditionen historisch und geographisch im Gebiet von Kadesch/
Sinai zu lokalisieren, fiir nicht gelungen. Mit ERHARD GERSTEN-
BERGER!® sieht er den Sitz der Verbotsformen nicht im Kult,
sondern im patriarchalischen Sippenethos und in der Unterwei-
sung; das Ich Jahwes trage nur die beiden ersten Gebote. Wahrend
das Bilderverbot in die Wiistenzeit zuriickgehe!® sei es zur Formu-
lierung des Fremdgotterverbots «erst auf dem Boden Kanaans,
und zwar sogleich nach der Landnahme am Heiligtum in Sichem
gekommen. ... KNIERIM setzt allerdings voraus, dal3 es durch das
Schilfmeerwunder und die Offenbarung des Jahwenamens vorbe-
reitet und durch die Alleinverehrung Jahwes von der Exodus-
gruppe auch praktiziert worden sei. Das Fremdgoétterverbot ver-
dringte das Bilderverbot auf den zweiten Platz; es wurde das
Grundgebot Israels (S. 38f.). Zu fragen ist meines Krachtens, ob
bei einem Bundesschluf} (siehe S. 32) nicht immer die Ausschlie$3-
lichkeit des Dienstes gegeniiber dem Bundesherrn explizite (oder
blo implizite?) ausgesprochen wurde. K~NIiEriM (S. 29) wendet
sich gegen die Ansicht von HorsT SEEBASS, Mose und Aaron,
Sinai und Gottesberg, 1962, S. 32ff., die AusschlieBlichkeit des
einen Gottes habe ihren Ursprung in dem absolut zu verstehenden
Bekenntnis Jethros (Ex 18, 11). Nach Knierim kidme eine Mosai-
zitdt der Gesamtreihe des Dekalogs also nicht in Frage.

SEEBASS wiederum iibt in einer Besprechung in ZDPV 78,
1962, S. 185—187, heftige Kritik an BryrrLIN. Dieser habe J
und E nicht sauber getrennt, die deuteronomistischen Stiicke
nicht herausgearbeitet, das Offenbarungsereignis lasse sich nicht

17 Abgedruckt in ZAW N. F. 36, Berlin 1965, S. 20—39.

18 Wesen und Herkunft des «apodiktischen Rechtsy, WMANT 20, Neu-
kirchen-Vluyn 1965.

1% Die von K.-H. BeErnHARDT, Gott und Bild, 1956, angenommene
Orientierung an der Lade durfte verfehlt sein.

203



von hethitischen Vertragsformen herleiten, die Lade kame im
Zusammenhang mit der Sinaitheophanie nie vor usw.

Worum geht es nun SkEBASS selbst? Er untersucht literarkri-
tisch und traditionsgeschichtlich die Texte, die in einer jahwisti-
schen und elohistischen Version vorliegen und auf die von NoTn
postulierte Grundschrift G schlieBen lassen. Als Kriterium der
Quellenscheidung erkennt er nur die Doppelfdadigkeit und die Ver-
schiedenheit der Gottesbezeichnungen — Jahwe und Klohim (fir
E auch nach 3, 15) — an. Aullerdem stellt er eine starke deutero-
nomistische Schicht vor allem in Ex 32—34 fest. Wie bei der
Arbeit von BEYERLIN, so wiirde es auch bei SEEBASS zu weit fiithren,
die Ergebnisse der jeweiligen Literarkritik zu referieren. Wesent-
licher ist in diesem Zusammenhang, dal SeEeBass hauptsichlich
traditionsgeschichtlichen Problemen nachgehen will; die historische
Fragestellung erfordere eine eigene Untersuchung. Trotzdem zeich-
nen sich historische Konturen ab, wie es bei traditionsgeschichtli-
chen Untersuchungen auch nicht anders sein kann und soll.

Im Unterschied zu den bisher erwihnten Untersuchungen geht
SEEBASS besonders auf die Aaroniiberlieferung ein, die er in Ex
15, 22-26; 17, 1-7; Num 20, 1-13 und vor allem in Ex 32 (32—34)
findet (S. 32ff.). Wenn Aaron dem Mose untergeordnet wird — «er
soll dein Mund sein, und du sollst ihm Gott sein» (Ex 4, 16b E) —,
so 1aBt dies erkennen, dafl Aaron urspriinglich eine eigensténdige
Bedeutung hatte. SEEBASS arbeitet heraus, dal Aaron einst zen-
traler Priester mit Gottesstab einer eigenen Kultgemeinschaft war,
deren Offenbarung den Charakter einer Kultgesetzgebung hatte
(S. 27). Von besonderer Bedeutung ist Ex 32, da hier der Gegen-
satz Aaron-Mose am auffallendsten ist. SEEBASS iibersetzt 32, 31.:
«und das Volk nahm sich die goldenen Ohrringe ab. .. und brachte
sie zu Aaron. Und er nahm sie aus ihrer Hand und zeichnete ihn
mit einem Griffel... Und sie sagten: Das ist dein Gott, Israel,
der dich aus Agypten gefiihrt hat» (J; S. 42). Das Gottesbild des
Aaron wire demnach eine Ritzzeichnung auf Holz, das allerdings
vorher nicht erwdhnt wird, gewesen, die dann vergoldet wurde.
Demgegeniiber sind die Tafeln in Moses Hand (32, 16) «eine An-
fertigung Gottes, sie enthalten eine Ritzzeichnung Gottes, nicht
mit einem Griffel, sondern mit Gottes Finger gemacht. Statt eines

204



Bildes enthalten sie das Gottesrecht» (S. 36). Aarons «Mittlertum
gibt sakrale Garantien und Reprisentationen im Gottesstab und
Gottesbild. Bei der Enteignung wird nicht nur das Gottesbild ver-
nichtet, sondern die sakralen Reprisentationen werden auf das
Wort Jahwes zuriickgefiihrt». SEEBASS ist aber nicht der Ansicht,
«dafl die Auseinandersetzung von den historischen Personen
Aaron und Mose gefithrt wurden» (S. 60). Demnach wiren Aaron
und Mose erst in der Uberlieferungsgeschichte einander zugeordnet
worden.

Die Gottesbergiiberlieferung (Ex 18; 24, 9-11; Num 11, 10ff.)
braucht hier nur gestreift zu werden. Mit MARTIN BUBER?? lehnt
SErBASS die Keniterhypothese ab, nach der Jahwe urspriinglich
ein midianitisch-kenitischer Gott war. Der midianitische Priester
Jethro hat sich am Gottesberg auch nicht zu Jahwe bekehrt, son-
dern: «an dem Tun Jahwes erkannte er ein Tun, das auch seinen
Gott charakterisiert» (S. 86). Allerdings «mull die seinen Gott
charakterisierende Art sehr #dhnlich gewesen sein». Jethro sagt
von seinem Gott: «Gott ist grofler als alle Gotter!» (S. 87). Die
«Sinaiperikope» beginnt fiir E mit Ex 18. Mit dem Gottesberg sei
sekundéir der Sinai gemeint (Ex 3, 1; 4, 27; 18, 5; 24, 13 und 1 Kén
19, 8). Bei dem Berg des Jethro konnte es sich auch um einen
«Gotterberg» handeln. Das Bekenntnis lautete jedoch: «Gott ist
grofler als alle Gotter» (S. 87; 18, 11a heillt aber: «Nun habe ich
erkannt, dal} Jahwe grofler ist als alle Gotter!»). «Also nicht Gotter,
sondern Gott» (S. 89). Im Gegensatz zum Sinai hat der Gottes-
berg Raum fiir die Reprisentanten des Volkes (Ex 24, 9-11; 18,
13ff. und Num 11, 10ff.); auf ihm findet das Gottesmahl statt.
Ein Mittler ist nicht notwendig (S. 90ff. und 134ff.).

In bezug auf die Sinaiiiberlieferung (Ex 19, 3-19; 20, 1. 18-21. 22
und 24, 3-11) fithrt SeEEBass aus, dall Mose der Mittler des un-
scheinbaren Wortes Jahwes ist, dem er ebenso untersteht wie das
Volk (8. 211.). Meriba sei die mosaische Korrektur der aaronitischen
Massa-Uberlieferung, in der Aaron allerdings gar nicht erwihnt
wird (Ex 17, 1-7; Num 20, 1-13; S. 61ff.). Die Gestalt des Mose
wurzelt in der Uberlieferung vom Sinai-Gottesberg (S. 83ff.). Als
einziger Mittler ist Mose unscheinbar. Er blieb in dieser niedrigen

20 Moses, Heidelberg 21952.

205



Stellung trotz der Auseinandersetzung mit der Aaron-Uberlieferung.
Am Sinai wurde die Jahwe-Religion gegriindet. Wie BEYERLIN
steht somit auch SEEBASS im Gegensatz zu NoTH, nach dem Mose
in der Sinaitiberlieferung nicht urspriinglich ist. In Fulnote 19a
(S. 117) wendet sich SEEBASS direkt gegen NoTHS Argumentation.
Er fragt S. 117f.: «Ist es so ohne weiteres erfindbar, dafl der Mittler,
den man fiir schlechthin verbindlich hélt — man denke blof3 an
Aussagen wie Ex 4, 16b; 19, 9a (J!); 20, 19a; 33, 12b und 34, 10 —,
eine so niedrige und unscheinbare Stellung zugewiesen bekommt?
Oder beruht das nicht vielmehr auf wirklichem Geschehen?» S. 119
stellt SeEBass nach Ausfithrungen iiber den Dekalog, denen
Kx1eriM?! widersprechen wiirde, fest: «Damit ergibt sich also,
dall Mose nicht vom Berg Sinai, von Jahwes Wort, das als Name
und als Gesetz gegeben wird, und von dem dort offenbar werden-
den unscheinbaren Mittlertum getrennt werden kann.»

In welchem Verhiltnis steht die Auszugstradition zur Sinai-
theophanie? Mirjam habe das Meerwunder sachgemifl von den
Ereignissen am Sinai her gedeutet. «Das Meerwunder steht in der
Nachfolge des Sinai» (S. 133). Es habe die gleiche theophane Kraft
wie die Sinaiereignisse. SEEBASS fiihrt dann weiter aus, dall die
Uberlieferung vom Meerwunder die Sinaitheophanie in den Hinter-
grund gedringt hitte. Vermerkt sei an dieser Stelle, dall FOHRER 22,
der oft die Quellenscheidung von SEEBASS nicht billigt, es fiir
verfehlt hilt, Meerwunder und Sinaitheophanie als einander aus-
schlieBende Moglichkeiten fiir den Ursprung des Jahweglaubens
zu betrachten. FourER fahrt fort: «Dessen wahrer Ursprung liegt
in der Erfahrung Moses, die Ex 3f. zu umschreiben sucht. Er
wird dann den Israeliten durch die erfolgreiche Flucht aus Agypten
nahegebracht und endlich am Sinai fiir ihre Gemeinschaft konsti-
tutiv.»

Bevor jedoch FOoHRERS Analyse von Ex 1—15 in groben Ziigen
wiedergegeben werden kann, miissen wir uns hauptsichlich den
beiden Arbeiten von RuporLr SMEND und OrT0 EISSFELDT aus dem
Jahre 1963 zuwenden.

21 Siehe Fullnote 17 (S. 29).
22 Uberlieferung und Geschichte des Exodus. .., S. 28, Fulnote 9, und
S. 109, Fu3note 26.

206



SMmENDS Monographie «Jahwekrieg und Stammebund » (FRLANT
84, 1963), die S. HERRMANN in der ThLZ 89, 1964, Sp. 816—819,
kritisch wiirdigt, enthélt «Erwigungen zur &ltesten Geschichte
Israels» (Untertitel). In den Kapiteln I—V weist SMEND unter
anderm nach, dal der Jahwekrieg, weitgehend Sache der Rahel-
stamme, nicht von der Amphiktyonie getragen wurde; die Lade
sei nicht zentrales Heiligtum gewesen. Abgesehen von der Kritik
an der Amphiktyoniethese, die auch S. HERRMANN?Z iibt, sind
SMENDS weitgehend hypothetischen Ausfithrungen iiber «VI. Der
Auszug aus Agypten und der BundesschluB am Sinai» und «VII.
Mose beim Auszug und am Sinai» (S. 79ff. und 87{f.) hier von be-
sonderem Interesse. Im Zusammenhang mit der Vorstellung vom
Jahwekrieg weist SMEND darauf hin, dal Mirjam in Ex 15, 21
das Meerwunder als ein Ereignis des Krieges Jahwes erklért.
SMEND ist der Ansicht, dafl Teile der Rahelstimme, beziehungs-
weise des Hauses Joseph den Auszug (und Kinzug) im 13. Jahr-
hundert erlebten. Sie brachten auch den Gottesnamen Jahwe mit
(Hos. 12, 10; 13, 4). Eine Wallfahrt von Kadesch zum Sinai sei
eine Harmonisierung, die Sinaitradition die Atiologie fiur den
Sechserbund der Leastimme. Inwiefern sie dann jiinger sei als die
Auszugstradition, ist mir nicht klar geworden. Es sei nicht ausge-
schlossen, dafl Angehorige der Rahelstdimme eine Begegnung mit
Jahwe am Sinai hatten, von dem dann Jahwe kommt und im
Kulturland erscheint (Dtn 33, 2; Ri 5,5; Ps 68, 9. 18 txt. em.).
Im VII. Kapitel betont SMEND, dall Mose (4g. Name!) als Mann
des Krieges Jahwes, als charismatischer Fithrer, am Auszug beteiligt
war?4, Auch Ex 18 gehort zur Auszugstradition. Die dreifach be-
zeugte Verheiratung Moses mit einer Auslinderin (Ex 2, 18; Num
12 und Ri 1) biirgt fiir Historizitdt. Jahwe war Gott der Midianiter
beziehungsweise Keniter. Durch Mose wurde er zum Gott des
Auszugs. Die Zugehorigkeit zur «Herausfithrung aus Agypten»
schliet jedoch nicht aus, dafl Mose an der «Hineinfithrung ins
Kulturland beteiligt war» (S. 95, Fullnote 47). SMEND ist schliefilich
doch der Ansicht, daB das Bild des Mose als des Bundesmittlers

23 Siehe FuBnote 9.
24 Ahnlich F. SCcCENUTENHAUS, Die Entstehung der Mosetradition, Diss.
Heidelberg 1958, siehe ThLZ 85, 1960, Sp. 939.

207



am Sinal einen sekundiren Charakter habe, wie auch die Sinai-
geschichte innerhalb der Pentateuchiiberlieferung; sie sei als Atio-
logie des Stdmmebundes Israel komponiert und eingefiigt worden
(S. 84 und 88). SMEND konnte sich noch nicht mit den Arbeiten
von BEYERLIN und SEEBASS iiber die Sinaigeschichten auseinander-
setzen.

Wenn Ei1ssrerLpTs Aufsatz «Jahwe, der Gott der Viter», ThLZ
88, 1963, Sp. 481—490, auch relativ kurz ist, mul} er doch unbe-
dingt hier erwahnt werden. Vorauszuschicken ist, dafl dieser For-
scher in einer volkstiimlichen Darstellung mit dem Titel «Israels
Geschichte» (Religionsgeschichtliche Volksbiicher VI, 4, Tiibingen
1914) die Ansicht geiuBert hat, Mose habe die Flucht aus Agypten
angeregt; der Zug zum Sinai sei ungeschichtlich. Die Rechts-
ordnung nach midianitischem Vorbild sei in Kadesch (Ex 18, 13ff.)
und nicht am Sinai gegeben worden. Bedeutsam ist, dal nach
KissreLpTS Monographie «Baal Zaphon, Zeus Kasios und der
Durchzug der Israeliten durchs Meer» (Halle 1932) das Meer-
wunder auf Grund der Ortsangaben «Baal Zaphon» in Ex 14, 2. 9
und Num 33, 7 am Sirbonischen See (sebchat berdawil) zu lokali-
sieren sei. Das Meerwunder sei urspriinglich dem Baal Zaphon
zugeschrieben worden. In seiner Untersuchung «Lade und Stier-
bild» (ZAW N. F. 17, Berlin 1940/41, S. 190ff.) versuchte Kiss-
FELDT nachzuweisen, dal3 beide ein Fiithrungssymbol, letzteres in
Form einer Standarte, gewesen seien. In der neuesten Untersu-
chung iiber «Jahwe, der Gott der Viter» (1963) ist EissrELDT der
Ansicht, daBl der midianitisch-kenitische Gottesname Jahwe durch
Mose vermittelt wurde. Der Ausbruch aus Agypten fand im Ver-
trauen auf diesen Gott statt! Die Vitergotter, die in Kanaan mit
El gleichgesetzt wurden, waren kurz nach der Landnahme, also
wenige Jahrzehnte nach Mose, zu einem Gott der Viter geworden.
Es ist infolgedessen anzunehmen, dal Mose den Gott der Viter
als Jahwe erfahren hat. Fir die Exodusgruppe, die sich lange
Zeit in Kadesch aufhielt (Dtn 1, 46), war der Gott der Véter mit
Jahwe identisch. Beide verheiflen Landbesitz. Zu erwdhnen wére
noch fiir das Jahr 1963 die Arbeit von Haxs LuBsczyk, Der Aus-
zug Israels aus Agypten, Erfurter Theol. Studien 11, Leipzig 1963.
Der Verfasser untersucht «Seine theologische Bedeutung in pro-

208



phetischer und priesterlicher Uberlieferung» (Untertitel). In dem
aus dem Franzosischen iibersetzten Sammelband (Moise, ’homme
de I’Alliance, Tournay 1955), herausgegeben von FRr. STIER und
E. Beck, Moses in Schrift und Uber]ieferung, stammen die beiden
ersten Beitrige von H. CazrLLEs und A. GELIN iiber «Moses, im
Licht der Geschichte» und iiber «Moses im Alten Testament»?25.
In Anlehnung an die Schule von Uppsala?® zeichnet J. R. PORTER,
Moses and Monarchy, Oxford 1963, Mose als «davidic king». D.
DavuBEg, The Exodus Pattern in the Bible, 1963, sieht in der Dar-
stellung des Exodus die Struktur des rechtlich-sozialen Sklaven-
loskaufs?7.

Der im Anschlull an die Kontroverse KocH-BAUMGARTEL er-
wahnte AnToNIUsS H. J. GUNNEWEG, der in einem zweiteiligen
Vortrag im Hessischen Rundfunk mit dem Thema «Mose — Reli-
gionsstifter oder Symbol?» die Nornsche These vertrat, dafl der
Glaube der Amphiktyonie Israel auf verschiedene Themen und
schlieBlich auf verschiedene Sippen in Agypten, am Sinai (und in
Kadesch) zuriickgeht, hat in ZThK 61, 1964, S. 1—9, eine Unter-
suchung {iiber «Mose in Midian» verdffentlicht. Er erkennt in
Ex 2, 11-4, 20 (20-31); 18 (Flucht Moses von Agypten nach Midian,
Heirat, Berufung, Riickkehr nach Agypten, Exodus und Begeg-
nung mit Jethro am Gottesberg) eine «Midian-Schicht». Die dlteste
Uberlieferung sei ein gemeinsamer midianitisch-praisraelitischer
Kult (Ex 18). Jahwe und Sinai gehdren zusammen (Dtn 33, 2;
Ri 5,4f.; Hab 3,1 und Ps 68,9). Der Gott des Auszugs sei ur-
spriinglich nicht Jahwe gewesen, trotz des Mirjamliedes. Durch
Moses Flucht nach Midian und seine Riickkehr nach Agypten
wire die Auszugstradition jahwisiert worden. GUNNEWEG weist
auf den auffallenden Tatbestand hin, daB} in der Midian-Schicht
nicht der Sinai vorkommt — es ist nur die Rede vom Gottesberg
(Horeb) in 3,1 und 18,4 — und in der Sinaiperikope nicht die

25 Sieche auch A. GeErin, Moses im Alten Testament, Bibel und Leben 3,
1962, S. 97—110.

26 Siche K. Osswarp, Das Bild des Mose, Berlin 1962, S. 2961f.

27 Siehe dazu G. Fourer, Uberlieferung und Geschichte des Exodus,
Berlin 1964, S. 1f., Fullnote 2; FoHRER gibt in seiner «Einfithrung» S. 1—8
einen instruktiven Uberblick {iber die Problemlage in der Forschung.

209



Midianiter erwiahnt werden. Dieser Sachverhalt erkliare sich daraus,
daB nach der Konstituierung der Jahwe-Amphiktyonie in Kanaan
der Sinai zum exklusiven israelitischen Berg erhoben und die
Midianiter daraus getilgt worden seien. Die Begegnung Israels
mit den Midianitern findet im jetzigen Zusammenhang vor den
Sinai-Ereignissen statt (Ex 18). Die Midianiter-Tradition wurde
zu einem Verbindungsstiick zwischen Agypten und Sinai degra-
diert, wobei sich der midianitische Priester Jethro noch zu Jahwe
bekehrt. In der Midian-Schicht wurde der vulkanische Sinai im
midianitischen Bereich (&stlich des Golfes von Akaba) durch den
Dornbusch (J) beziehungsweise durch den Gottesberg (E) ersetzt.
Der «Dornbuschbewohner» wird im Josephspruch Dtn 33, 13-16
in einem Fruchtbarkeitssegen aus einem kanaaniischen Vegeta-
tionskult erwdhnt. Der Dornbusch wie auch die Entdeckersage
Ex 3 weisen in das Kulturland Kanaan. Nachdem der « Dornbusch-
bewohner» mit Jahwe gleichgesetzt worden war, hitten hebriische
Ohren aus s®ndh den Namen Sinai herausgehért. Der Dornbusch
sei ein nach Midian transportierter lirsatz des Sinai. Historisch
unableitbar sei der Jahwekult von Priisraeliten mit Midianitern
am Sinai. Die Wanderungen Moses hitten dazu gedient, diese
Tradition mit dem Exodus zu verbinden. Nach GUNNEWEG gehort
Mose — wie bei SMEND — nach Agypten und nicht in den midia-
nitischen Bereich. «An der urspriinglichen Selbstindigkeit des
Themas ,Herausfiithrung aus Agypten‘ und des Themas ,Sinai‘ ist
festzuhalten.» « Die Midian-Schicht setzt hingegen wohl schon voraus,
dafl Mose bei den dgyptischen Ereignissen eine Rolle spielte, und
zwar als charismatischer Fiihrer. Nur so ist die Ubertragung des
allgemeinen Sagenmotivs von der Gefdhrdung des Heldenkindes
auf ihn verstindlich. Mose fand eher in Agypten eine Heimat als
Jahwe selbst. .. Zieht man die von K. H. BERNHARD und R. SMEND
(S. 88f.) an NoTus Wertung der Mose-Grab-Tradition geiibte Kritik
sowie die Darlegung von F. SCHNUTENHAUS iiber die einleuch-
tende Moglichkeit, wie die Mose-Gestalt gerade aus dem &gypti-
schen Komplex in die anderen Themen eindringen konnte, mit in
Betracht, so wird die urspriingliche Verwurzelung Moses in Agypten
um so wahrscheinlicher.» «Die iiberlieferungsgeschichtliche Wan-
derung der Mose-Gestalt von einem Komplex in den anderen dient

210



nicht der Glorifizierung des Mose, sondern der Verklammerung der
ehemals selbstindigen Themen unter gesamtisraelitischem und
jahwistischem Aspekt. Diese Verklammerung ist selbst nichts an-
deres als eine Verstehenskategorie des Geschichtsglaubens Israels,
der Israels Vorgeschichte als einen einzigen, sinnvollen, von Jahwe
durch menschliche Vermittlung (Mose) gewirkten und gedeuteten
Geschehenszusammenhang zu erfassen versuchte.» Dies sind die
wichtigsten SchluBfolgerungen GunyEwEGs (S. 9).

Wenn GeorG FoHRER auch dieser Aufsatz noch nicht vorlag,
wie umgekehrt GuNnNEWEG nicht FOHRERS Arbeit iiber Ex 1—15
kennen konnte, so stellt Fourers «Uberlieferung und Geschichte
des Exodus» (BZAW 91, Berlin 1964) eine ungeheure Reaktion
dar?8. Zur Abrundung des Gesamtiiberblicks soll nicht auf Einzel-
untersuchungen (z. B. S. 52f.) eingegangen, sondern der «Riick-
blick» S. 116—122 referiert werden:

Die gemeinsamen KErzdhlungen von JENP2? lassen eine dltere
Grunderziahlung erfassen, deren Elemente in Ex 1—15 waren:

— Bedriickung der Israeliten in Agypten bis zur Tétungsabsicht

— Einfiihrung Moses

— Aufenthalt in Midian und Heirat

— Berufung in Midian (Landverheifung) und Riickkehr nach
Agypten

— Totung der &dgyptischen Krstgeburt und Abzug der Israeliten

— Verfolgung und Rettung am Meer

Eine zweite Grunderzihlung hétte die nicht von N berichteten
Verhandlungen mit dem Pharao und die Plagen enthalten. Weitere
alte Uberlieferungselemente wiren:

— die legendarischen Motive der Geburtsgeschichte Moses
— die Lokaliiberlieferung vom brennenden Dornstrauch (Sinai)
— die Erzdhlung vom nichtlichen Uberfall durch die Gottheit

— das Motiv vom Blutritus aus dem Nomadenfest.

Jiinger wiren folgende Elemente:

28 Siehe FuBBnote 12.
29 Die «nomadische» Quellenschicht N ist weitgehend mit EISSFELDTS
«Laienquelle» identisch.

211



— die Sage von den Hebammen und von Moses Eingreifen bei den
unterdriickten Israeliten; die Erzéhlung von der Verhandlung
mit dem Pharao und die Plagen 1—9 sowie die Theophanie-
elemente (Berufung, Wolken- und Feuersiule).

Die ilteren Uberlieferungselemente spiegeln geschichtliche Ge-
gebenheiten (zur Zeit Ramses II.) wider. Mose ist nach FonrEr
nicht nur in einer Tradition beheimatet, er ist keine Klammer,
durch die verschiedene Themen miteinander verbunden werden,
sondern eine geschichtliche Gestalt. Er ist Religionsstifter. FoRRER
schreibt S. 121: «Wie er (Mose) durch mancherlei Einzelziige (zum
Beispiel Name, midianitische Heirat) als geschichtliche Gestalt er-
wiesen wird und mit den Kreignissen um den Exodus, den Bundes-
schluB am Sinai und die Annahme des Jahweglaubens durch die
von ihm gefiihrte Schar verbunden ist, so erwichst der mosaische
Jahweglaube aus einer Spielart der nomadischen Viterreligion mit
ihrem inspiratorisch-charismatischen Zug zu einer neuen Glaubens-
form, die nach ihrer spateren Verbreitung unter den in Paldstina
schon ansissigen Israeliten weltweite Wirkung gewinnt.» Die
Moseschar scheint in Paldstina im Hause Josephs aufgegangen zu
sein. Die Landnahmeerzdhlung der Moseschar, die sich zunéchst
im ostjordanischen Kulturland niederlie3, wo Mose starb, ist mit
der Landnahmeiiberlieferung anderer Gruppen (Josuatradition) im
Hexateuch zusammengefalit.

Von Interesse diirften einerseits die weiteren Arbeiten FOHRERS
zur Moseiiberlieferung, andererseits die Reaktionen der Opponen-
ten sein. Dal} es zu keiner Opposition auf der Grundlage der NoTH-
schen Thesen kommen wird, ist wohl ausgeschlossen; ob eine Ver-
stindigung die Folge sein wird, bleibt abzuwarten.

Der folgende Riickblick sei eingeleitet durch die Feststellung
R. SMENDS in «Jahwekrieg und Stimmebund», 1963, S. 87, dal} die
Geschichte der Moseforschung eine Geschichte der Subtraktionen
sei, die in vierfacher Weise erfolgten: Subtrahiert wurden:

. die mythischen Elemente,

. die typischen Motive,

. die priesterschriftlichen Gesetze,

. ganze Komplexe von FErzdhlungen, so von Ep. MEYER und

= Q2 D e

212



M. Nora. Man koénnte hinzufiigen, dal} auch FoHrRER subtrahiert,
niamlich die iberlieferungsgeschichtlich jiingeren Elemente. Den
dlteren Elementen liegen aber sowohl in bezug auf Einzeliiberlie-
ferungen als auch in bezug auf den Gesamtzusammenhang histori-
sche Vorgange zugrunde. «Denn Geschichten kreisen um Ge-
schichte.3%» Betrachtet man die Krgebnisse der iiberlieferungsge-
schichtlichen Arbeiten von M. Norx bis A. H. J. GuNNEWEG hin-
sichtlich der Mosegestalt, so fallen folgende «Historizitaten» auf:
Mose gehort in die ostjordanische Landnahmegeschichte (NoTH), in
die Sinaigeschichte, nach Midian und Kadesch (BEYERLIN, SEEBASS)
und nach Agypten (SMEND, GUNNEWEG). Liegt es forschungsge-
schichtlich nicht an der Zeit, eine Synthese von Agypten-Midian-
Sinai-Kadesch-Landnahme zu vollziehen, wie es bei FourRER offen-
sichtlich dadurch geschieht, daf3 er nicht nur die Kinzeltraditionen,
sondern auch ihren Zusammenhang befragt? A. GerLin® hat mit
Recht darauf hingewiesen, daf3 die Quellen keine Biographie Moses,
die in die Zeitgeschichte eingeordnet wire, bieten. In den Biichern
Ex-Dtn geht es in erster Linie nicht um die Gestalt des Mose, die
uns so sehr interessiert, sondern um seine verschiedenen Funktionen
als Werkzeug Gottes gegeniiber und in seinem Volk. Aus dem
bewegten Gesamtbild — die Dynamik ist der Grund fiir Romane,
Szenenbilder und Filme — ist Mose ein Ausschnitt, der sich nicht
gut von den Beziehungspunkten Gott und Volk Iosen laBt. Der
erste Beziehungspunkt, der wichtigste nach der Auffassung der
biblischen Erzahler, stellt die Forschung vor Probleme, die mit
dem allgemeinen historischen Wirklichkeitsverstindnis nicht zu
l6sen sind. Um es ganz einfach zu sagen: ein rein innerweltliches
Verstindnis kann der Moseiiberlieferung nicht gerecht werden,
weil das Verstindnis der Tradenten eben anders war. Aber gerade
diese Verschiedenheit im Verstdndnis der Wirklichkeit ist der je-
weilige Motor neuer Interpretationen. Das eigentliche Subjekt der
Interpretation ist die menschliche Ratio im weitesten Sinn; zu ihr
gehoren auch «Dogmen» und Intuition. Die Methoden der For-
schung miissen dem Gegenstand angemessen sein. Die heutige

30 So FOoHRER, a. a. 0., S. 7.
31 Siehe FulBnote 25.

213



iiberlieferungsgeschichtliche Methode, die eine stoff-, gattungs- und
form(el)geschichtliche Betrachtung einschlieBt, braucht als Voraus-
setzung die Literarkritik, also die Quellenscheidung; die KErgeb-
nisse der Uberlieferungsgeschichte sind mit den Gesamtdarstellun-
gen der Quellenschichten zu konfrontieren. Bei einer Abfolge von
Ereignissen, wie sie in den Mosegeschichten vorliegen, ist immer
zu fragen, ob der Gesamtzusammenhang geschichtlich ist oder eine
nachtrigliche Komposition darstellt. Uberlieferungsgeschichtliche
Forschung braucht, vor allem wenn sie einseitig kultgeschichtlich
verfahrt, weitere Kriterien, die auflerhalb der menschlichen Ratio
liegen.

Der zweite Beziehungspunkt Volk, oder vielleicht besser: Mose-
schar, sollte eine soziologische Betrachtungsweise erméglichen.
Nachteilig ist freilich, dal iiber die betreffende Gruppe und ihr
Milieu wenig bekannt ist. Eva Osswarp, Das Bild des Mose,
Berlin 1962, beleuchtet kritisch die religionssoziologischen Arbeiten
M. WeBERS, W. Casparis, F. HerLrLings und A. S. NYSTROMS
(S. 2021F.).

Soll aus dem komplexen Gesamtbild Mose erfal3t und dargestellt
werden, so ist es methodisch sauber, wenn seine jeweilige Gestalt
getrennt nach den Quellenschichten gezeichnet wird, wie es vox
Rap, Theologie des Alten Testaments I, Miinchen 21958, S. 288,
unter der Uberschrift «Die Auffassungen von Mose und seinem
Amt» knapp getan hat. Lassen sich die verschiedenen Auffassungen
und Amter vereinigen ? Die Bezeichnung Charismatiker miiBte niher
definiert werden. Bedenkt man, dall zum Beispiel Samuel als
Seher, Prophet, Richter und Priester gezeichnet wird oder daf} der
historisch greifbare David verschiedene Kapazititen in sich ver-
einigte — musisch-poetische, militarisch-politische, konigliche und
priesterliche —, so wird man von vorneherein damit rechnen miis-
sen, dafl Mose nicht nur charismatischer Fiihrer oder Prophet oder
Bundesmittler und Gesetzgeber oder Priester war. Auch seine
riumliche Wirksamkeit darf nicht zu sehr begrenzt werden, wenn
man a priori behauptet, er konne nur in einem der bekannten
Themen oder einer der Traditionen beheimatet sein. Wenn die
Keniterin Jael nach Ri 4f. in der Jesreelebene und nérdlich davon
anzutreffen ist, so diirfte es, selbst wenn inzwischen das Kamel

214



domestiziert wurde, nicht unmoglich sein, daBl sich Mose aus
Unterdagypten in das Ostjordanland bewegte. Dtn 1,2 rechnet
allein bei dem Wiistenaufenthalt mit grofen Strecken: «Elf Tage
(-reisen) sind es vom Horeb auf dem Weg nach dem Gebirge
Seir bis Kadesch Barnea.»

Wenn auch die geschichtlichen Vorgidnge sicherlich komplexer
waren, als es sich eine historische Ratio denken kann, so bedeutet
das nicht, dal bei der Darstellung der Wirksamkeit Moses die
biblischen Berichte als bare Miinze genommen und mit anderen
Worten wiedergegeben werden. So verfahren weder FoHRER noch
H. H. RowLEY in seinem umfassenden Werk «From Joseph to
Joshua», London 1950. Historische Forschung ist ein kritischer
Proze3. Bei diesem Prozell mul} zuerst die biblische Darstellung
gehort werden. «In dubio» sollte sozusagen «pro reo», zu Gunsten
der biblischen Traditionen entschieden werden.

Im folgenden kommen einige Einstiegsmdglichkeiten zur Er-
fassung Moses skizzenhaft zur Sprache, die vielleicht in einer
spateren Untersuchung ausfiihrlich dargeboten werden. Um des
Zusammenhangs mit dem Thema der Tagung «Israel — Volk
Gottes» wird auf eine Reihe von «Vélkern» oder Staimmen einge-
gangen, die in den Mosegeschichten eine Rolle spielen. Die Agyp-
ter3?, die Edomiter (Num 20, 141f.), die Moabiter (Num 21, 10ff.) und
die ostjordanischen Koénige Sichon und Og (Num 21, 21ff.) sollten
auller Betracht bleiben, obgleich es aus chronologischen Griinden
interessant ist, dal Edomiter und Moabiter im 13. Jahrhundert
seBhaft wurden; infolgedessen konnen die ostjordanischen Mose-
ereignisse nicht frither liegen. Es geht hier um die Beziehungen
zu den Amalekitern, Midianitern und Kenitern.

a) Die Beziehungen zu den Amalekitern sind ausnahmslos feind-
lich. Es handelt sich um Nomaden, die nach Gen 14, 7 bei Kadesch,
nach Num 13, 29 «im Lande des Negeb», also wohl in der gleichen
Gegend wohnen und mit den in Num 14, 25.43. 45 genannten
Kanaaniern wirtschaftliche Beziehungen pflegten. In der Richter-
zeit verbiindete sich der moabitische K&nig Eglon mit Ammonitern

32 Siehe S. HERRMANN, Israel in Agypten, Zeitschrift fiir dgyptische
Sprache und Altertumskunde 91, 1964, S. 63—79.

215



und Amalekitern und besetzte Jericho (Ri 3, 13). Die Amalekiter
tiberfielen zur Zeit Gideons zusammen mit den Kamelnomaden der
Midianiter die Israeliten in der Jesreelebene (Ri 6, 3. 33; 7, 12);
sie gehoren mit den Midianitern und anderen zu den Bedringern
Israels. Saul besiegte die halbseBhaften Amalekiter mit ihrem
Konig Agag, wobei er den Kenitern vor dem Kampf empfohlen
hatte, das Gebiet Amaleks zu verlassen (1 Sam 15, 6). Als Séldner-
fiihrer im Dienst des Philisterkonigs Achis von Gath iiberfiel David
die Amalekiter (1 Sam 27, 8), an denen er schliefilich den Bann
vollstreckte (1 Sam 30, 1ff.). In dem wohl nachtraglichen Bileam-
spruch Num 24, 20 (J) wird der Untergang Amaleks, des Erstlings
der Vélker, angekiindigt. Nach David werden die Amalekiter
nicht mehr erwihnt. Auf Grund dieser Geschichte kénnte man der
Ansicht sein, dall der Sieg Israels iiber die Amalekiter zur Zeit
Moses (Ex 17, 8-16) die spatere Feindschaft in die Zeit des Wiisten-
aufenthalts riickprojiziere. Dies mull aber nicht so sein! Josua
siegte iiber Amalek, wenn Mose auf einem «Feldherrenhiigel» eine
Hand mit dem Gottesstab erhob; bei Ermattung stiitzten Aaron
und Hur beide Arme des sitzenden Mose (V. 1—13). Mose baute
einen Altar und nannte ihn: «Jahwe mein Panier», wobei er sprach:
«Hand an die Standarte Jahwes. Krieg hat Jahwe mit Amalek fiir
und fiir» (V. 15f.). Sekundéar ist wohl V. 14, wonach Mose im Auf-
trag Jahwes das Geschehen in eine Rolle zum Gedéchtnis eintragen
soll, um es Josua einzupriagen. Vielleicht handelte es sich um eine
Schriftrolle dhnlich der der «Kriege Jahwes», die dem Heerbann
Sauls-Davids vorgelesen wurde. Welche Personen sind iiberliefe-
rungsgeschichtlich urspriinglich? Josua ist der bekannte Land-
nahmefithrer, Mose der Mann mit dem Gottesstab. Hur ist in
Num 31, 8 Name eines midianitischen Konigs, also ein midianiti-
scher Name. War Hur (Ex 17, 12) Midianiter? Dies ist moglich.
Nach Ex 18,12 nahm Aaron, der sicherlich Priester einer Kult-
gemeinschaft mit einem goldenen Kalb war, am Opfermahl des
midianitischen Priesters Jethro teil. Vielleicht ging es bei dem
Sieg iiber die Amalekiter um eine Auseinandersetzung zwischen
Aaron und Hur mit den Midianitern in mosaischer Zeit, wobei
nach dem jetzigen Text Mose und Josua entscheidend waren. Die
Namen Aaron und Hur sprechen dafiir, dal} es sich um ein Ereignis

216



der Wiistenzeit handelt und nicht um eine in die Vergangenheit
versetzte Geschichte aus der Zeit Sauls und Davids.

Amalek ist der Erbfeind Israels von Anfang an. Damit kommen
wir zu den erwiahnten Midianitern.

b) Die Beziehungen zu den Midianitern sind gut und schlecht.
Wihrend Amalek als Sohn einer Nebenfrau des Esausohnes Eli-
phas gilt (Gen 36, 12), ist Midian ein Kind der Ketura, einer Frau
Abrahams (Gen 25, 2). Midian steht also den Ahnen Israels niher.
Der edomitische Koénig Hadad hat einmal Midian im Gefilde
Moabs — es gab oft Auseinandersetzungen zwischen Moab und
Edom — geschlagen. Die Midianiter, die ihre Stammsitze am
Golf von Akaba (siidostlich davon?) hatten (1 Kon 18, 11), waren
in der Zeit Gideons (Ri 6—8) gefiirchtete Kamelnomaden, die die
Jesreelebene als Sommerweide nutzten. Midianiter verfrachteten
Joseph nach Agypten (Gen 37, 28. 36 E). Seit wann besteht diese
Feindschaft? In der Bileamperikope sind sie und ihre Altesten mit
den Moabitern am Kult des Baal Peor Ostlich des Toten Meeres
beteiligt, wo Mose starb (Num 22, 4. 7). P oder eine éltere Quelle
berichtet, dafl der Aaronide Pinehas einen Israeliten zusammen mit
einer Midianiterin im Zelt totete (Num 26, 6ff.). Wenn P in dem
komplexen Kapitel Num 31 einen Rachekrieg Jahwes gegen die
Midianiter schildert, so lagen wohl &ltere Traditionen vor. Auf-
fallend ist, dall P sonst jegliche Beziehungen Moses zu den Midia-
nitern ausldBt. Mose wird in Agypten von Jahwe berufen (Ex 6, 21f.)
und nicht im midianitischen Bereich wie bei JE in Ex 3f. Damit
ist bereits angedeutet, dafl Mose gute Beziehungen zu den Midia-
nitern hatte. Nach der Midian-Schicht (Ex 2, 11—4, 26; 18) floh
er aus Agypten nach Midian, heiratete die Tochter des Priesters
Jethro, wurde am Gottesberg Horeb von Jahwe berufen und beauf-
tragt und traf nach dem Exodus mit seinem Schwiegervater zu-
sammen. In dieser Midianiiberlieferung, die zweifellos historische
Gegebenheiten widerspiegelt, lassen sich drei Stadien der Beziehun-
gen feststellen.

1. Als Fliichtling und Schwiegersohn (vgl. Jakob bei Laban)
ist Mose untergeordnet oder sollte untergeordnet sein. Dabei ist
zunichst auf die von L oder N iiberlieferte Szene Ex 4, 24-26
hinzuweisen. Da — abgesehen von Jahwe — Zippora die Han-

217



delnde ist, liegt sicherlich eine midianitische Begriindung der Be-
schneidung vor, die die Midianiter wohl wie die Agypter iibten.
Urspriinglich scheint es darum gegangen zu sein, dall Jahwe beim
Ubernachten, also nachts, einen Uberfall machte und das Kind
toten wollte. Die Mutter beschnitt mit einem Steinmesser — was
fiir das Alter der Tradition spricht — das sicherlich kleine Kind.
Ein Pubertits- oder gar Hochzeitsritus scheidet aus. Man sollte
annehmen, dall damit Jahwe von seiner Absicht ablifit. Die
Mutter berithrt aber mit der blutenden Vorhaut «seine Beine»
(= Scham) und nennt ihn «Blutbriutigam». Die Verbindung «ein
Blutbrautigam bist du mir. Da lieB er von ihm ab» legt eigentlich
nahe, dafl die Scham der Gottheit — etwa eines Teraphim — be-
rithrt wurde. Im jetzigen Zusammenhang wird jedoch die Scham
Moses beriihrt, auch war Mose bedroht. Durch diesen Blutritus —
die Beschneidung steht ja nicht mehr im Mittelpunkt — wurde
Mose in die midianitische Kultgemeinschaft eingegliedert. Er ge-
hort dieser Stammes- und Kultgemeinschaft an, wenn er nach
Ex 18,12 (E), dem iiberlieferungsgeschichtlich altesten Element
des Kapitels, an dem vom midianitischen Schwiegervater veran-
stalteten Kultmahl mit Aaron und den Altesten Israels teilnahm.
Aaron stand wohl schon langer in kultischer Verbindung mit den
Midianitern, wahrscheinlich an dem in Ex 4, 27 und 18, 5 (beides
E) erwahnten Gottesberg. In 18, 13ff. ist der Schwiegervater juri-
stischer Berater Moses.

2. Mose loste sich aber aus dieser Kultgemeinschaft, beziehungs-
weise die Midianiter trennten sich von Mose und seiner Exodus-
schar: «Und Mose entliel seinen Schwiegervater, und er ging in
sein Land» (18, 27). Der Midianiter, der nicht an einem Eisodus
interessiert ist, sprach: «Ich will nicht mitgehen, sondern in mein
Land und zu meiner Verwandtschaft will ich gehen» (Num 10, 30
J). Der vom Jahwisten Jethro genannte Priester Midians heil}t bei
L beziehungsweise N «Hobab, der Sohn Reguels, der Schwieger-
vater Moses». W. F. ALBRIGHTS??® Harmonisierung iiberzeugt nicht.
Num 10, 31f. (L) setzt voraus, dal er nicht mit Mose zog. Nach

33 Jethro, Hobab and Reuel in Early Hebrew Tradition, CBQ 25, 1963,
S. 1—11; Jethro sei Schwiegervater, Hobab Schwiegersohn Moses; Reguel
wire Sippenname Hobabs.

218



Ri 1, 16 wanderten seine Schne allerdings mit den Judiern von
der Palmenstadt herauf und lieBen sich in der Wiiste von Arad
nieder (cf. Landnahme Kalebs in Num 13f. mit Ri 1, 10ff.). Auffal-
lend ist, daB Hobab nach Ri 1, 16 und 4, 11 Keniter ist.

3. Es kam nicht nur zu einer Trennung; Mose wurde vielmehr
der iiberragende Religionsstifter durch die Berufung (Ex 3f.) und
durch den dabei von Jahwe verheiflenen Exodus. Bei E ist der
Gottesberg (Horeb) in Ex 3, 1; 4,27; 18,5 und 19, 3 und o6fters
in der Sinaiperikope als ein Berg gedacht. Der Berg Jethros und
Aarons mul} damit nicht identisch sein. Und selbst wenn Mose
an ihrem heiligen Berg berufen wurde und die Anspielung s®nih
(Dornbusch) den Sinai voraussetzt, so ist jedenfalls Jahwe und
der Berg, auf den und von dem der Gott des Mose kommt (in
Ex 19 und Dtn 33, 2; Ri 5, 4f.; Hab 3 und Ps 68) im Wesen etwas
anderes als der midianitisch-aaronitische Gott und Gottesberg:
«Der Berg Sinai stand ganz in Rauch, weil Jahwe im Feuer auf
ihn herab gefahren war, und sein Rauch stieg empor wie der
Rauch eines Schmelzofens, und der ganze Berg erbebte stark» (Ex
19, 18). Aus der Feuerflamme im Dornstrauch kiindigte Jahwe
Exodus und Eisodus an (Ex 3J). «Und Jahwe sprach zu Mose:
Siehe, ich will in dichtem Gewdélk zu dir kommen, damit das Volk
hore, wenn ich mit dir rede und dir auch immer glaube» (Ex 19, 9).
Mose und Josua stiegen auf den Berg, wihrend die Altesten mit
den untergeordneten Personen Aaron und Hur zuriickblieben (Ex
24, 13a. 14f.). Ganz anders die midianitisch-aaronitische Uberlie-
ferung in 24, 1f 9-11: Urspriinglich stiegen wohl nur Aaron,
Nadab und Abihu zu Jahwe herauf, um Gott zu schauen und ein
Mahl zu halten (vgl. Ex 18, 12). Jetzt ist Mose vorgeordnet, er soll
allein zu Jahwe herantreten, die 70 Altesten Israels folgen auf
Aaron, Nadab und Abihu. Aus Ex 32, 1-6 geht eindeutig hervor,
daB3 Aaron Begriinder des Stierkults war. Nadab und Abihu werden
bei P (Lev 10, 1-5) zu Sohnen Aarons, die ein fremdes Feuer dar-
brachten und deswegen vom Feuer Jahwes verzehrt wurden. Es
diirfte naher liegen, in Nadab und Abihu aaronitische oder midia-
nitische Vertreter zu sehen als mit RoLAND GRADWOHL3* in diesen

34 Das «fremde Feuer» von Nadab und Abihu, ZAW N. F. 34, 1963,
S. 2884f.

219



Gestalten Anspielungen auf die S6hne Jerobeams I., Nadab und
Abija, anzunehmen. Auch bei Dathan-Abiram und bei Korach
fragt es sich, ob nicht Kampfe zur Zeit des Mose zugrunde liegen
(Num 16). Die auf Jethros Rat hin zur Rechtsprechung eingesetz-
ten gottesfiirchtigen Manner werden durch die geistbegabten 70
Altesten abgeldst (Num 11). Jahwe sprach zu Mose: «Schreibe dir
diese Worte auf, denn auf Grund dieser Worte schliefle ich mit dir
einen Bund (und mit Israel)» (Ex 34, 27). Das Gemeinschaftsmahl
des midianitischen Schwiegervaters Moses wird durch den mosai-
schen Bundesschlufl mit Proklamation und Niederschrift des Got-
tesrechts ersetzt (Ex 24, 3-8 & oder J?). Eine Gruppe, die sich
ohne weiteres dem bildlosen Jahwekult des Mose angeschlossen
hatte, waren die Leviten, die einstigen Priester zu Kadesch (Ex 32,
25-29; cf. Dtn 33, 81f.). Mose erscheint deswegen als Levit (Ex 2, 1)
und sogar als Ahnherr der levitischen Priester (Ri 18, 30). Nach
der Landnahme haben Leviten als Priester den Jahweglauben ver-
breitet. Wenn die Sinai-Kadesch-Uberlieferung so komplex ist,
dann hangt dies damit zusammen, dall eben komplexe geschicht-
liche Vorgédnge zugrunde liegen. Zu diesen Vorgidngen gehort die
Einordnung Moses in den midianitisch-aaronitischen Kult und
sein durch die Jahweoffenbarung und den Exodus bedingtes Her-
auswachsen aus ihm und die Unterordnung midianitisch-aaroniti-
scher Uberlieferungen unter die Traditionen der Jahweepiphanie
vom Sinai.

4. Die Beziehungen zu den Kenitern waren immer gut. Sie
wohnten im Negeb als Halbnomaden (1 Sam 27, 10) unter den
Amalekitern (1 Sam 15, 6). Vielleicht gingen sie zum groflen Teil
im Siidreich auf. Sie wurden sogar zu Juda gerechnet (1 Sam 30, 8).
Nach dem sekundiren Bileamspruch Num 24, 21f. haben sie feste
Wohnsitze in einem Felsengebirge, sind aber trotz der Unzuging-
lichkeit der Vernichtung geweiht. Wenn es auch nicht so ganz
sicher ist, daB der ein Jahwezeichen tragende Kain der Stamm-
vater der Keniter ist (Gen 4, 15), so wird Hobab, der Schwieger-
vater Moses in Ri 1, 16 und 4, 11 als Keniter (und nicht als Mi-
dianiter, vgl. Num 10, 29) bezeichnet. Die Keniterin Jael beteiligte
sich in Galilda am Jahwekrieg gegen Sisera (Ri 4, 11. 17; 5, 24).
Wurde wegen der spiteren Feindschaft mit den Midianitern Jethro

220



durch den Keniter Hobab ben Reguel ersetzt? Oder war er tat-
sichlich ein kenitischer Schwager oder Schwiegersohn Moses? Je-
denfalls waren die Keniter Jahweverehrer. Ihr Zusammengehen
mit Israel laB3t vermuten, dal}3 sie Jahwe im Sinne Moses anerkann-
ten 32,

Der Sinai selbst war nach der Landnahme der Ausgangspunkt
des Kommens Jahwes36. Der Berg spielte als heiliger Berg keine
groBle Rolle mehr, denn «der vom Sinai» war als «Herr» ins Jeru-
salemer Heiligtum gekommen (Ps 68, 9. 18). Seine Gemeinde ent-
stand in der Wiistenzeit aus verschiedenen Elementen. Es kam zu
Vereinigungen, Abstofungen und Angleichungen. Zur Moseschar
gehorten diejenigen, die Jahwe liebten, wie es fiir die Richterzeit
am Ende des Deboraliedes heilit (Ri 5, 31). Mose selbst war als
«Knecht Jahwes» bei der Entstehung und Fithrung dieser Ge-
meinde aus verschiedenen Klementen mafigebend beteiligt.

GEDANKEN ZUM AUSGANG DES
AUSCHWITZPROZESSES

Von HErLLMuT BErRGMANN, Frankfurt am Main

Nach einer Dauer von 20 Monaten ist am 182. Tag der Verhand-
lung im Auschwitzprozel3 das Urteil verkiindet worden. Es erhielten
der Schutzhaftlagerfiihrer Franz Hofmann, 59 Jahre alt, der Block-
fithrer Stefan Baretzki, 46 Jahre alt, der Rapportfiihrer Oswald
Kaduk, 58 Jahre alt, der Angehorige der Lager-Gestapo Wilhelm
Boger, 58 Jahre alt, der Kapo Emil Bednarek, 58 Jahre alt, und

35 B. Mazar, The Sanctuary of Arad and the Family of Hobab the
Kenite (Eretz Jisrael 7, 1964, S.1—5), nimmt an, daf3 Tell ‘Arad von Nach-
kommen des Keniters Hobab im 10. Jh. angelegt worden sei.

36 J, Koenia, La localisation du Sinai et les traditions des scribes,
RHPIhR 43,1963, 8. 2—31 und 200—235, lokalisiert den Sinai in Nordwest-
arabien (ehemaliger Vulkan Haba el-bedr).

221



	Der Stand der Moseforschung

