
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Der Stand der Moseforschung

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schmid3, Kaiserslautern, referierte zudem noch über den gegenwärtigen

Stand der wissenschaftliehen Moseforschung. Die Teilnehmer des
Kurses waren von der Israelfrage bewegt. Man fand sich zu einem eigentlichen

theologischen Seminar zusammen, und die ganze Studienwoche gab
wertvolle Anregungen und Denkanstöße. Die Schweiz. Evang. Judenmission
gedenkt, gelegentlich eine dritte Kurswoche durchzuführen und hofft, daß
sie dann noch im vermehrten Maße die Beachtung unserer schweizerischen
Pfarrerschaft und unserer Kirchgemeinden finden wird. B. Sch.

DER STAND DER MOSEFORSCHUNG*

Von Herbert Schmid, Kaiserslautern

Damit dieses Referat nicht zu umfangreich und kompliziert
wird, soll nur über die Moseforschung der letzten drei oder vier
Jahre berichtet werden, soweit sie mir bekannt und zugänglich
war. Diese Beschränkung ist — von einigen notwendigen
Rückgriffen abgesehen — insofern gerechtfertigt, als zwei umfassende

Monographien aus den Jahren 1959 und 1962 vorliegen:

1. Rudolf Smend, Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin
Noth, Beiträge zur Geschichte der biblischen Exegese 3,

Tübingen 1959.
2. Eva Osswald, Das Bild des Mose, Theologische Arbeiten 18,

Berlin o. J. (1962).

Diese beiden Arbeiten ergänzen sich, weil die Methode der ersten
systematisch, die der zweiten chronologisch ist. R. Smend sagt
im Vorwort selbst, daß nach dem Bekanntwerden der
Habilitationsschrift von E. Osswald (1956, die dann überarbeitet und
ergänzt wurde) seine Untersuchung eigentlich den Titel tragen

3 Siehe Seite 194.
* Vortrag, gehalten an der Kirche-Israel-Studienwoche in Reuti-Hasliberg

1965.

194



müßte: «Die Methoden der Moseforschung seit 1800.» Einen
späteren kritischen Überblick auch über die Erforschung von
Moseüberlieferungen bietet der Aufsatz von Siegfried Herrmann,
Neuere Arbeiten zur Geschichte Israels, ThLZ 89, 1964, Sp. 813 bis
824. Im Unterschied zu diesem bedenkenswerten Aufsatz soll im
folgenden über die neueste Literatur, soweit sie die Mosegestalt
betrifft, unkritisch referiert werden. In den abschließenden
Erwägungen über einen Ansatz zur Erarbeitung der Mosegestalt
kommt dann die unterdrückte Kritik zum Vorschein.

Um die neueren Arbeiten forschungsgeschichtlich verstehen zu
können, ist ein kurzer, vereinfachender Rückblick notwendig. Das
traditionelle Mosebild, wie es auch heute noch durch die «Biblische
Geschichte» im Unterricht der Unterstufe an Volksschulen und
Gymnasien vermittelt wird, wurde im wesentlichen zuerst von
Julius Wellhausen1 umgestaltet. Er stützte sich auf die älteste
Quellenschrift J2 und sah in Mose den Befreier aus Ägypten und
den Gesetzgeber in Kadesch; die Sinaiperikope Ex 19—Num 10

wurde beiseitegelassen. Die Religion des Mose mußte auf Grund
des Entwicklungsschemas auf einer niederen Stufe stehen. In der
«Wellhausen-Schule» galt Jahwe als ein midianitisch-kenitischer
Wetter- und Naturgott, dem Mose sittliche Züge beigelegt und
ihn mit geschichtlichem Geschehen verbunden habe. In der
religionsgeschichtlichen Schule, die sich außer literarkritischer vor
allem in verschiedenem Maß stoff- und motivgeschichtlicher und
damit form- und überlieferungsgeschichtlicher Methoden bediente,
ist Mose unter anderm der Priester von Kadesch. Von hier aus
sei er in andere Überlieferungen eingedrungen, so Eduard Meyer3
und Gustav Hölscher4. In der sagen- und gattungsgeschichtlichen

Forschung Hermann Gunkels und Hugo Gressmanns, der
die vielbeachtete Monographie «Mose und seine Zeit», Göttingen

1 Geschichte Israels I, Berlin 1878; ders., Prolegomena zur Geschichte
Israels, Berlin 61905; Neudruck 1927.

2 Die Composition des Hexateuchs, Berlin 31899, 41963.
3 Geschichte des Altertums I 1, Stuttgart und Berlin 21907.
4 Die Profeten, Leipzig 1914; ders., Geschichte der israelitischen und

jüdischen Religion, Gießen 1922, und — von E. Osswald nicht berücksichtigt

— Geschichtsschreibung in Israel, SVSL 50, 1952.

195



1913, verfaßt hat, geht es um den historischen Kern der Mosesagen.
Auch Gressmann betont stark die Kadesch-Tradition ; dort hätte
der midianitische Priester Jethro seinen Schwiegersohn Mose
aufgesucht. Jahwe war ursprünglich eine midianitische Gottheit. Die
miteinander konkurrierenden Kadesch- und Sinaiüberlieferungen
— meines Erachtens das Hauptproblem der Moseforschung —
möchte Gressmann überlieferungsgeschichtlich lösen. In älterer
Zeit sei Kadesch, in jüngerer der Sinai im Mittelpunkt der Tradi-
tionsbildung gestanden. Gressmanns Methode wird deutlich in
dem Vorläufer des heute noch nicht ganz abgeschlossenen «Das
Alte Testament Deutsch» (Hg. Artur Weiser, Göttingen), nämlich

in seiner Erklärung «Von 2. Mose bis Richter und Ruth»
(Untertitel) mit dem Titel «Die Anfänge Israels», in: Die Schriften
des Alten Testaments I, 2, Göttingen 21922.

Ein Vergleich der GRESSMANNschen Ausführungen mit denen

von Gerhard von Rad, Das fünfte Buch Mose. Deuteronomium,
ATD 8, Göttingen 1964, und Martin Noth, Das zweite Buch Mose.

Exodus, ATD 5, Göttingen I9605 ist interessant. Die
überlieferungsgeschichtliche Methode wird von beiden Forschern
aufgenommen, die religionsgeschichtliche durch kultgeschichtliche
ersetzt. Da die credoartigen Formulierungen in Dtn 26,5b-9; 6, 20-25
und Jos 24, 2b-13 die Sinaiüberlieferung nicht erwähnen, hat diese
eine eigene, von den anderen Mosetraditionen getrennte Geschichte
und einen eigenen kultischen Sitz im Leben, nämlich im Bundeskult
zu Sichern6. Um G. von Rads Methode und Ergebnisse verstehen
und würdigen zu können, müßte vor allem seine Monographie
«Das formgeschichtliche Problem des Hexateuchs», BWANT IV,
13, Stuttgart und Berlin 1938, beachtet werden. Zum Verständnis

von M. Notiis Arbeiten müßten Abhandlungen Albrecht
Alts und dann Noths «Das System der zwölf Stämme Israels»,
Stuttgart 1930, seine «Überlieferungsgeschichtliche Studien I»,
Halle 1943, und seine «Überlieferungsgeschichte des Pentateuch»,
Stuttgart 1948 (21960) herangezogen werden. Wenn auch M. Noth

5 Siehe auch Mabtin Noth, Das dritte Buch Mose. Leviticus, ATD 5,
1902.

6 Dazu kritisch Götz Schmitt, Der Landtag zu Sichern, Arbeiten zur
Theologie I, 15, Stuttgart 1964.

196



in bezug auf die Historizität der Mosegestalt in seinem
Exoduskommentar (ATD 5) zurückhaltend ist, so hat doch Aufsehen —
und wenig Zustimmung — seine Verbannung Moses in die
Grabtradition Dtn 34, 5f. erregt. Dementsprechend knapp kommt Mose

in Noths «Geschichte Israels», Göttingen 1950, S. 36ff. (51961
S. 45ff.) weg. R. Smend7 bemerkt dazu: «Hier nun stößt Noth
,auf das Urgestein eines nicht mehr ableitbaren geschichtlichen
Sachverhaltes'. Aus diesem Grab (das bekanntlich kein Mensch

gekannt hat) ist Mose dann in der Überlieferung zu neuem Leben
erwacht, um allmählich zur überragenden Figur in der frühen
Geschichte Israels zu werden. » Es sei noch hinzugefügt, daß nach
Noth Mose zunächst in das «Thema» «Hineinführung in das
palästinensische Kulturland» und von da aus die «Themen» «Herausführung

aus Ägypten», «Offenbarung am Sinai» und «Führung
in der Wüste» — eine Kadeschüberlieferung gäbe es nicht —
eingedrungen sei. E. Osswald8 kommentiert Noth wie folgt: «Weil
Moses Grabstätte am Wege der landnehmenden Israeliten lag,
ging er in dieses Thema ein. Den Angaben über das Grab des

Mose scheint also ein geschichtlicher Sachverhalt zugrunde zu
liegen. Außer daß Mose an der bezeichneten Stelle wirklich gestorben

sei, läßt sich freilich nach Noths Ansicht nichts über seine

geschichtliche Bedeutung ermitteln. Es ist lediglich zu vermuten,
daß er in die Vorgeschichte der Stämme Mittelpalästinas hineingehört

und daß er vielleicht eine führende Rolle bei dem allmählichen

Übergang ins Kulturland spielte.» Es gehört bereits zur
weiteren Forschungsgeschichte, wenn Osswald in ihrer oft scharfen

Kritik an Noth die Richtigkeit der Grabtradition anzweifelt
(Dtn 34, 6b: «und kein Mensch kannte sein Grab bis auf diesen

Tag»). «So könnte die auffällige Angabe in Dtn 34, 6b. darauf
hinweisen, daß keine lebendige Tradition über das Grab des Mose
mehr vorlag. doch ist diese Frage kaum mit Sicherheit zu
entscheiden» (S. 283). Auf der vorhergehenden Seite kritisiert
Osswald: «Um so befremdlicher ist es, daß er Noth) die
Überlieferung vom Grab der Mirjam (Num 20, lb) ohne ausreichende

7 Das Mosobild von Heinrich Ewald bis Martin Noth, Tübingen 1959,
S. 21.

8 Das Bild des Mose, Berlin 1962, S. 269.

197



Begründung für unzuverlässig erklärt, doch hat das wohl darin
seinen Grund, daß ihm diese nach Kadesch weisende Tradition
ungelegen kommt.» Zu welchen Ergebnissen kam die weitere
Forschung

Trifft M. Noths überlieferungsgeschichtliche Forschung das

Richtige, dann kann Mose unter keinen Umständen Religionsstifter

gewesen sein. Die Religion Israels ist damit auch keine
Stifterreligion. Obgleich Klaus Koch es für möglich hält, «daß
Mose aus der Isolierung in die Grabtradition zurückkehrt» und
vielleicht mit irgendwelchen Ereignissen in und um Kadesch und
sogar mit dem Auszugsgeschehen und dem Widerfahrnis proto-
israelitischer Gruppen am Sinai in Verbindung steht, veröffentlichte
er einen Aufsatz mit dem Titel «Der Tod des Religionsstifters»
(Untertitel: «Erwägungen über das Verhältnis Israels zur
Geschichte der altorientalischen Religionen Gerhard Gloege zum
24. 12. 1961 gewidmet»), in: Kerygma und Dogma 8, 1962, S. 100

bis 123. Koch trifft die lapidare, auch alle Zukunft umfassende

Feststellung: «Die Vorstellung von Mose dem Religionsstifter ist
tot und bleibt tot.» Auch Abraham kommt als Stifter nicht in
Frage: «Mögen auch der Gott Abrahams und Abraham selbst einen

wichtigen Baustein zum späteren Israel geliefert haben, der alleinige

Ursprung Israels liegt hier nicht.» Koch vertritt die von
S. Herrmann9 für die vordavidische Zeit fragliche und von
Johann Maier10 abgelehnte Amphiktyoniethese. «Die Eigenart
Israels wird in Umrissen bei dem Jos 24 zugrunde liegenden
Geschehen, dem Landtag zu Sichern, greifbar.» Dem Zwölferbund
gingen vielverzweigte und weit zurückreichende Vorgänge voraus.
Dazu gehöre, daß Protoisraeliten am Sinai den schon von den
midianitischen Kenitern verehrten «eifersüchtigen» Berggott Jahwe
erfahren haben, der keine Verehrung anderer Gottheiten duldete
und wahrscheinlich einen bildlosen Kult forderte. Diese
Protoisraeliten hätten dann aus der südlichen Wüste kommend unter
den bereits seßhaft gewordenen Verbänden eine erfolgreiche Jahwe-

9 Das Werden Israels, ThLZ 87, 1962, Sp. 561—574.
10 Das altisraelitische Ladeheiligtum, BZAW 93, Berlin 1965, S. 20ff.,

57f.

198



Mission getrieben, was die Midianiter unterließen. Kultisch
gefeiert wurde von der Amphiktyonie daneben die Tradition vom
Auszug aus Ägypten. Die Erzvätertradition ginge auf Verbände
aus der östlichen Wüste zurück, die mit der in Mari um die
Mitte des zweiten Jahrtausends ansässigen Schicht zusammengehören,

«die Noth zutreffend als Protoaramäer bezeichnet hat»,
eine Bezeichnung übrigens, die D. 0. Edzard11 ablehnt. Die
Vätergötter wären in Kanaan mit bestimmten Kultorten und
mit dem Hochgott El in Verbindung gebracht worden. In dieser
Eorm sei die Väterüberlieferung in die Kulttraditionen der
Amphiktyonie eingegangen (S. 108). Koch fragt dann noch, ob diese
Dreizahl von Traditionsballungen, also Väter-, Auszugs-
(Einzugs-?) und Sinai-Tradition, ausreichen, um den Glauben des

sakralen Zwölfstämmebundes Israel zu begründen. Er weist noch
auf die religionsgeschichtliche und geschichtliche Konstellation hin,
die zur Entstehung der einzigartigen Religion Israels beigetragen
hätte. Zu dieser Einzigartigkeit gehört «Die Angewiesenheit auf
den einen eifersüchtigen Gott und sein allein mächtiges Wort, die
Entdeckung abgründiger menschlicher Sündhaftigkeit und der
realistische Blick auf die Geschichte als Feld göttlichen Handelns,
auf dem sich zugleich Abfall und Umkehr Israels spielen...»
(S. 112). Dann geht der Verfasser auf systematisch-theologische
Fragen der Offenbarung ein (Offenbarung als Geschichte), die in
der Zeitschrift «Kerygma und Dogma» am Platze sind, hier aber

vom Thema abführen würden.
Interessant ist Friedrich Baumgärt hl,s Entgegnung «Der Tod

des Religionsstifters» in Kerygma und Dogma 9, 1963, S. 223—233.
Baumgärtel führt detailliert aus, daß die Einzigartigkeit des

personhaften Jahwe, die andere «Grundidee vom Göttlichen» nicht
als Antithese aus der Umwelt ableitbar sei, sondern die Erleuchtung

und Entscheidung einer Stifterperson erfordere. In bezug auf
Mose wird bemerkt: «Historisch liegen die Person und das
Geschehen für unser Erkennen im Nebel». Baumgärtel billigt
Nathan Söderbloms Satz «Mose müßte erfunden werden, wenn

11 Mari und Aramäer? Zeitschrift für Assyriologie N. F. 22, 1964, S. 142

bis 149.

199



die Tradition nicht von ihm meldete». Baumgärtel selbst würde
formulieren: «so mußte erst jene einzigartige, dem alten Orient
total konträre Grundidee von ,Gott' von einer Person konzipiert
worden sein, theologisch gesprochen: so mußte Gott sich erst in
einem und durch einen Propheten als der kundgemacht haben, der
er wirklich ist». «Weil Offenbarungsreligion, deswegen
Stifterreligion. »

Wenn ich diese «dogmatischen» Argumente referierte, so

deswegen, weil keine Moseforschung ohne bestimmte vorgefaßte
Meinungen möglich ist. Antonius H. J. Gunneweg12, der sich auf der
NoTH-IvocHschen Linie bewegt, versteht das Offenbarungsgeschehen

als «das Passieren von Fakten. das Erleben, das Deuten,
das Überliefern von Fakten» (S. 48). Das «Deuten» erinnert an
Baumgärtels Argumentation. Es fragt sich nur, ob Mose ein
kleiner oder großer Hermeneut oder überhaupt mehr als ein
Deuter war. Für Georg Fohrer13 ist Mose auf Grund der alt-
testamentlichen Überlieferung und aus religionsgeschichtlichen
Erwägungen gegen Koch und mit Baumgärtel Religionsstifter.
Die Frage ist, ob «dogmatische» Voraussetzungen, die durch die
Untersuchung der Texte korrigiert werden können, den
Überlieferungen entsprechend sind und als Hypothesen zur Klärung von
Problemen beitragen. Hypothesen sind notwendig, weil die
Überlieferung selbst sozusagen mehr als bloß eine Unbekannte enthält.
Oft gehen die Hypothesen auf eine gewisse Intuition zurück.

In den Jahren 1961 und 1962 erschienen zwei Monographien,
in denen hauptsächlich die Sinaiperilcope untersucht wird:

1. Walter Beyerlin, Herkunft und Geschichte der ältesten
Sinaitradition, Tübingen 1961;

2. Horst Seebass, Mose und Aaron, Sinai und Gottesberg,
Abhandlungen zur evangelischen Theologie Band 2, Bonn 1962.

Zu 1. Beyerlin steht auf dem Boden der Noïiischen These

von dem sakralen Zwölfstämmebund. Er will prüfen, wo der Sitz

13 Moso — Religionsstifter oder Symbol? Der ev. Erzieher 17, 1963,
S. 41—48.

13 Überlieferung und Geschichte des Exodus, BZAW 91, Berlin 1964,
S. 53; auch Fußnote 75.

200



im Leben der jahwistisclien und elohistischen — P wird übergangen

— Sinaiüberlieferung ist. Auf eine literarkritische Analyse
(S. 4—32) folgt als Hauptkorpus eine traditionsgeschichtliche
Untersuchung (S. 33—164), an die sich eine Zusammenfassung der
Ergebnisse anschließt. Wenn Beyerlin auch der Ansicht ist,
daß die Vorstellung von dem Angesicht Jahwes in einer
Epiphanie mit dem Ladekult gekoppelt ist, wogegen J. Maier14
hinsichtlich der Quellen J, L15 und E radikalen Einspruch erhebt, so

ist der amphiktyonische Kult keineswegs der Produzent der Sinai-
Überlieferung (S. 127ff.). Diese Tradition hat vielmehr geschichtlichen

Ursprung, wurde aber dann im Kult vor allem Jerusalems
mit Hilfe der Lade (Ex 24, lf. 9-11) — die in der Sinaiperikope
in den alten Quellenschriften J (L) und E nicht vorkommt —,
durch Schopharblasen (Ex 19, 13b. 16. 19; 20, 18), durch
Räuchern und dergleichen vergegenwärtigt (S. 33ff. ; 119ff. ; 177ff. ;

181 ff.). Der Ursprung der Sinaitradition ist nicht der Kult; ihr
Sitz im Leben ist die Geschichte des sakralen Stämmebundes
Israel (S. 188ff.). In der Geschichte unterscheidet Beyerlin drei
Stadien: a) Die Traditionsbildung in der Wüstenzeit, b) in der
Zeit zwischen Landnahme und Staatenbildung und schließlich
c) in der Königszeit. In diesem Zusammenhang interessiert
besonders die Entstehung der Tradition der Wüstenzeit (S. 165—171).
Beyerlin vertritt die Historizität der midianitischen Tradition.
Die Ereignisse von Ex 18 (Vers 12: Opfer Jethros; Verse 13ff.;
Rechtsprechung auf Jethros Empfehlungen hin) lokalisiert er bei
Kadesch. Dort seien Exodus- und Sinaitradition — er rechnet mit
einer Wallfahrt von Kadesch zum Sinai — durch Mose im Kult
kombiniert worden. Die schriftliche Urform des Dekalogs, der im
Aufbau an die hethitischen Staatsverträge anklingt, sei in der
Lade deponiert worden. Stätte der kultischen Gotteserscheinung
ist das Zelt der Begegnung (Ex 33, 7-11). Bei größerer Entfernung
vom Sinai sei die Zelttheophanie auf die Lade übergegangen.
Mittler des Bundes ist Mose. «Da all diese Überlegungen die
Annahme eines Bundesmittlers erfordern und die jahwistisch-elohisti-

14 Siehe die in Fußnote 10 genannte Monographie.
15 L ist Otto Eissfeldts «Laienquelle»; siehe ders., Hexateueh-Synopse,

Neudruck, Darmstadt 1962.

201



sehe Sinaitradition nicht nur in Ex 34, 27, sondern allenthalben
diese Rolle dem Mose zuschreibt, wird an der Richtigkeit dieser

Darstellung nicht zu zweifeln sein, zumal in keinem Fall der
Beweis zu erbringen ist, daß der alte Überlieferungsbestand noch
nicht von Mose gesprochen hahe» (S. 170). Damit wendet sich

Beyerlin gegen Noth. Er bemerkt in der Fußnote 1: «...Die
Grundvoraussetzung, von der aus Noth zu dem Urteil kommt, die

Mosegestalt sei erst nachträglich mit der Sinaitradition in
Verbindung gebracht worden, die Annahme ursprünglich voneinander
gesonderter ,Pentateuchthemen' nämlich. erscheint, wenigstens
was die Sinai-, Exodus- und Wüstenwanderungstradition anlangt,
nach der oben begründeten Sicht der Dinge unhaltbar.... »

Unausgesprochen scheint Beyerlin die Mosegestalt in der Landnahmetradition

fraglich zu sein
Da Beyerlein der Ansicht ist, daß eine Urform des Dekalogs

durch Mose in Kadesch verfaßt wurde, sei an dieser Stelle etwas
zum Entstehungsproblem gesagt. Eine Eorschungsgeschichte und
Exegese des Dekalogs bietet Johann Jakob Stamm16. Ausgehend
von der These Alts, daß die Gesamtreihe des Dekalogs zwar alt,
aber im Vergleich zu den Sonderreihen des apodiktischen Rechts
jünger als diese sei, fragt Stamm S. 31, ob es nicht denkbar sei,
«daß also die Gesamtreihen den Anfang gebildet und sich die
Sonderreihen aus ihnen erst abgespalten hätten ». Er fährt dann fort :

«Würde man eine aus vielen Fällen das Wesentliche herausgreifende

Gesamtreihe, wie der Dekalog sie doch ist, nicht lieber und
besser der überragenden Persönlichkeit des Mose selber zuschreiben
als erst einem späteren, unbekannten Verfasser? Ich selber zögere
nicht, das erstere zu tun. Wer sich jedoch dazu nicht bereit findet,
wird zum mindesten anerkennen müssen, was von Rad, Theologie
des Alten Testaments I (1957), S. 27, Anm. 7, zur Sache bemerkt,
daß nämlich die Mosaizität des von sekundären Zutaten befreiten
Urdekalogs sich mit den Mitteln der Wissenschaft weder bestreiten

16 Der Dekalog im Lichte der neueren Forschung, Bern und Stuttgart
31962; ders., Dreißig Jahre Dekalogforschung, ThR 27, 1961, S. 189—239
und S. 281—305. G. Fohkeb sieht in den Dekalogen Ex 20 und 34 sekundäre
Reihenbildungen («Das sogenannte apodiktisch formulierte Recht und der
Dekalog», Kerygma und Dogma 11, 1965, S. 49—74).

202



noch beweisen lasse.» Demnach scheinen, wie oben angedeutet,
Intuition oder «dogmatische» Vorstellungen im weitesten Sinn,
ausschlaggebend bei der Datierung des Dekalogs zu sein. Rolf
Knierim geht aber in seiner Antrittsvorlesung mit dem Thema
«Das erste Gebot» vom 17. Juli 196317 überlieferungsgeschichtlich
noch einige Schritte weiter. Er hält Beyerlins Versuch, die
Sinaitraditionen historisch und geographisch im Gebiet von Kadesch/
Sinai zu lokalisieren, für nicht gelungen. Mit Erhard Gersten-
berger18 sieht er den Sitz der Verbotsformen nicht im Kult,
sondern im patriarchalischen Sippenethos und in der Unterweisung;

das Ich Jahwes trage nur die beiden ersten Gebote. Während
das Bilderverbot in die Wüstenzeit zurückgehe19 sei es zur Formulierung

des Fremdgötterverbots «erst auf dem Boden Kanaans,
und zwar sogleich nach der Landnahme am Heiligtum in Sichern

gekommen.... Knierim setzt allerdings voraus, daß es durch das
Schilfmeerwunder und die Offenbarung des Jahwenamens vorbereitet

und durch die Alleinverehrung Jahwes von der Exodusgruppe

auch praktiziert worden sei. Das Fremdgötterverbot
verdrängte das Bilderverbot auf den zweiten Platz; es wurde das

Grundgebot Israels (S. 38f.). Zu fragen ist meines Erachtens, ob
bei einem Bundesschluß (siehe S. 32) nicht immer die Ausschließlichkeit

des Dienstes gegenüber dem Bundesherrn explizite (oder
bloß implizite?) ausgesprochen wurde. Knierim (S. 29) wendet
sich gegen die Ansicht von Horst Seebass, Mose und Aaron,
Sinai und Gottesberg, 1962, S. 32ff., die Ausschließlichkeit des

einen Gottes habe ihren Ursprung in dem absolut zu verstehenden
Bekenntnis Jethros (Ex 18, 11). Nach Knierim käme eine Mosai-
zität der Gesamtreihe des Dekalogs also nicht in Frage.

Seebass wiederum übt in einer Besprechung in ZDPV 78,

1962, S. 185—187, heftige Kritik an Beyerlin. Dieser habe J
und E nicht sauber getrennt, die deuteronomistischen Stücke
nicht herausgearbeitet, das Offenbarungsereignis lasse sich nicht

17 Abgedruckt in ZAW N. F. 36, Berlin 1965, S. 20—39.
18 Wesen und Herkunft des «apodiktischen Rechts», WMANT 20,

Neukirchen-Vluyn 1965.
19 Die von K.-H. Bernhardt, Gott und Bild, 1956, angenommene

Orientierung an der Lade dürfte verfehlt sein.

203



von hethitischen Vertragsformen herleiten, die Lade käme im
Zusammenhang mit der Sinaitheophanie nie vor usw.

Worum geht es nun Seebass selbst? Er untersucht literarkri-
tisch und traditionsgeschichtlich die Texte, die in einer jahwisti-
schen und elohistischen Version vorliegen und auf die von Noth
postulierte Grundschrift G schließen lassen. Als Kriterium der
Quellenscheidung erkennt er nur die Doppelfädigkeit und die
Verschiedenheit der Gottesbezeichnungen — Jahwe und Elohim (für
E auch nach 3, 15) — an. Außerdem stellt er eine starke deutero-
nomistische Schicht vor allem in Ex 32—34 fest. Wie bei der
Arbeit von Beyerlin, so würde es auch bei Seebass zu weit führen,
die Ergebnisse der jeweiligen Literarkritik zu referieren. Wesentlicher

ist in diesem Zusammenhang, daß Seebass hauptsächlich
traditionsgeschichtlichen Problemen nachgehen will ; die historische
Fragestellung erfordere eine eigene Untersuchung. Trotzdem zeichnen

sich historische Konturen ab, wie es bei traditionsgeschichtlichen

Untersuchungen auch nicht anders sein kann und soll.
Im Unterschied zu den bisher erwähnten Untersuchungen geht

Seebass besonders auf die Aaronüberlieferung ein, die er in Ex
15, 22-26; 17, 1-7 ; Num 20, 1-13 und vor allem in Ex 32 (32—34)
findet (S. 32ff.). Wenn Aaron dem Mose untergeordnet wird — «er
soll dein Mund sein, und du sollst ihm Gott sein» (Ex 4, 16b E) —,
so läßt dies erkennen, daß Aaron ursprünglich eine eigenständige
Bedeutung hatte. Seebass arbeitet heraus, daß Aaron einst
zentraler Priester mit Gottesstab einer eigenen Kultgemeinschaft war,
deren Offenbarung den Charakter einer Kultgesetzgebung hatte
(S. 27). Von besonderer Bedeutung ist Ex 32, da hier der Gegensatz

Aaron-Mose am auffallendsten ist. Seebass übersetzt 32, 3f. :

«und das Volk nahm sich die goldenen Ohrringe ab. und brachte
sie zu Aaron. Und er nahm sie aus ihrer Hand und zeichnete ihn
mit einem Griffel. Und sie sagten: Das ist dein Gott, Israel,
der dich aus Ägypten geführt hat» (J; S. 42). Das Gottesbild des

Aaron wäre demnach eine Ritzzeichnung auf Holz, das allerdings
vorher nicht erwähnt wird, gewesen, die dann vergoldet wurde.
Demgegenüber sind die Tafeln in Moses Hand (32, 16) «eine

Anfertigung Gottes, sie enthalten eine Ritzzeichnung Gottes, nicht
mit einem Griffel, sondern mit Gottes Finger gemacht. Statt eines

204



Bildes enthalten sie das Gottesrecht» (S. 36). Aarons «Mittlertum
gibt sakrale Garantien und Repräsentationen im Gottesstab und
Gottesbild. Bei der Enteignung wird nicht nur das Gottesbild
vernichtet, sondern die sakralen Repräsentationen werden auf das
Wort Jahwes zurückgeführt». Seebass ist aber nicht der Ansicht,
«daß die Auseinandersetzung von den historischen Personen
Aaron und Mose geführt wurden» (S. 60). Demnach wären Aaron
und Mose erst in der Uberlieferungsgeschichte einander zugeordnet
worden.

Die Gottesbei'güberlieferung (Ex 18; 24,9-11; Num 11, 10ff.)
braucht hier nur gestreift zu werden. Mit Martin Buber 20 lehnt
Seebass die Keniterhypothese ab, nach der Jahwe ursprünglich
ein midianitisch-kenitischer Gott war. Der midianitische Priester
Jethro hat sich am Gottesberg auch nicht zu Jahwe bekehrt,
sondern: «an dem Tun Jahwes erkannte er ein Tun, das auch seinen
Gott charakterisiert» (S. 86). Allerdings «muß die seinen Gott
charakterisierende Art sehr ähnlich gewesen sein». Jethro sagt
von seinem Gott: «Gott ist größer als alle Götter!» (S. 87). Die
«Sinaiperikope» beginnt für E mit Ex 18. Mit dem Gottesberg sei

sekundär der Sinai gemeint (Ex 3, 1 ; 4, 27 ; 18, 5; 24, 13 und 1 Kön
19, 8). Bei dem Berg des Jethro könnte es sich auch um einen
«Götterberg» handeln. Das Bekenntnis lautete jedoch: «Gott ist
größer als alle Götter» (S. 87; 18, IIa heißt aber: «Nun habe ich
erkannt, daß Jahwe größer ist als alle Götter!»). «Also nicht Götter,
sondern Gott» (S. 89). Im Gegensatz zum Sinai hat der Gottesberg

Raum für die Repräsentanten des Volkes (Ex 24, 9—11; 18,

13ff. und Num 11, 10ff.) ; auf ihm findet das Gottesmahl statt.
Ein Mittler ist nicht notwendig (S. 90fr. und 134ff.).

In bezug auf die Sinaiüberlieferung (Ex 19, 3-19; 20, 1. 18-21. 22

und 24, 3-11) führt Seebass aus, daß Mose der Mittler des
unscheinbaren Wortes Jahwes ist, dem er ebenso untersteht wie das

Volk (S. 21 f.). Meriba sei die mosaische Korrektur der aaronitischen
Massa-Überlieferung, in der Aaron allerdings gar nicht erwähnt
wird (Ex 17, 1-7; Num 20, 1-13; S. 61 ff.). Die Gestalt des Mose

wurzelt in der Überliefei'ung vom Sinai-Gottesberg (S. 83ff.). Als
einziger Mittler ist Mose unscheinbar. Er blieb in dieser niedrigen

20 Moses, Heidelberg 21952.

205



Stellung trotz der Auseinandersetzung mit der Aaron-Überlieferung.
Am Sinai wurde die Jahwe-Religion gegründet. Wie Beyerlin
steht somit auch Seebass im Gegensatz zu Noth, nach dem Mose
in der Sinaiüberlieferung nicht ursprünglich ist. In Fußnote 19a
(S. 117) wendet sich Seebass direkt gegen Noths Argumentation.
Er fragt S. 117f. : «Ist es so ohne weiteres erfindbar, daß der Mittler,
den man für schlechthin verbindlich hält — man denke bloß an
Aussagen wie Ex 4, 16b; 19, 9a (J!); 20, 19a; 33, 12b und 34, 10 —,
eine so niedrige und unscheinbare Stellung zugewiesen bekommt?
Oder beruht das nicht vielmehr auf wirklichem Geschehen? » S. 119

stellt Seebass nach Ausführungen über den Dekalog, denen
Knierim21 widersprechen würde, fest: «Damit ergibt sich also,
daß Mose nicht vom Berg Sinai, von Jahwes Wort, das als Name
und als Gesetz gegeben wird, und von dem dort olfenbar werdenden

unscheinbaren Mittlertum getrennt werden kann. »

In welchem Verhältnis steht die Auszugstradition zur Sinai -
theophanie? Mirjam habe das Meerwunder sachgemäß von den

Ereignissen am Sinai her gedeutet. «Das Meerwunder steht in der
Nachfolge des Sinai» (S. 133). Es habe die gleiche theophane Kraft
wie die Sinaiereignisse. Seebass führt dann weiter aus, daß die
Überlieferung vom Meerwunder die Sinaitheophanie in den Hintergrund

gedrängt hätte. Vermerkt sei an dieser Stelle, daß Fohrer22,
der oft die Quellenscheidung von Seebass nicht billigt, es für
verfehlt hält, Meerwunder und Sinaitheophanie als einander
ausschließende Möglichkeiten für den Ursprung des Jahweglaubens
zu betrachten. Fohrer fährt fort: «Dessen wahrer Ursprung liegt
in der Erfahrung Moses, die Ex 3f. zu umschreiben sucht. Er
wird dann den Israeliten durch die erfolgreiche Flucht aus Ägypten
nahegebracht und endlich am Sinai für ihre Gemeinschaft konstitutiv.

»

Bevor jedoch Fohrers Analyse von Ex 1—15 in groben Zügen
wiedergegeben werden kann, müssen wir uns hauptsächlich den
beiden Arbeiten von Rudolf Smend und Otto Eissfeldt aus dem
Jahre 1963 zuwenden.

21 Siehe Fußnote 17 (S. 29).
22 Überlieferung und Geschichte des Exodus. S. 28, Fußnote 9, und

S. 109, Fußnote 26.

206



Smends Monographie« Jahwekrieg und Stämmebund» (FRLANT
84, 1963), die S. Herrmann in der ThLZ 89, 1964, Sp. 816—819,
kritisch würdigt, enthält «Erwägungen zur ältesten Geschichte
Israels» (Untertitel). In den Kapiteln I—V weist Smend unter
anderm nach, daß der Jahwekrieg, weitgehend Sache der Rahel-
stämme, nicht von der Amphiktyonie getragen wurde; die Lade
sei nicht zentrales Heiligtum gewesen. Abgesehen von der Kritik
an der Amphiktyoniethese, die auch S. Herrmann23 übt, sind
Smends weitgehend hypothetischen Ausführungen über «VI. Der
Auszug aus Ägypten und der Bundesschluß am Sinai» und «VII.
Mose beim Auszug und am Sinai» (S. 79ff. und 87ff.) hier von
besonderem Interesse. Im Zusammenhang mit der Vorstellung vom
Jahwekrieg weist Smend darauf hin, daß Mirjam in Ex 15, 21

das Meerwunder als ein Ereignis des Krieges Jahwes erklärt.
Smend ist der Ansicht, daß Teile der Rahelstämme, beziehungsweise

des Hauses Joseph den Auszug (und Einzug) im 13.

Jahrhundert erlebten. Sie brachten auch den Gottesnamen Jahwe mit
(Hos. 12, 10; 13, 4). Eine Wallfahrt von Kadesch zum Sinai sei

eine Harmonisierung, die Sinaitradition die Ätiologie für den
Sechserbund der Leastämme. Inwiefern sie dann jünger sei als die

Auszugstradition, ist mir nicht klar geworden. Es sei nicht
ausgeschlossen, daß Angehörige der Rahelstämme eine Begegnung mit
Jahwe am Sinai hatten, von dem dann Jahwe kommt und im
Kulturland erscheint (Dtn 33, 2; Ri 5, 5; Ps 68, 9. 18 txt. em.).
Im VII. Kapitel betont Smend, daß Mose (äg. Name!) als Mann
des Krieges Jahwes, als charismatischer Führer, am Auszug beteiligt
war24. Auch Ex 18 gehört zur Auszugstradition. Die dreifach
bezeugte Verheiratung Moses mit einer Ausländerin (Ex 2, 18; Num
12 und Ri 1) bürgt für Historizität. Jahwe war Gott der Midianiter
beziehungsweise Keniter. Durch Mose wurde er zum Gott des

Auszugs. Die Zugehörigkeit zur «Herausführung aus Ägypten»
schließt jedoch nicht aus, daß Mose an der «Hineinführung ins
Kulturland beteiligt war» (S. 95, Fußnote 47). Smend ist schließlich
doch der Ansicht, daß das Bild des Mose als des Bundesmittlers

23 Siehe Fußnote 9.
24 Ähnlich F. Schnutenhatts, Die Entstehung dor Mosotradition, Diss.

Heidelberg 1958, siehe ThLZ 85, 1960, Sp. 939.

207



am Sinai einen sekundären Charakter habe, wie auch die
Sinaigeschichte innerhalb der Pentateuchüberlieferung ; sie sei als Ätiologie

des Stämmebundes Israel komponiert und eingefügt worden
(S. 84 und 88). Smend konnte sich noch nicht mit den Arbeiten
von Beyerlin und Seebass über die Sinaigeschichten auseinandersetzen.

Wenn Eisseeldts Aufsatz «Jahwe, der Gott der Väter», ThLZ
88, 1963, Sp. 481—490, auch relativ kurz ist, muß er doch unbedingt

hier erwähnt werden. Vorauszuschicken ist, daß dieser
Forscher in einer volkstümlichen Darstellung mit dem Titel «Israels
Geschichte» (Religionsgeschichtliche Volksbücher VI, 4, Tübingen
1914) die Ansicht geäußert hat, Mose habe die Flucht aus Ägypten
angeregt; der Zug zum Sinai sei ungeschichtlich. Die
Rechtsordnung nach midianitischem Vorbild sei in Kadesch (Ex 18, 13ff.)
und nicht am Sinai gegeben worden. Bedeutsam ist, daß nach

Eissfeldts Monographie «Baal Zaphon, Zeus Kasios und der
Durchzug der Israeliten durchs Meer» (Halle 1932) das
Meerwunder auf Grund der Ortsangaben «Baal Zaphon» in Ex 14, 2. 9

und Num 33, 7 am Sirbonischen See (sebchat berdawil) zu lokalisieren

sei. Das Meerwunder sei ursprünglich dem Baal Zaphon
zugeschrieben worden. In seiner Untersuchung «Lade und Stierbild»

(ZAW N. F. 17, Berlin 1940/41, S. 190ff.) versuchte Eiss-

feldt nachzuweisen, daß beide ein Führungssymbol, letzteres in
Form einer Standarte, gewesen seien. In der neuesten Untersuchung

über «Jahwe, der Gott der Väter» (1963) ist Eissfeldt der
Ansicht, daß der midianitisch-kenitische Gottesname Jahwe durch
Mose vermittelt wurde. Der Ausbruch aus Ägypten fand im
Vertrauen auf diesen Gott statt! Die Vätergötter, die in Kanaan mit
El gleichgesetzt wurden, waren kurz nach der Landnahme, also

wenige Jahrzehnte nach Mose, zu einem Gott der Väter geworden.
Es ist infolgedessen anzunehmen, daß Mose den Gott der Väter
als Jahwe erfahren hat. Für die Exodusgruppe, die sich lange
Zeit in Kadesch aufhielt (Dtn 1, 46), war der Gott der Väter mit
Jahwe identisch. Beide verheißen Landbesitz. Zu erwähnen wäre
noch für das Jahr 1963 die Arbeit von Hans Lubsczyk, Der Auszug

Israels aus Ägypten, Erfurter Theol. Studien 11, Leipzig 1963.

Der Verfasser untersucht «Seine theologische Bedeutung in pro-

208



phetischer und priesterlicher Überlieferung» (Untertitel). In dem
aus dem Französischen übersetzten Sammelband (Moïse, l'homme
de l'Alliance, Tournay 1955), herausgegeben von Fr. Stier und
E. Beck, Moses in Schrift und Überlieferung, stammen die beiden
ersten Beiträge von H. Cazelles und A. Gelin über «Moses, im
Licht der Geschichte» und über «Moses im Alten Testament»25.

In Anlehnung an die Schule von Uppsala26 zeichnet J. R. Porter,
Moses and Monarchy, Oxford 1963, Mose als «davidic king». D.
Daube, The Exodus Pattern in the Bible, 1963, sieht in der
Darstellung des Exodus die Struktur des rechtlich-sozialen Sklaven-
loskaufs27.

Der im Anschluß an die Kontroverse Koch-Baumgärtel
erwähnte Antonius H. J. Gunneweg, der in einem zweiteiligen
Vortrag im Hessischen Rundfunk mit dem Thema «Mose — Reli-
gionsstifter oder Symbol?» die NoTHsche These vertrat, daß der
Glaube der Amphiktyonie Israel auf verschiedene Themen und
schließlich auf verschiedene Sippen in Ägypten, am Sinai (und in
Kadesch) zurückgeht, hat in ZThK 61, 1964, S. 1—9, eine
Untersuchung über «Mose in Midian» veröffentlicht. Er erkennt in
Ex 2, 11-4, 20 (20-31) ; 18 (Flucht Moses von Ägypten nach Midian,
Heirat, Berufung, Rückkehr nach Ägypten, Exodus und Begegnung

mit Jethro am Gottesberg) eine «Midian-Schicht». Die älteste
Überlieferung sei ein gemeinsamer midianitisch-präisraelitischer
Kult (Ex 18). Jahwe und Sinai gehören zusammen (Dtn 33, 2;
Ri 5, 4f. ; Hab 3, 1 und Ps 68,9). Der Gott des Auszugs sei

ursprünglich nicht Jahwe gewesen, trotz des Mirjamliedes. Durch
Moses Flucht nach Midian und seine Rückkehr nach Ägypten
wäre die Auszugstradition jahwisiert worden. Gunneweg weist
auf den auffallenden Tatbestand hin, daß in der Midian-Schicht
nicht der Sinai vorkommt — es ist nur die Rede vom Gottesberg
(Horeb) in 3, 1 und 18, 4 — und in der Sinaiperikope nicht die

25 Siehe auch A. Gelin, Moses im Alten Testament, Bibel und Leben 3,

19G2, S. 97—110.
26 Siehe E. Osswald, Das Bild des Mose, Berlin 1962, S. 296ff.
27 Siehe dazu G. Fohbeb, Überlieferung und Geschichte des Exodus,

Berlin 1964, S. lf., Fußnote 2; Fohbeb gibt in seiner «Einführung» S. 1—8
einen instruktiven Überblick über die Problemlage in der Forschung.

209



Midianiter erwähnt werden. Dieser Sachverhalt erkläre sich daraus,
daß nach der Konstituierung der Jahwe-Amphiktyonie in Kanaan
der Sinai zum exklusiven israelitischen Berg erhoben und die
Midianiter daraus getilgt worden seien. Die Begegnung Israels
mit den Midianitern findet im jetzigen Zusammenhang vor den
Sinai-Ereignissen statt (Ex 18). Die Midianiter-Tradition wurde
zu einem Verbindungsstück zwischen Ägypten und Sinai degradiert,

wobei sich der midianitische Priester Jethro noch zu Jahwe
bekehrt. In der Midian-Schicht wurde der vulkanische Sinai im
midianitischen Bereich (östlich des Golfes von Akaha) durch den
Dornbusch (J) beziehungsweise durch den Gottesberg (E) ersetzt.
Der «Dornbuschbewohner» wird im Josephspruch Dtn 33, 13-16
in einem Eruchtbarkeitssegen aus einem kanaanäischen
Vegetationskult erwähnt. Der Dornbusch wie auch die Entdeckersage
Ex 3 weisen in das Kulturland Kanaan. Nachdem der «Dornbuschbewohner»

mit Jahwe gleichgesetzt worden war, hätten hebräische
Ohren aus senäh den Namen Sinai herausgehört. Der Dornhusch
sei ein nach Midian transportierter Ersatz des Sinai. Historisch
unableitbar sei der Jahwekult von Präisraeliten mit Midianitern
am Sinai. Die Wanderungen Moses hätten dazu gedient, diese

Tradition mit dem Exodus zu verbinden. Nach Guxkeweg gehört
Mose — wie bei Smend — nach Ägypten und nicht in den
midianitischen Bereich. «An der ursprünglichen Selbständigkeit des

Themas ,Herausführung aus Ägypten' und des Themas ,Sinai' ist
festzuhalten. » «Die Midian-Schicht setzt hingegen wohl schon voraus,
daß Mose bei den ägyptischen Ereignissen eine Rolle spielte, und
zwar als charismatischer Führer. Nur so ist die Übertragung des

allgemeinen Sagenmotivs von der Gefährdung des Heldenkindes
auf ihn verständlich. Mose fand eher in Ägypten eine Heimat als
Jahwe selbst. Zieht man die von K. H. Bernhard und R. Smend
(S. 88f.) an Noths Wertung der Mose-Grab-Tradition geübte Kritik
sowie die Darlegung von F. Schntjtenhaus über die einleuchtende

Möglichkeit, wie die Mose-Gestalt gerade aus dem ägyptischen

Komplex in die anderen Themen eindringen konnte, mit in
Betracht, so wird die ursprüngliche Verwurzelung Moses in Ägypten
um so wahrscheinlicher.» «Die überlieferungsgeschichtliche
Wanderung der Mose-Gestalt von einem Komplex in den anderen dient

210



nicht der Glorifizierung des Mose, sondern der Verklammerung der
ehemals selbständigen Themen unter gesamtisraelitischem und
jahwistischem Aspekt. Diese Verklammerung ist selbst nichts
anderes als eine Verstehenskategorie des Geschichtsglaubens Israels,
der Israels Vorgeschichte als einen einzigen, sinnvollen, von Jahwe
durch menschliche Vermittlung (Mose) gewirkten und gedeuteten
Geschehenszusammenhang zu erfassen versuchte.» Dies sind die

wichtigsten Schlußfolgerungen Gunnewegs (S. 9).
Wenn Georg Fohrer auch dieser Aufsatz noch nicht vorlag,

wie umgekehrt Gunneweg nicht Fohrers Arbeit über Ex 1—15
kennen konnte, so stellt Fohrers «Überlieferung und Geschichte
des Exodus» (BZAW 91, Berlin 1964) eine ungeheure Reaktion
dar28. Zur Äbrundung des Gesamtüberblicks soll nicht auf
Einzeluntersuchungen (z. B. S. 52f.) eingegangen, sondern der «Rückblick»

S. 116—122 referiert werden:
Die gemeinsamen Erzählungen von Jen p29 lassen eine ältere

Grunderzählung erfassen, deren Elemente in Ex 1—15 waren:

— Bedrückung der Israeliten in Ägypten bis zur Tötungsabsicht
— Einführung Moses

— Aufenthalt in Midian und Heirat
— Berufung in Midian (Landverheißung) und Rückkehr nach

Ägypten
— Tötung der ägyptischen Erstgeburt und Abzug der Israeliten
— Verfolgung und Rettung am Meer

Eine zweite Grunderzählung hätte die nicht von N berichteten
Verhandlungen mit dem Pharao und die Plagen enthalten. Weitere
alte Überlieferungselemente wären :

— die legendarischen Motive der Geburtsgeschichte Moses

— die Lokalüberlieferung vom brennenden Dornstrauch (Sinai)
— die Erzählung vom nächtlichen Überfall durch die Gottheit
— das Motiv vom Blutritus aus dem Nomadenfest.

Jünger wären folgende Elemente :

28 Siehe Fußnote 12.
29 Die «nomadische» Quellenschicht N ist weitgehend mit Eissfeldts

«Laienquelle» identisch.

211



— die Sage von den Hebammen und von Moses Eingreifen bei den
unterdrückten Israeliten; die Erzählung von der Verhandlung
mit dem Pharao und die Plagen 1—9 sowie die Theophanie-
elemente (Berufung, Wolken- und Feuersäule).

Die älteren Überlieferungselemente spiegeln geschichtliche
Gegebenheiten (zur Zeit Ramses II.) wider. Mose ist nach Kohr im
nicht nur in einer Tradition beheimatet, er ist keine Klammer,
durch die verschiedene Themen miteinander verbunden werden,
sondern eine geschichtliche Gestalt. Er ist Religionsstifter. Fohrer
schreibt S. 121: «Wie er (Mose) durch mancherlei Einzelzüge (zum
Beispiel Name, midianitische Heirat) als geschichtliche Gestalt
erwiesen wird und mit den Ereignissen um den Exodus, den Bundesschluß

am Sinai und die Annahme des Jahweglaubens durch die

von ihm geführte Schar verbunden ist, so erwächst der mosaische

Jahweglaube aus einer Spielart der nomadischen Väterreligion mit
ihrem inspiratorisch-charismatischen Zug zu einer neuen Glaubensform,

die nach ihrer späteren Verbreitung unter den in Palästina
schon ansässigen Israeliten weltweite Wirkung gewinnt.» Die
Moseschar scheint in Palästina im Hause Josephs aufgegangen zu
sein. Die Landnahmeerzählung der Moseschar, die sich zunächst
im ostjordanischen Kulturland niederließ, wo Mose starb, ist mit
der Landnahmeüberlieferung anderer Gruppen (Josuatradition) im
Hexateuch zusammengefaßt.

Von Interesse dürften einerseits die weiteren Arbeiten Fohrers
zur Moseüberlieferung, andererseits die Reaktionen der Opponenten

sein. Daß es zu keiner Opposition auf der Grundlage der Noth-
schen Thesen kommen wird, ist wohl ausgeschlossen; ob eine
Verständigung die Folge sein wird, bleibt abzuwarten.

Der folgende Rückblick sei eingeleitet durch die Feststellung
R. Smends in «Jahwekrieg und Stämmebund», 1963, S. 87, daß die
Geschichte der Moseforschung eine Geschichte der Subtraktionen
sei, die in vierfacher Weise erfolgten: Subtrahiert wurden:

1. die mythischen Elemente,
2. die typischen Motive,
3. die priesterschriftlichen Gesetze,
4. ganze Komplexe von Erzählungen, so von Ed. Meyer und

212



M. Noth. Man könnte hinzufügen, daß auch Fohrer subtrahiert,
nämlich die überlieferungsgeschichtlich jüngeren Elemente. Den
älteren Elementen liegen aber sowohl in bezug auf Einzelüberlieferungen

als auch in bezug auf den Gesamtzusammenhang historische

Vorgänge zugrunde. «Denn Geschichten kreisen um
Geschichte.30» Betrachtet man die Ergebnisse der überlieferungsgeschichtlichen

Arbeiten von M. Noth bis A. H. J. Gunneweg
hinsichtlich der Mosegestalt, so fallen folgende «Historizitäten» auf:
Mose gehört in die ostjordanische Landnahmegeschichte (Notii), in
die Sinaigeschichte, nach Midian und Kadesch (Beyerlin, Seebass)
und nach Ägypten (Smend, Gunneweg). Liegt es forschungsgeschichtlich

nicht an der Zeit, eine Synthese von Ägypten-Midian-
Sinai-Kadesch-Landnahme zu vollziehen, wie es hei Fohrer
offensichtlich dadurch geschieht, daß er nicht nur die Einzeltraditionell,
sondern auch ihren Zusammenhang befragt? A. Gelin31 hat mit
Recht darauf hingewiesen, daß die Quellen keine Biographie Moses,
die in die Zeitgeschichte eingeordnet wäre, bieten. In den Büchern
Ex-Dtn geht es in erster Linie nicht um die Gestalt des Mose, die
uns so sehr interessiert, sondern um seine verschiedenen Funktionen
als Werkzeug Gottes gegenüber und in seinem Volk. Aus dem

bewegten Gesamtbild — die Dynamik ist der Grund für Romane,
Szenenbilder und Filme — ist Mose ein Ausschnitt, der sich nicht
gut von den Beziehungspunkten Gott und Volk lösen läßt. Der
erste Beziehungspunkt, der wichtigste nach der Auffassung der
biblischen Erzähler, stellt die Forschung vor Probleme, die mit
dem allgemeinen historischen Wirklichkeitsverständnis nicht zu
lösen sind. Um es ganz einfach zu sagen: ein rein innerweltliches
Verständnis kann der Moseüberlieferung nicht gerecht werden,
weil das Verständnis der Tradenten eben anders war. Aber gerade
diese Verschiedenheit im Verständnis der Wirklichkeit ist der
jeweilige Motor neuer Interpretationen. Das eigentliche Subjekt der
Interpretation ist die menschliche Ratio im weitesten Sinn; zu ihr
gehören auch «Dogmen» und Intuition. Die Methoden der
Forschung müssen dem Gegenstand angemessen sein. Die heutige

30 So Fohrer, a. a. O., S. 7.
31 Siehe Fußnote 25.

213



überlieferungsgeschichtliche Methode, die eine stoff-, gattungs- und
form(el)geschichtliche Betrachtung einschließt, braucht als Voraussetzung

die Literarkritik, also die Quellenscheidung; die Ergebnisse

der Überlieferungsgeschichte sind mit den Gesamtdarstellungen

der Quellenschichten zu konfrontieren. Bei einer Abfolge von
Ereignissen, wie sie in den Mosegeschichten vorliegen, ist immer
zu fragen, ob der Gesamtzusammenhang geschichtlich ist oder eine

nachträgliche Komposition darstellt. Überlieferungsgeschichtliche
Forschung braucht, vor allem wenn sie einseitig kultgeschichtlich
verfährt, weitere Kriterien, die außerhalb der menschlichen Ratio
hegen.

Der zweite Beziehungspunkt Volk, oder vielleicht besser:
Moseschar, sollte eine soziologische Betrachtungsweise ermöglichen.
Nachteilig ist freilich, daß über die betreffende Gruppe und ihr
Milieu wenig bekannt ist. Eva Osswald, Das Bild des Mose,
Berlin 1962, beleuchtet kritisch die religionssoziologischen Arbeiten
M. Webers, W. Casparis, F. Hellings und A. S. Nyströms
(S. 202ff.).

Soll aus dem komplexen Gesamtbild Mose erfaßt und dargestellt
werden, so ist es methodisch sauber, wenn seine jeweilige Gestalt
getrennt nach den Quellenschichten gezeichnet wird, wie es von
Rad, Theologie des Alten Testaments I, München 21958, S. 288,
unter der Überschrift «Die Auffassungen von Mose und seinem
Amt» knapp getan hat. Lassen sich die verschiedenen Auffassungen
und Ämter vereinigen? Die Bezeichnung Charismatiker müßte näher
definiert werden. Bedenkt man, daß zum Beispiel Samuel als
Seher, Prophet, Richter und Priester gezeichnet wird oder daß der
historisch greifbare David verschiedene Kapazitäten in sich
vereinigte — musisch-poetische, militärisch-politische, königliche und
priesterliche —, so wird man von vorneherein damit rechnen müssen,

daß Mose nicht nur charismatischer Führer oder Prophet oder
Bundesmittler und Gesetzgeber oder Priester war. Auch seine
räumliche Wirksamkeit darf nicht zu sehr begrenzt werden, wenn
man a priori behauptet, er könne nur in einem der bekannten
Themen oder einer der Traditionen beheimatet sein. Wenn die
Keniterin Jael nach Ri 4 f. in der Jesreelebene und nördlich davon
anzutreffen ist, so dürfte es, selbst wenn inzwischen das Kamel

214



domestiziert wurde, nicht unmöglich sein, daß sich Mose aus

Unterägypten in das Ostjordanland bewegte. Dtn 1,2 rechnet
allein bei dem Wüstenaufenthalt mit großen Strecken: «Elf Tage
(-reisen) sind es vom Horeb auf dem Weg nach dem Gebirge
Seir bis Kadesch Barnea. »

Wenn auch die geschichtlichen Vorgänge sicherlich komplexer
waren, als es sich eine historische Ratio denken kann, so bedeutet
das nicht, daß bei der Darstellung der Wirksamkeit Moses die
biblischen Berichte als bare Münze genommen und mit anderen
Worten wiedergegeben werden. So verfahren weder Fohrer noch
H. H. Rowley in seinem umfassenden Werk «Erom Joseph to
Joshua», London 1950. Historische Forschung ist ein kritischer
Prozeß. Bei diesem Prozeß muß zuerst die biblische Darstellung
gehört werden. «In dubio» sollte sozusagen «pro reo», zu Gunsten
der biblischen Traditionen entschieden werden.

Im folgenden kommen einige Einstiegsmöglichkeiten zur
Erfassung Moses skizzenhaft zur Sprache, die vielleicht in einer

späteren Untersuchung ausführlich dargeboten werden. Um des

Zusammenhangs mit dem Thema der Tagung «Israel — Volk
Gottes» wird auf eine Reihe von «Völkern» oder Stämmen
eingegangen, die in den Mosegeschichten eine Rolle spielen. Die
Ägypter32,die Edomiter (Num 20, 14 ff. die Moabiter (Num 21,10ff.)und
die ostjordanischen Könige Sichon und Og (Num 21, 2Iff.) sollten
außer Betracht bleiben, obgleich es aus chronologischen Gründen
interessant ist, daß Edomiter und Moabiter im 13. Jahrhundert
seßhaft wurden; infolgedessen können die ostjordanischen
Moseereignisse nicht früher liegen. Es geht hier um die Beziehungen
zu den Amalekitern, Midianitern und Kenitern.

a) Die Beziehungen zu den Amalekitern sind ausnahmslos feindlich.

Es handelt sich um Nomaden, die nach Gen 14, 7 bei Kadesch,
nach Num 13, 29 «im Lande des Negeb», also wohl in der gleichen
Gegend wohnen und mit den in Num 14, 25. 43. 45 genannten
Kanaanäern wirtschaftliche Beziehungen pflegten. In der Richterzeit

verbündete sich der moabitische König Eglon mit Ammonitern

32 Siehe S. Herrmann, Israel in Ägypten, Zeitschrift für ägyptische
Sprache und Altertumskunde 91, 1964, S. 63—79.

215



und Amalekitern und besetzte Jericho (Ri 3, 13). Die Amalekiter
überfielen zur Zeit Gideons zusammen mit den Kamelnomaden der
Midianiter die Israeliten in der Jesreelebene (Ri 6, 3. 33; 7, 12);
sie gehören mit den Midianitern und anderen zu den Bedrängern
Israels. Saul besiegte die halbseßhaften Amalekiter mit ihrem
König Agag, wobei er den Kenitern vor dem Kampf empfohlen
hatte, das Gebiet Amaleks zu verlassen (1 Sam 15, 6). Als Söldnerführer

im Dienst des Philisterkönigs Achis von Gath überfiel David
die Amalekiter (1 Sam 27, 8), an denen er schließlich den Bann
vollstreckte (1 Sam 30, Iff.). In dem wohl nachträglichen Bileam-
spruch Num 24, 20 (J) wird der Untergang Amaleks, des Erstlings
der Völker, angekündigt. Nach David werden die Amalekiter
nicht mehr erwähnt. Auf Grund dieser Geschichte könnte man der
Ansicht sein, daß der Sieg Israels über die Amalekiter zur Zeit
Moses (Ex 17, 8-16) die spätere Feindschaft in die Zeit des
Wüstenaufenthalts rückprojiziere. Dies muß aber nicht so sein! Josua
siegte über Amalek, wenn Mose auf einem «Feldherrenhügel» eine
Hand mit dem Gottesstab erhob; bei Ermattung stützten Aaron
und Hur beide Arme des sitzenden Mose (V. 1—13). Mose baute
einen Altar und nannte ihn: «Jahwe mein Panier», wobei er sprach:
«Hand an die Standarte Jahwes. Krieg hat Jahwe mit Amalek für
und für» (V. 15f.). Sekundär ist wohl V. 14, wonach Mose im Auftrag

Jahwes das Geschehen in eine Rolle zum Gedächtnis eintragen
soll, um es Josua einzuprägen. Vielleicht handelte es sich um eine
Schriftrolle ähnlich der der «Kriege Jahwes», die dem Heerbann
Sauls-Davids vorgelesen wurde. Welche Personen sind
überlieferungsgeschichtlich ursprünglich? Josua ist der bekannte Lancl-
nahmeführer, Mose der Mann mit dem Gottesstab. Hur ist in
Num 31, 8 Name eines midianitischen Königs, also ein midianiti-
scher Name. War Hur (Ex 17, 12) Midianiter? Dies ist möglich.
Nach Ex 18, 12 nahm Aaron, der sicherlich Priester einer
Kultgemeinschaft mit einem goldenen Kalb war, am Opfermahl des

midianitischen Priesters Jethro teil. Vielleicht ging es bei dem
Sieg über die Amalekiter um eine Auseinandersetzung zwischen
Aaron und Hur mit den Midianitern in mosaischer Zeit, wobei
nach dem jetzigen Text Mose und Josua entscheidend waren. Die
Namen Aaron und Hur sprechen dafür, daß es sich um ein Ereignis

216



der Wüstenzeit handelt und nicht um eine in die Vergangenheit
versetzte Geschichte aus der Zeit Sauls und Davids.

Amalek ist der Erbfeind Israels von Anfang an. Damit kommen
wir zu den erwähnten Midianitern.

b) Die Beziehungen zu den Midianitern sind gut und schlecht.
Während Amalek als Sohn einer Nebenfrau des Esausohnes Eli-
phas gilt (Gen 36, 12), ist Midian ein Kind der Ivetura, einer Frau
Abrahams (Gen 25, 2). Midian steht also den Ahnen Israels näher.
Der edomitische König Hadad hat einmal Midian im Gefilde
Moabs — es gab oft Auseinandersetzungen zwischen Moab und
Edom — geschlagen. Die Midianiter, die ihre Stammsitze am
Golf von Akaba (südöstlich davon?) hatten (1 Kön 18, 11), waren
in der Zeit Gideons (Ri 6—8) gefürchtete Kamelnomaden, die die
Jesreelebene als Sommerweide nutzten. Midianiter verfrachteten
Joseph nach Ägypten (Gen 37, 28. 36 E). Seit wann besteht diese
Feindschaft? In der Bileamperikope sind sie und ihre Ältesten mit
den Moabitern am Kult des Baal Peor östlich des Toten Meeres

beteiligt, wo Mose starb (Num 22, 4. 7). P oder eine ältere Quelle
berichtet, daß der Aaronide Pinehas einen Israeliten zusammen mit
einer Midianiterin im Zelt tötete (Num 26, 6ff.). Wenn P in dem

komplexen Kapitel Num 31 einen Rachekrieg Jahwes gegen die
Midianiter schildert, so lagen wohl ältere Traditionen vor.
Auffallend ist, daß P sonst jegliche Beziehungen Moses zu den Midianitern

ausläßt. Mose wird in Ägypten von Jahwe berufen (Ex 6, 2ff.)
und nicht im midianitischen Bereich wie bei JE in Ex 3 f. Damit
ist bereits angedeutet, daß Mose gute Beziehungen zu den Midianitern

hatte. Nach der Midian-Schicht (Ex 2, 11—4, 26; 18) floh
er aus Ägypten nach Midian, heiratete die Tochter des Priesters
Jethro, wurde am Gottesberg Horeb von Jahwe berufen und beauftragt

und traf nach dem Exodus mit seinem Schwiegervater
zusammen. In dieser Midianüberlieferung, die zweifellos historische
Gegebenheiten widerspiegelt, lassen sich drei Stadien der Beziehungen

feststellen.
1. Als Flüchtling und Schwiegersohn (vgl. Jakob bei Laban)

ist Mose untergeordnet oder sollte untergeordnet sein. Dabei ist
zunächst auf die von L oder N überlieferte Szene Ex 4, 24-26
hinzuweisen. Da — abgesehen von Jahwe — Zippora die Han-

217



delnde ist, liegt sicherlich eine midianitische Begründung der
Beschneidung vor, die die Midianiter wohl wie die Ägypter übten.
Ursprünglich scheint es darum gegangen zu sein, daß Jahwe beim
Übernachten, also nachts, einen Überfall machte und das Kind
töten wollte. Die Mutter beschnitt mit einem Steinmesser — was
für das Alter der Tradition spricht — das sicherlich kleine Kind.
Ein Pubertäts- oder gar Hochzeitsritus scheidet aus. Man sollte
annehmen, daß damit Jahwe von seiner Absicht abläßt. Die
Mutter berührt aber mit der blutenden Vorhaut «seine Beine»

Scham) und nennt ihn «Blutbräutigam». Die Verbindung «ein

Blutbräutigam bist du mir. Da ließ er von ihm ab» legt eigentlich
nahe, daß die Scham der Gottheit — etwa eines Teraphim —
berührt wurde. Im jetzigen Zusammenhang wird jedoch die Scham
Moses berührt, auch war Mose bedroht. Durch diesen Blutritus —
die Beschneidung steht ja nicht mehr im Mittelpunkt — wurde
Mose in die midianitische Kultgemeinschaft eingegliedert. Er
gehört dieser Stammes- und Kultgemeinschaft an, wenn er nach
Ex 18, 12 (E), dem überlieferungsgeschichtlich ältesten Element
des Kapitels, an dem vom midianitischen Schwiegervater
veranstalteten Kultmahl mit Aaron und den Ältesten Israels teilnahm.
Aaron stand wohl schon länger in kultischer Verbindung mit den

Midianitern, wahrscheinlich an dem in Ex 4, 27 und 18, 5 (beides
E) erwähnten Gottesberg. In 18, 13 ff. ist der Schwiegervater
juristischer Berater Moses.

2. Mose löste sich aber aus dieser Kultgemeinschaft, beziehungsweise

die Midianiter trennten sich von Mose und seiner Exodusschar:

«Und Mose entließ seinen Schwiegervater, und er ging in
sein Land» (18, 27). Der Midianiter, der nicht an einem Eisodus
interessiert ist, sprach: «Ich will nicht mitgehen, sondern in mein
Land und zu meiner Verwandtschaft will ich gehen» (Num 10, 30

J). Der vom Jahwisten Jethro genannte Priester Midians heißt bei
L beziehungsweise N «Hobab, der Sohn Reguels, der Schwiegervater

Moses». W. F. Albrights33 Harmonisierung überzeugt nicht.
Num 10, 31 f. (L) setzt voraus, daß er nicht mit Mose zog. Nach

33 Jethro, Hobab and Reuel in Early Hebrew Tradition, CBQ 25, 1963,
S. 1—11; Jethro sei Schwiegervater, Hobab Schwiegersohn Moses; Reguel
wäre Sippenname Hobabs.

218



Ri 1, 16 wanderten seine Söhne allerdings mit den Judäern von
der Palmenstadt herauf und ließen sich in der Wüste von Arad
nieder (cf. Landnahme Kalebs in Num 13f. mit Ri 1, 10ff.). Auffallend

ist, daß Hobab nach Ri 1, 16 und 4, 11 Keniter ist.
3. Es kam nicht nur zu einer Trennung; Mose wurde vielmehr

der überragende Religionsstifter durch die Berufung (Ex 3f.) und
durch den dabei von Jahwe verheißenen Exodus. Bei E ist der

Gottesberg (Horeh) in Ex 3, 1; 4, 27; 18, 5 und 19, 3 und öfters
in der Sinaiperikope als ein Berg gedacht. Der Berg Jethros und
Aarons muß damit nicht identisch sein. Und selbst wenn Mose

an ihrem heiligen Berg berufen wurde und die Anspielung senäh

(Dornbusch) den Sinai voraussetzt, so ist jedenfalls Jahwe und
der Berg, auf den und von dem der Gott des Mose kommt (in
Ex 19 und Dtn 33, 2; Ri 5, 4f. ; Hab 3 und Ps 68) im Wesen etwas
anderes als der midianitisch-aaronitische Gott und Gottesberg:
«Der Berg Sinai stand ganz in Rauch, weil Jahwe im Feuer auf
ihn herab gefahren war, und sein Rauch stieg empor wie der
Rauch eines Schmelzofens, und der ganze Berg erbebte stark » (Ex
19, 18). Aus der Feuerflamme im Dornstrauch kündigte Jahwe
Exodus und Eisodus an (Ex 3 J). «Und Jahwe sprach zu Mose:
Siehe, ich will in dichtem Gewölk zu dir kommen, damit das Volk
höre, wenn ich mit dir rede und dir auch immer glaube» (Ex 19, 9).
Mose und Josua stiegen auf den Berg, während die Ältesten mit
den untergeordneten Personen Aaron und Hur zurückhliehen (Ex
24, 13 a. 14f.). Ganz anders die midianitisch-aaronitische Überlieferung

in 24, 1 f. 9-11: Ursprünglich stiegen wohl nur Aaron,
Nadah und Abihu zu Jahwe herauf, um Gott zu schauen und ein
Mahl zu halten (vgl. Ex 18, 12). Jetzt ist Mose vorgeordnet, er soll
allein zu Jahwe herantreten, die 70 Ältesten Israels folgen auf
Aaron, Nadah und Abihu. Aus Ex 32, 1-6 geht eindeutig hervor,
daß Aaron Begründer des Stierkults war. Nadah und Abihu werden
bei P (Lev 10, 1-5) zu Söhnen Aarons, die ein fremdes Feuer
darbrachten und deswegen vom Feuer Jahwes verzehrt wurden. Es
dürfte näher liegen, in Nadah und Abihu aaronitische oder midia-
nitische Vertreter zu sehen als mit Roland Gradwohl34 in diesen

34 Das «fremde Feuer» von Nadah und Abihu, ZAW N. F. 34, 1963,
S. 288ff.

219



Gestalten Anspielungen auf die Söhne Jerobeams I., Nadab und
Abija, anzunehmen. Auch bei Dathan-Abiram und bei Korach
fragt es sich, ob nicht Kämpfe zur Zeit des Mose zugrunde liegen
(Num 16). Die auf Jethros Rat hin zur Rechtsprechung eingesetzten

gottesfürchtigen Männer werden durch die geistbegabten 70

Ältesten abgelöst (Num 11). Jahwe sprach zu Mose: «Schreibe dir
diese Worte auf, denn auf Grund dieser Worte schließe ich mit dir
einen Bund (und mit Israel)» (Ex 34, 27). Das Gemeinschaftsmahl
des midianitischen Schwiegervaters Moses wird durch den mosaischen

Bundesschluß mit Proklamation und Niederschrift des
Gottesrechts ersetzt (Ex 24, 3-8 E oder J?). Eine Gruppe, die sich
ohne weiteres dem bildlosen Jahwekult des Mose angeschlossen
hatte, waren die Leviten, die einstigen Priester zu Kadesch (Ex 32,

25-29; cf. Dtn 33, 8ff.). Mose erscheint deswegen als Levit (Ex 2, 1)

und sogar als Ahnherr der levitischen Priester (Ri 18, 30). Nach
der Landnahme haben Leviten als Priester den Jahweglauben
verbreitet. Wenn die Sinai-Kadesch-Überlieferung so komplex ist,
dann hängt dies damit zusammen, daß eben komplexe geschichtliche

Vorgänge zugrunde liegen. Zu diesen Vorgängen gehört die

Einordnung Moses in den midianitisch-aaronitischen Kult und
sein durch die Jahweoffenbarung und den Exodus bedingtes
Herauswachsen aus ihm und die Unterordnung midianitisch-aaroniti-
scher Überlieferungen unter die Traditionen der Jahweepiphanie
vom Sinai.

4. Die Beziehungen zu den Kenitern waren immer gut. Sie

wohnten im Negeb als Halbnomaden (1 Sam 27, 10) unter den
Amalekitern (1 Sam 15, 6). Vielleicht gingen sie zum großen Teil
im Südreich auf. Sie wurden sogar zu Juda gerechnet (1 Sam 30, 8).
Nach dem sekundären Bileamspruch Num 24, 21 f. haben sie feste
Wohnsitze in einem Eelsengebirge, sind aber trotz der Unzugänglichkeit

der Vernichtung geweiht. Wenn es auch nicht so ganz
sicher ist, daß der ein Jahwezeichen tragende Kain der Stammvater

der Keniter ist (Gen 4, 15), so wird Hobab, der Schwiegervater

Moses in Ri 1, 16 und 4, 11 als Keniter (und nicht als Mi-
dianiter, vgl. Num 10, 29) bezeichnet. Die Keniterin Jael beteiligte
sich in Galiläa am Jahwekrieg gegen Sisera (Ri 4, 11. 17; 5, 24).
Wurde wegen der späteren Feindschaft mit den Midianitern Jethro

220



durch den Keniter Hobab ben Reguel ersetzt? Oder war er
tatsächlich ein kenitischer Schwager oder Schwiegersohn Moses?
Jedenfalls waren die Keniter Jahweverehrer. Ihr Zusammengehen
mit Israel läßt vermuten, daß sie Jahwe im Sinne Moses anerkannten35.

Der Sinai selbst war nach der Landnahme der Ausgangspunkt
des Kommens Jahwes36. Der Berg spielte als heiliger Berg keine
große Rolle mehr, denn «der vom Sinai» war als «Herr» ins
Jerusalemer Heiligtum gekommen (Ps 68, 9. 18). Seine Gemeinde
entstand in der Wüstenzeit aus verschiedenen Elementen. Es kam zu
Vereinigungen, Abstoßungen und Angleidrangen. Zur Moseschar

gehörten diejenigen, die Jahwe liebten, wie es für die Richterzeit
am Ende des Deboraliedes heißt (Ri 5, 31). Mose selbst war als
«Knecht Jahwes» bei der Entstehung und Führung dieser
Gemeinde aus verschiedenen Elementen maßgehend beteiligt.

GEDANKEN ZUM AUSGANG DES
AUSCHWITZPROZESSES

Von Hellmut Bergmann, Frankfurt am Main

Nach einer Dauer von 20 Monaten ist am 182. Tag der Verhandlung

im Auschwitzprozeß das Urteil verkündet worden. Es erhielten
der Schutzhaftlagerführer Franz Hofmann, 59 Jahre alt, der Blockführer

Stefan Baretzki, 46 Jahre alt, der Rapportführer Oswald
Kaduk, 58 Jahre alt, der Angehörige der Lager-Gestapo Wilhelm
Boger, 58 Jahre alt, der Kapo Emil Bednarek, 58 Jahre alt, und

35 B. Mazar, The Sanctuary of Arad and the Family of Hobab the
Ivenite (Eretz Jisrael 7, 1964, S.l—5), nimmt an, daß Teil 'Arad von
Nachkommen des Keniters Hobab im 10. Jh. angelegt worden sei.

36 J. Koenig, La localisation du Sinaï et les traditions des scribes,
RHPhR 43,1963, S. 2—31 und 200—235, lokalisiert den Sinai in Nordwestarabien

(ehemaliger Vulkan Haba el-bedr).

221


	Der Stand der Moseforschung

