
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bilanz eines Prozesses

Nach nahezu 20 monatiger
Dauer ist der Frankfurter Prozeß

gegen Naziverbrecher zu
Ende gegangen. Von den 20

Angeklagten in diesem größten
Schwurgerichtsverfahren, das je
durchgeführt wurde, sind sechs

des Mordes an zahllosen Juden
und Andersgläubigen im
ehemaligen Konzentrationslager
Auschwitz für schuldig befunden

worden. Sie erhielten
lebenslänglich Zuchthaus. Zehn
Angeklagte wurden mit kürzeren
Zuchthausstrafen und ein
Angeklagter mit einer Jugendstrafe
von zehn Jahren bestraft. Drei
Angeklagte wurden freigesprochen.

Nach der Urteilsverkündung

betonte der Gerichtsvor¬

sitzende, Senatspräsident
Hofmeyer, das Gericht habe nur die
strafrechtlich noch beweisbare
Schuld aburteilen können. Die
Angeklagten seien sich wie alle

Befehlsempfänger Hitlers über
die Unrechtmäßigkeit der
Anordnung zur sogenannten
«Endlösung der Judenfrage» bewußt
gewesen. Das Ausmaß der
individuellen Schuld sei nicht immer
klar nachweisbar, weil es nach
21 Jahren selbst für die Zeugen
eine Zumutung sei, sich noch
an die Einzelheiten ihrer schrecklichen

Erlebnisse zu erinnern.
Hinter den Mauern von
Auschwitz habe die Hölle begonnen:

um die "Verbrechen von
Auschwitz zu sühnen, sei das
Menschenleben zu kurz.

Spectator

REZENSIONEN

Lothar Rothschild : Irrt' Strom der Zeit. Jubiläumsschrift zum hundertjäh¬
rigen Bestehen der Israelitischen Gemeinde St. Gallen 1863—1963.
St. Gallen 1963, 169 S.

Von München kommend traf im Sommer 1866 Dr. Hermann Engelbert
im schweizerischen Bodenseestädtchen Rorschach ein. Hier hatte sich die
Kommission der 1863 konstituierten, rund 20 Mitglieder zählenden
israelitischen Gemeinde St. Gallen in corpore eingefunden, um ihren neugewählten
Rabbiner abzuholen und an seinen neuen Wirkungsort in der Gallusstadt
zu geleiten. Noch verband kein Isar-Rhone-Expreß in vier Stunden die
bayerische Landeshauptstadt mit dem ostschweizerischen Kantonshauptort.
Doch stand damals im Kanton St. Gallen schon seit ein paar Jahren — somit

188



vor der "gesamtschweizerischen Judenemanzipation von 1866 und 1874 —
ein Gesetz in Kraft, das der aufenthaltsreehtlichen Diskriminierung der
Juden ein Ende gemacht hatte. Nach Erlaß war es auf Anordnung des
Landammans und Regierungsrats nicht nur in den Gemeinderatskanzleien
aufgelegt, sondern auch in allen Kirchen verkündet worden. Zudem besaß
der Große Rat von 1861 an die Ermächtigung, «nichtchristlichen
Religionsgenossenschaften innert den Schranken der Sittlichkeit und der staatlichen
Ordnung die freie Ausübung des Gottesdienstes zu gestatten». Diese
Rechtsvorschriften bildeten die notwendige Voraussetzung für eine neuerliche
Ansiedlung und Glaubensausübung von Israeliten in der Gemeinde St.
Gallen. Seit den Judenvertreibungen und -Verbrennungen des Mittelalters
hatten diese in der Gallusstadt nicht mehr festen Fuß fassen können, und
was sich nun an Israeliton hier rekrutierte, stammte großenteils aus der
vorarlbergischen Gemeinde Hohencms und verschiedenen Orten Deutschlands.

Die Mehrheit der jungen israelitischen Gemeinde wollte anfänglich nur
einen Religionslehrer, der auch als Schächter fungieren könne, anstellen.
Daß man sich dann doch für die Wahl eines Rabbiners (und daneben eines
Schochets) entschied, dürfte von ausschlaggebender Bedeutung für die
weitere Entwicklung der Judenheit. St. Gallens und ihres Gemeindelebens
geworden sein. Engelbort, obschon er seine Ausbildung nicht in einem der
zu jener Zeit erst im Entstehen begriffenen deutschen Rabbinerseminare
erhielt, hatte bekannte Rabbiner, so unter anderm Michael Sachs, zu Lehrern,
hörte in Berlin bei Leopold von Ranke und promovierte an der Universität
Marburg mit einer Dissertation über das Thema «Das negative Verdienst
des Alten Testaments um die Unsterblichkeitslehre». In den 33 Jahren seines
Wirkens in St. Gallen hat er am Aufbau der dortigen israelitischen Gemeinde
maßgeblich und initiativ mitgewirkt und ihre Belange nach außen, so unter
anderm in der Schächtfrage, intelligent und tatkräftig verfochten. Als
beredter Prediger, Berater und Vertrauensmann seiner Gemeinde genoß
dieser in der Nähe von Kassel geborene, jedem Extremismus jüdischer
Theologie abholde Rabbi des 19. Jahrhunderts auch in der christlichen
Welt Achtung und Sympathie. Ohne die Unterstützung seitens eidgenössischer

und kantonaler Amtsstellen, ja eines schweizerischen Bundesrats
wäre sein 1875 erschienenes Werk «Statistik des Judentums im deutschen
Reiche ausschließlich Preußens und in der Schweiz» — das erste dieser Art
— wohl kaum zustandegekommen.

Ein ganzes Jahrhundert nach Gründung der israelitischen
Religionsgenossenschaft St. Gallen hat nun Dr. Lothar Rothschild deren Geschichte
geschrieben. Als derzeitiger Rabbiner der St.-Gallcr Judenschaft —
zwischen Engelberts Tod und Rothschilds Amtsantritt im Jahre 1943 liegt
nur noch das Wirken von Dr. Emil Schlesinger und die kürzere Rabbinats-
vertretung durch Max Rosenthal — ist er den Anfängen und dem Werdegang

dieser jüdischen Gemeinde mit deutlich spürbarem Interesse für die

189



Entstehung ihrer Institutionen, ihren Platz innerhalb des zeitgenössischen
Judentums und die Beziehungen zur christlichen Umwelt nachgegangen.
Seine gediegen redigierte, gehaltvolle Jubiläumsschrift, auf deren
Forschungsresultate sich auch die hier vorausgeschickten Angaben stützen,
entwirft das Bild einer modernen jüdischen Gemeinde, für die namentlich
die folgenden Wesensmerkmale kennzeichnend zu sein scheinen:
verhältnismäßig ruhige, stabile Gesamtentwicklung, religiös-fortschrittliche Praxis
im Sinne der «gemäßigten Reform» und eine über ihre rein numerische
Größe weit hinausgehende Bedeutung. Gerne läßt sich der Loser durch den
kundigen Führer an den großen und kleinen Begebenheiten der letzten
hundert Jahre vorbeiführen. Ganz im Vorbeigehen notiert man sich, daß
von der Gründungsversammlung die Einführung des Sonntagsgottesdienstes
ernstlich erwogen wurde, daß später nur aus Rücksicht auf eine starke
Minderheit von der Abschaffung der zweiton Feiertage an den Hauptfesten
Abstand genommen wurde und die St.-Galler Juden bei der Auslese eines
für sie passenden Gebetbuches sich als sehr anspruchsvoll erwiesen.

Die Festschrift ist offensichtlich nicht nur für einen lokalen Kreis von
Interessierten verfaßt. Obschon alle wichtigen Etappen im Leben der «Israelitischen

Religionsgenossenschaft St. Gallen» (seit 1906 «Israelitische Kultus-
gemeinde», seit 1946 «Israelitische Gemeinde» benannt) dargestellt sind
(Erwerb und Einweihung eines eigenen Friedhofes, Bau der Synagoge etc.)
und auch das Detail dabei nicht zu kurz kommt, ist daraus keineswegs
eine reine Vereinschronik geworden. Der Autor hat es vielmehr verstanden,
das engere Untersuchungsobjekt in den allgemeinen historischen Ablauf,
den «Strom der Zeit», einzubetten. Zumal die geistesgeschichtlichen Linien
im Judentum des 19. Jahrhunderts sind kräftig ausgezogen und verleihen
den geschilderten Vorgängen in der St.-Galler israelitischen Gemeinde Relief
und Perspektive. Mancher Leser wird vielleicht empfinden, daß hinter der
Aufzeigung der ideengeschichtlichen Zusammenhänge und des institutionellen

Wachstums die Soziologie des St.-Galler Judentums darstellungsmäßig
sehr stark zurücktritt und auf eine Porträtierung von Persönlichkeiten, die
sich in diesen hundert Jahren in der Gemeinde hervortaten, zugunsten einer
globalen Schilderung so gut wie gänzlich verzichtet wurde. Gern hätte man
auch noch etwas mehr über das Verhältnis der Kultusgemeinde zur separaten
Botgemeinschaft der aus Rußland eingewanderten Juden (Adas Jisroel),
die 1919 sogar eine eigene Synagoge errichteten, vernommen.

Sicherlich ist der hohe Rang des Ethischen in der jüdisch-liberalen
Weltanschauung des Verfassers und möglicherweise auch seine Amtsstollung
nicht ganz ohne Einfluß geblieben auf die Art seiner Historiographie, welche
alles Wertende im Hinblick auf Personen und eine starke Akzentsetzung
eher meidet. Die Verfehlungen der Christen den Juden gegenüber sind nur
ganz vereinzelt in sehr vornehmen, obzwar unmißverständlichen Formulierungen

festgehalten, wie umgekehrt die Schwächen jüdischer Menschen —
vor allem im Kapitel «Anfängliche Schwierigkeiten» — mehr beiläufig ont-

190



hüllt werden. Als eine wohlgelungene Festschrift, deren engere Thematik
dem Autor Anlaß zu vielfältiger und zwangloser Belehrung gab, bildet «Im
Strom der Zeit» einen wertvollen Beitrag zur Erforschung des neueren
Judentums. Sie läßt daneben jene Epoche erneut lebendig werden, da man
vom «Geist der Humanität» viel, ja alles erwartete. Der Arbeit sind eine
Anzahl interessanter photographischer Abbildungen und 36 Seiten Anhang
mit Anmerkungen zum Text, darunter Zitate von Bundesrat Dubs, Gottfried

Keller, Prof. Heim und Prof. Hilty, beigegeben. Herbert Raff

W. D. Davies, The Setting of the Sermon of the Mount. Cambridge University
Press, 1964, 547 S.

In einem einleitenden Abschnitt I (S. 1—13) werden Methoden und
Ergebnisse der neueren Bergpredigtforschung dargelegt, und die sich daraus
ergebenden wichtigsten Fragestellungen werden in den folgenden fünf
großen Abschnitten erörtert. Dabei geht es nicht um analytische Behandlung

der Einzelüberlieferungen, sondern um den geistosgeschichtlichen
Hintergrund der Bergpredigt des Matthäusevangeliums, der unter reicher
Verwertung der einschlägigen Literatur und mit kritischer Selbstdisziplin im
Urteil aufgehellt wird. Zeichen der wissenschaftlichen und formalen
Gediegenheit des Werkes sind auch die reichhaltige Bibliographie (S. 481—504)
und die umfangreichen Indizes (S. 505—547).

In Abschnitt II (S. 14—108) wird die Stellung und Funktion der
Bergpredigt im Matthäusevangelium selbst besprochen. Die oft vertretene
Annahme einer bewußten, schematischen Anwendung von Pentateuchmotiven
(Fünfbucheinteilung, Exodusmotive) wird zwar in Zweifel gestellt, gewisse
Tendenzen weisen aber im Verein mit anderen Indizien auf die Eigenschaft
der Bergpredigt als der «neuen Tora» Christi als des eschatologischen Gesetzgebers.

Doch wird diese Funktion Christi nicht auffällig und isoliert
betont, sie erscheint vielmehr im Rahmen der Gesamtfunktion des Christus.
Dieses Ergebnis wird in III (109—191) anhand einer Betrachtung der mes-
sianischen Hoffnungen der Umwelt bestätigt. Das «neue Gesetz», bzw. der
«neue Bund» wurden nicht so sehr in inhaltlicher Hinsicht dem «alten»
gegenübergestellt, sondern eher bezüglich des Geistes, in dem der Gehorsam
geleistet wird. Von den zeitgeschichtlichen religiösen Strömungen scheidet,
wie IV (S. 191—315) gezeigt wird, die Gnosis als bestimmender Faktor für
die Ausprägung der Bergpredigt aus. Mit den Qumrantexten hingegen
ergeben sich mancherlei Berührungen. Doch urteilt der Verfasser gewiß
richtig, wenn er diese eher den Einzelelementen und der eschatologischen
Grundeinstellung in der gemeinsamen Tradition als einer direkten
Beeinflussung zuschreibt, wobei sich auf dieser gemeinsamen Basis für das
praktische Gemeindeleben auch ähnliche Fragen ergaben. Jedenfalls sind
derartige sektiererische Einzelmaterialien bei Mt. dem christlichen Universalismus

integriert. Wirklich entscheidend für die Prägung der Bergpredigt —
und hier liegt das Hauptanliegen der Arbeit — war aber die rabbinische

191



Neukonsolidierung in Jamnia nach dem Jahre 70 n. Chr. Auf jüdischer wie
christlicher Seite ergab sich die Notwendigkeit praktischer Organisation
und polemisch-apologetischer Auseinandersetzung, ja grundsätzlicher
Selbstdefinition, Bedingungen, die auf beiden Seiten nicht nur zu ähnlichen,
sondern geradezu korrespondierenden Schritten führten. Hier, in dieser
Situation, ist der «Sitz im Leben» der Bergpredigt als der «neuen Tora» des
«Messias» Jesus zu suchen. Innerchristlichcn Auseinandersetzungen — wie
für und wider Paulus — kommt hingegen keine große Bedeutung zu, wie
in Y (S. 316—414) dargelegt wird. VI (S. 415—435) stellt die Bergpredigt
in den Rahmen der Funktionen Christi als des osehatologischen Predigers,
des Lehrers und schließlich als des Mittlers des neuen Bundes dar, und
S. 437—440 folgen «conclusions», die in ihrer Spannweite weit über den
durch den Titel abgesteckten Bereich hinausgehen. Gerade hier, aber auch
bei. den übrigen Abschnitten, würde man eine etwas markantere Stellungnahme

und etwas straffere Zusammenfassungen begrüßen, so sehr auch die
Besonnenheit und Umsicht des Autors Bewunderung verdient.

Von besonderem Wert sind auch die Appendices: I—II bieten Mekilta-
stellcn in Übersetzung, III (S. 443ff.) behandelt Mt. 1—2, IV (S. 445) Jes.
4, 12 und die Frage des präexistenten Messias, V—VI das Problem der
Tora in der messianischen Zeit, VII (S. 450) galiläisches und judäisches
Judentum, VIII (S. 451—453), Mt. 6, 13, IX Gal. 1, 18, X (S. 455—457)
das Verhältnis Rabbi-Schüler, XI die «Weisheitssprüche» Jesu, XII (S.

460ff.) den Einfluß von «Katechismen» auf die Evangelien, XIII Mk. 10, 12,

XIV (S. 463f.) den Einfluß synoptischer Worte auf Johannes, und XV
(S. 464—480) bietet schließlich eine eingehende Besprechung der Werke von
H. Riesenfeld (The Gospel Tradition and its Beginnings, London 1959)
und B. Gerhardson (Memory and Manuscript, Uppsala 1961). J. Maier

Ernst Hammebschmidt: Stellung und Bedeutung des Sabbats in Äthiopien.
(Stuclia Delitzschiana, Band 7.) .1963. XV und 82 S. Engl, brosch.
DM 18.—. Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart.

Der Verfasser, der sich seit Jahren innerhalb der Semitistik besonders
mit der Geschichte und Literatur Äthiopiens beschäftigt, zeichnet hier (von
den wesentlichen Merkmalen des israelitisch-jüdischen Sabbats ausgehend)
das Bild der äthiopischen Sabbatobservanz, wie es sich in den hauptsächlichsten

Quellen darstellt.
Da den Äthiopiern wegen der Sabbatbeobachtung immer wieder der

Vorwurf dos «Judaismus» gemacht wurde, versucht der Verfasser, den Charakter
des äthiopischen Sabbats aus den Quellen herauszuarbeiten und den Unterschied

zur israelitisch-jüdischen Sabbatbeobachtung deutlich zu machen.
Der Sabbat ist danach nicht einfachhin eine Überlieferung, die der «judai-
sierten Religionsform» des vorschristlichen Äthiopien entstammt, sondern
ein Stück altchristlichor Ordnung, das von den Äthiopiern bis zum heutigen
Tag auch immer als solches verstanden wurde.

192


	Rezensionen

