Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Die Einheit der Testamente

Autor: Schmid, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

natiirliche Olbaum, der von Gott geschaffen wurde, damit die
wilden Olbdume — das sind wir alle —, Christen und Heiden,
Mohammedaner und Buddhisten —, indem sie zur Veredlung ihm
aufgepfropft werden in Jesus Christus, am ewigen Heil teilnehmen
kénnen.

DIE EINHEIT DER TESTAMENTE

Von HeErBERT ScHMID, Kaiserslautern

Im ersten Teil dieses Aufsatzes sollen zunidchst Friedrich Milden-
bergers Ausfiihrungen in seiner Habilitationsschrift fiir Systema-
tische Theologie «Gottes Tat im Wort» mit dem Untertitel « Erwa-
gungen zur alttestamentlichen Hermeneutik als Frage nach der
Einheit der Testamente» (Gilitersloh 1964) wiedergegeben werden.
Im zweiten Teil folgt eine Stellungnahme dazu.

Mildenberger bemiiht sich in einem ersten Arbeitsgang um
ein angemessenes Verstehen des alttestamentlichen Zeugnisses;
dann versucht er, vom Neuen Testament ausgehend, die Voraus-
setzungen seines Verstehens theologisch nachzuweisen und zu be-
griinden.

a) Der erste Arbeitsgang trigt die Uberschrift « Gottesgeschichte
und Gesetz». Mildenberger stiitzt sich auf Gerhard von Rads «Theo-
logie des Alten Testaments», vor allem auf den III. Hauptteil des
2. Bandes (Miinchen 1961), in dem das Verhéiltnis der beiden Te-
stamente bestimmt wird. Er geht aber auch eigene Wege. Ab-
hingigkeit und Eigenstindigkeit sollen im folgenden nicht prézi-
siert werden. Im Anschlull an die historisch-kritische Methode ver-
steht Mildenberger die alttestamentlichen Texte als Dokumente

150



einer vergangenen Geschichte, die auf diese Geschichte hin zu be-
fragen sind. Das vergangene Geschehen wird in der Vorstellung
kritisch vergegenwiirtigt. Die Texte sind aber auch AuBerungen
des Jahweglaubens, der nicht so sehr durch Individuen als viel-
mehr durch sakrale Institutionen, die nicht nidher erlautert werden,
bestimmt sein soll. Die angemessene Forschungsmethode ist die
iiberlieferungsgeschichtliche, «die nicht die Personlichkeit des
Autors, sondern die Gruppe und ihre Lebensformen als das die
Literatur hervorbringende Subjekt in die Mitte der Betrachtungs-
weise riickt» (S. 19). Das eigentliche Objekt der wissenschaftlichen
Bemiihung sei die Geschichte des Jahweglaubens, dessen Uber-
lieferungen selbst Geschichte zum Gegenstand haben. Infolgedessen
geht es auch um die Geschichte Israels selbst. Das geschichtliche
Erleben ist fiir den Jahweglauben von entscheidendem Gewicht.
Der Jahweglauben stellte aber auch Geschichte dar, die Unhistori-
sches enthilt. Wenn sich Israel falsche Vorstellungen vom Ablauf
seiner Geschichte gemacht hat, so lassen diese dennoch auf ein be-
stimmtes Glaubensbewulitsein schliefen. Damit werden die Texte
nicht nur auf die Geschichte, sondern auch auf den Jahweglauben
hin befragt. Israel weill sich durch seine Gottesbeziehung konsti-
tuiert. «Dal sich dieses Wissen in Schilderung von geschichtlichem
Geschehen ausspricht, das sich in unserem kritisch erstellten Wirk-
lichkeitszusammenhang nicht verifizieren 143t, darf uns nicht davon
abhalten, der hier angesprochenen Gottbeziehung weiter nachzu-
gehen» (S. 26). Israel gewann sein Gemeinbewuftsein nicht durch
das Erleben einer gemeinsamen Geschichte, denn es seien verschie-
dene Gruppen gewesen, die die Errettung am Schilfmeer, die Got-
tesbegegnung am Sinai oder die Landnahme vom siidlichen Ost-
jordanland aus erlebten oder die einzelnen Erzvétergestalten ver-
ehrten. Durch seine Uberlieferung, etwa durch das sogenannte
kleine Credo in Dtn 26, 5b—9, wird Israel zu Israel. Diese Uberlie-
ferung ist Bekenntnis und Verkiindigung. Israel ist nicht einfach
das historische Volk. «Dieses Volk ist vielmehr da in seiner Uber-
lieferung von Gottes Geschichtshandeln, und indem sich das Volk
oder der einzelne in diesem Volk mit dieser Uberlieferung identi-
fiziert, wird Israel» (S. 28). Dennoch ist die Frage nach der histori-
schen Wahrheit der Uberlieferungen Israels nicht iiberholt.

151



Wie kam es zu den verkiindigend-bekennenden Uberlieferungen ?
Sie gehe auf die Feste zuriick. An Passa war die jeweilige Genera-
tion das Israel des Auszugs, beim Laubhiittenfest das Israel der
Wiistenwanderung usw. Durch die Zusammenordnung der gefeier-
ten Ereignisse soll Israel die Konzeption der linearen Geschichte
gewonnen haben. Die damaligen Gottestaten werden im Wort er-
innert und gegenwirtig. Das Schilfmeerereignis habe deswegen
eine so grole Bedeutung erlangt, obgleich es nur eine kleine Gruppe
betraf, weil eine schopferische Personlichkeit beziehungsweise ein
inspirierter Verkiindiger dieses Geschehen als Gottestat erfal3te
und deutete. «Die historische Wirklichkeit, die der israelitischen
Uberlieferung zugrunde liegt, besteht demnach beim Schilfmeer-
ereignis in einem tatséchlichen Geschehen und dem prophetischen
Element der Deutung, das der kultischen Repriasentation vorge-
geben ist» (S. 37).

Eine fatale Alternative sei heute, entweder mit Israel das jewei-
lige berichtete Geschehen als von Gott bewirkt zu glauben oder
den Glauben Israels unter vergangene Bewultseinsvorginge ein-
zureihen. Mildenberger wendet sich gegen die Position W. Pannen-
bergs (Offenbarung als Geschichte, Kerygma und Dogma, Beiheft 1,
1961, mit weiteren Beitrigen von R. Rendtorff, W. Wilckens und
T. Rendtorff), der der Ansicht sei, dal die Erschlossenheit der
Wirklichkeit als Geschichte mit der biblischen Offenbarung un-
trennbar verkniipft sei. Gott lieBe VerheiBungen ergehen, die dann
erfiillt wurden. Das verheilende Wort und die Erfiillung legitimie-
ren sich gegenseitig. Diese Korrespondenz ermdogliche eine in-
direkte Selbstoffenbarung Gottes, die grundsétzlich jedermann zu-
ginglich sei. Die Frage ist jedoch, ob die historische Forschung
das offenbarungsgeschichtliche Geschehen erfassen kann. Milden-
berger verneint diese Frage, weil das Gotteshandeln der Uberliefe-
rungen eine aktuelle Bedeutung hat, indem es die Gegenwart be-
stimmend zur Identifikation auffordere. Dabei sei es moglich, sich
in den israelitischen Bauern hineinzudenken, der das Credo in
Dtn 26, 5b-9 spricht, um auszumachen, was Gottes Geschichts-
handeln fiir ihn bedeutet haben mag. Wir selbst sind aber nicht
dieser Bauer, und damit scheint der Zugang zu dieser Sache ver-
schlossen zu sein.

152



Um einen Zugang zu finden, wendet sich Mildenberger dem Ziel
der Geschichtstaten Gottes in der prophetischen Uberlieferung zu.
Mit von Rad ist Mildenberger der Ansicht, dal} die Propheten das
Heilshandeln der Vergangenheit auller Kraft setzten und die Exi-
stenz Israels in dem Glauben an ein zukiinftiges, eschatologisches
Heilshandeln Gottes begriindeten. Die hiufig bezeugte Datierung
des Ergehens des Prophetenwortes 1af3t erkennen, dal} die Stunde
bezeichnet wird, in welcher Gottes Handeln durch sein wirksames
Wort angehoben hat. Die Zukunft wird fiir die Entscheidung des
Glaubens erdffnet. Die Verschlossenheit gegeniiber dem Wort ruft
das Gericht herbei. Das eschatologische Handeln Gottes wird in der
Vorstellungswelt alter Uberlieferungen, wie eines (neuen) Exodus,
eines (neuen) Bundes usw., angesagt.

Gesetz und Erwihlung gehoren zusammen. Das apodiktische
Recht will das durch Jahwes Geschichtshandeln gestiftete Verhalt-
nis erhalten. Die sittliche Integritdt ist Voraussetzung fiir das Be-
stehen des Verhiltnisses zwischen Jahwe und Israel. Durch Israel
soll aber auch Gottes Wirklichkeit unter den Vélkern bekannt ge-
macht werden (Ex 19, 3ff.). Dies soll zunéchst durch exemplari-
schen Gehorsam geschehen. Da Israel diese Forderung nicht erfiillt
habe und das Ziel seiner Erwihlung schuldig geblieben sei, ist die
prophetische Verkiindigung Ansage des Gerichts durch die Welt-
michte. Das Gesetz schlieBt den Ubertreter von der Gemeinschaft
mit Gott aus. Wieso konnten aber die Propheten ein neues Heils-
handeln Gottes ansagen? Da sich das Gericht unter den Augen der
Volker abspielte, will Gott um seines heiligen Namens willen han-
deln, der unter den Vélkern entweiht wurde (Ez 36, 16-28). In
diesem Zusammenhang streift Mildenberger die Messiaserwartun-
gen in Jes 9 und 11. «So griindet die prophetische Hoffnung allein
in Gottes Gottheit, welche den Widersinn der Gegenwart iiberwin-
den wird» (S. 67). Damit ist das alttestamentliche Zeugnis des
Gotteshandelns unabgeschlossen.

Es erhebt sich nun die Frage nach der Einheit des alttestament-
lichen und neutestamentlichen Zeugnisses. Mildenberger will die
Behauptung, der Gott des Alten Testaments sei der Vater Jesu
Christi, und die stindige Berufung des Neuen Testaments auf das
Alte einsichtig machen. Von Rad sieht iiberlieferungsgeschichtlich

153



im Alten Testament keine kontinuierliche Entwicklung. Das Auf-
kommen der eschatologischen prophetischen Verkiindigung stelle
eine Ziasur und eine neue heilsgeschichtliche Etappe dar. Die Auf-
nahme des Alten Testaments durch das Neue sei analog der charis-
matisch-eklektischen Aufnahme der Erwéhlungstraditionen durch
die Propheten. Das Neue Testament wire dann der 3. Abschnitt
der Uberlieferungsgeschichte des Alten Testaments. Wie steht es
nun mit der Beziehung von alttestamentlicher Erwartung und
neutestamentlichen Heilsgeschehens? Die juidische Interpretation
erinnert daran, dal das Alte Testament nicht als Verheiung auf
das Neue Testament hin verstanden werden mul}. Es laflt sich
somit nicht beweisen, dall das Ziel des Alten Testaments Gottes
Tat im Kreuz Christi sei. Die Kontinuitdt der Gottesgeschichte
«muB} sich vielmehr in der die Gewissen treffenden Verkiindigung
bewéahren» (S. 78). Die Einheit der beiden Testamente erweist sich
in der Verkiindigung der Gottesgeschichte. «(Wenn dieser Gott des
Alten und des Neuen Testaments derselbe Gott ist, so wird sich
an der Weise dieses Handelns seine Selbigkeit aufzeigen lassen»
(S. 78). Sie besteht vor allem darin, dal sich in beiden Testamenten
verkiindigende Vergegenwartigung Gottes findet. Die Gegenwart
Gottes konne nicht in der Sinnhaftigkeit irgendeines Geschehens
aufgezeigt werden. «Vielmehr wird die Gegenwart als Gottes Han-
deln erfal3t, daB} in der Verkiindigung jener Zeit des Gotteshandelns
dessen Anspruch auf die Gegenwart vernommen wird» (S. 80).
Die Zeit des neutestamentlichen Gotteshandelns ist die Zeit der
Vollendung des alttestamentlichen Anfangs. Das Analogon ist die
verkiindigende Vergegenwirtigung. Durch beide Testamente zieht
sich eine Verkiindigungsgeschichte (H. Diem). Das Recht einer
typologischen Auslegung als Sprachméglichkeit ist damit begriin-
det. Der Gegensatz zwischen beiden Testamenten liegt darin, daf3
Gott in dem neutestamentlichen Christusgeschehen das menschliche
Versagen grundsatzlich iiberholt hat. Die Welt hat ihren Bestand
in dem Ende, welches Gott im Kreuz Jesu Christi dem vergeblichen
menschlichen Bemiihen gesetzt hat. Das Gesetz ist aufgehoben.
Das anfingliche Gotteshandeln ist durch das vollendete Gotteshan-
deln bewahrt und bekréftigt auf Gottes Zukunft hin.

b) Im Neuen Testament werden alttestamentliche Texte als

154



weissagendes Wort auf die durch das Gekommensein des Christus
gepriagte Gegenwart der Kirche verstanden. Bei der christologi-
schen Auslegung geht es auch um die Gemeinde des Christus, die
das wahre Israel darstellt und der somit die Schrift gehort. Die
Kirche versteht diese Schrift im Geist Christi richtig. Das Pneuma
der Schriftauslegung sei «der Lebenszusammenhang..., in wel-
chem die durch das Christusgeschehen begriindete Gemeinde das
Alte Testament verstehen kann als das Wort, in dem sie ihre
eigene Gegenwart zur Sprache zu bringen vermag» (S. 96). Die
neutestamentliche pneumatische Schriftauslegung ist uns aber
heute nicht mehr moglich, da sie nicht den Literalsinn wahrt und
die Auslegung jegliche Evidenz entbehrt. Ist aber pneumatische
Exegese mit Kvidenz moglich? Pneumatische Exegese heute er-
fragt nichts anderes als den Literalsinn der alttestamentlichen
Texte. Dabei sind in den Worten der Schrift die Zeugen zu ent-
decken und zu vernehmen, damit es zu einer Kommunikation in
der Sache kommt. Die Sache ist aber nicht einfach mitteilbar, es
sei denn, der Gott dieser Geschichte mache sich selbst evident.
Der Text ist in die Gottesgeschichte einbezogen. Die Wirklichkeit
der Gottesgeschichte greift durch den Text nach unserer Wirklich-
keit. Die Frage nach der Kontinuitit der Verkiindigungsgeschichte
148t sich aber historisch nicht entscheiden.

Der Literalsinn eines Textes kann nur erfalit werden, wenn er
auf das Geschehen der Selbstvergegenwirtigung der Gottesge-
schichte hin verstanden wird. Gottes Handeln am Schilfmeer ist
darum eindeutig als sein Handeln bestimmt, weil es als solches
angesagt, verkiindigt und bekannt wird. Im Wort wird das Ereig-
nis zum Anspruch. Die Wirklichkeit erschlieBt sich fiir Israel durch
das Wort als Geschichte. «So geht Gottes Handeln ins Wort ein,
um als solches Wort die Gegenwart derer, die durch dieses Han-
deln betroffen sind, zu bestimmen» (S. 118). Das Ziel des Gottes-
handelns ist Gottes Mit-Sein mit dem Menschen. Gottes Anfang
wartet auf die Entsprechung Israels. Auch die Volker, denen Gott
durch Israel nahe kommen will, warten. Kann Israel diese Ge-
rechtigkeit, die Gottes Anfang von ihm fordert, aufbringen? Die
prophetische Antwort lautet: Nein (Jes 5). Gott wird sie selbst
erfiillen und damit das Versagen Israels ausgleichen. Dies sei die

155



christologische Spitze des Alten Testaments. Israel als Ganzes ist
die Prafiguration Christi.

Die Kirche riickt nach 1 Petr 2, 1-12 in die Funktion Israels
ein. Die Gottesgeschichte ist in dem Geschehen vollendet, das in
der Verkiindigung von Jesus Christus vergegenwértigt wird. «In
der Zuordnung der Kirche zu Jesus Christus sehen wir also entfaltet,
was in Israel zusammenfiel» (S. 126). Im Judentum entscheidet
die Stellung zum Gesetz iiber den Anteil an der zukiinftigen Gottes-
herrschaft. Bei Jesus hingt er von dem Verhéltnis zu seiner Person
ab. Jesus stellte sich dem Recht der Forderung Gottes, indem er
sich der judischen Religionsgemeinschaft, die dieses Recht repré-
sentiert, stellte. Thre Forderung erkannte er nicht an, sondern
stellte sich auf die Seite der AusgestoBenen. Fiir sie trug er den
Konflikt aus. Im Tod Jesu ist beides festgehalten: das Recht der
Forderung, die nicht hinfallen kann, weil Gott den Anfang setzte,
und ihre Bestreitung, weil diese Forderung gerade verhinderte, was
sie intendierte: Gottes Reich. In Jesu Tun vollendet sich die
Gottesgeschichte, die aber damit nicht einfach zu Ende ist.

Gottes Verborgenheit ist die Verborgenheit des Gottes der
Offenbarung. Gott macht sich in der Verkiindigung seiner Ge-
schichte selbst bekannt und erschliel3t das gegenwértige Geschehen
als sein Werk. Der offenbare Gott ist der Gott der Erzviter, Davids,
der Gott iiber Israel. Er trigt den Namen seiner Erwéahlten. Der
Name ist Inbegriff der Gottesgeschichte, in welcher dieser Gott
sein Mit-Sein mit den Menschen verwirklicht. Der Name kann
aber auch zu einem Gegeniiber Gottes werden (Ez 36, 161f.). Sein
Name verbiirgt das Heil. Ist das nicht eine Spaltung des einen
Gottes? «Der Glaube riickt so Gott gegen Gott» (S. 140). Gott
hat sich mit seinem Namen bekannt gemacht als der Gott, der
das Heil will. Sein Name ist der heilige, dreieinige Name.

11.

Das besondere Verdienst Mildenbergers liegt darin, daf er im
Anschlul an Gerhard von Rad und Hermann Diem durch die
Begriffe der Gottes- und Verkiindigungsgeschichte, mit dem Merk-
mal der verkiindigend-bekennenden Vergegenwértigung, eine beide

156



Testamente umfassende Konzeption entwirft, die durch alt- und
neutestamentliche Untersuchungen in Details fundiert wird. Jesus
Christus wird — mit Recht — nicht einfach als die Erfiillung der
Messiaserwartungen gesehen, sondern mit Hilfe der Satisfaktions-
theorie in die im Alten Testament anhebende Gottesgeschichte
eingefiigt. Der Ubergang von dem Gott, der seinen Namen kundtut,
zu dem dreieinigen Gott (S. 137—142) ist im Gegensatz zu den mei-
sten iibrigen, oft sprachlich nicht ganz einfachen Ausfithrungen
eher erbaulich als logisch-zwingend. Ungeniigend erscheint mir die
Definition des Pneumas als eines Lebenszusammenhanges (S. 96).
Wie jede theologische Systematik, so lassen sich auch die Ausfiih-
rungen Mildenbergers anfechten, da ja das Alte und auch das Neue
Testament sehr komplexe Groflen sind, deren «Theologie» sich
schwerlich iiber einen Leisten schlagen 1aBt. So fragt es sich —
was das Alte Testament anbelangt —, ob alle Texte verkiindigend-
bekennend sind, wie zum Beispiel die Aufzdhlung von Davids
Helden in 2 Sam 23, 8ff. und anderes mehr. Dal} die alttestament-
lichen Texte nicht so sehr durch Individuen als vielmehr durch
sakrale Institutionen — gemeint sind wohl die vorstaatliche soge-
nannte Zwolfstdimmeamphiktyonie, der Bundeskult und derglei-
chen — bestimmt seien, ist mir sehr fraglich. Die komplexen Krz-
vateriiberlieferungen sind gewill nicht aus kurzen bekenntnismé-
Bigen Formulierungen (vgl. Dtn 26, 5b) entstanden, sondern aus
Sagen, die vom Jahwisten, vom Elohisten, dem Deuteronomiker
und dem ersten Verfasser der Priesterschrift in religiosen Krisen-
zeiten gesammelt und in einer jeweiligen bestimmten theologischen
Sicht dargeboten worden. So ging es wohl in der urspriinglichen
Kultsage von «Isaaks Opferung» (Gen 22) um die Ablésung des
Menschenopfers durch das Tieropfer (Verse 2—6. 9—12a. 13. 14).
Durch die Uberschrift in Vers 1a und die Endform des Textes wird
Abraham im Zusammenhang der elohistischen Quelle auf eine
schwere Probe gestellt. Sein Gehorsam bewéhrt sich in der Ver-
suchung (Vers 12b). Mit dem Kult hat der jetzige Text gar nichts
mehr zu tun, es sei denn, man versteht nicht Rituale und Kult-
lesungen als kultische Texte, sondern jeden Text, der spéter einmal
in der Synagoge als Lesung diente. Insofern wére der ganze Penta-
teuch ein «kultischer Text». Die theologische Ausrichtung lil3t

157



in den Verfassern der Quellenschriften geprigte Personlichkeiten
vermuten, durch die es vielleicht sogar zu Schulbildungen kam.
Auch der Verfasser der nach vorne schwer abgrenzbaren Thron-
nachfolgegeschichte (2 Sam 9—20; 1 Koén 1£.), der — &dhnlich wie
in der Novelle von Joseph und seinen Briidern (Gen 37—50) —
Gott als den verborgenen Lenker allen Geschehens erkennt (2 Sam
17, 14), ist ein iiberragender Historiker und Theologe.

Die Entstehung des israelitischen Gemeinbewul3tseins ist sicher-
lich ein historisches Problem. Ob die Sinaigruppe von der Exodus-
gruppe zu trennen ist, ist bei gebiihrender Beachtung der Quellen-
schriften nicht so sicher als man oft annimmt. Der Kern des Ge-
meinbewultseins kommt meines Erachtens gut am Ende des alten
Deboraliedes zum Ausdruck, wo es heillt: « Die dich (ndmlich Jahwe)
lieben, sind wie die Sonne, wenn sie aufgeht in ihrer Pracht» (Ri 5,
31). Ubrigens ist in diesem Lied nicht von zwélf, sondern bloB
von zehn Stimmen die Rede. Wie jede Gemeinschaft, so hatte
auch Israel zu jeder Zeit bestimmte soziologische Strukturen.
Entscheidender als alle Institutionen war aber die Treue zu Jahwe,
der sich im Wort und in Ereignissen, die im Glauben als Gottes-
geschichte verstanden wurden, zu erkennen gab. Der Glaube an
den geschichtsméchtigen, aber auch, wie das Deboralied und das
Meerwunder erkennen lassen, iiber die «Natur» méchtigen Gott,
ermoglichte ein Geschichtsverstdndnis, das notwendigerweise linear
ist, weil der Geschichtsverlauf selbst linear und nicht zyklisch ist.
Die kultischen Feste haben eher ein Geschichtsdenken erschwert,
insofern als alle Jahre wieder die heilsgeschichtlichen Ereignisse
erinnert wurden. Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und
Winter, Tag und Nacht sind sich wiederholende FEreignisse. Sie
werden aber indirekt linear ausgerichtet, wenn der Jahwist sagt:
«Solange die Erde steht, sollen nicht aufhéren Saat und Ernte. . .»
(Gen 8, 22). Dieses lineare Verstindnis ist Voraussetzung der po-
puliren und prophetischen KEschatologie (vgl. Am 5, 18ff.). Das
angekiindigte Gericht und Heil haben, wie das Handeln Gottes in
der Vergangenheit, darin ihren Grund, dall Gott seinem Volk und
den Volkern zugewandt bleibt. Mit Abraham J. Heschel (The Pro-
phets, New York and Evanston 1955) konnte man von Gottes
grundlegender «Anthropopathy» sprechen.

158



PaBit nun das Neue Testament in diese Ausrichtung alttesta-
mentlichen theologischen Denkens? Mildenberger weist mit Recht
auf die judische Interpretation hin, die uns daran erinnert, dal
das Neue Testament nicht als Erfiillung verstanden werden muf}
(S. 75). Es lieBBe sich auch nicht beweisen, dall Jesus von Nazareth
die messianischen Erwartungen in Jes 9 und 11 «erfillt» habe.
Der «Friede ohne Ende» ist mit ihm nicht Wirklichkeit geworden.
Wenn auach das Kommen Jesu im Neuen Testament eschatologisch
verstanden wird, so ist das universale Gottesreich nicht hereinge-
brochen, sondern die Geschichte geht linear weiter — theologisch
gesehen — auf den Tag des Herrn zu, wobei christlich verstanden
der Gekommene und Gegenwirtige auch der Kommende ist. Am
Tag des Herrn werden diejenigen gerechtfertigt, die dem Menschen-
sohn (Dan 7) angehoren (Mk 8, 38). Wie die Manifestation Gottes
in Wort und Ereignis, so ist auch die teleologische Ausrichtung des
(Geschichtsverstandnisses eine Struktur, die christlicher Glaube mit
alttestamentlicher Erwartung gemein hat. Der Grund liegt darin,
daf3 der Gott des Neuen Testaments mit dem im Alten Testament
bezeugten identisch ist (Hebr 1, 1f.), was Mildenberger eingehender
ausfithrt (S. 781f.). Es ist miBverstindlich, von der Zeit der «Voll-
endung» zu sprechen, wenn die Geschichte noch weitergeht, solange
es «Heute» heilt (Hebr 3f.). Ob sich die jeweilige Generation in
der Endzeit lebend glaubt oder nicht, ist eine andere Frage. Im
Anschlull an A. J. Heschel, aber iiber diesen jiidischen Theologen
und Philosophen hinausgehend, wiirde ich sagen, dall Gottes
«Anthropopathy» im Kreuzesgeschehen — einem geschichtlichen
Ereignis — seine Vollendung im Sinne der Satisfaktionstheorie,
wie sie in Jes 53 zum Ausdruck kommt, gefunden hat. Ubrigens
soll damit nicht gesagt sein, dafl der « Knecht» nicht als «corporate
personality» verstanden werden kann. Es ist aber Vollendung der
«Anthropopathy» wenn Gott selbst in der Tat die Satisfaktion
leistet.

Im zweiten Arbeitsgang ist die Forderung Mildenbergers, die
Zeugen kennenzulernen, damit es zu einer Kommunikation in der
Sache kommt, sehr beherzigenswert. Wird die Sache in Sagenform
ausgedriickt, so ist selbstverstindlich die historische — oder bei
Natursagen die naturwissenschaftliche — Fragestellung nach dem

159



sogenannten Kern nicht adidquat. Es mull entsprechend der Gat-
tung eines Textes nach seiner Intention und damit nach der «Wahr-
heit» gefragt werden. Als Grundregel koénnte gelten, dafl jeder
Text seine Didaktik in sich selbst habe. Unter den Zeugen sind
auch die Redaktoren und Uminterpreten zu héren. Welche Stimme
maBgebend ist, mull von Fall zu Fall von der Sache her entschieden
werden.

Iis ist zu fragen, ob Mildenberger durch den Begriff der «Voll-
endung» die Imperative in 1 Petr 2, 1-12 zu sehr unterdriickt
(S. 124—126). Allerdings ist es beachtlich, dafl bei der Aufnahme
der Erwihlungsproklamation in 1 Petr 2, 9 die Bedingung «Und
nun, wenn ihr auf meine Stimme hort und meinen Bund haltet,
so sollt ihr vor allen Volkern mein Eigentum sein...» (Ex 19, 5)
fallen gelassen wurde und es statt dessen im Indikativ heil3t: «Ihr
aber seid das ,auserwihlte Geschlecht. . .». Freilich ist die Bedin-
gung in Ex 19,5 nicht typisch fiir das Alte Testament. Beim
Dekalog geht im Vorspruch der Indikativ den Verboten und Ge-
boten voraus (Ex 20 und Dtn 5), was auch der neutestamentlichen
Reihenfolge von Indikativ und Imperativ entspricht. Ein nomi-
stisches Verstdndnis des Alten Testaments stellt eine Verkiirzung
dar.

Wenn das Neue Testament nicht notwendigerweise als Erfiillung
oder Fortsetzung des Alten Testaments verstanden werden mulb,
so resultiert daraus, dal3 das Alte Testament eine Eigenstindigkeit
und einen Kigenwert gegeniiber dem Neuen Testament hat, wie es
auch ein schwer umschreibbares Proprium gegeniiber seiner zeit-
genossischen Umweltsliteratur enthéilt. In der Kirchengeschichte
erwies sich das Alte Testament immer wieder als ein Korrektiv?,
Man kann vergrobernd geradezu sagen, dafl die Verfilschung der
christlichen Botschaft in dem MalBle zunahm, wie das Alte Testa-
ment an Geltung verlor. Auch das Verstindnis fiir Israel und
Judentum hort auf, wenn das Alte Testament in der Kirche an
Bedeutung verliert oder gar miBachtet wird. Freilich kann auch
eine Judenfeindschaft zur Ablehnung des Alten Testaments fiithren.

1 Siehe meinen Aufsatz: « Das hermeneutische Problem des Alten Testa-
ments», in: C. Schneider, Einheit des Geistes. Jahrbuch der Ev. Akademie
der Pfalz 1964, S. 551f.

160



Die Zuordnung von Kirche und Synagoge und indirekt von dem
christlichen Kanon aus dem Alten und Neuen Testament und dem
jidischen Kanon aus dem Alten Testament kommt zu einem adé-
quaten Ausdruck in dem paulinischen Bild vom kultivierten Ol-
baum, in den wilde Zweige eingepfropft wurden, und in der Rede
von dem endzeitlichen Geschichtsmysterium, wonach Gott das er-
wihlte Israel und die Heiden in den Ungehorsam hineinbannt, um
im Verlauf der Gottesgeschichte an allen Barmherzigkeit zu er-
weisen (Rom 11, 17-32). Auf das Weiterbestehen des alten Gottes-
volkes geht Mildenberger nicht ausdriicklich ein, wozu freilich von
seinem Thema her keine Notwendigkeit besteht. Dennoch schlief3t
die Verbindung von Altem und Neuem Testament irgendwie die
Zusammenschau von Synagoge und Kirche ein. Beide Gemein-
schaften hdngen mit dem Verstindnis von Altem und Neuem
Testament in ihrem Kontakt und Kontrast zusammen. Dal} es
auch Antithesen zum Alten Testament gibt, zeigt unter anderm die
Bergpredigt (Mt 5).

Zum Schlull sei nochmals ausfiihrlicher auf das Analogon der
beiden Testamente, ndmlich der verkiindigenden Vergegenwirti-
gung der Gottesgeschichte, eingegangen. Mildenberger schreibt
dazu S. 82: (Typisch ist aber nicht nur die Sprache der Verkiindi-
gung, typisch ist vielmehr das Verkiindigungsgeschehen in seiner
Begegnung der Gotteszeit mit der jeweiligen Gegenwart. Es gibt
hier die typische Haltung des Glaubens und des Ungehorsams, es
gibt ein typisches Schicksal des Verkiindigers, der glaubenden
Gemeinde, es gibt typische Situationen, in die hinein das Wort
der Verkiindigung ergeht.» Eg soll hier nicht der etwas schillernde
Begriff der «Verkiindigung» und des «Verkiindigens» niher unter-
sucht werden. Vielmehr soll auf Grund dreier biblischer Texte das
Anliegen Mildenbergers nachgepriift werden.

a) In dem hymnischen Ps 95 folgt auf die Selbstaufforderung, im
Kult vor Jahwes Angesicht zu treten, die prophetische Mahnung:
«Heute, wenn ihr auf seine Stimme hort. . .» Es wiirde aber zu der
folgenden Gottesrede mit Anspielungen auf die Wiistenwanderung
besser passen, wenn gedndert wiirde in: «Heute, so ihr meine
Stimme hort. . .» Damit wiirde die Gottesrede bereits mit Vers 7b
beginnen. Mit dem verneinten Jussiv «Verhéirtet euer Herz nicht...!»

161



und dem negativen Paradigma der Wiistengeneration hat diese
Gottesrede ihre aktuelle Bedeutung, wenn immer diese Worte als
Mahnung des lebendigen Gottes vernommen werden. Die Mahnung
gilt, solange es «Heute» heil3t. In diesem Sinne nimmt der Verfas-
ser des Hebraerbriefes das Zitat auf im Anschlufl an die Ausfiih-
rungen iiber die Erhabenheit Christi iiber Mose, indem er den
Heiligen Geist (3, 7) «durch David» (4, 7) als Autor nennt.
b) Mildenberger fithrt wiederholt Ex 15, 21b an:

«Singet Jahwe, denn hoch erhob er sich,
Rosse und ihre Wagenkémpfer warf er ins Meer!»

Mit Recht folgert Mildenberger aus dem sogenannten Mirjam-
lied, das wohl spontan nach dem Ereignis entstanden ist, daf} es
nicht nur auf das Erlebnis, sondern auch auf die sprachliche Fas-
sung ankommt, «in welcher Jahwe als der erkannt wird, der sich
in diesem Geschehen michtig erweist». Diese Uberlieferung ist
¢...von Anfang an nicht einfache Erinnerung eines Faktums, sie
enthilt vielmehr ein prophetisches Element der Deutung, das der
kultischen Reprisentation des Heilsgeschehens schon vorgegeben
ist» (S. 361.).

Wie kam aber Mirjam, «die Prophetin, die Schwester Arons»
dazu, zum Preis Jahwes mit einer allgemeinen Begriindung und
einer kurzen Schilderung des Sieges aufzufordern? Voraussetzung
ist, dal} der Gottesnahme JHWH kundgetan war. Dies geschah
durch Mose; Jahwe, der sein Volk in Agypten erretten wollte,
wurde mit dem «Gott der Viter» gleichgesetzt (Ex 3). Die Verhei-
fung ging dem Ereignis der Errettung voraus. Die Reaktion auf
das Geschehen, das nur als Gottestat verstanden werden konnte,
war der Hymnus auf Jahwe. Da die quellenkritischen und iiber-
lieferungsgeschichtlichen Probleme hier nicht erortert werden
konnen, sei auf G. Fohrer, Uberlieferung und Geschichte des
Exodus. Eine Analyse von Ex 1—15, BZAW 91, 1964, verwiesen,
der S. 110f. schreibt: «Fiir die Geretteten stand es sogleich fest,
daf} die zundchst unméglich erscheinende und darum unerwartete
Rettung auf dem Eingreifen des Gottes Jahwe beruhte, den Mose
ihnen verkiindigte, in dessen Namen er zur Flucht aufgerufen und
als dessen Zusage er ihnen kiinftigen Landbesitz verheillen hatte.»

162



Man konnte hinzufiigen, dafl der Imperativ des Mirjamliedes
zur Entstehung des sogenannten Meerliedes fiithrte, das mit den
Worten beginnt: «Ich will Jahwe singen, denn noch erhob er sich,
Rosse und ihre Wagenkampfer warf er ins Meer...» (Ex 15, 1b).
Der Dichter dieses Psalms lebte Jahrhunderte spiter; er kennt die
Wiistenwanderung und den Einzug, der in Jerusalem endete, wo
Jahwe das Volk einpflanzte wie einst die Baume im Garten Eden
und. sich ein Heiligtum griindete, womit wohl der Tempel des
10. Jahrhunderts gemeint ist, den eigentlich Salomo erbauen lie3.
Im Gegensatz zu dem Bekenner des kleinen Credos in Dtn 26, 5bff.
(vgl. Dtn 29, 14ff.) identifiziert sich der Verfasser des Meerliedes
nicht mit der Auszugs- und Einzugsgeneration, sondern sieht in
den vergangenen FEreignissen Taten, die Jahwe wirkte, den er —
und alle, die sein Lied im Kult oder sonstwo nachsprechen — prei-
sen will. Kann ein Christ den Gott des Auszugs und Einzugs, den
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, den Gott Israels loben? Er
kann es, weil er glaubt, dal dieser Gott kein anderer als der Vater
Jesu Christi ist, der auch an den genannten Vorgingern des Glau-
bens gehandelt hat (vgl. Magnificat und Benedictus in Lk 2). Dieser
Gott herrscht als Konig fiir immer und ewig (Ex 15, 18). Dabei
entspricht es nicht nur einer Neugier, sondern einem Glaubens-
interesse, der jeweiligen Historie nachzugehen, zumal der Glaube
auf Wort und Tat in der Historie beruht. Der Grund einer geglaub-
ten, Unhistorisches enthaltenden Gottesgeschichte liegt schliellich
in der Historie selbst, die freilich nicht immer greifbar ist. Damit
wird nicht bezweifelt, dal auch der Wahrheitsgehalt einer Sage
Geschichte machen kann.

c¢) Die Aktualisierung ist bei Aufforderungen wie in Ps 95, 7b
und Ex 15, 21b eigentlich kein Problem. Wie steht es aber mit
der Vergegenwirtigung bei einer abgeschlossenen «biblischen Ge-
schichte»? Als Beispiel sei Ex 18, 1-12 gewihlt, wobei hier wieder-
um nicht auf die literarkritischen und iiberlieferungsgeschichtlichen
(und historischen) Probleme eingegangen werden kann.

Moses Schwiegervater Jethro, der midianitische Priester, horte,
«daB Jahwe Israel aus Agypten heraufgefiihrt habe». Mit Zippora
und ihren Sohnen suchte er Mose im Wiistenlager (am Gottesberg)
auf. Mose zog seinem Schwiegervater entgegen und erzidhlte ihm

163



dann, wie Jahwe sie befreite. Biblische Geschichte ist in diesem
Fall Zeugnis im Bericht oder kurz: Gottesgeschichte. Jethro rea-
gierte darauf in dreifacher Weise. 1. Er «freute sich all des Guten,
das Jahwe an Israel getan hatte»; 2. Er sprach ein Benedictus:
«Gepriesen (eigentlich: ,gesegnet’) ist Jahwe, der euch aus der
Gewalt der Agypter und aus der Gewalt des Pharao errettet hat»;
3. Er gewann eine Erkenntnis: «Nun weil} ich, dal Jahwe groBer
ist als alle Gotter.» Als Viertes wire vielleicht noch zu nennen, dal
der midianitische Priester Brandopfer und ein gemeinsames Opfer-
mahl auf Grund von Schlachtopfern veranstaltete. Der Skopus
der Verse 1—12 ist aber nicht eine Atiologie fiir die Einfiihrung
der Ganz- und Teilopfer. In dem Abschnitt Verse 13—26 (Vers 27
gehort zum Rahmen) wird die Einfiihrung einer bestimmten Ge-
richtspraxis begriindet. Es mag durchaus moglich sein, dal3 sich
ein jahweglaubiger Horer oder Leser der Sage Ex 18, 1-12 mit
Jethro freut und mit ihm Gott lobt. Die Erkenntnis Jethros diirfte
fiir ihn nichts Neues sein, zumindest ist das «nun» in Vers 11 fiir
ihn hinfillig. Da das Auszugsgeschehen nur angedeutet wird,
geht es beim Vernehmen von Ex 18, 1-12 nicht um eine Begegnung
der Gottesgeschichte des Exodus mit uns, es geht auch nicht um
eine Begegnung Moses mit uns, sondern um ein abgeschlossenes
Zusammentreffen Moses und Jethros, der von der Sage als vor-
bildlich reagierend hingestellt wird. Allerdings schloB3 er sich der
Moseschar nicht an (IEx 18, 27; vgl. Num 10, 29ff.). Und doch
kann formal die dritte Reaktion Jethros, das spontane oder reflek-
tierte Erkenntnis-Gewinnen, die Methode sein, durch die der
Horer oder Leser, der sich mit dieser oder jener Gestalt biblischer
Geschichte identifizieren mag, biblische Geschichte vergegenwirtigt
erfahrt. Mit anderen Worten: die theologische Reflexion oder auch
Meditation kann ein Weg zur Vergegenwirtigung biblischer Ge-
schichte sein. Damit soll nicht einer Intellektualisierung der Bibel
das Wort geredet werden, sondern betont werden, daf3 auch das
Denken dem Glauben dienlich sein kann. Wie schon gesagt, ist
die rein historische Fragestellung vielen Texten inadidquat. Trotz-
dem darf sie nicht — was Mildenberger keineswegs tut — in
Bausch und Bogen als «historischer Materialismus» verurteilt
werden, zumal sich biblischer Glaube nicht in einer «geglaubteny,

164



sondern in einer realen Geschichte zu bewihren hatte und hat.
Vergegenwirtigung geschieht dann auch durch historische Vor-
stellung.

Dem Verfasser der Thronnachfolgegeschichte war es vergdnnt,
Gottes verborgenes Lenken hinterher zu erkennen (2 Sam 17, 14).
Der Dichter des Vertrauensliedes Ps 23 wullte wohl aus Glaubens-
und Lebenserfahrung, dafl Jahwe sein Hirte und Gastgeber im
Asyl ist. Damit es zu keinem der Theologie sehr abtriglichen
Realitdtsverlust kommt, geniigt es nicht, dafl sozusagen kultisch
die Gegenwart in die vergegenwirtigte (einstige) Gottesgeschichte
einbezogen wird ; es ist auch notwendig, dal3 der aus der verkiindig-
ten Gottesgeschichte gewonnene Glaube sich der Gegenwart und
Zukunft zuwendet. Der Gottesgeschichte im Alten und Neuen
Testament bis hin zum zukiinfticen Tag des Herrn korrespondiert
eine Geschichte des Glaubens und auch Unglaubens. Auch der
Glaube wére ein Analogon zwischen Altem und Neuem Testament.
Er hingt mit der Verkiindigungsgeschichte zusammen, wenn auch
Vergegenwirtigung nicht nur durch «Verkiindigung» geschieht.
In Forschung, Unterricht und Lehre kann es schliellich zur ent-
scheidenden Selbstvergegenwiartigung Gottes im Heiligen Geist
kommen. In der Hermeneutik spielt nicht nur die Situation des
biblischen Zeugen, sondern auch die individuelle oder kollektive
Situation des heutigen Lesers oder Horers biblischer Texte eine
Rolle. Zeiten von Notstand oder Wohlstand, Gesundheit oder
Krankheit, die Aufgabe einer Predigt oder Unterrichtsstunde sind
verschiedene Voraussetzungen zu Erkenntnissen aus biblischen
Texten und damit zur Vergegenwértigung biblischer Texte.

Als ein Dokument fiir die Einheit von Altem und Neuem
Testament in bezug auf Belehrung und Starkung sei zum Schlul3
auf Rom 15, 4-6 hingewiesen: Im AnschluB an die Mahnungen
zur Eintracht betont Paulus, dafl auch Christus exemplarisch nicht
fiir sein Gefallen lebte, sondern wie geschrieben steht: « Die Schmé-
hungen derer, die dich schméhen, sind auf mich gefallen.» Dieses
Zitat stammt aus der griechischen Ubersetzung eines Klageliedes
eines einzelnen (Ps 69). Obwohl derselbe in Vers 6 von seiner Tor-
heit und seinen Siinden spricht, bezieht Paulus das Zitat auf
Christus — was auch heute noch in einer Predigt, kaum aber in

165



einer Unterrichtsstunde iiber Ps 69 moglich wiare! —, um dann
ganz allgemein darauf hinzuweisen, daf} «alles, was frither geschrie-
ben ward (gemeint sind die heiligen Schriften des Alten Testaments),
zu unserer Belehrung geschrieben ist». Damit ist die intellektuelle
Schicht im Menschen angesprochen. Es bleibt aber nicht dabei,
wenn Paulus als Ziel der Belehrung angibt: «damit wir durch die
Bestindigkeit und durch den Trost der Schriften die Hoffnung
haben». Die belehrenden Schriften vermégen deswegen Ausdauer
und Ermunterung zu gewéhren, weil der «Gott der Bestdndigkeit
und des Trostes» dahinter steht. Im unreflektierten oder reflektier-
ten Lesen oder Horen der Schriften des Alten Testaments gewihrt
Gott Ausdauer und Trost, wenn es ihm gefillt. In dem Wunsch,
daBl Gott eintrichtigen Sinn verleihen mdge, damit er einmiitig
als der Vater Jesu Christi gepriesen wird, greift Paulus das Thema
der vorausgehenden Ausfithrungen wieder auf. Als letztes Ziel
wird die Doxologie genannt. Auch darin zeigt sich die strukturelle
Einheit von Altem und Neuem Testamet, deren Eschaton Gottes
Mit-Sein mit den Menschen ist, wie Mildenberger sagt.

LAW AND GRACE

With Special Reference to the Fourth Commandment?

Rev. Prof. J. Jocz, Toronto

In theology no issue can be treated in isolation. Any theological
enquiry in one field raises problems in every other field. Ultimately,
all our answers depend upon our presuppositions. In our discussion
of law and grace, specially with reference to the sabbath institu-
tion, a sharp distinction between O.T. and N.T., the Old Covenant
and the New Covenant, Israel and Church, will lead to one conclu-
sion; on the other hand, an effort to keep together the Old and
the New, Gospel and Law, will lead to quite a different conclusion.

1 A paper read at a retreat conducted by The Lord’s Day Alliance of
Canada, Oct. 28, 1963.

166



	Die Einheit der Testamente

