
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Die Einheit der Testamente

Autor: Schmid, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


natürliche Ölbaum, der von Gott geschaffen wurde, damit die
wilden Ölbäume — das sind wir alle —, Christen und Heiden,
Mohammedaner und Buddhisten —, indem sie zur Veredlung ihm
aufgepfropft werden in Jesus Christus, am ewigen Heil teilnehmen
können.

DIE EINHEIT DER TESTAMENTE

Von Hurbert Schmid, Kaiserslautern

Im ersten Teil dieses Aufsatzes sollen zunächst Friedrich Milden-
bergers Ausführungen in seiner Habilitationsschrift für Systematische

Theologie «Gottes Tat im Wort» mit dem Untertitel
«Erwägungen zur alttestamentlichen Hermeneutik als Frage nach der
Einheit der Testamente» (Gütersloh 1964) wiedergegeben werden.
Im zweiten Teil folgt eine Stellungnahme dazu.

I.

Mildenberger bemüht sich in einem ersten Arbeitsgang um
ein angemessenes Verstehen des alttestamentlichen Zeugnisses;
dann versucht er, vom Neuen Testament ausgehend, die
Voraussetzungen seines Verstehens theologisch nachzuweisen und zu
begründen.

a) Der erste Arbeitsgang trägt die Überschrift «Gottesgeschichte
und Gesetz ». Mildenberger stützt sich auf Gerhard von Rads «Theologie

des Alten Testaments», vor allem auf den III. Hauptteil des

2. Bandes (München 1961), in dem das Verhältnis der beiden
Testamente bestimmt wird. Er geht aber auch eigene Wege.
Abhängigkeit und Eigenständigkeit sollen im folgenden nicht präzisiert

werden. Im Anschluß an die historisch-kritische Methode
versteht Mildenberger die alttestamentlichen Texte als Dokumente

150



einer vergangenen Geschichte, die auf diese Geschichte hin zu
befragen sind. Das vergangene Geschehen wird in der Vorstellung
kritisch vergegenwärtigt. Die Texte sind aber auch Äußerungen
des Jahweglaubens, der nicht so sehr durch Individuen als
vielmehr durch sakrale Institutionen, die nicht näher erläutert werden,
bestimmt sein soll. Die angemessene Forschungsmethode ist die

überlieferungsgeschichtliche, «die nicht die Persönlichkeit des

Autors, sondern die Gruppe und ihre Lebensformen als das die
Literatur hervorbringende Subjekt in die Mitte der Betrachtungsweise

rückt» (S. 19). Das eigentliche Objekt der wissenschaftlichen
Bemühung sei die Geschichte des Jahweglaubens, dessen

Überlieferungen selbst Geschichte zum Gegenstand haben. Infolgedessen
geht es auch um die Geschichte Israels selbst. Das geschichtliche
Erleben ist für den Jahweglauben von entscheidendem Gewicht.
Der Jahweglauben stellte aber auch Geschichte dar, die Unhistorisches

enthält. Wenn sich Israel falsche Vorstellungen vom Ablauf
seiner Geschichte gemacht hat, so lassen diese dennoch auf ein
bestimmtes Glaubensbewußtsein schließen. Damit werden die Texte
nicht nur auf die Geschichte, sondern auch auf den Jahweglauben
hin befragt. Israel weiß sich durch seine Gottesbeziehung konstituiert.

«Daß sich dieses Wissen in Schilderung von geschichtlichem
Geschehen ausspricht, das sich in unserem kritisch erstellten
Wirklichkeitszusammenhang nicht verifizieren läßt, darf uns nicht davon
abhalten, der hier angesprochenen Gottbeziehung weiter nachzugehen»

(S. 26). Israel gewann sein Gemeinbewußtsein nicht durch
das Erleben einer gemeinsamen Geschichte, denn es seien verschiedene

Gruppen gewesen, die die Errettung am Schilfmeer, die
Gottesbegegnung am Sinai oder die Landnahme vom südlichen
Ostjordanland aus erlebten oder die einzelnen Erzvätergestalten
verehrten. Durch seine Überlieferung, etwa durch das sogenannte
kleine Credo in Dtn 26, 5b-9, wird Israel zu Israel. Diese Überlieferung

ist Bekenntnis und Verkündigung. Israel ist nicht einfach
das historische Volk. «Dieses Volk ist vielmehr da in seiner
Überlieferung von Gottes Geschichtshandeln, und indem sich das Volk
oder der einzelne in diesem Volk mit dieser Überlieferung identifiziert,

wird Israel» (S. 28). Dennoch ist die Frage nach der historischen

Wahrheit der Überlieferungen Israels nicht überholt.

151



Wie kam es zu den verkündigend-bekennenden Überlieferungen
Sie gehe auf die Feste zurück. An Passa war die jeweilige Generation

das Israel des Auszugs, beim Laubhüttenfest das Israel der
WüstenWanderung usw. Durch die Zusammenordnung der gefeierten

Ereignisse soll Israel die Konzeption der linearen Geschichte

gewonnen haben. Die damaligen Gottestaten werden im Wort
erinnert und gegenwärtig. Das Schilfmeerereignis habe deswegen
eine so große Bedeutung erlangt, obgleich es nur eine kleine Gruppe
betraf, weil eine schöpferische Persönlichkeit beziehungsweise ein
inspirierter Verkündiger dieses Geschehen als Gottestat erfaßte
und deutete. «Die historische Wirklichkeit, die der israelitischen
Überlieferung zugrunde liegt, besteht demnach beim Schilfmeerereignis

in einem tatsächlichen Geschehen und dem prophetischen
Element der Deutung, das der kultischen Repräsentation vorgegeben

ist» (S. 37).
Eine fatale Alternative sei heute, entweder mit Israel das jeweilige

berichtete Geschehen als von Gott bewirkt zu glauben oder
den Glauben Israels unter vergangene Bewußtseinsvorgänge
einzureihen. Mildenberger wendet sich gegen die Position W. Pannenbergs

(Offenbarung als Geschichte, Kerygma und Dogma, Beiheft 1,

1961, mit weiteren Beiträgen von R. Rendtorff, W. Wilckens und
T. Rendtorff), der der Ansicht sei, daß die Erschlossenheit der
Wirklichkeit als Geschichte mit der biblischen Offenbarung
untrennbar verknüpft sei. Gott ließe Verheißungen ergehen, die dann
erfüllt wurden. Das verheißende Wort und die Erfüllung legitimieren

sich gegenseitig. Diese Korrespondenz ermögliche eine
indirekte Selbstoffenbarung Gottes, die grundsätzlich jedermann
zugänglich sei. Die Frage ist jedoch, ob die historische Forschung
das offenbarungsgeschichtliche Geschehen erfassen kann. Mildenberger

verneint diese Frage, weil das Gotteshandeln der Überlieferungen

eine aktuelle Bedeutung hat, indem es die Gegenwart
bestimmend zur Identifikation auffordere. Dabei sei es möglich, sich
in den israelitischen Bauern hineinzudenken, der das Credo in
Dtn 26, 5b-9 spricht, um auszumachen, was Gottes Geschichts-
handeln für ihn bedeutet haben mag. Wir selbst sind aber nicht
dieser Bauer, und damit scheint der Zugang zu dieser Sache
verschlossen zu sein.

152



Um einen Zugang zu finden, wendet sich Mildenberger dem Ziel
der Geschichtstaten Gottes in der prophetischen Überlieferung zu.
Mit von Rad ist Mildenberger der Ansicht, daß die Propheten das
Heilshandeln der Vergangenheit außer Kraft setzten und die
Existenz Israels in dem Glauben an ein zukünftiges, eschatologisches
Heilshandeln Gottes begründeten. Die häufig bezeugte Datierung
des Ergehens des Prophetenwortes läßt erkennen, daß die Stunde
bezeichnet wird, in welcher Gottes Handeln durch sein wirksames
Wort angehoben hat. Die Zukunft wird für die Entscheidung des

Glaubens eröffnet. Die Verschlossenheit gegenüber dem Wort ruft
das Gericht herbei. Das eschatologisclie Handeln Gottes wird in der
Vorstellungswelt alter Überlieferungen, wie eines (neuen) Exodus,
eines (neuen) Bundes usw., angesagt.

Gesetz und Erwählung gehören zusammen. Das apodiktische
Recht will das durch Jahwes Geschichtshandeln gestiftete Verhältnis

erhalten. Die sittliche Integrität ist Voraussetzung für das
Bestehen des Verhältnisses zwischen Jahwe und Israel. Durch Israel
soll aber auch Gottes Wirklichkeit unter den Völkern bekannt
gemacht werden (Ex 19, 3ff.). Dies soll zunächst durch exemplarischen

Gehorsam geschehen. Da Israel diese Forderung nicht erfüllt
habe und das Ziel seiner Erwählung schuldig geblieben sei, ist die

prophetische Verkündigung Ansage des Gerichts durch die
Weltmächte. Das Gesetz schließt den Übertreter von der Gemeinschaft
mit Gott aus. Wieso konnten aber die Propheten ein neues
Heilshandeln Gottes ansagen? Da sich das Gericht unter den Augen der
Völker abspielte, will Gott um seines heiligen Namens willen
handeln, der unter den Völkern entweiht wurde (Ez 36, 16-28). In
diesem Zusammenhang streift Mildenberger die Messiaserwartungen

in Jes 9 und 11. «So gründet die prophetische Hoffnung allein
in Gottes Gottheit, welche den Widersinn der Gegenwart überwinden

wird» (S. 67). Damit ist das alttestamentliche Zeugnis des

Gotteshandelns unabgeschlossen.
Es erhebt sich nun die Frage nach der Einheit des alttestament-

lichen und neutestamentlichen Zeugnisses. Mildenberger will die

Behauptung, der Gott des Alten Testaments sei der Vater Jesu

Christi, und die ständige Berufung des Neuen Testaments auf das

Alte einsichtig machen. Von Rad sieht überlieferungsgeschichtlich

153



im Alten Testament keine kontinuierliche Entwicklung. Das
Aufkommen der eschatologischen prophetischen Verkündigung stelle
eine Zäsur und eine neue heilsgeschichtliche Etappe dar. Die
Aufnahme des Alfen Testaments durch das Neue sei analog der
charismatisch-eklektischen Aufnahme der Erwählungstraditionen durch
die Propheten. Das Neue Testament wäre dann der 3. Abschnitt
der Überlieferungsgeschichte des Alten Testaments. Wie steht es

nun mit der Beziehung von alttestamentlicher Erwartung und
neutestamentlichen Heilsgeschehens? Die jüdische Interpretation
erinnert daran, daß das Alte Testament nicht als Verheißung auf
das Neue Testament hin verstanden werden muß. Es läßt sich
somit nicht beweisen, daß das Ziel des Alten Testaments Gottes
Tat im Kreuz Christi sei. Die Kontinuität der Gottesgeschichte
«muß sich vielmehr in der die Gewissen treffenden Verkündigung
bewähren» (S. 78). Die Einheit der beiden Testamente erweist sich
in der Verkündigung der Gottesgeschichte. «Wenn dieser Gott des

Alten und des Neuen Testaments derselbe Gott ist, so wird sich

an der Weise dieses Handelns seine Selbigkeit aufzeigen lassen»

(S. 78). Sie besteht vor allem darin, daß sich in beiden Testamenten
verkündigende Vergegenwärtigung Gottes findet. Die Gegenwart
Gottes könne nicht in der Sinnhaftigkeit irgendeines Geschehens

aufgezeigt werden. «Vielmehr wird die Gegenwart als Gottes Handeln

erfaßt, daß in der Verkündigung jener Zeit des Gotteshandelns
dessen Anspruch auf die Gegenwart vernommen wird» (S. 80).
Die Zeit des neutestamentlichen Gotteshandelns ist die Zeit der
Vollendung des alttestamentlichen Anfangs. Das Analogon ist die

verkündigende Vergegenwärtigung. Durch beide Testamente zieht
sich eine Verkündigungsgeschichte (H. Diem). Das Recht einer
typologischen Auslegung als Sprachmöglichkeit ist damit begründet.

Der Gegensatz zwischen beiden Testamenten liegt darin, daß
Gott in dem neutestamentlichen Christusgeschehen das menschliche
Versagen grundsätzlich überholt hat. Die Welt hat ihren Bestand
in dem Ende, welches Gott im Kreuz Jesu Christi dem vergeblichen
menschlichen Bemühen gesetzt hat. Das Gesetz ist aufgehoben.
Das anfängliche Gotteshandeln ist durch das vollendete Gotteshandeln

bewahrt und bekräftigt auf Gottes Zukunft hin.
b) Im Neuen Testament werden alttestamentliche Texte als

154



weissagendes Wort auf die durch das Gekommenseiii des Christus
geprägte Gegenwart der Kirche verstanden. Bei der christologi-
schen Auslegung geht es auch um die Gemeinde des Christus, die
das wahre Israel darstellt und der somit die Schrift gehört. Die
Kirche versteht diese Schrift im Geist Christi richtig. Das Pneuma
der Schriftauslegung sei «der Lebenszusammenhang..., in
welchem die durch das Christusgeschehen begründete Gemeinde das

Alte Testament verstehen kann als das Wort, in dem sie ihre
eigene Gegenwart zur Sprache zu bringen vermag» (S. 96). Die
neutestamentliche pneumatische Schriftauslegung ist uns aber
heute nicht mehr möglich, da sie nicht den Literalsinn wahrt und
die Auslegung jegliche Evidenz entbehrt. Ist aber pneumatische
Exegese mit Evidenz möglich? Pneumatische Exegese heute
erfragt nichts anderes als den Literalsinn der alttestamentlichen
Texte. Dabei sind in den Worten der Schrift die Zeugen zu
entdecken und zu vernehmen, damit es zu einer Kommunikation in
der Sache kommt. Die Sache ist aber nicht einfach mitteilbar, es

sei denn, der Gott dieser Geschichte mache sich selbst evident.
Der Text ist in die Gottesgeschichte einbezogen. Die Wirklichkeit
der Gottesgeschichte greift durch den Text nach unserer Wirklichkeit.

Die Erage nach der Kontinuität der Verkündigungsgeschichte
läßt sich aber historisch nicht entscheiden.

Der Literalsinn eines Textes kann nur erfaßt werden, wenn er
auf das Geschehen der Selbstvergegenwärtigung der Gottesgeschichte

hin verstanden wird. Gottes Handeln am Schilfmeer ist
darum eindeutig als sein Handeln bestimmt, weil es als solches

angesagt, verkündigt und bekannt wird. Im Wort wird das Ereignis

zum Anspruch. Die Wirklichkeit erschließt sich für Israel durch
das Wort als Geschichte. «So geht Gottes Handeln ins Wort ein,
um als solches Wort die Gegenwart derer, die durch dieses Handeln

betroffen sind, zu bestimmen» (S. 118). Das Ziel des
Gotteshandelns ist Gottes Mit-Sein mit dem Menschen. Gottes Anfang
wartet auf die Entsprechung Israels. Auch die Völker, denen Gott
durch Israel nahe kommen will, warten. Kann Israel diese

Gerechtigkeit, die Gottes Anfang von ihm fordert, aufbringen? Die
prophetische Antwort lautet: Kein (Jes 5). Gott wird sie selbst
erfüllen und damit das Versagen Israels ausgleichen. Dies sei die

155



christologische Spitze des Alten Testaments. Israel als Ganzes ist
die Präfiguration Christi.

Die Kirche rückt nach 1 Petr 2, 1—12 in die Funktion Israels
ein. Die Gottesgeschichte ist in dem Geschehen vollendet, das in
der Verkündigung von Jesus Christus vergegenwärtigt wird. «In
der Zuordnung der Kirche zu Jesus Christus sehen wir also entfaltet,
was in Israel zusammenfiel» (S. 126). Im Judentum entscheidet
die Stellung zum Gesetz über den Anteil an der zukünftigen Gottes -

herrschaft. Bei Jesus hängt er von dem Verhältnis zu seiner Person
ab. Jesus stellte sich dem Recht der Forderung Gottes, indem er
sich der jüdischen Religionsgemeinschaft, die dieses Recht
repräsentiert, stellte. Ihre Forderung erkannte er nicht an, sondern
stellte sich auf die Seite der Ausgestoßenen. Für sie trug er den
Konflikt aus. Im Tod Jesu ist beides festgehalten: das Recht der
Forderung, die nicht hinfallen kann, weil Gott den Anfang setzte,
und ihre Bestreitung, weil diese Forderung gerade verhinderte, was
sie intendierte: Gottes Reich. In Jesu Tun vollendet sich die

Gottesgeschichte, die aber damit nicht einfach zu Ende ist.
Gottes Verborgenheit ist die Verborgenheit des Gottes der

Offenbarung. Gott macht sich in der Verkündigung seiner
Geschichte selbst bekannt und erschließt das gegenwärtige Geschehen
als sein Werk. Der offenbare Gott ist der Gott der Erzväter, Davids,
der Gott über Israel. Er trägt den Namen seiner Erwählten. Der
Name ist Inbegriff der Gottesgeschichte, in welcher dieser Gott
sein Mit-Sein mit den Menschen verwirklicht. Der Name kann
aber auch zu einem Gegenüber Gottes werden (Ez 36, 16 ff.). Sein
Name verbürgt das Heil. Ist das nicht eine Spaltung des einen
Gottes? «Der Glaube rückt so Gott gegen Gott» (S. 140). Gott
hat sich mit seinem Namen bekannt gemacht als der Gott, der
das Heil will. Sein Name ist der heilige, dreieinige Name.

II.

Das besondere Verdienst Mildenbergers liegt darin, daß er im
Anschluß an Gerhard von Rad und Hermann Diem durch die

Begriffe der Gottes- und Verkündigungsgeschichte, mit dem Merkmal

der verkündigend-bekennenden Vergegenwärtigung, eine beide

156



Testamente umfassende Konzeption entwirft, die durch alt- und
neutestamentliche Untersuchungen in Details fundiert wird. Jesus

Christus wird — mit Recht — nicht einfach als die Erfüllung der

Messiaserwartungen gesehen, sondern mit Hilfe der Satisfaktionstheorie

in die im Alten Testament anhebende Gottesgeschichte
eingefügt. Der Übergang von dem Gott, der seinen Namen kundtut,
zu dem dreieinigen Gott (S. 137—142) ist im Gegensatz zu den meisten

übrigen, oft sprachlich nicht ganz einfachen Ausführungen
eher erbaulich als logisch-zwingend. Ungenügend erscheint mir die
Definition des Pneumas als eines Lebenszusammenhanges (S. 96).
Wie jede theologische Systematik, so lassen sich auch die Ausführungen

Mildenbergers anfechten, da ja das Alte und auch das Neue
Testament sehr komplexe Größen sind, deren «Theologie» sich
schwerlich über einen Leisten schlagen läßt. So fragt es sich —
was das Alte Testament anbelangt —, ob alle Texte verkündigend-
bekennend sind, wie zum Beispiel die Aufzählung von Davids
Helden in 2 Sam 23, 8ff. und anderes mehr. Daß die alttestament-
lichen Texte nicht so sehr durch Individuen als vielmehr durch
sakrale Institutionen — gemeint sind wohl die vorstaatliche
sogenannte Zwölfstämmeamphiktyonie, der Bundeskult und dergleichen

— bestimmt seien, ist mir sehr fraglich. Die komplexen
Erzväterüberlieferungen sind gewiß nicht aus kurzen bekenntnismäßigen

Formulierungen (vgl. Dtn 26, 5b) entstanden, sondern aus
Sagen, die vom Jahwisten, vom Elohisten, dem Deuteronomiker
und dem ersten Verfasser der Priesterschrift in religiösen Krisenzeiten

gesammelt und in einer jeweiligen bestimmten theologischen
Sicht dargeboten worden. So ging es wohl in der ursprünglichen
Kultsage von «Isaaks Opferung» (Gen 22) um die Ablösung des

Menschenopfers durch das Tieropfer (Verse 2—6. 9—12a. 13. 14).
Durch die Überschrift in Vers 1 a und die Endform des Textes wird
Abraham im Zusammenhang der elohistischen Quelle auf eine
schwere Probe gestellt. Sein Gehorsam bewährt sich in der
Versuchung (Vers 12b). Mit dem Kult hat der jetzige Text gar nichts
mehr zu tun, es sei denn, man versteht nicht Rituale und
Kultlesungen als kultische Texte, sondern jeden Text, der später einmal
in der Synagoge als Lesung diente. Insofern wäre der ganze Pentateuch

ein «kultischer Text». Die theologische Ausrichtung läßt

157



in den Verfassern der Quellenschriften geprägte Persönlichkeiten
vermuten, durch die es vielleicht sogar zu Schulbildungen kam.
Auch der Verfasser der nach vorne schwer abgrenzbaren
Thronnachfolgegeschichte (2 Sam 9—20; 1 Kön 1 f.), der — ähnlich wie
in der Novelle von Joseph und seinen Brüdern (Gen 37—50) —
Gott als den verborgenen Lenker allen Geschehens erkennt (2 Sani
17, 14), ist ein überragender Historiker und Theologe.

Die Entstehung des israelitischen Gemeinbewußtseins ist sicherlich

ein historisches Problem. Ob die Sinaigruppe von der Exodusgruppe

zu trennen ist, ist bei gebührender Beachtung der
Quellenschriften nicht so sicher als man oft annimmt. Der Kern des

Gemeinbewußtseins kommt meines Erachtens gut am Ende des alten
Deboraliedes zum Ausdruck, wo es heißt : «Die dich (nämlich Jahwe)
lieben, sind wie die Sonne, wenn sie aufgeht in ihrer Pracht» (Ri 5,

31). Übrigens ist in diesem Lied nicht von zwölf, sondern bloß

von zehn Stämmen die Rede. Wie jede Gemeinschaft, so hatte
auch Israel zu jeder Zeit bestimmte soziologische Strukturen.
Entscheidender als alle Institutionen war aber die Treue zu Jahwe,
der sich im Wort und in Ereignissen, die im Glauben als Gottes-
gescliichte verstanden wurden, zu erkennen gab. Der Glaube an
den geschichtsmächtigen, aber auch, wie das Deboralied und das
Meerwunder erkennen lassen, über die «Natur» mächtigen Gott,
ermöglichte ein Geschichtsverständnis, das notwendigerweise linear
ist, weil der Geschichtsverlauf selbst linear und nicht zyklisch ist.
Die kultischen Feste haben eher ein Geschichtsdenken erschwert,
insofern als alle Jahre wieder die heilsgeschichtlichen Ereignisse
erinnert wurden. Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und
Winter, Tag und Nacht sind sich wiederholende Ereignisse. Sie

werden aber indirekt linear ausgerichtet, wenn der Jahwist sagt:
«Solange die Erde steht, sollen nicht aufhören Saat und Ernte. .»

(Gen 8, 22). Dieses lineare Verständnis ist Voraussetzung der
populären und prophetischen Eschatologie (vgl. Am 5, 18ff.). Das

angekündigte Gericht und Heil haben, wie das Handeln Gottes in
der Vergangenheit, darin ihren Grund, daß Gott seinem Volk und
den Völkern zugewandt bleibt. Mit Abraham J. Heschel (The
Prophets, New York and Evanston 1955) könnte man von Gottes
grundlegender «Anthropopathy » sprechen.

158



Paßt nun das Neue Testament in diese Ausrichtung alttesta-
mentlichen theologischen Denkens? Mildenberger weist mit Recht
auf die jüdische Interpretation hin, die uns daran erinnert, daß
das Neue Testament nicht als Erfüllung verstanden werden muß
(S. 75). Es ließe sich auch nicht beweisen, daß Jesus von Nazareth
die messianischen Erwartungen in Jes 9 und 11 «erfüllt» habe.
Der «Friede ohne Ende» ist mit ihm nicht Wirklichkeit geworden.
Wenn auch das Kommen Jesu im Neuen Testament eschatologisch
verstanden wird, so ist das universale Gottesreich nicht hereingebrochen,

sondern die Geschichte geht linear weiter — theologisch
gesehen — auf den Tag des Herrn zu, wobei christlich verstanden
der Gekommene und Gegenwärtige auch der Kommende ist. Am
Tag des Herrn werden diejenigen gerechtfertigt, die dem Menschensohn

(Dan 7) angehören (Mk 8, 38). Wie die Manifestation Gottes
in Wort und Ereignis, so ist auch die teleologische Ausrichtung des
Geschichtsverständnisses eine Struktur, die christlicher Glaube mit
alttestamentlicher Erwartung gemein hat. Der Grund liegt darin,
daß der Gott des Neuen Testaments mit dem im Alten Testament
bezeugten identisch ist (Hebr 1, Iff.), was Mildenberger eingehender
ausführt (S. 78ff.). Es ist mißverständlich, von der Zeit der
«Vollendung» zu sprechen, wenn die Geschichte noch weitergeht, solange
es «Heute» heißt (Hebr 3f.). Ob sich die jeweilige Generation in
der Endzeit lebend glaubt oder nicht, ist eine andere Frage. Im
Anschluß an A. J. Heschel, aber über diesen jüdischen Theologen
und Philosophen hinausgehend, würde ich sagen, daß Gottes
«Anthropopathy » im Kreuzesgeschehen — einem geschichtlichen
Ereignis — seine Vollendung im Sinne der Satisfaktionstheorie,
wie sie in Jes 53 zum Ausdruck kommt, gefunden hat. Übrigens
soll damit nicht gesagt sein, daß der «Knecht» nicht als «corporate
personality» verstanden werden kann. Es ist aber Vollendung der
«Anthropopathy», wenn Gott selbst in der Tat die Satisfaktion
leistet.

Im zweiten Arbeitsgang ist die Forderung Mildenbergers, die

Zeugen kennenzulernen, damit es zu einer Kommunikation in der
Sache kommt, sehr beherzigenswert. Wird die Sache in Sagenform
ausgedrückt, so ist selbstverständlich die historische — oder bei

Natursagen die naturwissenschaftliche — Fragestellung nach dem

159



sogenannten Kern nicht adäquat. Es muß entsprechend der
Gattung eines Textes nach seiner Intention und damit nach der «Wahrheit»

gefragt werden. Als Grundregel könnte gelten, daß jeder
Text seine Didaktik in sich selbst habe. Unter den Zeugen sind
auch die Redaktoren und Uminterpreten zu hören. Welche Stimme
maßgebend ist, muß von Fall zu Fall von der Sache her entschieden
werden.

Es ist zu fragen, ob Mildenberger durch den Begriff der
«Vollendung» die Imperative in 1 Petr 2, 1-12 zu sehr unterdrückt
(S. 124—126). Allerdings ist es beachtlich, daß bei der Aufnahme
der Erwählungsproklamation in 1 Petr 2, 9 die Bedingung «Und

nun, wenn ihr auf meine Stimme hört und meinen Bund haltet,
so sollt ihr vor allen Völkern mein Eigentum sein. .» (Ex 19, 5)

fallen gelassen wurde und es statt dessen im Indikativ heißt: «Ihr
aber seid das ,auserwählte Geschlecht'... ». Freilich ist die Bedingung

in Ex 19, 5 nicht typisch für das Alte Testament. Beim
Dekalog geht im Vorspruch der Indikativ den Verboten und
Geboten voraus (Ex 20 und Dtn 5), was auch der neutestamentlichen
Reihenfolge von Indikativ und Imperativ entspricht. Ein nomi-
stisches Verständnis des Alten Testaments stellt eine Verkürzung
dar.

Wenn das Neue Testament nicht notwendigerweise als Erfüllung
oder Fortsetzung des Alten Testaments verstanden werden muß,
so resultiert daraus, daß das Alte Testament eine Eigenständigkeit
und einen Eigenwert gegenüber dem Neuen Testament hat, wie es

auch ein schwer umschreibbares Proprium gegenüber seiner
zeitgenössischen Umweltsliteratur enthält. In der Kirchengeschichte
erwies sich das Alte Testament immer wieder als ein Korrektiv1.
Man kann vergröbernd geradezu sagen, daß die Verfälschung der
christlichen Botschaft in dem Maße zunahm, wie das Alte Testament

an Geltung verlor. Auch das Verständnis für Israel und
Judentum hört auf, wenn das Alte Testament in der Kirche an
Bedeutung verliert oder gar mißachtet wird. Freilich kann auch
eine Judenfeindschaft zur Ablehnung des Alten Testaments führen.

1 Siehe meinen Aufsatz: «Das hermeneutische Problem des Alten
Testaments», in: C. Schneider, Einheit des Geistos. Jahrbuch der Ev. Akademie
der Pfalz 1964, S. 55ff.

160



Die Zuordnung von Kirche und Synagoge und indirekt von dem
christlichen Kanon aus dem Alten und Neuen Testament und dem

jüdischen Kanon aus dem Alten Testament kommt zu einem
adäquaten Ausdruck in dem paulinischen Bild vom kultivierten
Ölbaum, in den wilde Zweige eingepfropft wurden, und in der Rede

von dem endzeitlichen Geschichtsmysterium, wonach Gott das
erwählte Israel und die Heiden in den Ungehorsam hineinbannt, um
im Verlauf der Gottesgeschichte an allen Barmherzigkeit zu
erweisen (Rom 11, 17-32). Auf das Weiterbestehen des alten Gottesvolkes

geht Mildenberger nicht ausdrücklich ein, wozu freilich von
seinem Thema her keine Notwendigkeit besteht. Dennoch schließt
die Verbindung von Altem und Neuem Testament irgendwie die
Zusammenschau von Synagoge und Kirche ein. Beide
Gemeinschaften hängen mit dem Verständnis von Altem und Neuem
Testament in ihrem Kontakt und Kontrast zusammen. Daß es

auch Antithesen zum Alten Testament gibt, zeigt unter anderm die

Bergpredigt (Mt 5).
Zum Schluß sei nochmals ausführlicher auf das Analogon der

beiden Testamente, nämlich der verkündigenden Vergegenwärtigung

der Gottesgeschichte, eingegangen. Mildenberger schreibt
dazu S. 82: «Typisch ist aber nicht nur die Sprache der Verkündigung,

typisch ist vielmehr das Verkündigungsgeschehen in seiner
Begegnung der Gotteszeit mit der jeweiligen Gegenwart. Es gibt
hier die typische Haltung des Glaubens und des Ungehorsams, es

gibt ein typisches Schicksal des Verkündigers, der glaubenden
Gemeinde, es gibt typische Situationen, in die hinein das Wort
der Verkündigung ergeht.» Es soll hier nicht der etwas schillernde
Begriff der «Verkündigung» und des «Verkündigens» näher untersucht

werden. Vielmehr soll auf Grund dreier biblischer Texte das

Anliegen Mildenbergers nachgeprüft werden.
a) In dem hymnischen Ps 95 folgt auf die Selbstaufforderung, im

Kult vor Jahwes Angesicht zu treten, die prophetische Mahnung:
«Heute, wenn ihr auf seine Stimme hört. ..» Es würde aber zu der
folgenden Gottesrede mit Anspielungen auf die WüstenWanderung
besser passen, wenn geändert würde in: «Heute, so ihr meine
Stimme hört. ..» Damit würde die Gottesrede bereits mit Vers 7b
beginnen. Mit dem verneinten Jussiv «Verhärtet euer Herz nicht... »

161



und dem negativen Paradigma der Wüstengeneration hat diese
Gottesrede ihre aktuelle Bedeutung, wenn immer diese Worte als

Mahnung des lebendigen Gottes vernommen werden. Die Mahnung
gilt, solange es «Heute» heißt. In diesem Sinne nimmt der Verfasser

des Hebräerbriefes das Zitat auf im Anschluß an die Ausführungen

über die Erhabenheit Christi über Mose, indem er den

Heiligen Geist (3, 7) «durch David» (4, 7) als Autor nennt.
b) Mildenberger führt wiederholt Ex 15, 21b an:

«Singet Jahwe, denn hoch erhob er sich,
Rosse und ihre Wagenkämpfer warf er ins Meer »

Mit Recht folgert Mildenberger aus dem sogenannten Mirjamlied,

das wohl spontan nach dem Ereignis entstanden ist, daß es

nicht nur auf das Erlebnis, sondern auch auf die sprachliche
Fassung ankommt, «in welcher Jahwe als der erkannt wird, der sich
in diesem Geschehen mächtig erweist». Diese Überlieferung ist
«. .von Anfang an nicht einfache Erinnerung eines Faktums, sie

enthält vielmehr ein prophetisches Element der Deutung, das der
kultischen Repräsentation des Heilsgeschehens schon vorgegeben
ist» (S. 36f.).

Wie kam aber Mirjam, «die Prophetin, die Schwester Arons»
dazu, zum Preis Jahwes mit einer allgemeinen Begründung und
einer kurzen Schilderung des Sieges aufzufordern? Voraussetzung
ist, daß der Gottesnahme JHWH kundgetan war. Dies geschah
durch Mose; Jahwe, der sein Volk in Ägypten erretten wollte,
wurde mit dem «Gott der Väter» gleichgesetzt (Ex 3). Die Verheißung

ging dem Ereignis der Errettung voraus. Die Reaktion auf
das Geschehen, das nur als Gottestat verstanden werden konnte,
war der Hymnus auf Jahwe. Da die quellenkritischen und
überlieferungsgeschichtlichen Probleme hier nicht erörtert werden
können, sei auf G. Fohrer, Überlieferung und Geschichte des

Exodus. Eine Analyse von Ex 1—15, BZAW 91, 1964, verwiesen,
der S. llOf. schreibt: «Für die Geretteten stand es sogleich fest,
daß die zunächst unmöglich erscheinende und darum unerwartete
Rettung auf dem Eingreifen des Gottes Jahwe beruhte, den Mose
ihnen verkündigte, in dessen Namen er zur Flucht aufgerufen und
als dessen Zusage er ihnen künftigen Landbesitz verheißen hatte.»

162



Man könnte hinzufügen, daß der Imperativ des Mirjamliedes
zur Entstehung des sogenannten Meerliedes führte, das mit den
Worten beginnt: «Ich will Jahwe singen, denn noch erhob er sich,
Rosse und ihre Wagenkämpfer warf er ins Meer...» (Ex 15, lb).
Der Dichter dieses Psalms lebte Jahrhunderte später; er kennt die
WüstenWanderung und den Einzug, der in Jerusalem endete, wo
Jahwe das Volk einpflanzte wie einst die Bäume im Garten Eden
und- sich ein Heiligtum gründete, womit wohl der Tempel des

10. Jahrhunderts gemeint ist, den eigentlich Salomo erbauen ließ.
Im Gegensatz zu dem Bekenner des kleinen Credos in Dtn 26, 5bff.
(vgl. Dtn 29, 14ff.) identifiziert sich der Verfasser des Meerliedes
nicht mit der Auszugs- und Einzugsgeneration, sondern sieht in
den vergangenen Ereignissen Taten, die Jahwe wirkte, den er —
und alle, die sein Lied im Kult oder sonstwo nachsprechen — preisen

will. Kann ein Christ den Gott des Auszugs und Einzugs, den
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, den Gott Israels loben? Er
kann es, weil er glaubt, daß dieser Gott kein anderer als der Vater
Jesu Christi ist, der auch an den genannten Vorgängern des Glaubens

gehandelt hat (vgl. Magnificat und Benedictus in Lk 2). Dieser
Gott herrscht als König für immer und ewig (Ex 15, 18). Dabei
entspricht es nicht nur einer Neugier, sondern einem Glaubens-
interesse, der jeweiligen Historie nachzugehen, zumal der Glaube
auf Wort und Tat in der Historie beruht. Der Grund einer geglaubten,

Unhistorisches enthaltenden Gottesgeschichte liegt schließlich
in der Historie selbst, die freilich nicht immer greifbar ist. Damit
wird nicht bezweifelt, daß auch der Wahrheitsgehalt einer Sage
Geschichte machen kann.

c) Die Aktualisierung ist bei Aufforderungen wie in Ps 95, 7 b

und Ex 15, 21b eigentlich kein Problem. Wie steht es aber mit
der Vergegenwärtigung bei einer abgeschlossenen «biblischen
Geschichte»? Als Beispiel sei Ex 18, 1-12 gewählt, wobei hier wiederum

nicht auf die literarkritischen und überlieferungsgeschichtlichen
(und historischen) Probleme eingegangen werden kann.

Moses Schwiegervater Jetliro, der midianitische Priester, hörte,
«daß Jahwe Israel aus Ägypten heraufgeführt habe». Mit Zippora
und ihren Söhnen suchte er Mose im Wüstenlager (am Gottesberg)
auf. Mose zog seinem Schwiegervater entgegen und erzählte ihm

163



dann, wie Jahwe sie befreite. Biblische Geschichte ist in diesem
Fall Zeugnis im Bericht oder kurz: Gottesgeschichte. Jethro
reagierte darauf in dreifacher Weise. 1. Er «freute sich all des Guten,
das Jahwe an Israel getan hatte»; 2. Er sprach ein Benedictus:
«Gepriesen (eigentlich: ,gesegnet') ist Jahwe, der euch aus der
Gewalt der Ägypter und aus der Gewalt des Pharao errettet hat»;
3. Er gewann eine Erkenntnis: «Nun weiß ich, daß Jahwe größer
ist als alle Götter. » Als Viertes wäre vielleicht noch zu nennen, daß
der midianitische Priester Brandopfer und ein gemeinsames Opfermahl

auf Grund von Schlachtopfern veranstaltete. Der Skopus
der Verse 1—12 ist aber nicht eine Ätiologie für die Einführung
der Ganz- und Teilopfer. In dem Abschnitt Verse 13—26 (Vers 27

gehört zum Rahmen) wird die Einführung einer bestimmten
Gerichtspraxis begründet. Es mag durchaus möglich sein, daß sich
ein jahwegläubiger Hörer oder Leser der Sage Ex 18, 1-12 mit
Jethro freut und mit ihm Gott lobt. Die Erkenntnis Jethros dürfte
für ihn nichts Neues sein, zumindest ist das «nun» in Vers 11 für
ihn hinfällig. Da das Auszugsgeschehen nur angedeutet wird,
geht es beim Vernehmen von Ex 18, 1-12 nicht um eine Begegnung
der Gottesgeschichte des Exodus mit uns, es geht auch nicht um
eine Begegnung Moses mit uns, sondern um ein abgeschlossenes
Zusammentreffen Moses und Jethros, der von der Sage als
vorbildlich reagierend hingestellt wird. Allerdings schloß er sich der
Moseschar nicht an (Ex 18,27; vgl. Num 10, 29ff.). Und doch
kann formal die dritte Reaktion Jethros, das spontane oder reflektierte

Erkenntnis-Gewinnen, die Methode sein, durch die der
Hörer oder Leser, der sich mit dieser oder jener Gestalt biblischer
Geschichte identifizieren mag, biblische Geschichte vergegenwärtigt
erfährt. Mit anderen Worten: die theologische Reflexion oder auch
Meditation kann ein Weg zur Vergegenwärtigung biblischer
Geschichte sein. Damit soll nicht einer Intellektualisierung der Bibel
das Wort geredet werden, sondern betont werden, daß auch das

Denken dem Glauben dienlich sein kann. Wie schon gesagt, ist
die rein historische Fragestellung vielen Texten inadäquat. Trotzdem

darf sie nicht — was Mildenberger keineswegs tut — in
Bausch und Bogen als «historischer Materialismus» verurteilt
werden, zumal sich biblischer Glaube nicht in einer «geglaubten»,

164



sondern in einer realen Geschichte zu bewähren hatte und hat.
Vergegenwärtigung geschieht dann auch durch historische
Vorstellung.

Dem Verfasser der Thronnachfolgegeschichte war es vergönnt,
Gottes verborgenes Lenken hinterher zu erkennen (2 Sam 17, 14).
Der Dichter des Vertrauensliedes Ps 23 wußte wohl aus Glaubensund

Lebenserfahrung, daß Jahwe sein Hirte und Gastgeber im
Asyl ist. Damit es zu keinem der Theologie sehr abträglichen
Realitätsverlust kommt, genügt es nicht, daß sozusagen kultisch
die Gegenwart in die vergegenwärtigte (einstige) Gottesgeschichte
einbezogen wird ; es ist auch notwendig, daß der aus der verkündigten

Gottesgeschichte gewonnene Glaube sich der Gegenwart und
Zukunft zuwendet. Der Gottesgeschichte im Alten und Neuen
Testament bis hin zum zukünftigen Tag des Herrn korrespondiert
eine Geschichte des Glaubens und auch Unglaubens. Auch der
Glaube wäre ein Analogon zwischen Altem und Neuem Testament.
Er hängt mit der Verkündigungsgeschichte zusammen, wenn auch
Vergegenwärtigung nicht nur durch «Verkündigung» geschieht.
In Forschung, Unterricht und Leime kann es schließlich zur
entscheidenden Selbstvergegenwärtigung Gottes im Heiligen Geist
kommen. In der Hermeneutik spielt nicht nur die Situation des

biblischen Zeugen, sondern auch die individuelle oder kollektive
Situation des heutigen Lesers oder Hörers biblischer Texte eine
Rolle. Zeiten von Notstand oder Wohlstand, Gesundheit oder
Krankheit, die Aufgabe einer Predigt oder Unterrichtsstunde sind
verschiedene Voraussetzungen zu Erkenntnissen aus biblischen
Texten und damit zur Vergegenwärtigung biblischer Texte.

Als ein Dokument für die Einheit von Altem und Neuem
Testament in bezug auf Belehrung und Stärkung sei zum Schluß
auf Rom 15, 4-6 hingewiesen: Im Anschluß an die Mahnungen
zur Eintracht betont Paulus, daß auch Christus exemplarisch nicht
für sein Gefallen lebte, sondern wie geschrieben steht: «Die Schmähungen

derer, die dich schmähen, sind auf mich gefallen.» Dieses

Zitat stammt aus der griechischen Übersetzung eines Klageliedes
eines einzelnen (Ps 69). Obwohl derselbe in Vers 6 von seiner Torheit

und seinen Sünden spricht, bezieht Paulus das Zitat auf
Christus — was auch heute noch in einer Predigt, kaum aber in

165



einer Unterrichtsstunde über Ps 69 möglich wäre! —, um dann

ganz allgemein daraufhinzuweisen, daß «alles, was früher geschrieben

ward (gemeint sind die heiligen Schriften des Alten Testaments),
zu unserer Belehrung geschrieben ist». Damit ist die intellektuelle
Schicht im Menschen angesprochen. Es bleibt aber nicht dabei,
wenn Paulus als Ziel der Belehrung angibt: «damit wir durch die
Beständigkeit und durch den Trost der Schriften die Hoffnung
haben». Die belehrenden Schriften vermögen deswegen Ausdauer
und Ermunterung zu gewähren, weil der «Gott der Beständigkeit
und des Trostes» dahinter steht. Im unreflektierten oder reflektierten

Lesen oder Hören der Schriften des Alten Testaments gewährt
Gott Ausdauer und Trost, wenn es ihm gefällt. In dem Wunsch,
daß Gott einträchtigen Sinn verleihen möge, damit er einmütig
als der Vater Jesu Christi gepriesen wird, greift Paulus das Thema
der vorausgehenden Ausführungen wieder auf. Als letztes Ziel
wird die Doxologie genannt. Auch darin zeigt sich die strukturelle
Einheit von Altem und Neuem Testamet, deren Eschaton Gottes
Mit-Sein mit den Menschen ist, wie Mildenberger sagt.

LAW AND GRACE

With Special Reference to the Fourth Commandment1

Rev. Prof. J. Jocz, Toronto

In theology no issue can be treated in isolation. Any theological
enquiry in one field raises problems in every other field. Ultimately,
all our answers depend upon our presuppositions. In our discussion
of law and grace, specially with reference to the sabbath institution,

a sharp distinction between O.T. and N.T., the Old Covenant
and the New Covenant, Israel and Church, will lead to one conclusion;

on the other hand, an effort to keep together the Old and
the New, Gospel and Law, will lead to quite a different conclusion.

1 A paper read at a retreat conducted by The Lord's Day Alliance of
Canada, Oct. 28, 1963.

166


	Die Einheit der Testamente

